
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 11 (1955)

Heft: 4

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


308 Rezensionen

Qumran, made in 1902, he had written: "Here are upwards of a thousand
well-arranged graves, each one covered by carefully-ordered stones. They
are much more carefully made than ordinary Bedawin graves; the orientation

is not that of Moslems..If the cemetery at Khirbet Abu Tabak
has the same kind of graves as have been found in the cemetery at Khirbet
Qumran, then it would seem highly probable that Khirbet Abu Tabak is
the site of another Essene-like community, closely related to the community
at Qumran. Masterman's report suggests that they might be the same. Only
a careful examination of the arrangement and contents of some of the
graves will settle the question.

In describing the descent from Khirbet Abu Tabak down the Wady
Qumran Masterman writes: "... there are evidences that at one time much
labour has been expended on making a mountain road suitable for horses
and mules." This suggests that there might have been important economic
ties between these two communities. Therefore, until Khirbet Abu Tabak
has been carefully explored and we have more information than is now
available, there will be important aspects of the economic basis of the
Qumran community which must remain obscure. 37

Madison (N.J., U.S.A.). W. R. Farmer.

Rezensionen.

Cornelis van Leeuwen, Le développement du sens social en Israël, Assen

(Holland), Verlag van Gorcum, 247 S.

Es handelt sich hier um eine genaue, bis in alle Details gehende
Untersuchung, die der Pfarrer der Hervormde Kerk in Maarsbergen im Dezember

37 All the above information about Khirbet Abu Tabak, which Master-
man assumes to be identified with the Kurm Abu Tubk of the P. E. F.
Memoirs, vol. iii, p. 213, is taken from a report by Masterman found in the
P.E.F.Q.S., 1903, pp. 264-267. This report also contains a valuable description
of the rock-cut aqueduct in the Wady Qumran. It is worth mentioning that
Masterman mentions a cave at Khirbet Abu Tabak. His description of this
cave reminds one very definitely of Cave Four at Qumran—from which so

many valuable manuscripts have been recovered. This cave at Khirbet Abu
Tabak, dug out of soft rock, lies in the side of a low isolated hill, on top
of which are located the main ruins of Abu Tabak. It is 116 feet long, 17/4
feet wide at its widest and about 20 feet high throughout. Masterman writes:
"At the extreme inner end there is a hole at the top of the accumulated dirt
which may lead into an inner part. My man put his gun in as far as he
could without touching rock." That was over 50 years ago. Meanwhile,
Masterman's report seems to have remained unnoticed by contemporary
archeologists. We can only express the hope that the full length of the
Wady Qumran with its major tributaries will be carefully combed by competent

archeologists as soon as this is practicable.



Rezensionen 309

1954 der Universität Amsterdam zur Erlangung des Doktortitels vorgelegt
hat. Er hat sie nicht in holländischer, sondern in französischer Sprache
verfaßt, um ihr so eine größere Verbreitung zu ermöglichen. Es werden hier
Vergleiche mit der ägyptischen und assyrischen Literatur und mit den
sozialen Zuständen im klassischen und orientalischen Altertum angestellt.
Das wirft ein Licht auf den Platz, den Israel auf dem Gebiet der Wohltätigkeit

gegenüber den Armen innerhalb des orientalischen Kreises einerseits,
und auf den, den es gegenüber dem klassischen Altertum andererseits
einnimmt. Selbstverständlich ist der Ertrag der neugefundenen Handschriften
in die Untersuchung aufgenommen.

Das 1. Kapitel «Die Armen in Israel» zeigt die Ausdrücke, die sich im
AT finden, welche die Auffassung über die Armen wiedergeben, also auch
die Witwen, die Waisen, die Fremden und die Leviten. 2. Die Armut gilt
als die schwerste Heimsuchung, die einem Menschen widerfahren kann. Das
3. Kapitel redet von dem «Schutz des Armen» a) vor totaler Armut,
verursacht durch Verschuldung (Dt. 15), durch Pfändung (Ex. 22) und
Verzinsung. b) Vor immerwährender Sklaverei, verursacht durch wirtschaftliche

Not. c) Vor Verlust des Familienbodens (hier wird gezeigt, wie bei
den Israeliten nach ihrer Niederlassung in Kanaan immer mehr die
Bindung an den Boden wichtig wird gegenüber der Bindung an das Blut, die
während der Nomadenzeit der Stämme Israels eine Rolle gespielt hatte. So

haben die Propheten immer wieder gegen die Bildung großer Ländereien
zum Nachteil des Grundbesitzes der Kleinbauern protestiert (Jes. 5; Mi. 2).
d) Vor Ausbeutung von Seiten der Reichen (das Gesetz und die Propheten
untersagen, die Armen auszubeuten oder zu unterdrücken), e) Vor
ungerechter Behandlung im Gericht. Das 4. Kapitel schildert die Entwicklung
vom Begriff «arm» zu «fromm». Die Ueberzeugung der nachexilischen
Armen, die eigentlich Frommen und an Jahwe Gläubigen zu sein, gründet sich
auf das Bewußtsein des besonderen Schutzes Gottes, dessen sich die Elenden
und Unterdrückten erfreuen. 5. Die Weisheitsliteratur zeigt als Ursachen
der Armut die Faulheit, die Trunksucht und die Prostitution; die manuelle
Arbeit wird als Hemmung für die geistige Entwicklung bewertet. 6. Die
Wohltätigkeit. Jahwe gilt als Vorbild der Liebe. Diesem Vorbild sollen die
Israeliten folgen. Eine Reihe von Armenrechtsartikeln soll dafür sorgen,
daß die Armen des Volkes wenigstens von Zeit zu Zeit das Lebensnotwendigste

erhalten. Es ist interessant, die Entwicklung der Bedeutung des

Wortstammes pIX Gerechtigkeit) zu verfolgen. Die Konzeption von

npTX hat sich immer mehr in der Richtung «Barmherzigkeit» entwickelt,
um zuletzt einfach «Almosen» zu bedeuten. Die Beweggründe der
Wohltätigkeit zeigen im allgemeinen eine utilitaristische Moral: man muß gute
Werke tun, um Lohn zu empfangen. Im letzten Kapitel «Der Messias und
die Armen» ist der Messias anhand von Jes. 11 als Beschützer der Armen,
ja nach Sach. 9 sogar als der Arme selbst beschrieben.

Als eine der Quellen ist auch die Schrift von Pfarrer Dr. Hans Brup-
pacher (Zollikon) : «Die Beurteilung der Armut im AT» (1924) genannt,
die einige Gedankengänge des vorliegenden Buches schon seinerzeit ange-



310 Rezensionen

deutet hat. Diese Gedankengänge sind aber hier in dieser Dissertation
tiefer und breiter begründet.

Winterthur-Töß. Paul Weber.

Geschichte und Altes Testament, Aufsätze von W. F. Albright, Friedrich
Baumgärtel, Elmar Edel, Otto Eißfeldt, Karl Elliger, Kurt Galling, Martin
Noth, Gerhard von Rad, Leonhard Rost, Walther Zimmerli, K. Heinrich
Mann (Beiträge zur Historischen Theologie, hrsg. von G. Ebeling, 16),
Tübingen, J. 0. B. Mohr (P. Siebeck), 1953, 223 S.

Die Aufsätze, die in diesem als Festschrift zum 70. Geburtstag von
Albrecht Alt bestimmten Bande vereinigt sind, lassen erkennen, wieviel
fruchtbare Anregung von ihm nach den verschiedensten Seiten ausgegangen
ist. Ihr Inhalt kann nur kurz angedeutet werden. Albright bespricht aus
der Fülle seiner Kenntnis der Inschriften die arabischen Orts- und Stammesnamen

im Alten Testament. Edel behandelt die Heiratskorrespondenz Ramses'

II. mit dem Hetiterkönig, die interessante Streiflichter auf die Verhältnisse

im damaligen Palästina wirft. Noth gewinnt aus den Personennamen
der bisher veröffentlichten Maritexte wichtige Erkenntnisse für die altisraelitische

Namengebung. Eißfeldt erkennt in Ps. 80 ein nordisraelitisches Lied
aus der Zeit des letzten Königs Hosea. Elliger vertritt gegenüber Galling
eine abweichende Auffassung von den in Ez. 24,1—14 beschriebenen
Zellengebäuden. Galling unterzieht 1. Kg. 19 einer religionsgeschichtlichen
Untersuchung. Rosts Analyse von Gen. 9,18 ff. ergibt Herkunft aus der Zeit
Davids. Von Rad führt 1. Kor. 13, 4—7 über ähnliche Reihen in den «Testamenten

der Patriarchen» auf die «negativen Schuldbekenntnisse» im AT
zurück. Zimmerli verfolgt die Formel «Ich bin Jahwe» durch das ganze
AT und erweist ihre Herkunft aus einer gottesdienstlichen Begehung. Baumgärtel

führt aus seinem Buch «Verheißung» (1952) bekannte Gedanken über
den Zusammenhang von AT und NT unter Ablehnung des heilsgeschichtlichen

Biblizismus weiter aus. Eine 243 Nummern auf 13 Seiten umfassende
Bibliographie des Jubilars macht den Schluß; eine Reihe seiner wichtigsten
Arbeiten sind jetzt ja in seinen «Kleinen Schriften» I und II (1953) wieder
zugänglich.

G. Johannes Bottcrweck, Der Triliterismus im Semitischen (Bonner Biblische

Beiträge, hrsg. von Fr. Nötscher u. K. Th. Schäfer, 3), Bonn, P.
Hanstein, 1952, 76 S.

Der Verf. orientiert gut über die wichtige und viel erörterte Frage, ob

die Dreilautigkeit, ein Hauptmerkmal der semitischen Sprachen, ursprünglich
oder das Ergebnis einer Entwicklung zweilautiger Wurzeln sei. Für

manche Fälle ist letzteres gewiß anzunehmen. Aber B.s Versuch, alle schwachen

Wurzeln auf wenige zweilautige Urwurzeln schallnachahmender
Bedeutung zurückzuführen, stehen stärkste Bedenken entgegen, wie W. v.
Soden, Die Welt des Orients, 1954, S. 84 ff. überzeugend dargetan hat.

Basel. Walter Baumgartner.



Rezensionen 311

Le baptême dans l'Eglise réformée, Textes commentés par un groupe de

pasteurs, Neuchâtel, Attinger, 1954, 103 S.

Die Kirche des Kantons Neuenbürg hat sich mit der Frage der Kinder-
taufe intensiv auseinandersetzen müssen. Das Gespräch darüber, ob die
Kindertaufe sich mit der Schrift vereinigen lasse oder ob allein die
Erwachsenentaufe als berechtigt anzusehen sei, ist in Neuenburg nicht eine
bloße Diskussion geblieben, sondern hat zu der Forderung geführt, daß
die Kirchenordnung verändert werden müsse. Aus dieser Auseinandersetzung

heraus ist die vorliegende Schrift zu verstehen. Sie ist von einer
Gruppe von Pfarrern verfaßt, die offenbar alle die Erwachsenentaufe für
die einzige Möglichkeit erachten, die das NT uns offenläßt, und darum
das Recht beanspruchen, die Taufe von Kindern abzulehnen.

Diese Forderung ist von ihnen schon vor einigen Jahren an die Synode
gestellt worden (16. April 1951). Sie konnten sich damals darauf berufen,
daß die reformierte Kirche Frankreichs dabei sei, eine neue Taufordnung
zur Entscheidung zu bringen. Eine Kommission war nämlich nach
siebenjähriger Arbeit zum Ergebnis gekommen, daß Erwachsenentaufe und
Kindertaufe in der reformierten Kirche nebeneinander bestehen können, und
hatte für die französische Nationalsynode entsprechende Resolutionen
ausgearbeitet. Die Nationalsynode (synode national de l'Eglise réformée de

France) entschied denn auch kurz darauf im Sinne dieser Resolutionen
(Chambon, 19.—21. Mai 1951): einerseits kann kein Pfarrer gezwungen
werden, Kindertaufen vorzunehmen, und andererseits kann kein Pfarrer
Eltern daran verhindern, ihre Kinder taufen zu lassen; wenn er die Taufe
nicht selber vornehmen will, muß er sie an einen Mitpfarrer weisen. Damit
wird die Erwachsenentaufe gleichberechtigt mit der Kindertaufe.

Die genannte Gruppe von Neuenburger Pfarrern forderten nun im
Jahre 1951, daß in ihrer Kirche eine ähnliche Ordnung eingeführt werde
wie in Frankreich. Die Synode entsprach ihrem Wunsche insofern, als eine
Kommission eingesetzt wurde; diese gelangte zu ganz ähnlichen Ergebnissen

wie in Frankreich und legte der Synode ähnliche Resolutionen vor.
Mit diesen Resolutionen setzt sich die Schrift auseinander. Das meiste
daran wird gutgeheißen, einzig gegen den Vorschlag, Pfarrer, die die
Kindertaufe nicht üben, nur in Gemeinden zuzulassen, in denen zwei Pfarrer
amtieren, wird energisch protestiert und der Synode empfohlen, bei ihrem
endgültigen Entscheid diese Einschränkung aufzuheben.

Die Schrift beschäftigt sich nun aber nicht nur mit dem Problem der
werdenden Neuenburger Kirchenordnung. Sie will darüber hinaus Zeugnis
dafür ablegen, daß allein die Erwachsenentaufe schriftgemäß sei, und daß
darum die französische Ordnung der Tauffrage (jedenfalls vorläufig bis
zur endgültigen Einführung der Erwachsenentaufe) die einzig richtige sei.
Das Plaidoyer für die Erwachsenentaufe wird nicht mit eigenen Worten
geführt; es wird vielmehr eine kleine Sammlung von Dokumenten geboten,
Aeußerungen von Karl Barth, Franz Leenhardt, Markus Barth u. a. Sie
sollen beweisen, daß maßgebende Theologen die Erwachsenentaufe vertreten

und daß allein schon darum die Kirchenordnung verändert werden



312 Rezensionen

müsse; zugleich soll natürlich das Gewicht ihrer Argumente wieder einmal
mehr deutlich werden.

Bei der Frage nach der rechten Taufordnung scheint es mir wichtig,
auf einen Gesichtspunkt hinzuweisen, der bei der ganzen Auseinandersetzung

zu wenig berücksichtigt worden ist. Man meint nämlich leicht,
daß bloß die neue unbequeme Forderung der Erwachsenentaufe nach einer
Veränderung der Kirchenordnung rufe, und glaubt, an der üblichen
landeskirchlichen Praxis festhalten zu können, wenn man nur nachgewiesen hat,
daß sich die Kindertaufe biblisch begründen lasse. Das ist aber durchaus
nicht der Fall. Denn auch die Anhänger der Kindertaufe sagen ja nicht,
daß man jedes Kind taufen solle, dessen man nur habhaft werden könne. Sie
betonen vielmehr den Glauben der Eltern als Voraussetzung. Sonst müßte
ja die Taufe ex opere operato wirken. Ein Kind kann in die Gemeinde nur
hineingestellt werden, weil ihr die Eltern durch ihren Glauben angehören.
So schreibt etwa auch 0. Cullmann : «... wo die Eltern selbst zwar getauft
sind, aber nachher nicht glauben, ist ein Hinausschieben der Taufe vom
Neuen Testament nicht nur gerechtfertigt, sondern geboten.» 1 — Was
Cullmann hier ablehnt, ist aber gerade die Praxis der Volkskirche. Es gibt keine
Kirchenordnung der offiziellen Landeskirchen in der Schweiz, die mit der
Möglichkeit eines Taufaufschubs rechnet. Die meisten Kirchenordnungen
reden überhaupt nur von der Kindertaufe; wenn in einzelnen die Taufe
an Erwachsenen auch erwähnt wird, so ist sie in der Praxis doch ein so
außerordentliches Ereignis, daß man sie im Verborgenen vollziehen muß,
um nur ja unnötiges Aufsehen zu vermeiden. Es gehört allen gegenteiligen
Beteuerungen zum Trotz zur gegenwärtigen Struktur unserer Volkskirche,
daß alle Kinder, ob nun von gläubigen oder ungläubigen Eltern, getauft
werden. Es gibt wohl ein Taufgelübde, durch das die Eltern ihren Glauben
bekennen, und man sollte meinen, daß bei diesem Gelübde sich wie von
selbst eine gewisse Scheidung vollziehe. Da die Eltern aber, wenn sie zur
Volkskirche gehören wollen und ihr Kind nicht durch eine Verschiedenheit
vor andern Kindern benachteiligen wollen, keine andere Möglichkeit sehen,
als es zu taufen, entschließen sie sich zu diesem Gelübde sehr rasch. Es
legen es ja auch andere ab, denken sie, und nehmen es doch auch nicht bitter
ernst. Die Kindertaufe wird dadurch ihres eigentlichen Sinnes beraubt. Sie
ist kein Glaubensakt mehr, sondern wird zum Zeichen einer verschwommenen

und unklaren Gottzugehörigkeit und vor allem zum Zeichen der
Zugehörigkeit zur Landeskirche.2

Eine rechte Taufordnung sollte aber der Erkenntnis Rechnung tragen,
daß die Kinder ungläubiger Eltern nicht getauft werden können. Wenn sie
es nicht tut, befindet sie sich im Widerspruch zum Consensus aller Exege-
ten, ob sie nun die Erwachsenentaufe oder die Kindertaufe vertreten. In

1 Die Tauflehre des Neuen Testamentes 1948, S. 64.
2 Auch das nur praktisch. Die meisten Kirchenverfassungen sagen, daß

derjenige Mitglied sei, der nicht aus der Kirche ausgetreten sei, machen
also die Taufe nicht zur unbedingten Voraussetzung der Mitgliedschaft!
(s. unten).



Rezensionen 313

jeder landeskirchlichen Kirchenordnung sollte darum ausdrücklich festgehalten

sein, daß nur Kinder gläubiger Eltern getauft werden können, während

man Eltern, die den Glauben ausdrücklich negieren, aber trotzdem
taufen wollen, energisch raten muß, ihre Kinder heranwachsen zu lassen,
bis sie sich selber entscheiden können. Damit eine solche Bestimmung
überhaupt konkrete Folgen haben kann, muß zunächst darauf hingewirkt werden,

daß man aufhört, ein ungetauftes Kind als minderwertig anzusehen.
Man muß damit so weit kommen, daß ein Kind, das vor der Konfirmation
noch nicht getauft worden ist, auch nicht mehr konfirmiert wird. Das
Bekenntnis fällt ja mit seiner Taufe zusammen. Wie wenig konsequent unsere
Praxis ist, zeigt sich etwa daran, daß man ein Kind, das nicht getauft worden

ist, kurz vor der Konfirmation im engsten Kreise noch tauft. Es wäre
aber folgerichtiger, Kinder, die nicht getauft worden sind, an der
Konfirmationsfeier selbst zu taufen; den Konfirmanden würde dann deutlicher
bewußt werden, was ihre Konfirmation zu bedeuten hat. Und vielleicht
würde dieses Nebeneinander der Gemeinde sogar derart erschreckend deutlich

machen, was unsere Konfirmation noch immer bedeuten will, daß sich
ihr eine Neuordnung auch der Konfirmationspraxis wie von selbst
aufdrängen würde. Denn es ist im Grunde eine unsinnige Fiktion, daß eine
ganze Klasse im selben Augenblick durch Bekenntnis und Gelübde ihren
Taufbund1 bestätigen soll. Konfirmation als Bestätigung des Taufbundes
muß durch wirkliche und nicht nur durch scheinbare Freiwilligkeit
ausgezeichnet sein. Es wäre darum hesser, den Bekenntnisakt ganz von unserer
heutigen Konfirmation zu trennen. Ein Kind kann gemeinsam mit einer
ganzen Klasse bestätigen, den Unterricht empfangen zu haben. In diesem
Sinne kann man die heutige Konfirmationsfeier beibehalten. Darüber hinaus
kann sie noch die Bedeutung der Admission zum Abendmahl haben. Ein
persönliches Bekenntnis kann vielleicht später freiwillig abgelegt werden.

Man kann gegen diese Ordnung einwenden, daß man damit vielen Eltern
die letzte Bindung zur Kirche durchschneide und sie dadurch aus der Kirche
ausstoße, daß man ihre Kinder nicht mehr taufe. Auch werden die Eltern
nicht mehr öffentlich dazu verpflichtet, ihre Kinder im Glauben zu erziehen.
Dieser Einwand ist ganz aus dem Bewußtsein heraus gedacht, daß es eine
Schande für einen Menschen sei, nicht als Kind getauft zu sein, daß er als
solcher zu einem Winkeldasein in der Kirche verurteilt sei und die
Verbindung mit ihr verloren habe. Eben dieses Bewußtsein, so eingefleischt es
sein mag, gilt es aber zu überwinden. Es geht ja nicht darum, die Men
sehen wegzustoßen, die in lockerer Beziehung zur Kirche stehen; diese
Bindung ist ein großer Wert. Es fragt sich nun aber, ob ausgerechnet die
Taufe dazu herhalten darf, die lockere Bindung Halbaußenstehender zu
gewährleisten. Die Taufe ist für den Glauben zu wichtig, als daß man sie
für einen solchen Zweck ihres eigentlichen Sinnes entleeren dürfte. An
Stelle der Taufe kann eine Segnung diesen Dienst tun: bei dieser Gelegenheit

verpflichtet sich die Gemeinde, das Kind aufzunehmen, für es zu beten
und zu sorgen und es als ihr Kind zu betrachten; die Eltern dagegen
verpflichten sich, es dem christlichen Glauben und der Gemeinde nach ihren
Kräften zuzuführen, auch wenn sie sich selbst nicht voll zu ihr bekennen



314 Rezensionen

können. Es geht also nicht darum, die Beziehung zu den Fernstehenden
abzubrechen, sondern ihrer tatsächlichen Bindung einen sachgemäßen
Ausdruck zu geben. Es ist auch darum nötig, die Möglichkeit einer Segnung
zu schaffen, weil nicht einfach gottesdienstliche Formen abgeschafft werden
dürfen; sie sollen durch bessere ersetzt werden. Der Wunsch, sein Kind
Gott darzubringen, ist berechtigt. Er soll nicht verweigert werden, sondern
in sinngemäßer Form einen Ausdruck finden können.

Man kann weiter gegen die vorgeschlagene Ordnung einwenden, daß
sie den Rahmen der Landeskirche sprenge und zweierlei Arten von
Mitgliedern schaffe. Das ist bis zu einem gewissen Grade richtig. Die Ordnung
betont mit mehr Nachdruck, daß die Zugehörigkeit zu Christus und zur
Gemeinde eine Verpflichtung darstelle. Sie zeigt, daß durch die Taufe ein
Mensch nicht nur der Volkskirche, sondern Christus gehört, und stellt die
Eltern eindringlicher vor die Frage, ob sie das für sich bekennen wollen.
Es fragt sich aber, ob eine Gemeinde ihren Dienst (auch den Dienst an der
Volkskirche) ohne diese Klarheit tun kann, und ob sie an ihren Gliedern
nicht liebevoller handelt, wenn sie ihnen wirklich die Möglichkeit verschafft,
sich frei zu entscheiden. Gerade darum ist es so entscheidend wichtig, daß
der Ungetaufte nicht neben der Volkskirche her leben muß. Wenn jetzt
Eltern ihre Kinder nicht taufen (gleichgültig aus welchen Gründen), ziehen
sie sich ein Stück weit aus der Volkskirche zurück; oder wenn man jetzt
aus irgendeinem Grund die Taufe verweigern muß, so drängt man damit
eine Familie aus der Kirche hinaus. Bei wem hat man aber das Recht, ihn
aus der Volkskirche auszuschließen? Anerkennen wir darum lieher die
Möglichkeit, daß jemand in der Volkskirche auch ungetauft heranwachsen kann.
Die meisten Landeskirchen machen auch tatsächlich nicht die Taufe zur
Bedingung der Zugehörigkeit. Das darf nicht eine bloße papierene
Bestimmung sein, sondern muß ins Bewußtsein der Volkskirche übergehen.
Mit dem Institut einer Segnung hat man eine Möglichkeit zu bieten, kraft
deren man mit der Volkskirche auch ohne Taufe in Verbindung bleibt, und
die dazu den Vorzug hat, das Wesen der Volkskirche mit größerer
Wahrhaftigkeit zum Ausdruck zu bringen,

Die heute so umstrittene Frage Kindertaufe oder Erwachsenentaufe
ist durch eine Taufordnung, welche für bestimmte Fälle die Möglichkeit des
Taufaufschubs schafft und empfiehlt, allerdings nicht entschieden und soll
auch nicht entschieden werden. Bei dem heutigen Stand der Exegese stehen
die Meinungen einander derart gegenüber, daß ein eindeutiger Entscheid
nicht gefällt werden kann, und es müßten schon ungeahnte exegetische
Ueberraschungen eintreten, wenn ein eindeutiges Urteil möglich werden
sollte. Aber gerade weil das so ist, müssen wir in unseren Kirchen die
Freiheit haben, beides gelten zu lassen. Gerade wenn wir sehen müssen,
daß es ein klares Entweder-Oder nicht geben kann, darf sich die Kirche
auch nicht auf das eine oder das andere ausschließlich festlegen wollen.
Die Rechtgläubigkeit darf nicht von der Erwachsenen- oder der Kindertaufe
abhängig gemacht werden, und man sollte weder die einen noch die andern
mit einem öffentlichen oder auch nur heimlichen Anathema belegen.

So wenig sich die Frage klar entscheiden läßt, so würde eine Tauf-



Rezensionen 315

Ordnung, welche den Taufaufschub zuläßt, der Kontroverse manche Triebkraft

entziehen. Denn nun haben die Vertreter der Kindertaufe Gelegenheit,
ihre Auffassung konsequent durchzuführen. Bei den Gegnern der Kinder-
taufe spielt ja immer auch die Vermutung mit, daß man die Kindertaufe
doch nur aus Bequemlichkeit und landeskirchlicher Menschengefälligkeit
verteidige. Eine richtig verstandene und konsequent durchgeführte Kindertaufe

steht aber genau so im Gegensatz zu Bequemlichkeit und
Menschengefälligkeit und ist genau so ein Glaubensakt wie die Erwachsenentaufe.
Sobald sie nicht mehr Brauch ist, sondern aus dem Glauben an Christus
vollzogen wird, wird jeder Verdacht von ihr ferngehalten. Kindertaufe
und Erwachsenentaufe werden einander nicht mehr gegenübergestellt wie
Nachgiebigkeit und Aufrichtigkeit, sondern es handelt sich dann um ein
echtes glaubensmäßiges Nebeneinander, das in einer Kirche sehr wohl
bestehen darf und kann.

Die Neuenburger Ordnung erweckt den Eindruck, eine Kompromißlösung

zu sein. Es sieht so aus, als sei sie nur die erste Etappe zur
allgemeinen Erwachsenentaufe. Aber muß denn eine Kirche wirklich einen
eindeutigen Entscheid zwischen Erwachsenentaufe und Kindertaufe fällen?
Muß das Taufalter einheitlich sein? ist alles andere ein Kompromiß? Das
Vorbild der Alten Kirche kann uns hier bedeutungsvoll sein. In ihr hat
man offenbar keinen Wert darauf gelegt, die Taufe in einem bestimmten
Alter zu vollziehen. Die Kindertaufe ist uns schon sehr früh bezeugt. Wenn
J. Jeremias recht sieht, reichen Andeutungen bis ins erste Jahrhundert
zurück. Tertullian widerspricht der Kindertaufe, ohne daß man den
Eindruck erhält, er rühre damit eine grundsätzliche Frage an. Als im dritten
und vierten Jahrhundert der Taufaufschub aufkam, war die Reaktion der
Väter nicht: Das ist eine Neuerung, die der apostolischen Ueberlieferung
widerspricht, sondern sie eiferten bloß gegen die Verzögerung der
Glaubensentscheidung. Es ist überhaupt auffällig, daß die Frage, ob Kinder
oder Erwachsene zu taufen seien, zu keinen grundsätzlichen Auseinandersetzungen

geführt hat. Eine Vereinheitlichung des Taufalters wurde offenbar

nicht für nötig angesehen; eine solche kam erst im pelagianischen Streit
in der Auseinandersetzung um die Erbsünde zustande. Jetzt wurde die Taufe
des Kindes zum Schibbolet der Rechtgläubigkeit. Wenn also die Kindertaufe
auch die Regel war, war die Alte Kirche doch nicht von demselben
ausschließlichen Entweder-Oder geplagt wie wir, sondern hat diese Freiheit
mit der Ueberlieferung vereinen können. Und das war gut so; denn in dieser
Beweglichkeit hat sie die größere Freiheit gehabt, auf den Ernst des
Taufvollzuges zu achten.

Herblingen, Kt. Schaffhausen. Lukas Vischer.


	Rezensionen

