Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 11 (1955)

Heft: 4

Artikel: Die altkirchliche Prophetie und die Entstehung des Montanismus
Autor: Kraft, Heinz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877429

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877429
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

H. Kraft, Die altkirchliche Prophetie . .. 249

51 und 69 wollen den Opferkult ersetzt wissen durch das Flehen
und Bitten zu Gott. So wie das Opfer nach alter Auffassung eine
durchaus reale Wirkung auf Gott hatte, die ihn gnidig stimmte,
so ist das Flehen und Anrufen Gottes ein Gott verséhnendes
und gnidig stimmendes Handeln des Menschen und hat somit
die gleiche reale Wirkung auf Gott, wie sie dem Opfer zuge-
schrieben wurde. In Psalm 51 ist jedoch entsprechend der rea-
listischen Auffassung vom Wesen des Menschen nicht der
Mensch der Handelnde, sondern Gott. Nicht das Leiden oder
das Flehen eines Menschen erwirkt die Versohnung Gottes, son-
dern Gott selbst schafft die Voraussetzung hierzu, indem er die
Schuld ausléscht und dem Menschen ein reines Herz schenkt.
So ist der paulinische Gedanke von der kovh xrigic bereits im
51. Psalm vorgebildet.

Trebbin. Richard Pref.

Die altkirchliche Prophetie
und die Entstehung des Montanismus.’

Die Bewegung, von der wir hier reden wollen, nimmt den
Namen «Montanismusy relativ spiat an. Er begegnet in unsern
Quellen erst im vierten Jahrhundert und wird als <«Ketzer-
namey gebraucht, als einer von den Namen, durch die die Grol-
kirche eine Ketzerei als solche bezeichnete. Vorher, im dritten
Jahrhundert, sprach man von der «phrygischen Héresiey; auch
diese Benennung sagt aus, dafl die Montanisten auflerhalb der
Kirche stehen. Bevor das zum unwiderruflichen Faktum ge-
worden war, war die Benennung «die neue Prophetiey iiblich;
fiir die Kirche enthilt das Attribut <neuy die Qualitit des Hére-
tischen und nachtriglich Hinzugekommenen. Die Montanisten
selbst nannten ihre Bewegung urspriinglich ohne dieses Attri-
but «die Prophetiey.

Die Wahl dieses Namens gibt uns Grund zu der Vermutung,
der Hauptunterschied zwischen Montanisten und Nichtmonta-

1 Probevorlesung vor der Heidelberger Theologischen Iakultdt am
217. 2. 1954,



250 H. Kraft, Die altkirchliche Prophetie ...

nisten habe in der Stellung zum prophetischen Charisma ge-
legen. Nun wissen wir aber, dal} diese Gabe im Urchristentum
das wichtigste Zeichen fiir den Geistbesitz der Gemeinden ist.
Damit stellt sich fiir uns die Frage: Wie war es moglich, dal
sich an das hochgeschétzte prophetische Charisma der Makel
des Héretischen anhédngte?

I.

Unter den Zeugnissen fiir die Bedeutung, die die Prophetie
fiir die dlteste Christenheit besall, heben sich die Aussagen des
Paulus im ersten Korintherbrief hervor. Fiir Paulus ist es
selbstverstindlich, daff es in Korinth Propheten gibt. Die Ge-
meinde hat den Geist, folglich gibt es in ihr auch Propheten,
durch die der Geist spricht. Die Christen in Korinth sollen nach
dieser vornehmsten unter den Geistesgaben streben. Sie kénnen
das, denn das Prophetsein ist keine Eigenschaft, die der Mensch
besitzt oder iiber die er verfiigt; man kann nicht einmal von
einem prophetischen Amt sprechen, und es gibt daher auch keine
Berufung zum Propheten. Der Geistbesitz kommt vielmehr der
Gemeinde zu; erst durch seine Zugehorigkeit zu ihr erhilt der
Christ die Moglichkeit echter prophetischer Rede.

Paulus verfolgt mit seinen Ausfithrungen ein bestimmtes,
pidagogisches Ziel. Er will nicht, dafl einzelne sich fiir beson-
ders wertvolle Geistesmenschen halten und in unbegriindetem
Hochmut auf die andern als Nichtpneumatiker herabsehen. Der
prophetisch Begabte soll wissen, dafB er den selben Auftrag hat
wie jeder andere, den Dienst an der Gemeinde. *

Die Apostelgeschichte unterscheidet sich in ihren Aussagen
von Paulus dadurch, dall ihr dessen pddagogische Tendenz
fernliegt. Sachlich besteht kein Unterschied, der ins Gewicht
fallt. Sie kennt kein prophetisches Amt, ob sie nun die prophe-
zeienden Personen bei Namen nennt oder nicht.* Agabus und die
Philippustéchter stehen nicht wie die alttestamentlichen Pro-
pheten der Gemeinde gegeniiber, sondern in ihr. Sie weissagen
kraft des Heiligen Geistes, der iiber die Gemeinde ausgegossen
ist. Es ist theologisch erheblich, daB es die ganze Gemeinde ist,
die am Geist Anteil hat. Darum némlich, weil die Prophetie

2 1. Kor. 14, 37. 3 Act1l, 27f£.; 15, 32; 20, 23; 21, 4; 21, 9—11.



H. Kraft, Die altkirchliche Prophetie . . . 251

in erster Linie Zeichen ist, Zeichen dafiir, dafl die Joelweis-
sagung sich erfiillt hat und damit das Ende herbeigekommen
ist. * «Ich will meinen Geist ausgiellen iiber alles Fleisch, und
eure S6hne und Téchter sollen weissagen. Fure Aeltesten sollen
Tréaume haben, und eure Jiinglinge sollen Gesichte sehen.» ®

Man tiibersieht leicht, dal die Nachrichten des ersten Ko-
rintherbriefes von der Prophetie mehr sind als ein blofler Be-
richt. Paulus hat das Phdnomen «Prophetiey in seine Theologie
eingebaut; er hat dabei die Prophetie auf eine Weise in den
Dienst an der Gemeinde gestellt, die fiir ihn charakteristisch ist.
Wenn man bei der Interpretation den Anteil nicht beriicksich-
tigt, der auf die theologische Reflexion des Paulus fillt, dann
kann man der Meinung werden, der eigentliche Zweck der
Prophetie sei das Tun von glaubenwirkenden Zeichen gewesen,
die Erbauung der Gemeinde im Sinne des Paulus. Das ist jedoch
nur so lange berechtigt, als man paulinische Theologie darstellt.
Will man die Prophetie selbst behandeln, dann empfiehlt es sich,
von anderen Zeugnissen auszugehen. Der eschatologische Cha-
rakter der Joelweissagung gibt einen Hinweis, dall die Pro-
phetie eigentlich in einen anderen Zusammenhang gehort, in
die jiidisch-christliche Apokalyptik. Die urchristlichen Prophe-
ten halten sich fiir die Erben der alttestamentlichen Prophetie.
Sie sehen ihre Aufgabe darin, in den Zeichen der Zeit die Zei-
chen des Endes zu erkennen. Es sind lingst geweissagte Zei-
chen; die prophetische Rede besteht grofenteils darin, die alten
Traditionen wiederzugeben, zu deuten, und so die Nidhe des
Endes zu verkiindigen.

Das soll an einigen Beispielen erliutert werden. Geméifl dem
eben Gesagten vermuten wir, dal Agabus Act. 11, 28 keine ge-
wohnliche Hungersnot vorausgesagt hat, sondern die grofle
eschatologische Hungersnot ankiindigte, die dem Ende voraus-
gehen soll. Fiir diese Vermutung spricht, dafl das Ereignis nach
Agabus die ganze Erde betreffen wird. «. .. und deutete durch
den Geist eine grofle Teuerung, die da kommen sollte iiber den
ganzen Kreis der Erde.» Fiir den in Frage kommenden Zeit-

4 Auch die einleitende Vision der Johannesapokalypse steht zu dem
Gesagten nicht im Gegensatz. Der Seher wird nicht erst durch die Vision
zum Propheten. Vgl. E. Lohmeyer, D. Off. d. Joh., 1953, S.13{. (z. Apoec. 1.
9—20). 5 Act. 1, 16 ff, (Joel 3, 1 ff.).



252 H. Kraft, Die altkirchliche Prophetie . ..

abschnitt kennt die (Geschichte keine Hungersnot entsprechen-
den Ausmalles. Lukas hat auf den eschatologischen Sinn der
Weissagung nicht weiter geachtet. Er hat in einer lokalen
Teuerung, «welche geschah unter dem Kaiser Claudiusy — wir
wissen nicht, in welcher —, die Erfiillung der Weissagung ge-
sehen und hat in ihr sogar das Motiv fiir das paulinische Kol-
lektenwerk gesucht. Damit zeigt er uns unabsichtlich, dalB er
nicht an eine okumenische Hungersnot denkt. Agabus hatte
aber etwas anderes gemeint als Lukas, das, was Johannes in
der Apokalypse unter dem Bild des dritten Reiters beschreibt.

Der Auszug der Urgemeinde nach Pella wurde durch einen
apokalyptischen Prophetenspruch veranlafit. Aus Euseb erfah-
ren wir, die Gemeinde habe auf Grund einer Offenbarung Jeru-
salem verlassen und sei dadurch von dem Ungliick der Stadt
im Jiidischen Krieg verschont geblieben. ® Derartige Propheten-
spriiche kennen wir aus der synoptischen Apokalypse. Sie kiin-
digen ein antitypisches Geschehen zu dem Gottesgericht iiber
Sodom und Gomorrha an.” Wenn der Irevel auf seinen Hohe-
punkt kommt, dann sollen die Frommen sich schleunigst aus
der Stadt entfernen. Denn in diesem Augenblick wird die ver-
nichtende Strafe hereinbrechen. Anders als in der lukanischen
Form ® denkt die Weissagung nicht an die Vernichtung durch
ein feindliches Heer, sondern an Unheil, das viel plétzlicher
hereinbricht; so plétzlich, daBl die geringste Verzégerung Ver-
derben bringt.

Eine Parallele zu diesem Spruch aus der jiidischen Apoka-
Iyptik iiberliefert Josephus in seiner Kriegsgeschichte (und
nach ihm Euseb).® Vier Jahre vor dem Krieg, als die schreck-
liche Zukunft noch nicht vorauszusehen gewesen sei, sei in
Jerusalem ein junger Bauer namens Jesus, Sohn des Ananias,
aufgetreten und habe Wehrufe iiber die Stadt erklingen lassen.
«Stimme von Aufgang, Stimme von Untergang, Stimme von den
vier Winden. Stimme iiber Jerusalem und den Tempel, Stimme
iiber Braut und Briutigam, Stimme iiber das Volk.»

Die beiden letzten Beispiele sollen auf den Zusammenhang
zwischen jiidischer und christlicher Apokalyptik hinweisen.

6 h.e. 3,5 3. 7 Matth. 24, 15 £f.; Mark. 13, 14 ff.
8 Luk. 21, 20 ff. (Luk. 17, 30 ff., wie bei den anderen Synoptikern).
® Kuseb h.e. 3, 8 7—9; Jos. Bell. 6, 300 ff.



H. Kraft, Die altkirchliche Prophetie . .. 253

Beide stehen im selben Traditionsstrom; sie unterscheiden sich
in der Hauptsache dadurch, dafl die Juden die Ankunft, die
Christen die Wiederkunft des Messias erwarten. Es ist daher
traditionskritisch nur selten moglich, in einer Apokalypse jiidi-
sches und christliches Gut zu unterscheiden. Nur wenn eine
ausdriickliche Beziehung auf Jesu Kreuzestod vorliegt, 140t
sich eine sichere Aussage machen.

Am wichtigsten unter den Formen, in denen die Prophetie
sich dullerte und weitergegeben wurde, sind fiir uns die Apoka-
lypsen. In ihnen handelt es sich um recht komplizierte literari-
sche Gebilde. Zumeist sind sie kompiliert, aus miindlichen und
schriftlichen Quellen, vielfach glossiert und hdufig nachtréglich
berichtigt, wenn eine konkrete Weissagung der Korrektur be-
durft hatte, weil sie von der Geschichte iiberholt worden war.
Indessen ist die Geschichte der literarischen Form nur die End-
phase der wesentlich lingeren Gesamtentwicklung; eigentlich
wurde der apokalyptische Stoff miindlich tradiert. Man wird
dabei nicht an Geheimtraditionen denken diirfen. Die werden
zwar gelegentlich behauptet, und eine gewisse Geheimniskri-
merei, die die Apokalyptik liebt, scheint die Behauptung zu
unterstiitzen. Aber jene Behauptung ist eine Fiktion, erfunden
zur Rechtfertigung der Apokalypsen fiir einen Menschenkreis.
der das prophetische Charisma fiir ausgestorben hielt. Sie sollte
erkliren, woher plotzlich die Biicher auftauchten, die man be-
stimmten Propheten der Vergangenheit in den Mund gelegt
hatte. Die apokalyptische Botschaft ist insofern geheim, als sie
héufig in chiffrierter Form mitgeteilt wird. Aber die Einklei-
dung in Chiffren hat nicht den Zweck, die Weissagung unver-
stindlich zu machen; die prophetische Predigt sollte allen ver-
stindlich sein, die es anging, und das war kein kleiner Kreis
Erleuchteter.

Die apokalyptischen Propheten sind stidrker als die alttesta-
mentlichen auf den Stoff angewiesen, der ihnen iiberliefert
wurde. Doch scheinen sie, wenigstens prinzipiell, durch eksta-
tische Erlebnisse zu ihrer Aufgabe erméchtigt gewesen zu sein.
Sehr oft erwecken die Visionen, die geschildert werden, den Ein-
druck der Echtheit. Damit hingt es zusammen, dall diese Pro-
pheten ihrem Stoff wesentlich selbstéindiger gegeniiberstehen
als etwa die Evangelisten ihren Quellen. Daher ist es bemer-



254 H. Kraft, Die altkirchliche Prophetie . ..

kenswert, dafl sich oft eine Art Formgeschichte der propheti-
schen Traditionen zeigen 1406t, die von der formlosen Einzel-
weissagung zur Sammlung in festem Rahmen fiihrt.

Prophetenspriiche sind in der apokalyptischen Literatur be-
sonders hdufig — im Kanon also in der synoptischen Apoka-
lypse und der Johannesapokalypse —, finden sich aber auch
aullerhalb. Haufig liegen sie in charakteristischer, fester Form
vor. Diese Form braucht natiirlich nicht urspriinglich gewesen
zu sein. Der Prophet ist, wie die Didache ausdriicklich fest-
stellt', an keine Form gebunden. Sobald man aber solche
Spriiche weitergab und sammelte, werden sie mit einer Einlei-
tung versehen: * «Der Geist sagty, «So sagt der Geisty, bei den
Montanisten im Westen auch «Der Paraklet sagty. Es ist die
Form der alttestamentlichen Prophetenspriiche. Die Ueberliefe-
rung solcher Spriiche ist die Voraussetzung dafiir, daf als Auto-
ritit neben dem «Kyrios» das «Pneumay zitiert werden kann.
Tertullian beruft sich fiir die montanistischen Bufivorschriften
auf den Parakleten.

Die ebengenannte Kinleitung <Der Geist sagty ist nicht die
einzige Rahmenformel, die fiir Sammlung und Ueberlieferung
in Betracht kam. Ziemlich hiufig finden wir die Propheten-
spriiche auch begleitet von einem «Wer Ohren hat zu horen,
der horey. ™ Wenn diese F'ormel in den sog. Sendschreiben der
Johannesapokalypse erweitert wird durch «...was der Geist
den Gemeinden sagt» **, so zeigt sich hier besonders deutlich,
daB es sich dabei um ein festes Rahmenwort fiir Propheten-
spriiche handelt.

Neben diesen einleitenden Formeln finden wir mehrfach, dall
auch der Prophetenspruch selbst in fester Form dargeboten
wird. Hier sind z. B. Spriiche zu nennen, die nach den kasuisti-
schen Rechtssétzen des ATs gebildet sind: « Wenn einer das und
das tut, ist so und so zu entscheiden.» Ein derartiger Spruch
liegt etwa 1. Kor. 14, 38 vor: «Wenn einer das nicht anerkennen
will, dann wird ihn auch Gott nicht (an)erkennen.» Die Ten-
denz des Spruches gegen eine vermeintliche und iiberhebliche

10 Did. 10, 7.

11 7 B. 1. Tim. 4, 1; Apoc. 14, 13; Act. 21, 11; Tert. de pud. 21, 7; Epiph.
haer. 48, 10.

12 z B, Matth. 11, 15; Apoc. 13, 9. 13 Apoc. 2, 7 parr.



H. Kraft, Die altkirchliche Prophetie . . . 255

Gnosis macht wahrscheinlich, dafl Paulus hier seine propheten-
artige Autoritit in Anspruch genommen und ihn nach fester
Form ad hoc gebildet hat. Das uniibersetzbare Wortspiel ver-
schleiert ein wenig, dall Paulus einen nach dem Prinzip der
Talion gebildeten Rechtssatz aufstellt; deutlicher kommt das bei
den Sétzen heraus, die sich an Jer. 15, 2 anlehnen. ** In diesem
Zusammenhang sind auch die Ueberwinderspriiche der Apo-
kalypse anzufiihren. Sie stellen in einer Hinsicht eine Awus-
nahme dar; sie haben nimlich keine alttestamentliche Formel
zum Yorbild, sondern gehéren vermutlich dorthin, wo die Mehr-
zahl der in ihnen vorkommenden Begriffe zu Haus ist, in die
orientalischen Mysterienreligionen. Schliellich kénnte man hier
auch die Makarismen ** der Apokalypse nennen, die sich stets
in der Nachbarschaft von anderen Prophetenspriichen finden.
Schon im ersten Jahrhundert besal} die Prophetie, nach Aus-
weis unserer Quellen, einen Schwerpunkt in Kleinasien. Hier-
hin laufen die Johannes- und Philippustraditionen, hier wird
die Johannesapokalypse geschrieben; aus dem Zeugnis des Pa-
pias und Irenaeus erfahren wir, dal} hier die apokalyptische
Prophetie lebendig blieb, und schlieBlich entstand hier die mon-
tanistische Bewegung. Der Johannesapokalypse kommt in die-
ser Aufzihlung besondere Bedeutung zu; sie zeigt uns, daf die
Prophetie die Figur des Gotteszeugen aufgenommen und weiter-
gebildet hat in Richtung des Mértyrerbegriffs. ** Menschen, die
fiir ihre Ueberzeugung zu sterben bereit waren, hat es wohl
immer schon gegeben. Aber der Méartyrer im technischen Sinn
wird fiir uns erst im zweiten Jahrhundert falbar, und wo wir
ihn finden, 140t sich der Einflull der Apokalypse nachweisen.
In einer Reihe neutestamentlicher Stellen wird die Ansicht
vertreten, dall der Prophet notwendig fiir seine Botschaft leiden
miisse.” Diese Meinung vom iiblichen Schicksal des Propheten
ist in vorchristlicher Zeit in Kreisen entstanden, die die pro-

14 Matth. 26, 52; Apoc. 13, 10.

15 Apoc. 1, 3; 14, 13; 16, 15; 19, 9; 20, 6; 22, 7; 22, 14.

16 Tiine Darstellung der komplizierten Entwicklung des Mirtyrerbe-
griffs lige fern von unserem Thema. Hier kann nur auf eine, allerdings
sehr wichtige, Linie dieser Entwicklung hingewiesen werden, deren Kennt-
nis fiir das Verstindnis der Prophetie unerlifilich ist.

17 Vgl. f. d. Folgende H. J. Schoeps, Die jiidischen Prophetenmorde, in
<Aus frithchristl. Zeits, 126 ff.



256 H. Kraft, Die altkirchliche Prophetie ...

phetischen Traditionen pflegten. Ebendort werden Propheten-
martyrien gebildet und {iiberliefert. Die klassische Schriftstelle
fiir das Leiden des Propheten ist der leidende Gottesknecht von
Jes. 53. Gottesknecht ist hdufig prophetischer Titel; der belieb-
teste in der Johannesapokalypse.

Im kanonischen AT gibt es kein Jesajamartyrium, in dem
das Leiden des Gottesknechts ausgefiihrt gewesen wire. Aber
in vorchristlicher Zeit, vermutlich im zweiten Jahrhundert, ent-
stand die Legende von der Zersigung Jesajas. Weitere Pro-
phetenmartyrien sind in den «Vitae Prophetarumsy iiberliefert.
Diese Prophetenleben dienen weder der Sammlung messiani-
scher Belegstellen noch der Ueberlieferung erbaulicher Legen-
den. Thr Interesse hingt an den Propheten selbst. Es kommt
dem Verfasser darauf an, das positive Wissen iiber die im AT
genannten Propheten zusammenzustellen. Als Nebeninteresse
kommt die Sammlung apokalyptischer Zeichen und eben der
Prophetenmartyrien dazu. Die Berichte sind in die christliche
Apokalyptik iibergegangen. Das zeigt zunichst die Geschichte
der Texte. Die «Zersigung Jesajasy wurde von Christen er-
weitert und in die heutige Form gebracht, Die Vitae Prophe-
tarum sind gelegentlich christlich interpoliert. Vor allem liegen
aber, wie J. H. Schoeps gezeigt hat, im NT eine Reihe von Be-
ziehungen zu diesen Legenden vor.

Mit den Vorstellungen vom «leidenden Gottesknechty, wor-
unter der leidende Prophet verstanden wurde, sind nun die
Aussagen iiber den Gotteszeugen (Jes. 43, 10. 12; 44, 8), eben-
falls auf den Propheten bezogen, kombiniert worden. Diese
Kombination steht hinter Hebr. 11, 36 bis 12, 3; noch greifbarer
wird sie fiir uns in der Johannesapokalypse. Hier sind die Ge-
stalten des Propheten, des leidenden Propheten und des Gottes-
zeugen ganz nah zusammengeriickt und konsequent auf Chri-
stus bezogen. Der Prophet redet Zeugnis von Christus, er wird
fiir sein Zeugnis erschlagen und folgt darin Christus, dem
Lamm, der selbst der zuverlissige Gotteszeuge ist. Der Text
der Apokalypse ist dabei auf Schritt und Tritt von Deutero-
jesaja beeinfluft.

Den Standpunkt der Apokalypse nehmen noch die Liyoner
Mértyrer ein, wenn sie betonen, dal} sie noch nicht vollendet
sind und den letzten Schritt in der Nachfolge noch nicht getan



H. Kraft, Die altkirchliche Prophetie . .. 257

haben. ** Endgiiltig technisch wird der Martyrerbegriff im Poly-
karpmartyrium. Zugleich wird hier der Gedanke der Nach-
folge ausgemalt. In unzéhligen Kinzelheiten ahmt dieses Mar-
tyrium die Kreuzigung Christi nach. Das Wissen vom prophe-
tischen Charisma des Méartyrers ist nicht alsbald verlorenge-
gangen. Als im dritten Jahrhundert nach der Ausscheidung des
Montanismus die Prophetie ihr altes Ansehen eingebiilit hatte,
da waren es die Mértyrer und Confessoren, die an Stelle der
Propheten die Anspriiche des alten Pneumatikertums aufrecht-
erhielten.

II.

Bei allem Reichtum der apokalyptischen Bildersprache ist
die Zahl der behandelten Themen gering. Als wichtigste heben
sich die Fragen nach der Zeit und dem Ort der Offenbarung
des Gottesreiches heraus. Wenn wir vielfach lesen, dafl niemand
die Stunde weil}, zu der die Weissagung sich erfiillt *°, so er-
kennen wir, wie sehr diese Frage die Gemiiter bewegt hat. Aber
die legitime Antwort auf die Frage nach dem Wann ist allein
die Aufforderung, stets darauf gefalit zu sein. Die Gefahr, nicht
wach zu bleiben, sondern einzuschlafen, das heifit die Gefahr
der Beteiligung am groflen eschatologischen Abfall wird um
so groler, je niher das Ende heranriickt. Als Beispiel eines
Spruches, der vor dieser Gefahr warnt, sei das «Wachen und
Beten» genannt, das in die Gethsemaneperikope eingegangen
ist. * Kine entsprechende Warnung stellt auch das Gleichnis
von den sieben torichten und den sieben klugen Jungfrauen
dar. Es ist vielleicht sogar in den montanistischen Kult einge-
drungen. Wenigstens berichtet Epiphanius ® von einer merk-
wiirdigen Sitte der Montanisten; oftmals tréiten in ihren Kult sie-
ben weiligekleidete Jungfrauen ein mit Lampen in den Hénden.
Thre Aufgabe sei, zu prophezeien. Aullerdem klagten, weinten
sie und vergéssen Tréanen. Zwar ist allen Berichten des Kpi-
phanius gegeniiber dullerste Vorsicht angebracht. Aber irgend-
einen Kern miissen auch die grébsten Entstellungen haben. Da-

18 KEuseb h.e. 5, 2, 3.

19 Matth. 24, 36. 44. 50; 25, 13 usw.

20 Vgl. M. Dibelius, Gethsemane in «Botschaft und Geschichte» 258 ff.
21 haer. 49, 2.

17



258 H. Kraft, Die altkirchliche Prophetie . ..

her lassen die sieben klagenden Jungfrauen mit ihren Lampen
in den Hénden vielleicht doch die Vermutung zu, daf hier das
Gleichnis zur Darstellung gekommen ist.

Meist ist mit der Mahnung zur Wachsamkeit die Forderung
anhaltenden Gebetes verkniipft. Damit steht die Sitte der Ge-
betsfasten im Zusammenhang; das Stationsfasten hat sich nicht
aus asketischen, sondern aus eschatologischen Motiven entwik-
kelt. Das aus dem Lateinischen stammende Lehnwort otatiwv
hat denselben militdrischen Klang wie unser Wort «Wachesy.
Man hat darum die Stationsfasten bald militirisch als Dienst
in der militia Christi verstanden. Aber das ist nicht der ur-
spriingliche Sinn. Vielmehr sind die Verkniipfungen von «Fa-
sten und Beteny, «Wachen und Fasteny, « Wachen und Beten»
in der eschatologisch bestimmten jiidischen und christlichen
Terminologie so hiufig, dall die eschatologische Bedeutung und
nicht das militirische Bild fiir urspriinglich gelten muf.*
Grundbedeutung ist das Gefalbtsein auf das Ende; das «Stehen
und Wacheny scheint antithetisch zu dem «Liegen und Schla-
feny gebildet zu sein.® Zur Illustration dieser Verhéiltnisse
dient die Tatsache, daBl die lateinische Bibel das Wort vAgeav
= niichtern (nicht betrunken) sein, abwechselnd mit vigilare
und sobrium esse wiedergibt. Schon hieraus wird deutlich, daR
die eschatologische, nicht die asketische Bedeutung, urspriing-
lich ist.

Die Stationsfasten wurden zweimal wochentlich einen Halb-
tag iiber gehalten. Diese Fasten hatten von Anfang an den
Charakter einer freiwilligen Leistung. Zu den friihesten Vor-
wiirfen gegen den Montanismus gehort es, daB dort die Fasten
bis auf den Abend ausgedehnt und zur Pflicht gemacht wurden.
Die Auseinandersetzung um die Fasten beginnt schon in der
vormontanistischen Phase der Prophetie. Sie beginnt in dem
Augenblick, in dem ihr urspriinglicher eschatologischer Sinn
vergessen ging und man nicht mehr wufite, dal man mit dem
Fasten die eschatologische Bereitschaft festigen und das Gebet
um die Ankunft des Reiches verstirken wollte. Die asketische

22 Beispiele: Fasten und Beten, Matth. 17, 21; Aect. 13, 3; 14, 23; IV.
Esra 5, 13; 6, 31. Wachen und Beten, Matth. 26, 41; Kol. 4, 2; Wachen
und Fasten, 2. Kor. 6, 5; Herm. Sim. 5, 1, 1.

23 Beispiele: Die Gethsemaneperikope, 1. Kor. 16, 13.



H. Kraft, Die altkirchliche Prophetie . .. 259

Tendenz, die das Fasten nun erhielt, wurde als Neuerung emp-
funden. Das veranschaulicht ein Dialog zwischen Hermas und
dem Hirten (Sim. V,1):

JIch hielt Fasten und safl auf einem Berg. Als ich dem Herrn
dankte fiir alles, was er an mir getan, sah ich den Hirten bei
mir sitzen.

FEr fragte: « Warum bist du schon so friih hierher gekommen?>»
Ich antwortete: «Herr, weil ich Wache habey (aratiwv).

Darauf er: «Was heifit das, ,Wache’?»

«Herr, ich faste», sagte ich.

Er fragte wieder: «Was ist das fiir ein Fasten, das ihr haltet?>
usf.’

Im folgenden setzt der Hirt dann dem Hermas auseinander, daf}
dieses Fasten unniitz und darum kein echtes Fasten sei; er er-
lautert ihm, wie ein «echtesy Fasten zugunsten der Armen an-
zustellen wére.

In dem Abschnitt will Hermas der Fastensitte, fiir die er
kein Verstindnis hat, einen neuen Sinn geben. Durch Zufall
hat sich gerade hier ein Hinweis auf den alten eschatologischen
Sinn erhalten, der vielleicht dem Hermas selbst nicht mehr be-
wullt war. Es handelt sich dabei um den zuné&échst unmotiviert
erscheinenden Zug, dall Hermas sich zu seinen Iasten auf einen
Berg setzt. Dieser Berg steht zu dem Fasten scheinbar in keiner
Beziehung mehr. Aber er ist auch kein idyllisches Requisit.
Vielmehr gehort er urspriinglich zum apokalyptischen Appa-
rat; es ist der Berg, von dem aus die eschatologischen Visionen
geschaut werden. ** Hermas sitzt auf diesem Berg, weil er — das
weill er wahrscheinlich nicht mehr — die Niederfahrt des himm-
lischen Jerusalem erwartet. Bei allem Rationalisieren ist Her-
mas doch, wie sich hier zeigt, ziemlich fest an seine Traditionen
gebunden, Auch das eschatologische Fasten hat er nicht ganz
ausgeschaltet, sondern riistet sich aut den Empfang der Visio-
nen von der Kirche (Visio 2 und 3) durch Fasten und Beten.
Man wird sich hier fragen kénnen, ob Hermas angesichts seiner
Abwehr des Stationsfastens in dieser Einzelheit wie in vielen
anderen nicht von IV.Esra abhingig ist.*® In der Johannes-

21 Riesenfeld, Jésus transfiguré, 90 f.; 217 ff. nennt weitere Bedeutun-

gen des «Berges».
2 TV, Esra b, 20; 6, 35; 9,26; 12, 51.



260 H. Kraft, Die altkirchliche Prophetie . ..

apokalypse, die von solchen Aeullerlichkeiten viel unabhéingi-
ger ist, fehlt die Vorschrift; nur der Berg ist erhalten, von dem
aus die Vision des himmlischen Jerusalem geschaut wird.*
Der Seher bendtigte ihn als Pendant zur Wiiste, in der er die
Vision der grofien Hure sieht. *

Die letzten Beispiele zeigten, da man neben dem Wann das
Wo zu ergriinden sucht. Man fragt nach dem Ort, an dem das
himmlische Jerusalem auf Erden erscheinen wird. Die Vision
erfolgt vorzugsweise an der Stelle, an der das geschaute Iir-
eignis sich spiter real vollziehen wird. Nach IV. Esra soll die
Stadt auf dem freien Felde erscheinen, auf einer Stelle, auf der
noch kein Haus gestanden hat. Das Feld hat einen Namen, der
in den verschiedenen Uebersetzungen als Ardab, Ardaf ete.
angegeben wird. *® Apoc. Joh. iiberliefert, wie gesagt, an der ent-
sprechenden Stelle nur einen groflen und hohen Berg.® Die
beiden Traditionen liegen bei Hermas miteinander verbunden
vor; nur der Name hat durch des Hermas Tendenz zum Ratio-
nalisieren die Form <«Arkadien» angenommen.?® Wir horen
von dem Ort noch einmal im Zusammenhang mit dem Monta-
nismus. Einer der ersten Antimontanisten nennt ein ganz un-
bekanntes und nicht nachweisbares Dorf Ardabau als Geburts-
ort des Montanus. ® Es ist zu vermuten, dall sich hinter dem
Namen das Feld Ardab von IV. Esra verbirgt. *® Die montanisti-
sche Bewegung hat ihr Zentrum in Pepuza und Thymion und
erwartet dort auch das himmlische Jerusalem.®® Daher macht
der Antimontanist den anderen ihm iiberlieferten Namen zum
Geburtsort des Montanus.

Auch so ist es auffillig, dal immer die zwei Orte Pepuza
und Thymion als Zentrum des Montanismus genannt werden.
Warum zwei und nicht einer? Wenn die Archidologen die Lage
der Orte richtig bestimmt haben *, dann befindet sich zwischen

26 Apoc. Joh. 21, 10. 27 Apoc. Joh. 17, 3. 28 TV. Esra 9, 26.

20 21, 10. 30 Sim. 9, 1, 4. 31 Fuseb h, e. 5, 16, 7.

32 Die Beobachtung ist m. W. zuerst von Preuschen, ZNW 1/1900, 265 f.
gemacht worden. Die Beziehungen zwischen 1V, Esra und Hermas sind teil-
weise notiert von Violet in seiner Uebersetzung der Esraapokalypse (Die
Apokalypsen des Esra und Baruch in deutscher Gestalt, 1924).

33 Epiph. haer. 49, 1.

3¢ Ramsay, The cities and bishoprics of Phrygia, I 243 £.; V. Schultze,
Altchr. Stddte u. Landschaften 2, 1, 474—477.



H. Kraft, Die altkirchliche Prophetie . .. 261

beiden der «grolle und hohe Bergs, auf dem man die Offenba-
rung der Himmelsstadt erwartete.

Sie ist das Kernstiick der prophetischen Erwartung. Noch
aus spiterer Zeit erfahren wir, dafl ein Bischof mit seiner gan-
zen Gemeinde in die Wiiste zog, dem himmlischen Jerusalem
entgegen, Mit knapper Not entgingen die Schwérmer dem Hun-
gertod. ®

35 Hippolyt, In Dan. IV 181,

Es ist bemerkenswert, dall diese Gemeinde in die Wiiste zog. Die
«Wiistey ist eine ambivalente Grole. Sie kann der Ort sein, wo die Ddmonen
hausen. Die Anachoreten nehmen hier ihren Aufenthalt, um den Kampf mit
dem Teufel zu bestehen. So wird wohl auch die Versuchung Jesu zu ver-
stehen sein. Als Ort der Ddmonen, Apoc. 18, 2 (aber nicht 17, 3; hier ist
die Wiiste vollsténdig durch Jes. 21, 1, das Vorbild der Vision, erklirt).

Daneben gibt es nun eine positive Bewertung der Wiiste; eine Reihe
von Heilsgiitern steht irgendwie mit der Wiiste in Verbindung. Z.B. ist
in dem hinter Apoc. 12 stehenden Mythos die ¢«Wiiste» der Ort, an dem der
Messias aufbewahrt wird. Am deutlichsten werden uns diese Vorstellungen
durch das hermeneutische Prinzip, da die Wiistenzeit des Volkes Israel
Typus der Heilszeit sei (1. Kor. 10, 1—6). Auch das Auftreten des Tdufers
in der «Wiiste» kann unter diesem Gesichtspunkt gesehen werden. «Den
Schauplatz seines Wirkens bildet | &pnuog: wenn auch nicht eine eigentliche
Sand- oder Felsenwiiste, so doch eine unbewohnte Gegend, das untere Jor-
dantal, die sogenannte Araba» (E. Klostermann im Handb. z. Mark. 1, 4; vgl.
auch die Variante zu Joh. 1, 28: Johannes taufte in Beth-Araba). Es ist
wichtig, hier unter der Wiiste nicht das unbewohnbare, sondern das unbe-
wohnte, unberiihrte Land zu verstehen. Auch auf dem Feld, auf dem Esra
die Ankunft der Himmelsstadt erwartet, hat noch kein Haus gestanden.
<. ..geh auf ein Gefilde voller Krduter, wo noch kein Haus erbaut ist, und
genielle dort allein Pflanzen des Feldes; koste kein Fleisch, trinke keinen
Wein... So ging ich, wie er mir befohlen hatte, auf das Gefilde Ardab...»
(IV. Esra 9, 24. 26).

s ist damit zu rechnen, daf sich in der Prophetie alte kulturfeindliche
Tdeale erhalten haben, wie wir sie etwa von den Rechabiten kennen (Jer.
35), die in Zelten wohnen, und nicht Acker- noch Weinbau betreiben. Klei-
dung und Nahrung des T4dufers, auch die Kleidung der beiden Zeugen, Apoc.
11, 3, ebenso zu verstehen, ist naheliegend (iiber die Zelte s. Riesenfeld a. a. O.
146 ff.; W. Michaelis, Evang. Theologie 14, 1954, 29 f{.). Wenn nun dem Esra
befohlen wird, auf ein Feld zu gehen, auf dem noch kein Haus gestanden
hat, und wenn Esra daraufhin <wie er befohlen hatte, auf das Gefilde Ardab»
geht, dann dringt sich die Vermutung auf, dal <Ardab» hier die «Wiiste»
im Sinn von <unberiihrtes Land» meint, und daf Ardab aus Araba ent-
stellt ist.

In diesem Sinn scheint auch die obenerwihnte Gemeinde in die Wiiste
gezogen zu sein. Man wird sich weiter fragen konnen, ob nicht der Auszug



262 H. Kraft, Die altkirchliche Prophetie . ..

Neben der Herabkunft der Himmelsstadt begegnet hiufig
eine andere Form des selben Themas: die verklirte Kirche
erscheint unter der Gestalt eines Weibes. In der Johannes-
apokalypse kommt diese Vorstellung — auller in Kap.12 —,
obwohl sie deutlich fiihlbar ist *, nicht durch; hier herrscht die
Vorstellung von der «Stadty.* Anders ist es im IV. Esra; in
der eigentlichen Vision erscheint Jerusalem als Weib *, und
nur am KEnde, gewissermallen als Schliissel, wird auch die
Stadt gezeigt.* Diese Vision hat wieder viele Ziige mit den
entsprechenden Visionen bei Hermas gemeinsam, besonders den
Wechsel vom Weib zur Himmelsstadt* und den Wechsel von
der Greisin zur jungen Frau. * Der Sinn dieses zweiten Ueber-
gangs ist bei Hermas bereits verlorengegangen, wihrend er bei
Esra noch erkennbar ist. Er bedeutet den Uebergang von der
weinenden, klagenden, irdischen Kirche zur kiinftigen, ver-
kldrten, triumphierenden Gemeinde. **

Bei den Montanisten finden wir wieder die wichtigsten pro-
phetischen Traditionen miteinander kombiniert. Eine der ersten
montanistischen Prophetinnen berichtet, ihr sei in Pepuza
Christus in Gestalt eines Weibes erschienen.* Er habe ihr
« Weisheity verliehen (das ist wohl die Fahigkeit, das Gesehene
zu deuten **) und habe ihr die Stitte als den Ort bezeichnet, an
dem die neue Stadt vom Himmel herabkommen werde.

Die Tradenten dieser Stoffe sind in erster Linie die Prophe-
ten selbst. Als die Montanisten genétigt waren, die Rechtméfig-

der Urgemeinde ins Ostjordanland, nach Arabien, ebenso zu verstehen sei.
Ja der etwas unmotivierte Aufenthalt des Paulus in <Arabien» kénnte so
seine Erklirung finden, wenn Arabien, was es auch immer sein mag, den
Ort der Heilserwartung bedeutet.

38 Apoc. 21, 2. 9. 37 Apoc. 21,10 bis 22, 5.

38 TV. Esra 9, 38. 3% TV. Esra 10, 27.

40 Hermas Vis. 3, 3, 3. <Der Turm ... bin ich selbst...»

4t Hermas Vis. 3, 10, 3—5. 42 TV, Esra 10, 40—50.

43 Epiph. haer. 49, 1: Schepelerns Versuch (Montanismus, 144), das FEr-
lebnis der Prophetin als eine Art hieros gamos zu deuten, ist ganz abwegig
und wird bereits durch die Worte «in Gestalt eines Weibes» ausgeschlossen.

2 Sophia-Spekulationen sind in der Apokalyptik schwer nachzuweisen.
Lohmeyers Versuch, hinter Apoc. 12 (Komm. z. St.) einen Sophia-Mythus
zu finden, wirkt nicht iiberzeugend. In der Johannesapokalypse heil}t Sophia
(18, 18; 17, 9) schlicht «die Deutungy; bei Daniel (1, 17 u. 6fter) kann das
Wort auch «die Fahigkeit zu deuten» heillen.



H. Kraft, Die altkirchliche Prophetie . . . 263

keit ihrer auBerkanonischen Ueberlieferung zu verteidigen, da
stellten sie eine Sukzessionsreihe auf, iiber die die prophetische
Gabe, und damit der prophetische Stoff, vermittelt worden sei. *
Die Reihe beginnt bei den alttestamentlichen Propheten, auf die
sich bereits die Apokalyptiker im ersten vorchristlichen Jahr-
hundert berufen hatten, nennt dann die vielleicht aus der kano-
nischen Apostelgeschichte iibernommenen Agabus, Judas und
Silas, geht dann weiter zu den Philippustéchtern, einer phil-
adelphischen Prophetin Ammia, dem als Apologeten bekannten
(Quadratus und endet bei den Prophetinnen des Montanus. Was
wir von diesen Personen iiber die reine Aufzihlung hinaus
wissen, verdanken wir Papias. Er berichtet von einer Toten-
erweckung, bei der eine Philippustochter beteiligt war, und von
einem an Justus Barsabbas geschehenen Wunder *, wobei wohl
an den genannten Judas Barsabbas zu denken ist. Von Quadra-
tus ist ein kleines Fragment erhalten.* Er spricht darin von
den durch die Kraft Christi Auferweckten und sagt von ihnen,
sie seien noch am Leben. Man wird vermuten kénnen, daf} es
sich dabei um die gerade genannte Auferweckung handelt. Denn
die Quadratusapologie wurde in den zwanziger Jahren an Kai-
ser Hadrian gerichtet; dadurch ist man genétigt, eine Aufer-
weckung auf den Auferstandenen zu beziehen.

Papias selbst erscheint nicht in der Reihe; es ist daher an-
zunehmen, dal er kein Prophet war. Aber er gehort zur prophe-
tischen Bewegung hinzu; insbesondere ist er so sehr Chiliast,
dafl Euseb eine unfreundliche Bemerkung iiber seine Intelli-
genz anbringt. * Von Quadratus geht die Reihe auf die Prophe-
tinnen des Montanus iiber. Das ist in zweifacher Hinsicht in-
teressant. Zunédchst wegen der Chronologie des Montanismus,
weil sich daraus das Auftreten der ersten montanistischen Pro-
phetin im Anschlull an Quadratus erschlieflen 1a8t; sodann ist
es doch sehr erstaunlich, dal Montanus nicht in der Reihe mit
aufgezihlt wird. Man wird daraus zu folgern haben, daB} er
auch seinen ersten Anhéngern nicht als Prophet galt und erst
in der spiteren Ueberlieferung dazu geworden ist. Ein gutes
Halbdutzend Ausspriiche ist unter seinem Namen iiberliefert.

& Fuseb h.e. b, 17, 3—4. 16 h,e. 3,39,09. 27 h.e. 4,3,2
88 h.e. 3,39, 13.
80 Zusammengestellt bei Hennecke?, 427.



264 H. Kraft, Die altkirchliche Prophetie . . .

Aber nur einer davon enthélt wirklich eine Aussage; er be-
handelt die Auslegung einer Danielstelle. *

Von den ersten Prophetinnen des Montanus wissen wir
nicht einmal die genaue Zahl. Moglicherweise bezeichnen die
vier Namen, die sich in der &dlteren Ueberlieferung finden, nur
zwei Personen. ® Die erste Prophetin hatte die fiir den Monta-
nismus grundlegende Vision, die oben erwidhnt wurde. ** Bei
Tertullian sind noch zwei weitere Ausspriiche von ihr erhalten.
In dem einen wendet sie sich mit den Worten «Sie sind Fleisch,
auch wenn sie das Fleisch hasseny gegen die die Auferstehung
des Fleisches leugnenden Gnostiker®®, im andern tritt sie fiir
die reinigende und heiligende Wirkung der Askese ein.*

Die Ausspriiche der Maximilla klagen iiber Verfolgung und
zeigen damit an, dafl die Auseinandersetzung mit der Kirche
bereits begonnen hat. % Die kirchlichen Antimontanisten ver-
suchten, sie einem Exorzismus zu unterwerfen, aber die Mon-
tanisten lieflen diese Lésterung des Geistes natiirlich nicht zu. *
Sie ist vermutlich im Jahr 179 gestorben. *

III.

Allein aus dem seither Gesagten ist die Ausscheidung des
Montanismus noch nicht verstindlich; keine der genannten Er-
scheinungen wére fiir die Kirche untraghar gewesen. Tatséch-
lich war aber aus der Prophetie eine schwere Gefahr fiir die
Kirche erwachsen, genauer gesagt aus ihrer Unkontrollierbar-
keit. Der Prophet spricht nicht sein eigenes Wort, sondern aus
seinem Mund spricht der Heilige Geist. Ein montanistischer
Prophet beschreibt diesen Ausspruch mit den Worten: «Siehe,
der Mensch ist wie die Leier und ich fliege als Plektron, als
Schlagstibchen, hinzu. Der Mensch schléaft und ich wache.

50 Nr.2 (Epiph. haer. 48, 10).

51 (yenannt werden Prisca, Priscilla, Quintilla, Maximilla; wegen des
Schwankens in der Uecberlieferung mull mit der Méglichkeit gerechnet wer-
den, daB die ersten drei Namen dieselbe Person bezeichnen. Die spite Kir-
chengeschichte des Johannes von Ephesus (7. Jhdt.) z#ahlt auf: Carata, Maxi-
milla, Priscilla (s. Labriolle, Sources 238).

52 g, Anm. 43. 53 Tert. de res. 1. 52 Tert. de exh. 10.

55 Kuseb h.e. 5, 16, 7. 36 Fuseb h.e. 5,16,17; 5, 19, 3.

57 aus h. e. b, 16,19 zu errechnen.



H. Kraft, Die altkirchliche Prophetie . . . 265

Siehe, der Herr ist es, der Menschenherzen herausreifit und den
Menschen Herzen gibt.» *

Zu Paulus’ Zeiten hatte das Problem noch nicht bestanden,
zumindest hatte es noch nicht seine spitere Bedeutung erlangt.
Damals besall die Gemeinde nicht nur das prophetische Cha-
risma, sondern auch die Gabe der Unterscheidung der Geister.
Aber die Entwicklung verlief so, dal das prophetische Cha-
risma der Gemeinde als ganzer verlorenging und sich auf
wenige Personen konzentrierte; zugleich erlosch fiir die Ge-
meinde die Fihigkeit zur Diakrisis Pneumaton. Um die Jahr-
hundertwende ist der Vorgang vollzogen; wir konnen beobach-
ten, daBl die Gemeinde nicht mehr in der Lage war, die Geister
zu priifen. Dabei war die Prophetie, wenigstens stellenweise,
zum Einfallstor fiir die Irrlehre geworden. Johannes in der Apo-
kalypse wettert gegen die Liigenpropheten, gegen die, die sich
fiir Apostel ausgeben und es nicht sind, gegen die Isabel von
Thyatira und die Nikolaiten. Das alles heifit: gegen die Leute,
die die scharfe Grenze zwischen Heidentum und Christentum
verwischen wollen. Es sind Menschen, die das Goetzenopfer-
essen fiir ungefihrlich erkliren und die meinen, der Christ
konne sich ohne Schaden am Kaiserkult und an anderen heid-
nischen Kulten beteiligen.

Um diese Zeit werden verschiedene Vorschlige gemacht, die
eine Kontrolle erméglichen sollen. Der Apokalyptiker mifit am
Bekenntnis und an der Bereitschaft zum Martyrium. Johannes
im ersten Brief nennt das Bekenntnis zur Fleischwerdung des
Herrn als Kriterium.*® Die Didache empfiehlt, die Sitten des
Propheten zu beobachten und festzustellen, ob er die tpémor kupiou
hat.® Aber all diese Vorschléige halfen im Grunde nichts, denn
es gab niemanden, der sich zur Priifung erméchtigt glaubte.
Gerade die Didache zeigt die Hilflosigkeit mit aller Deutlich-
keit. Hier ist der Grundsatz ausgesprochen, dal} die Propheten
fiir ihre Ausspriiche dieselbe Anerkennung finden sollten, wie
sie den Herrenworten zukomme. Thre Worte sind vom Heiligen
Geist gesprochen; wer wider den siindigt, der begeht die schwer-
ste, die unvergebbare Siinde. Wer wollte sich in die Gefahr

58 Epiph. haer. 48, 4.
50 1. Joh. 4, 1-—3.
6 Did. 11, 8.



266 H. Kraft, Die altkirchliche Prophetie . . .

begeben, ihrer schuldig zu werden, wer, der nicht durch be-
sondere Erméchtigung gesichert war?

Den Ausweg zeigt zuerst der antiochenische Bischof Igna-
tius. Wenn wir eine Liste der in der Johannesapokalypse vor-
kommenden Aemter aufstellen, dann finden wir dort Propheten,
Presbyter, Apostel und gegebenenfalls die ratselhaften Angeloi.
Was es nicht gibt, eine iiberraschende Feststellung, sind Bisché6fe
und Diakonen. Hochstens zwanzig Jahre spéter schreibt Ignatius,
zum Teil an dieselben Gemeinden wie Johannes in apocalypsi.
Da haben die angeredeten Gemeinden sdmtlich Bischéfe. Deren
Existenz steht nicht in Frage. Was Ignatius den Gemeinden
einschirfen mull, ist die Bedeutung dieses Amtes: dal der
Bischof der berufene Leiter der Gemeinde ist. Um ihn, um das
von ihm geleitete oder wenigstens angeordnete Abendmahl kon-
stituiert sich die Gemeinde.

Wir fragen, gegen wen oder was die Tendenz des Ignatius
sich richtet. Vorsichtig gesagt: gegen eine Gemeindeverfassung,
in der der Bischof nicht an der Spitze steht, in der nicht alles,
was geschieht, mit Wissen und Willen des Bischofs geschieht.
Und nun liegt es nah, an die prophetischen Gemeinden der Apo-
kalypse zu denken, an Gemeinden also, deren Bischife nicht der
Rede wert sind. Ignatius ist der Prophetie keineswegs feind. Im
Gegenteil, er ist selbst Prophet und tréigt seinen Pneumatiker-
namen * «Theophorosy voll Stolz auf sein Charisma. Den Mal-

81 Namen, die ihren Triger als Propheten bezeichnen, sind gelegentlich
bezeugt. Fiir Ignatius-Theophoros s. W. Bauer, Handb. z. Priskript d. Ephe-
serbriefs, Theophoros ist nach Mart. Ign. 2 ein Aequivalent fiir dobhog ToD
¥eod; das ist aber in der gesamten prophetischen Literatur synonym mit
<«Prophets.

Der kyprische Levit Joseph wird Act. 4, 36 von den Aposteln «Barnabas»
genannt, was nach H. H. Wendt (Komm. z. 8t.) =f¥13] 93 = Sohn prophe-
tischer Rede. '

Die Zebedaiden erhalten den Namen ¢Donnerschne» viol Bpovrfic. Der
Donner ist die Himmelsstimme, durch die der Prophet berufen werden kann.
So in der Berufungsvision Apoc. 10, 3 f. Die alttestamentliche Grundlage
dafiir ist Amos 3, 7f. <Denn der Herr tut nichts, er offenbare denn sein
Geheimnis den Propheten, seinen Knechten. Der Lowe briillt, wer sollte sich
nicht fiirchten. Der Herr redet, wer sollte nicht weissagen.» Aehnliche Si-
tuationen sind in der Taufe Jesu, der Verkldrungsgeschichte und Joh. 12,
28 f. beschrieben. Der Uebersetzer von Boanerges verstand also unter dem
Namen, gleich wie er ihn immer las, einen Prophetennamen. (Fiir die Ar-



H. Kraft, Die altkirchliche Prophetie . .. 267

stab «Christus», welchen Johannesapokalypse, Johannesbrief
und Didache, jede Schrift auf ihre Weise, fordern, will er durch-
aus nicht preisgeben. Vielmehr macht er ihn erst brauchbar,
indem er den nennt, der ihn anzulegen hat. Die Gemeinde soll ge-
sichert werden; die Leitung kommt nach Ignatius dem Mann zu,
der gewéhlt ist, der in stindigem Einvernehmen mit den Nachbar-
Gemeinden steht und schon dadurch das konservative Element
reprasentiert. Er allein kann die Propheten, die auf unkontrol-
lierbare Weise ihre Gabe empfangen und sie woméglich wan-
dernd ausiiben, beaufsichtigen.

Der Vorschlag des Ignatius hat sich nicht iiberall sofort
durchgesetzt. Offensichtlich gab es Gemeinden, etwa Ephesus
und Smyrna, wo der Bischof ohne Schwierigkeiten die Leitung
in die Hand nehmen konnte. Aber andernorts, etwa in Hierapolis,
scheinen die Propheten sich widersetzt zu haben. ®* Ks sind die
Gemeinden, in denen spiter der Montanismus sich ausbreitet;
eben dort bleibt die Bedeutung des Bischofs gering. Als Beleg
moge der Vergleich zweier Briefe dienen, die ungefihr gleich-
zeitig nach Rom geschrieben wurden. ®

Den einen hat der montanistenfreundliche, aus Kleinasien
stammende Bischof Irendus von Lyon geschrieben. Darin
redet er den rémischen Bischof Vietor beharrlich als «Presby-
tery an; zur Zeit des ersten Clemensbriefs wire diese Anrede
zweifellos am Platz gewesen, aber achtzig Jahre spéter wirkt
sie zumindest veraltet. Man wird sich hier fragen miissen, ob
Irenéus aus Unbeholfenheit an der veralteten Anrede festhilt,
oder ob er nicht eine verfassungsgeschichtliche Tendenz dabei
verfolgt.

Diese Frage legt sich einem erst recht nah, wenn man das
ungefihr gleichzeitige Schreiben des Bischofs Polykrates von
Ephesus an denselben Adressaten damit vergleicht, Polykrates
ist, wie Irenéus, Bischof und Kleinasiate., Aber welch ein Un-
terschied. Er kann sich nicht genug tun, die bischéfliche Wiirde

beitsweise des Apokalyptikers Johannes ist es charakteristisch, dafl der
Engel, der den berufenden Donner verursacht und das Léwengebriill er-
schallen 148t, theophane Ziige trigt. Die Wolke aus den Verkldrungsge-
schichten [ihre Bedeutung bei Riesenfeld a.a. Q. 130 ff.: 296] dient ihm als
Kleidung.)

82 Kuseb h. e. b, 16. 83 h.e. 5, 24,



268 H. Kraft, Die altkirchliche Prophetie . ..

zu betonen, die er trigt und die seine Verwandten getragen
hétten. Fiir seine Ansicht im Passahstreit macht er geltend, man
verstiinde in Kleinasien doch auch etwas vom Christentum und
habe seine unveridchtlichen Traditionen, Als Zeugen dafiir be-
ruft er sich — aufler auf kanonische Ménner von apostolischem
Rang — nur auf Mirtyrerbischéfe. Aullerdem stiitzt er sich
auf eine Synode von Bischéfen, die alle seiner Meinung seien.

Der Vergleich redet eine eindeutige Sprache. Darum dart
man auch eine dritte, fiir sich allein nicht beweiskréftige Stelle
aus dem Brief der Lyoner Méartyrer heranziehen, Dieser Brief
geht, das ist zur Beurteilung wichtig, an die Gemeinden in Asien
und Phrygien, also ins Kernland des Montanismus. Darin wird
unter anderem von der vorbildlichen Haltung des greisen Bi-
schofs Pothinus erzihlt. * Wenn wir nun an das Ergebnis des
eben angestellten Vergleiches denken, dann brauchen wir es
nicht fiir einen Zufall zu halten, dafl in diesem — mindestens —
montanistenfreundlichen Schreiben Pothinus nicht schlicht
«Bischofy heilit, sondern daf} ihm die diaxovia Tfig émokomiic anver-
traut ist. DaBl der Bischof in dem Bericht nicht ausdriicklich
hervorgehoben wird, sondern mit den andern mitgenannt wird
und nicht einmal an erster Stelle, verstirkt ebenfalls den Ein-
druck.

Wir kénnen ihn so zusammenfassen: Im Montanismus hat
sich in der Verfassung ein friiherer kirchenrechtlicher Zustand,
der vorignatische, erhalten. Der Bischof hat hier nicht die Be-
deutung, die er im Katholizismus erhilt, sondern nimmt einen
relativ unbedeutenden Rang ein. Die Verfassung der monta-
nistischen Kirche scheint sich nicht analog zur katholischen
entwickelt zu hahen, sondern ist auf einer fritheren Stufe stehen-
geblieben. Bei Hieronymus % und im Cod. Tust. * lesen wir, dafB
der Bischof erst an dritter Stelle im Klerus steht. Das stimmt
zu einer Bemerkung des Sozomenus, die Montanisten hitten
auch auf den Dorfern Bischofe. ®” Ueber den montanistischen
Bischdfen stehen die sogenannten Koinonen und der in Pepuza
residierende Patriarch.

Die Koinonen werden in Kanon 8 von Laodikeia «Megistoi»
genannt. Nach dem seither Gesagten darf man vielleicht die

4 h.e 51,29, 65 op. 49, 3. 68 Cod. Tust. 1, 5, 20, 3.
67 h.e. 7,9,2.



H. Kraft, Die altkirchliche Prophetie . .. 269

Vermutung dulern, dafB sich in der montanistischen Verfassung
ein Analogon zur jiidischen Verfassung, nach 70 p. C., erhalten
hat. Es ist jedenfalls verlockend, diese Megistoi in Parallele zu
setzen mit den Rabbinen, da sie mit dem griechischen Aequiva-
lent dieses Titels benannt sind. Bei dieser Gelegenheit ist es
auch Zeit, sich einer von Th. Zahn verfochtenen Meinung zu
erinnern. Zahn glaubt (er nimmt dabei eine Erkldrung Vitrin-
gas auf), der Angelos der Sendschreiben in der Johannesapoka-
lypse habe seinen Titel durch Uebersetzung des Scheliach zib-
bur, des Vorbeters, ins Griechische erhalten. *

So scheint die Auseinanderentwicklung der Verfassung
den wichtigsten Differenzpunkt bei der Ausscheidung des Mon-
tanismus gebildet zu haben. Die Unterschiede, die dabei auf-
getreten waren, zogen andere nach sich. Die néchste Streitfrage,
die aufkam, war die unterschiedliche Einstellung zum Marty-
rium. Der élteste Bericht ist der vom Martyrium des Poly-
karp. * Schon hier liegt eine Stellungnahme vor. Wir lesen von
einem Phrygier, der sich erst zum Martyrium gedréngt habe,
aber dann umgefallen sei. ™ Dabei ist sichtlich noch nicht von
einer Ketzerei die Rede, sondern von einer in Phrygien ver-
breiteten Unsitte. Die Berichte von den néchsten grofien Marty-
rien stammen von Montanisten oder von Montanistenfreunden.
Die Lyoner loben das Beispiel des phrygischen Arztes Alex-
ander ™, der sein Martyrium provoziert. Aus dhnlichem Grund
findet auch der Mértyrer Epagathus ® Anerkennung. Wichtig

68 Th, Zahn, D. Offb. d. Joh. I 214 ff. Zu einer niichternen Erorterung
dieser m. E. diskutablen Meinung ist es seither noch nicht gekommen. Schuld
daran ist groBenteils Zahn selbst, der diesen Vorbeter zu schnell mit dem
Bischof identifiziert und dadurch eine nicht tragfihige verfassungsge-
schichtliche Konstruktion errichtet. Ferner spielt dabei das verbreitete
Vorurteil eine Rolle, die Apokalypse miisse von einer Hand geschrieben
sein, daher kionnten die Engel in Kap. 2 und 3 nicht Menschen und im Rest
des Buches himmlische Wesen sein. Aber jede kritische Betrachtungsweise
fiihrt zu dem Krgebnis, daff Kap.3 und Kap. 4 nicht demselben originalen
Entwurf zugehoren konnen.

8 Als Todesjahr des Polykarp gibt Grégoire (1.a véritable date du mar-
tyre de S. Polycarpe, Anal. Boll. 69, 1951) das Jahr 177 an; W. Telfer, The
date of the Martyrdom of Polyecarp, Journ. Theol. Stud., 1952, entscheidet
sich fiir 168. Der éltere Ansatz 156 behélt trotzdem viel fiir sich.

70 Mart. Pol. 4.

71 Fuseb h. e, 5, 1, 49. 72 he. 5,1,9



270 H. Kraft, Die altkirchliche Prophetie . ..

ist dabei, daf dieser Bericht an die Briider in Kleinasien und
Phrygien geht und so die Kirchengemeinschaft mit ihnen zu
einer Zeit hervorhebt, in der die iibrige Kirche sich von ihnen
16st. ™ In diesem Sinn setzen sich die Lyoner Bekenner ja auch
beim rémischen Bischof fiir die Briider ein. ™

Die nichtmontanistischen Gemeinden miflbilligten diesen
Drang zum Martyrium. Nachdem Trajans «inquirendi non sunty
Rechtspraxis geworden war, bestand die Mdglichkeit, so
schwere Iirschiitterungen von der Kirche fernzuhalten. Es ist
also keineswegs zufillig, dafl die grofen Martyrien von Lyon,
Scili und Karthago unter Einflull montanistischer Ideen zu-
stande gekommen sind.

Man trennt sich jetzt auch in der Frage der Askese. Wir
haben oben gesehen, dall die Askese urspriinglich die eschato-
logische Erwartung unterstiitzen sollte. Aber nachdem man
begonnen hatte, sich auf beiden Seiten voneinander zuriickzu-
ziehen, insbesondere nach der grollen Sezession, deren Veran-
lassung wohl die Hauptbedeutung des Montanus darstellt,
schérften die Montanisten die asketischen Vorschriften als Ge-
bote ein. Man wird sich fur die ablehnende Beurteilung dieser
MafBnahmen durch die Kirche daran erinnern, dafl im Kampf
mit der Gnosis asketische Gesetze ohnehin den Verdacht auf
Ketzerei begriindeten. So ist es verstindlich, daf die kirchliche
Polemik sich mit Eifer auf diese Gesetze des Montanus stiirzte.

Die Entwicklung, die hier skizziert wurde, durchléduft das
zweite und dritte Viertel des zweiten Jahrhunderts. Seit den
fiinfziger Jahren empfand man die Gegensétze und trennte sich;
in den siebziger Jahren kam es dann endgiiltig zum Streit. Die
Kirche befalite sich zunédchst mit dem Kernproblem, der Frage
der Prophetie. Da sie die Prophetie selbst nicht bekdmpfen
konnte, versuchte sie zu zeigen, dall aus den montanistischen
Propheten nicht der Heilige Geist, sondern ein Dédmon spreche.
In dieser Zeit liegen Versuche, die montanistischen Dimonen
auszutreiben — wenigstens erwog man dies. ™ Voraussetzung
fiir solche Erwigungen ist eine gewisse Beriihrung zwischen
den Parteien, wie sie vor dem Tode der Maximilla noch bestand.

73 h.e. b,1,3.
74 h.e. b, 3, 4.
75 3. Anm. 56.



H. Kraft, Die altkirchliche Prophetie. .. 271

Das ist das letzte Stadium der gemeinsamen Geschichte; von
da an betrachtet man die Montanisten endgiiltig als Ketzer. Die
literarische Polemik beginnt; man erkldrt, Propheten diirften
nicht in der Ekstase prophezeien. ™ Die alttestamentlichen Pro-
pheten hitten das auch nicht getan. Bald danach beginnen auch
die schweren Verleumdungen. Die Montanisten sollen heidni-
sche Sitten angenommen haben; ihre Propheten schmiickten und
schminkten sich und sammelten Reichtiimer.” Wenn man den
Polemikern glauben wollte, dann miifite man sich die monta-
nistischen Propheten etwa so vorstellen, wie Lukian im Esels-
roman die Priester der syrischen Go6ttin zeichnet. Montanus gilt
fiir einen Neubekehrten , vorher sei er Kybelepriester gewesen.
Daraus zieht man bald die Folgerung, er sei verschnitten ge-
wesen. Wie schweres Unrecht man dem Montanismus mit diesen
Behauptungen tat, geht bereits aus der Tatsache hervor, daf
ein Mann wie Tertullian stets mit Hochachtung von Montanus
und seinen Prophetinnen gesprochen hat. Wenn wir an die Rolle
denken, die die Johannesapokalypse bei den Montanisten ge-
spielt hat, dann ist es ganz unvorstellbar, dal der Montanismus
ein synkretistisches Gemisch aus Christentum und phrygischen
Kulten war. Wieder ein paar Jahrzehnte spéter ist die Kirche
dabei angelangt, den Montanisten Kindermord vorzuwerfen.
Als Konstantin die katholische Kirche zur Staatskirche macht,
da sind die Montanisten die ersten, die von den neuen Ketzer-
gesetzen betroffen werden.

Mit dem Montanismus hat die Kirche die Prophetie ausge-
schieden, aber nicht die apokalyptische Erwartung. Die Apoka-
lypsen fanden zwar nicht mehr den Weg in den Kanon, aber
sie wurden gelesen, iiberliefert und iibten ihren Einflufl auf die
Frommigkeit. Die Geschichte der christlichen Apokalyptik ver-
lauft iiber lange Zeitrdume unter der Oberfliche. lhre Er-
scheinungen und ihre Probleme sind zwar oft unbekannt, aber
nie unbedeutend. Von dem ersten Abschnitt dieser Geschichte
handelt der vorliegende Aufsatz.

Heidelberg. Heinz Kraft.
7 h.e. 5,17.

77 h.e. 5,18, 11.

78 h.e. 5,16, 1.



	Die altkirchliche Prophetie und die Entstehung des Montanismus

