
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 11 (1955)

Heft: 4

Artikel: Die altkirchliche Prophetie und die Entstehung des Montanismus

Autor: Kraft, Heinz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877429

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877429
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


H. Kraft, Die altkirchliche Prophétie 249

51 und 69 wollen den Opferkult ersetzt wissen durch das Flehen
und Bitten zu Gott. So wie das Opfer nach alter Auffassung eine
durchaus reale Wirkung auf Gott hatte, die ihn gnädig stimmte,
so ist das Flehen und Anrufen Gottes ein Gott versöhnendes
und gnädig stimmendes Handeln des Menschen und hat somit
die gleiche reale Wirkung auf Gott, wie sie dem Opfer
zugeschrieben wurde. In Psalm 51 ist jedoch entsprechend der
realistischen Auffassung vom Wesen des Menschen nicht der
Mensch der Handelnde, sondern Gott. Nicht das Leiden oder
das Flehen eines Menschen erwirkt die Versöhnung Gottes,
sondern Gott seihst schafft die Voraussetzung hierzu, indem er die
Schuld auslöscht und dem Menschen ein reines Herz schenkt.
So ist der paulinische Gedanke von der Kaivf) ktîctiç bereits im
51. Psalm vorgebildet.

Trebbin. Richard Preß.

Die altkirchliche Prophétie
und die Entstehung des Montanismus.1

Die Bewegung, von der wir hier reden wollen, nimmt den
Namen «Montanismus» relativ spät an. Er begegnet in unsern
Quellen erst im vierten Jahrhundert und wird als «Ketzername»

gehraucht, als einer von den Namen, durch die die
Großkirche eine Ketzerei als solche bezeichnete. Vorher, im dritten
Jahrhundert, sprach man von der «phrygischen Häresie»; auch
diese Benennung sagt aus, daß die Montanisten außerhalb der
Kirche stehen. Bevor das zum unwiderruflichen Faktum
geworden war, war die Benennung «die neue Prophétie» üblich;
für die Kirche enthält das Attribut «neu» die Qualität des
Häretischen und nachträglich Hinzugekommenen. Die Montanisten
selbst nannten ihre Bewegung ursprünglich ohne dieses Attribut

«die Prophétie».
Die Wahl dieses Namens gibt uns Grund zu der Vermutung,

der Hauptunterschied zwischen Montanisten und Nichtmonta-

1 Probevorlesung vor der Heidelberger Theologischen Fakultät aui
27. 2.1954.



250 H. Kraft, Die altkirchliche Prophétie

nisten habe in der Stellung zum prophetischen Charisma
gelegen. Nun wissen wir aber, daß diese Gabe im Urchristentum
das wichtigste Zeichen für den Geistbesitz der Gemeinden ist.
Damit stellt sich für uns die Frage: Wie war es möglich, daß
sich an das hochgeschätzte prophetische Charisma der Makel
des Häretischen anhängte?

I.

Unter den Zeugnissen für die Bedeutung, die die Prophétie
für die älteste Christenheit besaß, heben sich die Aussagen des

Paulus im ersten Korintherbrief hervor. Für Paulus ist es

selbstverständlich, daß es in Korinth Propheten gibt. Die
Gemeinde hat den Geist, folglich gibt es in ihr auch Propheten,
durch die der Geist spricht. Die Christen in Korinth sollen nach
dieser vornehmsten unter den Geistesgaben streben. Sie können
das, denn das Prophetsein ist keine Eigenschaft, die der Mensch
besitzt oder über die er verfügt; man kann nicht einmal von
einem prophetischen Amt sprechen, und es gibt daher auch keine
Berufung zum Propheten. Der Geistbesitz kommt vielmehr der
Gemeinde zu; erst durch seine Zugehörigkeit zu ihr erhält der
Christ die Möglichkeit echter prophetischer Rede.

Paulus verfolgt mit seinen Ausführungen ein bestimmtes,
pädagogisches Ziel. Er will nicht, daß einzelne sich für besonders

wertvolle Geistesmenschen halten und in unbegründetem
Hochmut auf die andern als Nichtpneumatiker herabsehen. Der
prophetisch Begabte soll wissen, daß er den selben Auftrag hat
wie 3eder andere, den Dienst an der Gemeinde.2

Die Apostelgeschichte unterscheidet sich in ihren Aussagen
von Paulus dadurch, daß ihr dessen pädagogische Tendenz
fernliegt. Sachlich besteht kein Unterschied, der ins Gewicht
fällt. Sie kennt kein prophetisches Amt, ob sie nun die
prophezeienden Personen bei Namen nennt oder nicht.3 Agabus und die

Philippustöchter stehen nicht wie die alttestamentlichen
Propheten der Gemeinde gegenüber, sondern in ihr. Sie weissagen
kraft des Heiligen Geistes, der über die Gemeinde ausgegossen
ist. Es ist theologisch erheblich, daß es die ganze Gemeinde ist,
die am Geist Anteil hat. Darum nämlich, weil die Prophétie

2 1. Kor. 14, 37. 3 Act.ll, 27 f.; 15, 32; 20, 23; 21, 4; 21, 9—11.



H. Kraft, Die altkirchliche Prophétie 251

in erster Linie Zeichen ist, Zeichen dafür, daß die Joelweissagung

sich erfüllt hat und damit das Ende herbeigekommen
ist.4 «Ich will meinen Geist ausgießen über alles Fleisch, und
eure Söhne und Töchter sollen weissagen. Eure Aeltesten sollen
Träume haben, und eure Jünglinge sollen Gesichte sehen.» 5

Man übersieht leicht, daß die Nachrichten des ersten Ko-
rintherbriefes von der Prophétie mehr sind als ein bloßer
Bericht. Paulus hat das Phänomen «Prophétie» in seine Theologie
eingebaut; er hat dabei die Prophétie auf eine Weise in den
Dienst an der Gemeinde gestellt, die für ihn charakteristisch ist.
Wenn man hei der Interpretation den Anteil nicht berücksichtigt,

der auf die theologische Reflexion des Paulus fällt, dann
kann man der Meinung werden, der eigentliche Zweck der
Prophétie sei das Tun von glaubenwirkenden Zeichen gewesen,
die Erbauung der Gemeinde im Sinne des Paulus. Das ist jedoch
nur so lange berechtigt, als man paulinische Theologie darstellt.
Will man die Prophétie selbst behandeln, dann empfiehlt es sich,
von anderen Zeugnissen auszugehen. Der eschatologische
Charakter der Joelweissagung gibt einen Hinweis, daß die
Prophétie eigentlich in einen anderen Zusammenhang gehört, in
die jüdisch-christliche Apokalyptik. Die urchristlichen Propheten

halten sich für die Erben der alttestamentlichen Prophétie.
Sie sehen ihre Aufgabe darin, in den Zeichen der Zeit die
Zeichen des Endes zu erkennen. Es sind längst geweissagte
Zeichen; die prophetische Rede besteht großenteils darin, die alten
Traditionen wiederzugeben, zu deuten, und so die Nähe des
Endes zu verkündigen.

Das soll an einigen Beispielen erläutert werden. Gemäß dem
eben Gesagten vermuten wir, daß Agabus Act. 11, 28 keine
gewöhnliche Hungersnot vorausgesagt hat, sondern die große
eschatologische Hungersnot ankündigte, die dem Ende vorausgehen

soll. Für diese Vermutung spricht, daß das Ereignis nach
Agabus die ganze Erde betreffen wird. «.. und deutete durch
den Geist eine große Teuerung, die da kommen sollte über den

ganzen Kreis der Erde.» Für den in Frage kommenden Zeit-

4 Auch die einleitende Vision der Johannesapokalypse steht zu dem
Gesagten nicht im Gegensatz. Der Seher wird nicht erst durch die Vision
zum Propheten. Vgl. E. Lohmeyer, D. Off. d. Joh., 1953, S. 13 f. (z. Apoc. 1.

9—20). 5 Act. 1, 16 ff. (Joel 3, Iff.).



252 H. Kraft, Die altkirchliche Prophétie

abschnitt kennt die Geschichte keine Hungersnot entsprechenden

Ausmaßes. Lukas hat auf den eschatologischen Sinn der
Weissagung nicht weiter geachtet. Er hat in einer lokalen
Teuerung, «welche geschah unter dem Kaiser Claudius» — wir
wissen nicht, in welcher —, die Erfüllung der Weissagung
gesehen und hat in ihr sogar das Motiv für das paulinische
Kollektenwerk gesucht. Damit zeigt er uns unabsichtlich, daß er
nicht an eine ökumenische Hungersnot denkt. Agabus hatte
aber etwas anderes gemeint als Lukas, das, was Johannes in
der Apokalypse unter dem Bild des dritten Reiters beschreibt.

Der Auszug der Urgemeinde nach Pella wurde durch einen
apokalyptischen Prophetenspruch veranlaßt. Aus Euseb erfahren

wir, die Gemeinde habe auf Grund einer Offenbarung
Jerusalem verlassen und sei dadurch von dem Unglück der Stadt
im Jüdischen Krieg verschont geblieben.6 Derartige Prophetensprüche

kennen wir aus der synoptischen Apokalypse. Sie
kündigen ein antitypisches Geschehen zu dem Gottesgericht über
Sodom und Gomorrha an.7 Wenn der Frevel auf seinen Höhepunkt

kommt, dann sollen die Frommen sich schleunigst aus
der Stadt entfernen. Denn in diesem Augenblick wird die
vernichtende Strafe hereinbrechen. Anders als in der lukanischen
Form8 denkt die Weissagung nicht an die Vernichtung durch
ein feindliches Heer, sondern an Unheil, das viel plötzlicher
hereinbricht; so plötzlich, daß die geringste Verzögerung
Verderben bringt.

Eine Parallele zu diesem Spruch aus der jüdischen Apoka-
lyptik überliefert Josephus in seiner Kriegsgeschichte (und
nach ihm Euseb).9 Vier Jahre vor dem Krieg, als die schreckliche

Zukunft noch nicht vorauszusehen gewesen sei, sei in
Jerusalem ein junger Bauer namens Jesus, Sohn des Ananias,
aufgetreten und habe Wehrufe über die Stadt erklingen lassen.
«Stimme von Aufgang, Stimme von Untergang, Stimme von den
vier Winden. Stimme über Jerusalem und den Tempel, Stimme
über Braut und Bräutigam, Stimme über das Volk.»

Die beiden letzten Beispiele sollen auf den Zusammenhang
zwischen jüdischer und christlicher Apokalyptik hinweisen.

» h. e. 3, 5. 3. 7 Matth. 24, 15 ff.; Mark. 13, 14 ff.
8 Luk. 21, 20 ff. (Luk. 17, 30 ff., wie bei den anderen Synoptikern).
9 Euseb h. e. 3, 8, 7—9; Jos. Bell. 6, 300 ff.



H. Kraft, Die altkirchliche Prophétie 253

Beide stehen im selben Traditionsstrom; sie unterscheiden sich
in der Hauptsache dadurch, daß die Juden die Ankunft, die
Christen die Wiederkunft des Messias erwarten. Es ist daher
traditionskritisch nur selten möglich, in einer Apokalypse
jüdisches und christliches Gut zu unterscheiden. Nur wenn eine
ausdrückliche Beziehung auf Jesu Kreuzestod vorliegt, läßt
sich eine sichere Aussage machen.

Am wichtigsten unter den Formen, in denen die Prophétie
sich äußerte und weitergegeben wurde, sind für uns die Apokalypsen.

In ihnen handelt es sich um recht komplizierte literarische

Gebilde. Zumeist sind sie kompiliert, aus mündlichen und
schriftlichen Quellen, vielfach glossiert und häufig nachträglich
berichtigt, wenn eine konkrete Weissagung der Korrektur
bedurft hatte, weil sie von der Geschichte überholt worden war.
Indessen ist die Geschichte der literarischen Form nur die
Endphase der wesentlich längeren Gesamtentwicklung; eigentlich
wurde der apokalyptische Stoff mündlich tradiert. Man wird
dabei nicht an Geheimtraditionen denken dürfen. Die werden
zwar gelegentlich behauptet, und eine gewisse Geheimniskrämerei,

die die Apokalyptik liebt, scheint die Behauptung zu
unterstützen. Aber jene Behauptung ist eine Fiktion, erfunden
zur Rechtfertigung der Apokalypsen für einen Menschenkreis,
der das prophetische Charisma für ausgestorben hielt. Sie sollte
erklären, woher plötzlich die Bücher auftauchten, die man
bestimmten Propheten der Vergangenheit in den Mund gelegt
hatte. Die apokalyptische Botschaft ist insofern geheim, als sie
häufig in chiffrierter Form mitgeteilt wird. Aber die Einkleidung

in Chiffren hat nicht den Zweck, die Weissagung
unverständlich zu machen; die prophetische Predigt sollte allen
verständlich sein, die es anging, und das war kein kleiner Kreis
Erleuchteter.

Die apokalyptischen Propheten sind stärker als die alttesta-
mentlichen auf den Stoff angewiesen, der ihnen überliefert
wurde. Doch scheinen sie, wenigstens prinzipiell, durch ekstatische

Erlebnisse zu ihrer Aufgabe ermächtigt gewesen zu sein.
Sehr oft erwecken die Visionen, die geschildert werden, den
Eindruck der Echtheit. Damit hängt es zusammen, daß diese
Propheten ihrem Stoff wesentlich seihständiger gegenüberstehen
als etwa die Evangelisten ihren Quellen. Daher ist es bemer-



254 H. Kraft, Die altkirchliche Prophétie

kenswert, daß sieh oft eine Art Formgeschichte der prophetischen

Traditionen zeigen läßt, die von der formlosen
Einzelweissagung zur Sammlung in festem Rahmen führt.

Prophetensprüche sind in der apokalyptischen Literatur
besonders häufig — im Kanon also in der synoptischen Apokalypse

und der Johannesapokalypse —, finden sich aber auch
außerhalb. Häufig liegen sie in charakteristischer, fester Form
vor. Diese Form braucht natürlich nicht ursprünglich gewesen
zu sein. Der Prophet ist, wie die Didache ausdrücklich
feststellt10, an keine Form gebunden. Sobald man aber solche
Sprüche weitergab und sammelte, werden sie mit einer Einleitung

versehen: 11 «Der Geist sagt», «So sagt der Geist», bei den
Montanisten im Westen auch «Der Paraklet sagt». Es ist die
Form der alttestamentlichen Prophetensprüche. Die Ueberliefe-
rung solcher Sprüche ist die Voraussetzung dafür, daß als Autorität

neben dem «Kyrios» das «Pneuma» zitiert werden kann.
Tertullian beruft sich für die montanistischen Bußvorschriften
auf den Parakleten.

Die ebengenannte Einleitung «Der Geist sagt» ist nicht die
einzige Rahmenformel, die für Sammlung und Ueberlieferung
in Betracht kam. Ziemlich häufig finden wir die Prophetensprüche

auch hegleitet von einem «Wer Ohren hat zu hören,
der höre».12 Wenn diese Formel in den sog. Sendschreiben der
Johannesapokalypse erweitert wird durch «... was der Geist
den Gemeinden sagt» 13, so zeigt sich hier besonders deutlich,
daß es sich dabei um ein festes Rahmenwort für Prophetensprüche

handelt.
Neben diesen einleitenden Formeln finden wir mehrfach, daß

auch der Prophetenspruch seihst in fester Form dargeboten
wird. Hier sind z. B. Sprüche zu nennen, die nach den kasuistischen

Rechtssätzen des ATs gebildet sind: «Wenn einer das und
das tut, ist so und so zu entscheiden.» Ein derartiger Spruch
liegt etwa 1. Kor. 14, 38 vor: «Wenn einer das nicht anerkennen
will, dann wird ihn auch Gott nicht (an) erkennen.» Die
Tendenz des Spruches gegen eine vermeintliche und überhebliche

« Did. 10, 7.
11 z. B. 1. Tim. 4, 1; Apoc. 14, 13; Act. 21, 11; Tert. de pud. 21, 7; Epiph.

haer. 48, 10.
12 z. B. Matth. 11, 15; Apoc. 13, 9. 13 Apoc. 2, 7 parr.



H. Kraft, Die altkirchliche Prophétie 255

Gnosis macht wahrscheinlich, daß Paulus hier seine prophetenartige

Autorität in Anspruch genommen und ihn nach fester
Form ad hoc gebildet hat. Das unübersetzbare Wortspiel
verschleiert ein wenig, daß Paulus einen nach dem Prinzip der
Talion gebildeten Rechtssatz aufstellt; deutlicher kommt das bei
den Sätzen heraus, die sich an Jer. 15, 2 anlehnen.14 In diesem
Zusammenhang sind auch die Ueherwindersprüche der
Apokalypse anzuführen. Sie stellen in einer Hinsicht eine
Ausnahme dar; sie haben nämlich keine alttestamentliche Formel
zum Vorbild, sondern gehören vermutlich dorthin, wo die Mehrzahl

der in ihnen vorkommenden Begriffe zu Haus ist, in die
orientalischen Mysterienreligionen. Schließlich könnte man hier
auch die Makarismen 15 der Apokalypse nennen, die sich stets
in der Nachbarschaft von anderen Prophetensprüchen finden.

Schon im ersten Jahrhundert besaß die Prophétie, nach Ausweis

unserer Quellen, einen Schwerpunkt in Kleinasien. Hierhin

laufen die Johannes- und Philippustraditionen, hier wird
die Johannesapokalypse geschrieben; aus dem Zeugnis des Pa-
pias und Irenaeus erfahren wir, daß hier die apokalyptische
Prophétie lebendig blieb, und schließlich entstand hier die
montanistische Bewegung. Der Johannesapokalypse kommt in dieser

Aufzählung besondere Bedeutung zu; sie zeigt uns, daß die
Prophétie die Figur des Gotteszeugen aufgenommen und
weitergebildet hat in Richtung des Märtyrerbegriffs.16 Menschen, die
für ihre Ueberzeugung zu sterben bereit waren, hat es wohl
immer schon gegeben. Aber der Märtyrer im technischen Sinn
wird für uns erst im zweiten Jahrhundert faßbar, und wo wir
ihn finden, läßt sich der Einfluß der Apokalypse nachweisen.

In einer Reihe neutestamentlicher Stellen wird die Ansicht
vertreten, daß der Prophet notwendig für seine Botschaft leiden
müsse.17 Diese Meinung vom üblichen Schicksal des Propheten
ist in vorchristlicher Zeit in Kreisen entstanden, die die pro-

14 Matth. 26, 52; Apoc. 13, 10.

« Apoc, 1, 3; 14, 13; 16, 15; 19, 9; 20, 6; 22, 7; 22, 14.
16 Eine Darstellung der komplizierten Entwicklung des Märtyrerbegriffs

läge fern von unserem Thema. Hier kann nur auf eine, allerdings
sehr wichtige, Linie dieser Entwicklung hingewiesen werden, deren Kenntnis

für das Verständnis der Prophétie unerläßlich ist.
17 Vgl. f. d. Folgende H. J. Schoeps, Die jüdischen Prophetenmorde, in

<Aus frühchristl. Zeit», 126 ff.



256 H. Kraft, Die altkirchliche Prophétie

phetischen Traditionen pflegten. Ebendort werden Prophetenmartyrien

gebildet und überliefert. Die klassische Schriftstelle
für das Leiden des Propheten ist der leidende Gottesknecht von
Jes. 53. Gottesknecht ist häufig prophetischer Titel; der beliebteste

in der Johannesapokalypse.
Im kanonischen AT gibt es kein Jesajamartyrium, in dem

das Leiden des Gottesknechts ausgeführt gewesen wäre. Aber
in vorchristlicher Zeit, vermutlich im zweiten Jahrhundert,
entstand die Legende von der Zersägung Jesajas. Weitere
Prophetenmartyrien sind in den «Vitae Prophetarum» überliefert.
Diese Prophetenleben dienen weder der Sammlung messiani-
scher Belegstellen noch der Ueberlieferung erbaulicher Legenden.

Ihr Interesse hängt an den Propheten seihst. Es kommt
dem Verfasser darauf an, das positive Wissen über die im AT
genannten Propheten zusammenzustellen. Als Nebeninteresse
kommt die Sammlung apokalyptischer Zeichen und eben der
Prophetenmartyrien dazu. Die Berichte sind in die christliche
Apokalyptik übergegangen. Das zeigt zunächst die Geschichte
der Texte. Die «Zersägung Jesajas» wurde von Christen
erweitert und in die heutige Form gebracht. Die Vitae Prophetarum

sind gelegentlich christlich interpoliert. Vor allem liegen
aber, wie J. H. Schoeps gezeigt hat, im NT eine Reihe von
Beziehungen zu diesen Legenden vor.

Mit den Vorstellungen vom «leidenden Gottesknecht»,
worunter der leidende Prophet verstanden wurde, sind nun die
Aussagen über den Gotteszeugen (Jes. 43, 10. 12; 44, 8), ebenfalls

auf den Propheten bezogen, kombiniert worden. Diese
Kombination steht hinter Hebr. 11, 36 bis 12, 3; noch greifbarer
wird sie für uns in der Johannesapokalypse. Hier sind die
Gestalten des Propheten, des leidenden Propheten und des Gotteszeugen

ganz nah zusammengerückt und konsequent auf Christus

bezogen. Der Prophet redet Zeugnis von Christus, er wird
für sein Zeugnis erschlagen und folgt darin Christus, dem

Lamm, der selbst der zuverlässige Gotteszeuge ist. Der Text
der Apokalypse ist dabei auf Schritt und Tritt von Deutero-
jesaja beeinflußt.

Den Standpunkt der Apokalypse nehmen noch die Lyoner
Märtyrer ein, wenn sie betonen, daß sie noch nicht vollendet
sind und den letzten Schritt in der Nachfolge noch nicht getan



H. Kraft, Die altkirchliche Prophétie 257

haben.18 Endgültig technisch wird der Märtyrerbegriff im
Polykarpmartyrium. Zugleich wird hier der Gedanke der Nachfolge

ausgemalt. In unzähligen Einzelheiten ahmt dieses
Martyrium die Kreuzigung Christi nach. Das Wissen vom prophetischen

Charisma des Märtyrers ist nicht alsbald verlorengegangen.

Als im dritten Jahrhundert nach der Ausscheidung des

Montanismus die Prophétie ihr altes Ansehen eingebüßt hatte,
da waren es die Märtyrer und Confessoren, die an Stelle der
Propheten die Ansprüche des alten Pneumatikertums
aufrechterhielten.

II.
Bei allem Reichtum der apokalyptischen Bildersprache ist

die Zahl der behandelten Themen gering. Als wichtigste heben
sich die Fragen nach der Zeit und dem Ort der Offenbarung
des Gottesreiches heraus. Wenn wir vielfach lesen, daß niemand
die Stunde weiß, zu der die Weissagung sich erfüllt19, so
erkennen wir, wie sehr diese Frage die Gemüter bewegt hat. Aber
die legitime Antwort auf die Frage nach dem Wann ist allein
die Aufforderung, stets darauf gefaßt zu sein. Die Gefahr, nicht
wach zu bleiben, sondern einzuschlafen, das heißt die Gefahr
der Beteiligung am großen eschatologischen Abfall wird um
so größer, je näher das Ende heranrückt. Als Beispiel eines
Spruches, der vor dieser Gefahr warnt, sei das «Wachen und
Beten» genannt, das in die Gethsemaneperikope eingegangen
ist.20 Eine entsprechende Warnung stellt auch das Gleichnis
von den sieben törichten und den sieben klugen Jungfrauen
dar. Es ist vielleicht sogar in den montanistischen Kult
eingedrungen. Wenigstens berichtet Epiphanius 21 von einer
merkwürdigen Sitte der Montanisten; oftmals träten in ihren Kult
sieben weißgekleidete Jungfrauen ein mit Lampen in den Händen.
Ihre Aufgabe sei, zu prophezeien. Außerdem klagten, weinten
sie und vergössen Tränen. Zwar ist allen Berichten des

Epiphanius gegenüber äußerste Vorsicht angebracht. Aber irgendeinen

Kern müssen auch die gröbsten Entstellungen haben. Da-

18 Euseb h. e. 5, 2, 3.
19 Matth. 24, 36. 44. 50 ; 25, 13 usw.
20 Vgl. M. Dibelius, Gethsemane in «Botschaft und Geschichte» 258 ff.
21 haer. 49, 2.

17



258 H. Kraft, Die altkirchliche Prophétie

her lassen die sieben klagenden Jungfrauen mit ihren Lampen
in den Händen vielleicht doch die Vermutung zu, daß hier das
Gleichnis zur Darstellung gekommen ist.

Meist ist mit der Mahnung zur Wachsamkeit die Forderung
anhaltenden Gebetes verknüpft. Damit steht die Sitte der
Gebetsfasten im Zusammenhang; das Stationsfasten hat sich nicht
aus asketischen, sondern aus eschatologischen Motiven entwik-
kelt. Das aus dem Lateinischen stammende Lehnwort (TTaxiiuv

hat denselben militärischen Klang wie unser Wort «Wache».
Man hat darum die Stationsfasten bald militärisch als Dienst
in der militia Christi verstanden. Aber das ist nicht der
ursprüngliche Sinn. Vielmehr sind die Verknüpfungen von «Fasten

und Beten», «Wachen und Fasten», «Wachen und Beten»
in der eschatologisch bestimmten jüdischen und christlichen
Terminologie so häufig, daß die eschatologische Bedeutung und
nicht das militärische Bild für ursprünglich gelten muß.22

Grundbedeutung ist das Gefaßtsein auf das Ende; das «Stehen
und Wachen» scheint antithetisch zu dem «Liegen und Schlafen»

gebildet zu sein.23 Zur Illustration dieser Verhältnisse
dient die Tatsache, daß die lateinische Bibel das Wort vpqpeiv

nüchtern (nicht betrunken) sein, abwechselnd mit vigilare
und sobrium esse wiedergibt. Schon hieraus wird deutlich, daß
die eschatologische, nicht die asketische Bedeutung, ursprünglich

ist.
Die Stationsfasten wurden zweimal wöchentlich einen Halbtag

über gehalten. Diese Fasten hatten von Anfang an den
Charakter einer freiwilligen Leistung. Zu den frühesten
Vorwürfen gegen den Montanismus gehört es, daß dort die Fasten
bis auf den Abend ausgedehnt und zur Pflicht gemacht wurden.
Die Auseinandersetzung um die Fasten beginnt schon in der
vormontanistischen Phase der Prophétie. Sie beginnt in dem

Augenblick, in dem ihr ursprünglicher eschatologischer Sinn
vergessen ging und man nicht mehr wußte, daß man mit dem
Fasten die eschatologische Bereitschaft festigen und das Gebet
um die Ankunft des Reiches verstärken wollte. Die asketische

22 Beispiele: Fasten und Beten, Matth. 17, 21; Act. 13, 3; 14, 23; IV.
Esra 5, 13; 6, 31. Wachen und Beten, Matth. 26, 41; Kol. 4, 2; Wachen
und Fasten, 2. Kor. 6, 5; Herrn. Sim. 5, 1, 1.

23 Beispiele: Die Gethsemaneperikope, 1. Kor. 16, 13.



H. Kraft, Die altkirchliche Prophétie 259

Tendenz, die das Fasten nun erhielt, wurde als Neuerung
empfunden. Das veranschaulicht ein Dialog zwischen Hermas und
dem Hirten (Sim. V, 1) :

,Ich hielt Fasten und saß auf einem Berg. Als ich dem Herrn
dankte für alles, was er an mir getan, sah ich den Hirten bei
mir sitzen.
Er fragte: «Warum bist du schon so früh hierher gekommen?»
Ich antwortete: «Herr, weil ich Wache habe» (aTcniiuv).
Darauf er: «Was heißt das, ,Wache'?>
«Herr, ich faste», sagte ich.
Er fragte wieder: «Was ist das für ein Fasten, das ihr haltet?»
usf.'
Im folgenden setzt der Hirt dann dem Hermas auseinander, daß
dieses Fasten unnütz und darum kein echtes Fasten sei; er
erläutert ihm, wie ein «echtes» Fasten zugunsten der Armen
anzustellen wäre.

In dem Abschnitt will Hermas der Fastensitte, für die er
kein Verständnis hat, einen neuen Sinn geben. Durch Zufall
hat sich gerade hier ein Hinweis auf den alten eschatologischen
Sinn erhalten, der vielleicht dem Hermas selbst nicht mehr
bewußt war. Es handelt sich dabei um den zunächst unmotiviert
erscheinenden Zug, daß Hermas sich zu seinen Fasten auf einen
Berg setzt. Dieser Berg steht zu dem Fasten scheinbar in keiner
Beziehung mehr. Aber er ist auch kein idyllisches Requisit.
Vielmehr gehört er ursprünglich zum apokalyptischen Apparat;

es ist der Berg, von dem aus die eschatologischen Visionen
geschaut werden.24 Hermas sitzt auf diesem Berg, weil er — das
weiß er wahrscheinlich nicht mehr — die Niederfahrt des
himmlischen Jerusalem erwartet. Bei allem Rationalisieren ist Hermas

doch, wie sich hier zeigt, ziemlich fest an seine Traditionen
gebunden. Auch das eschatologische Fasten hat er nicht ganz
ausgeschaltet, sondern rüstet sich auf den Empfang der Visionen

von der Kirche (Visio 2 und 3) durch Fasten und Beten.
Man wird sich hier fragen können, ob Hermas angesichts seiner
Abwehr des Stationsfastens in dieser Einzelheit wie in vielen
anderen nicht von IV. Esra abhängig ist.26 In der Johannes-

24 Riesenfeld, Jésus transfiguré, 90 f.; 217 ff. nennt weitere Bedeutungen

des «Berges».
25 IV. Esra 5, 20; 6,35; 9,26; 12,51.



260 H. Kraft, Die altkirchliche Prophétie

apokalypse, die von solchen Aeußerlichkeiten viel unabhängiger

ist, fehlt die Vorschrift; nur der Berg ist erhalten, von dem

aus die Vision des himmlischen Jerusalem geschaut wird.20
Der Seher benötigte ihn als Pendant zur Wüste, in der er die
Vision der großen Hure sieht.27

Die letzten Beispiele zeigten, daß man neben dem Wann das
Wo zu ergründen sucht. Man fragt nach dem Ort, an dem das
himmlische Jerusalem auf Erden erscheinen wird. Die Vision
erfolgt vorzugsweise an der Stelle, an der das geschaute
Ereignis sich später real vollziehen wird. Nach IV. Esra soll die
Stadt auf dem freien Felde erscheinen, auf einer Stelle, auf der
noch kein Haus gestanden hat. Das Feld hat einen Namen, der
in den verschiedenen Uebersetzungen als Ardah, Ardaf etc.

angegeben wird.28 Apoc. Joh. überliefert, wie gesagt, an der
entsprechenden Stelle nur einen großen und hohen Berg.29 Die
beiden Traditionen liegen hei Hermas miteinander verbunden
vor; nur der Name hat durch des Hermas Tendenz zum
Rationalisieren die Form «Arkadien» angenommen.30 Wir hören
von dem Ort noch einmal im Zusammenhang mit dem
Montanismus. Einer der ersten Antimontanisten nennt ein ganz
unbekanntes und nicht nachweisbares Dorf Ardahau als Geburtsort

des Montanus.31 Es ist zu vermuten, daß sich hinter dem
Namen das Feld Ardab von IV. Esra verbirgt.32 Die montanistische

Bewegung hat ihr Zentrum in Pepuza und Thymion und
erwartet dort auch das himmlische Jerusalem.33 Daher macht
der Antimontanist den anderen ihm überlieferten Namen zum
Geburtsort des Montanus.

Auch so ist es auffällig, daß immer die zwei Orte Pepuza
und Thymion als Zentrum des Montanismus genannt werden.
Warum zwei und nicht einer? Wenn die Archäologen die Lage
der Orte richtig bestimmt haben 34, dann befindet sich zwischen

26 Apoc. Joh. 21,10. 27 Apoc. Joh. 17, 3. 28 IV. Esra 9, 26.
20 21,10. 30 Sim. 9,1, 4. 31 Euseb h. e. 5, 16, 7.

32 Die Beobachtung ist m. W. zuerst von Preuschen, ZNW 1/1900, 265 f.

gemacht worden. Die Beziehungen zwischen IV. Esra und Hermas sind
teilweise notiert von Violet in seiner Uebersetzung der Esraapokalypse (Die
Apokalypsen des Esra und Baruch in deutscher Gestalt, 1924).

33 Epiph. haer. 49, 1.
34 Ramsay, The cities and bishoprics of Phrygia, I 2431; V. Schultze,

Altchr. Städte u. Landschaften 2, 1, 474—477.



H. Kraft, Die altkirchliche Prophétie 261

beiden der «große und hohe Berg», auf dem man die Offenbarung

der Himmelsstadt erwartete.
Sie ist das Kernstück der prophetischen Erwartung. Noch

aus späterer Zeit erfahren wir, daß ein Bischof mit seiner ganzen

Gemeinde in die Wüste zog, dem himmlischen Jerusalem
entgegen. Mit knapper Not entgingen die Schwärmer dem
Hungertod. 35

35 Hippolyt, In Dan. IV 18 f.
Es ist bemerkenswert, daß diese Gemeinde in die Wüste zog. Die

«Wüste» ist eine ambivalente Größe. Sie kann der Ort sein, wo die Dämonen
hausen. Die Anachoreten nehmen hier ihren Aufenthalt, um den Kampf mit
dem Teufel zu bestehen. So wird wohl auch die Versuchung Jesu zu
verstehen sein. Als Ort der Dämonen, Apoc. 18, 2 (aber nicht 17, 3; hier ist
die Wüste vollständig durch Jes. 21, 1, das Vorbild der Vision, erklärt).

Daneben gibt es nun eine positive Bewertung der Wüste; eine Reihe
von Heilsgütern steht irgendwie mit der Wüste in Verbindung. Z. B. ist
in dem hinter Apoc. 12 stehenden Mythos die «Wüste» der Ort, an dem der
Messias aufbewahrt wird. Am deutlichsten werden uns diese Vorstellungen
durch das hermeneutische Prinzip, daß die Wüstenzeit des Volkes Israel
Typus der Heilszeit sei (1. Kor. 10, 1—6). Auch das Auftreten des Täufers
in der «Wüste» kann unter diesem Gesichtspunkt gesehen werden. «Den
Schauplatz seines Wirkens bildet p ?prnuoç: wenn auch nicht eine eigentliche
Sand- oder Felsenwüste, so doch eine unbewohnte Gegend, das untere
Jordantal, die sogenannte Araba» (E. Klostermann im Handb. z. Mark. 1, 4; vgl.
auch die Variante zu Joh. 1, 28: Johannes taufte in Beth-Araba). Es ist
wichtig, hier unter der Wüste nicht das unbewohnbare, sondern das
unbewohnte, unberührte Land zu verstehen. Auch auf dem Feld, auf dem Esra
die Ankunft der Himmelsstadt erwartet, hat noch kein Haus gestanden.
«. geh auf ein Gefilde voller Kräuter, wo noch kein Haus erbaut ist, und
genieße dort allein Pflanzen des Feldes; koste kein Fleisch, trinke keinen
Wein... So ging ich, wie er mir befohlen hatte, auf das Gefilde Ardab...»
(IV. Esra 9, 24. 26).

Es ist damit zu rechnen, daß sich in der Prophétie alte kulturfeindliche
Ideale erhalten haben, wie wir sie etwa von den Rechabiten kennen (Jer.
35), die in Zelten wohnen, und nicht Acker- noch Weinbau betreiben. Kleidung

und Nahrung des Täufers, auch die Kleidung der beiden Zeugen, Apoc.
11,3, ebenso zu verstehen, ist naheliegend (über die Zelte s. Riesenfeld a. a. 0.
146 ff.; W. Michaelis, Evang. Theologie 14, 1954, 29 ff.). Wenn nun dem Esra
befohlen wird, auf ein Feld zu gehen, auf dem noch kein Haus gestanden
hat, und wenn Esra daraufhin «wie er befohlen hatte, auf das Gefilde Ardab»
geht, dann drängt sich die Vermutung auf, daß «Ardab» hier die «Wüste»
im Sinn von «unberührtes Land» meint, und daß Ardab aus Araba
entstellt ist.

In diesem Sinn scheint auch die obenerwähnte Gemeinde in die Wüste
gezogen zu sein. Man wird sich weiter fragen können, ob nicht der Auszug



262 H. Kraft, Die altkirchliche Prophétie

Neben der Herabkunft der Himmelsstadt begegnet häufig
eine andere Form des selben Themas: die verklärte Kirche
erscheint unter der Gestalt eines Weibes. In der
Johannesapokalypse kommt diese Vorstellung — außer in Kap. 12 —,
obwohl sie deutlich fühlbar ist36, nicht durch; hier herrscht die

Vorstellung von der «Stadt».37 Anders ist es im IV. Esra; in
der eigentlichen Vision erscheint Jerusalem als Weib 38, und
nur am Ende, gewissermaßen als Schlüssel, wird auch die
Stadt gezeigt.39 Diese Vision hat wieder viele Züge mit den

entsprechenden Visionen bei Hermas gemeinsam, besonders den
Wechsel vom Weib zur Himmelsstadt40 und den Wechsel von
der Greisin zur jungen Frau.41 Der Sinn dieses zweiten Ueber-

gangs ist bei Hermas bereits verlorengegangen, während er bei
Esra noch erkennbar ist. Er bedeutet den Uebergang von der
weinenden, klagenden, irdischen Kirche zur künftigen,
verklärten, triumphierenden Gemeinde.42

Bei den Montanisten finden wir wieder die wichtigsten
prophetischen Traditionen miteinander kombiniert. Eine der ersten
montanistischen Prophetinnen berichtet, ihr sei in Pepuza
Christus in Gestalt eines Weibes erschienen.43 Er habe ihr
«Weisheit» verliehen (das ist wohl die Fähigkeit, das Gesehene

zu deuten ") und habe ihr die Stätte als den Ort bezeichnet, an
dem die neue Stadt vom Himmel herabkommen werde.

Die Tradenten dieser Stoffe sind in erster Linie die Propheten

selbst. Als die Montanisten genötigt waren, die Rechtmäßig-

der Urgemeinde ins Ostjordanland, nach Arabien, ebenso zu verstehen sei.
Ja der etwas unmotivierte Aufenthalt des Paulus in «Arabien» könnte so
seine Erklärung finden, wenn Arabien, was es auch immer sein mag, den
Ort der Heilserwartung bedeutet.

36 Apoc. 21, 2. 9. 37 Apoc. 21,10 bis 22, 5.
38 IV. Esra 9, 38. 38 IV. Esra 10, 27.
10 Hermas Vis. 3, 3, 3. «Der Turm bin ich selbst...»
41 Hermas Vis. 3,10, 3—5. 42 IV. Esra 10, 40—50.
43 Epiph. haer. 49, 1: Schepelerns Versuch (Montanismus, 144), das

Erlebnis der Prophetin als eine Art hieros gamos zu deuten, ist ganz abwegig
und wird bereits durch die Worte «in Gestalt eines Weibes» ausgeschlossen.

44 Sophia-Spekulationen sind in der Apokalyptik schwer nachzuweisen.
Lohmeyers Versuch, hinter Apoc. 12 (Komm. z. St.) einen Sophia-Mythus
zu finden, wirkt nicht überzeugend. In der Johannesapokalypse heißt Sophia
(13, 18; 17, 9) schlicht «die Deutung»; bei Daniel (1, 17 u. öfter) kann das

Wort auch «die Fähigkeit zu deuten» heißen.



H. Kraft, Die altkirchliche Prophétie 263

keit ihrer außerkanonischen Ueherlieferung zu verteidigen, da
stellten sie eine Sukzessionsreihe auf, über die die prophetische
Gabe, und damit der prophetische Stoff, vermittelt worden sei.45

Die Reihe beginnt hei den alttestamentlichen Propheten, auf die
sich bereits die Apokalyptiker im ersten vorchristlichen
Jahrhundert berufen hatten, nennt dann die vielleicht aus der
kanonischen Apostelgeschichte übernommenen Agabus, Judas und
Silas, geht dann weiter zu den Philippustöchtern, einer phil-
adelphischen Prophetin Ammia, dem als Apologeten bekannten
Quadratus und endet bei den Prophetinnen des Montanus. Was
wir von diesen Personen über die reine Aufzählung hinaus
wissen, verdanken Avir Papias. Er berichtet von einer Toten-
erweckung, hei der eine Philippustochter beteiligt war, und von
einem an Justus Barsahhas geschehenen Wunder4", wobei wohl
an den genannten Judas Barsahhas zu denken ist. Von Quadratus

ist ein kleines Fragment erhalten.47 Er spricht darin von
den durch die Kraft Christi Auferweckten und sagt von ihnen,
sie seien noch am Leben. Man wird vermuten können, daß es
sich dabei um die gerade genannte Auferweckung handelt. Denn
die Quadratusapologie wurde in den zwanziger Jahren an Kaiser

Hadrian gerichtet; dadurch ist man genötigt, eine
Auferweckung auf den Auferstandenen zu beziehen.

Papias selbst erscheint nicht in der Reihe; es ist daher
anzunehmen, daß er kein Prophet war. Aber er gehört zur prophetischen

Bewegung hinzu; insbesondere ist er so sehr Chiliast,
daß Euseh eine unfreundliche Bemerkung über seine Intelligenz

anbringt.48 Von Quadratus geht die Reihe auf die Prophetinnen

des Montanus über. Das ist in zweifacher Hinsicht
interessant. Zunächst wegen der Chronologie des Montanismus,
weil sich daraus das Auftreten der ersten montanistischen
Prophetin im Anschluß an Quadratus erschließen läßt; sodann ist
es doch sehr erstaunlich, daß Montanus nicht in der Reihe mit
aufgezählt wird. Man wird daraus zu folgern haben, daß er
auch seinen ersten Anhängern nicht als Prophet galt und erst
in der späteren Ueberlieferung dazu geworden ist. Ein gutes
Halbdutzend Aussprüche ist unter seinem Namen überliefert. "

45 Euseb h. e. 5, 17, 3—4. 46 h. e. 3, 39, 9.

«s h. ©. 3, 39,13.
49 Zusammengestellt bei Hennecke9, 427.

47 h. e. 4, 3, 2.



264 H. Kraft, Die altkirchliche Prophétie

Aber nur einer davon enthält wirklich eine Aussage; er
behandelt die Auslegung einer Danielstelle.60

Von den ersten Prophetinnen des Montanus wissen wir
nicht einmal die genaue Zahl. Möglicherweise bezeichnen die
vier Namen, die sich in der älteren Ueberlieferung finden, nur
zwei Personen.51 Die erste Prophetin hatte die für den
Montanismus grundlegende Vision, die oben erwähnt wurde.52 Bei
Tertullian sind noch zwei weitere Aussprüche von ihr erhalten.
In dem einen wendet sie sich mit den Worten «Sie sind Fleisch,
auch wenn sie das Fleisch hassen» gegen die die Auferstehung
des Fleisches leugnenden Gnostiker53, im andern tritt sie für
die reinigende und heiligende Wirkung der Askese ein.54

Die Aussprüche der Maximilla klagen über Verfolgung und
zeigen damit an, daß die Auseinandersetzung mit der Kirche
bereits begonnen hat.65 Die kirchlichen Antimontanisten
versuchten, sie einem Exorzismus zu unterwerfen, aber die
Montanisten ließen diese Lästerung des Geistes natürlich nicht zu.6*
Sie ist vermutlich im Jahr 179 gestorben.67

III.
Allein aus dem seither Gesagten ist die Ausscheidung des

Montanismus noch nicht verständlich; keine der genannten
Erscheinungen wäre für die Kirche untragbar gewesen. Tatsächlich

war aber aus der Prophétie eine schwere Gefahr für die
Kirche erwachsen, genauer gesagt aus ihrer Unkontrollierbarkeit.

Der Prophet spricht nicht sein eigenes Wort, sondern aus
seinem Mund spricht der Heilige Geist. Ein montanistischer
Prophet beschreiht diesen Ausspruch mit den Worten: «Siehe,
der Mensch ist wie die Leier und ich fliege als Plektron, als
Schlagstäbchen, hinzu. Der Mensch schläft und ich wache.

50 Nr. 2 (Epiph. haer. 48, 10).
51 Genannt werden Prisca, Priscilla, Quintilla, Maximilla; wegen des

Sehwankens in der Ueberlieferung muß mit der Möglichkeit gerechnet werden,

daß die ersten drei Namen dieselbe Person bezeichnen. Die späte
Kirchengeschichte des Johannes von Ephesus (7. Jhdt.) zählt auf: Carata,
Maximilla, Priscilla (s. Labriolle, Sources 238).

52 s. Anm. 43. 63 Tert. de res. 1. 54 Tert. de exh. 10.
65 Euseb h. e. 5,16, 7. 59 Euseb h. e. 5,16,17 ; 5, 19, 3.
67 aus h. e. 5,16,19 zu errechnen.



H. Kraft, Die altkirchliche Prophétie 265

Siehe, der Herr ist es, der Menschenherzen herausreißt und den
Menschen Herzen gibt.» 68

Zu Paulus' Zeiten hatte das Problem noch nicht bestanden,
zumindest hatte es noch nicht seine spätere Bedeutung erlangt.
Damals besaß die Gemeinde nicht nur das prophetische
Charisma, sondern auch die Gabe der Unterscheidung der Geister.
Aber die Entwicklung verlief so, daß das prophetische
Charisma der Gemeinde als ganzer verlorenging und sich auf
wenige Personen konzentrierte; zugleich erlosch für die
Gemeinde die Fähigkeit zur Diakrisis Pneumaton. Um die
Jahrhundertwende ist der Vorgang vollzogen; wir können beobachten,

daß die Gemeinde nicht mehr in der Lage war, die Geister
zu prüfen. Dabei war die Prophétie, wenigstens stellenweise,
zum Einfallstor für die Irrlehre geworden. Johannes in der
Apokalypse wettert gegen die Lügenpropheten, gegen die, die sich
für Apostel ausgeben und es nicht sind, gegen die Isabel von
Thyatira und die Nikolaiten. Das alles heißt: gegen die Leute,
die die scharfe Grenze zwischen Heidentum und Christentum
verwischen wollen. Es sind Menschen, die das Goetzenopfer-
essen für ungefährlich erklären und die meinen, der Christ
könne sich ohne Schaden am Kaiserkult und an anderen
heidnischen Kulten beteiligen.

Um diese Zeit werden verschiedene Vorschläge gemacht, die
eine Kontrolle ermöglichen sollen. Der Apokalyptiker mißt am
Bekenntnis und an der Bereitschaft zum Martyrium. Johannes
im ersten Brief nennt das Bekenntnis zur Fleischwerdung des
Herrn als Kriterium.69 Die Didache empfiehlt, die Sitten des

Propheten zu beobachten und festzustellen, ob er die rpÔTtot Kupiou
hat.60 Aber all diese Vorschläge halfen im Grunde nichts, denn
es gab niemanden, der sich zur Prüfung ermächtigt glaubte.
Gerade die Didache zeigt die Hilflosigkeit mit aller Deutlichkeit.

Hier ist der Grundsatz ausgesprochen, daß die Propheten
für ihre Aussprüche dieselbe Anerkennung finden sollten, wie
sie den Herrenworten zukomme. Ihre Worte sind vom Heiligen
Geist gesprochen; wer wider den sündigt, der begeht die schwerste,

die unvergebbare Sünde. Wer wollte sich in die Gefahr

68 Epiph. haer. 48, 4.
58 1. Joh. 4, 1—3.
88 Did. 11, 8.



266 H. Kraft, Die altkirchliche Prophétie

begeben, ihrer schuldig zu werden, wer, der nicht durch
besondere Ermächtigung gesichert war?

Den Ausweg zeigt zuerst der antiochenische Bischof Ignatius.

Wenn wir eine Liste der in der Johannesapokalypse
vorkommenden Aemter aufstellen, dann finden wir dort Propheten,
Presbyter, Apostel und gegebenenfalls die rätselhaften Angeloi.
Was es nicht gibt, eine überraschende Feststellung, sind Bischöfe
und Diakonen. Höchstens zwanzig Jahre später schreibt Ignatius,
zum Teil an dieselben Gemeinden wie Johannes in apocalypsi.
Da haben die angeredeten Gemeinden sämtlich Bischöfe. Deren
Existenz steht nicht in Frage. Was Ignatius den Gemeinden
einschärfen muß, ist die Bedeutung dieses Amtes: daß der
Bischof der berufene Leiter der Gemeinde ist. Um ihn, um das

von ihm geleitete oder wenigstens angeordnete Abendmahl
konstituiert sich die Gemeinde.

Wir fragen, gegen wen oder was die Tendenz des Ignatius
sich richtet. Vorsichtig gesagt: gegen eine Gemeindeverfassung,
in der der Bischof nicht an der Spitze steht, in der nicht alles,
was geschieht, mit Wissen und Willen des Bischofs geschieht.
Und nun liegt es nah, an die prophetischen Gemeinden der
Apokalypse zu denken, an Gemeinden also, deren Bischöfe nicht der
Rede wert sind. Ignatius ist der Prophétie keineswegs feind. Im
Gegenteil, er ist selbst Prophet und trägt seinen Pneumatiker-
namen 61 «Theophoros» voll Stolz auf sein Charisma. Den Maß-

61 Namen, die ihren Träger als Propheten bezeichnen, sind gelegentlich
bezeugt. Für Ignatius-Theophoros s. W. Bauer, Handb. z. Präskript d. Ephe-
serbriefs. Theophoros ist nach Mart. Ign. 2 ein Aequivalent für &oCi\oç toO
SeoO; das ist aber in der gesamten prophetischen Literatur synonym mit
«Prophet».

Der kyprische Levit Joseph wird Act. 4, 36 von den Aposteln «Barnabas»
genannt, was nach H. H. Wendt (Komm. z. St.) =71X13? 13= Sohn prophetischer

Rede.
Die Zebedaiden erhalten den Namen «Donnersöhne» uloi ßpovTfy. Der

Donner ist die Himmelsstimme, durch die der Prophet berufen werden kann.
So in der Berufungsvision Apoc. 10, 3 f. Die alttestamentliche Grundlage
dafür ist Arnos 3, 7 f. «Denn der Herr tut nichts, er offenbare denn sein
Geheimnis den Propheten, seinen Knechten. Der Löwe brüllt, wer sollte sich
nicht fürchten. Der Herr redet, wer sollte nicht weissagen.» Aehnliche
Situationen sind in der Taufe Jesu, der Verklärungsgeschichte und Joh. 12,

28 f. beschrieben. Der Uebersetzer von Boanerges verstand also unter dem

Namen, gleich wie er ihn immer las, einen Prophetennamen. (Für die Ar-



H. Kraft, Die altkirchliche Prophétie 267

stab «Christus», welchen Johannesapokalypse, Johanneshrief
und Didache, jede Schrift auf ihre Weise, fordern, will er durchaus

nicht preisgeben. Vielmehr macht er ihn erst brauchbar,
indem er den nennt, der ihn anzulegen hat. Die Gemeinde soll
gesichert werden; die Leitung kommt nach Ignatius dem Mann zu,
der gewählt ist, der in ständigem Einvernehmen mit den Nachbar-
Gemeinden steht und schon dadurch das konservative Element
repräsentiert. Er allein kann die Propheten, die auf unkontrollierbare

Weise ihre Gabe empfangen und sie womöglich
wandernd ausüben, beaufsichtigen.

Der Vorschlag des Ignatius hat sich nicht überall sofort
durchgesetzt. Offensichtlich gab es Gemeinden, etwa Ephesus
und Smyrna, wo der Bischof ohne Schwierigkeiten die Leitung
in die Hand nehmen konnte. Aber andernorts, etwa inHierapolis,
scheinen die Propheten sich widersetzt zu haben.82 Es sind die
Gemeinden, in denen später der Montanismus sich ausbreitet;
eben dort bleibt die Bedeutung des Bischofs gering. Als Beleg
möge der Vergleich zweier Briefe dienen, die ungefähr gleichzeitig

nach Rom geschrieben wurden.63
Den einen hat der montanistenfreundliche, aus Kleinasien

stammende Bischof Irenäus von Lyon geschrieben. Darin
redet er den römischen Bischof Victor beharrlich als «Presbyter»

an; zur Zeit des ersten Clemensbriefs wäre diese Anrede
zweifellos am Platz gewesen, aber achtzig Jahre später wirkt
sie zumindest veraltet. Man wird sich hier fragen müssen, ob
Irenäus aus Unbeholfenheit an der veralteten Anrede festhält,
oder ob er nicht eine verfassungsgeschichtliche Tendenz dabei
verfolgt.

Diese Frage legt sich einem erst recht nah, wenn man das

ungefähr gleichzeitige Schreiben des Bischofs Polykrates von
Ephesus an denselben Adressaten damit vergleicht. Polykrates
ist, wie Irenäus, Bischof und Kleinasiate. Aber welch ein
Unterschied. Er kann sich nicht genug tun, die bischöfliche Würde

beitsweise des Apokalyptikers Johannes ist es charakteristisch, daß der
Engel, der den berufenden Donner verursacht und das Löwengebrüll
erschallen läßt, theophane Züge trägt. Die Wolke aus den Verklärungsgeschichten

[ihre Bedeutung bei Riesenfeld a.a.O. 130 ff.: 296] dient ihm als
Kleidung.)

62 Euseh h. e. 5,16. 63 h. e. 5, 24.



268 H. Kraft, Die altkirchliche Prophétie

zu betonen, die er trägt und die seine Verwandten getragen
hätten. Für seine Ansicht im Passahstreit macht er geltend, man
verstünde in Kleinasien doch auch etwas vom Christentum und
habe seine unverächtlichen Traditionen. Als Zeugen dafür
beruft er sich — außer auf kanonische Männer von apostolischem
Rang — nur auf Märtyrerbischöfe. Außerdem stützt er sich
auf eine Synode von Bischöfen, die alle seiner Meinung seien.

Der Vergleich redet eine eindeutige Sprache. Darum darf
man auch eine dritte, für sich allein nicht beweiskräftige Stelle
aus dem Brief der Lyoner Märtyrer heranziehen. Dieser Brief
geht, das ist zur Beurteilung wichtig, an die Gemeinden in Asien
und Phrygien, also ins Kernland des Montanismus. Darin wird
unter anderem von der vorbildlichen Haltung des greisen
Bischofs Pothinus erzählt.64 Wenn wir nun an das Ergebnis des
eben angestellten Vergleiches denken, dann brauchen wir es
nicht für einen Zufall zu halten, daß in diesem — mindestens —
montanistenfreundlichen Schreiben Pothinus nicht schlicht
«Bischof» heißt, sondern daß ihm die öiaKovia xfîç èTtiOKOTrfîç anvertraut

ist. Daß der Bischof in dem Bericht nicht ausdrücklich
hervorgehoben wird, sondern mit den andern mitgenannt wird
und nicht einmal an erster Stelle, verstärkt ebenfalls den
Eindruck.

Wir können ihn so zusammenfassen: Im Montanismus ha-t

sich in der Verfassung ein früherer kirchenrechtlicher Zustand,
der vorignatische, erhalten. Der Bischof hat hier nicht die
Bedeutung, die er im Katholizismus erhält, sondern nimmt einen
relativ unbedeutenden Rang ein. Die Verfassung der
montanistischen Kirche scheint sich nicht analog zur katholischen
entwickelt zu haben, sondern ist auf einer früheren Stufe
stehengeblieben. Bei Hieronymus 65 und im Cod. Iust.68 lesen wir, daß
der Bischof erst an dritter Stelle im Klerus steht. Das stimmt
zu einer Bemerkung des Sozomenus, die Montanisten hätten
auch auf den Dörfern Bischöfe.67 Ueber den montanistischen
Bischöfen stehen die sogenannten Koinonen und der in Pepuza
residierende Patriarch.

Die Koinonen werden in Kanon 8 von Laodikeia «Megistoi»
genannt. Nach dem seither Gesagten darf man vielleicht die

64 h. e 5,1, 29 65 ep. 49, 3. 68 Cod. lust. 1, 5, 20, 3.

87 h. e. 7, 9, 2.



H. Kraft, Die altkirchliche Prophétie 269

Vermutung äußern, daß sich in der montanistischen Verfassung
ein Analogon zur jüdischen Verfassung, nach 70 p. C., erhalten
hat. Es ist jedenfalls verlockend, diese Megistoi in Parallele zu
setzen mit den Rabbinen, da sie mit dem griechischen Aequiva-
lent dieses Titels benannt sind. Bei dieser Gelegenheit ist es
auch Zeit, sich einer von Th. Zahn verfochtenen Meinung zu
erinnern. Zahn glaubt (er nimmt dabei eine Erklärung Vitringas

auf), der Angelos der Sendschreiben in der Johannesapokalypse

habe seinen Titel durch Uebersetzung des SchGiach zib-
bur, des Vorbeters, ins Griechische erhalten.68

So scheint die Auseinanderentwicklung der Verfassung
den wichtigsten Differenzpunkt hei der Ausscheidung des
Montanismus gebildet zu haben. Die Unterschiede, die dabei
aufgetreten waren, zogen andere nach sich. Die nächste Streitfrage,
die aufkam, war die unterschiedliche Einstellung zum Martyrium.

Der älteste Bericht ist der vom Martyrium des Polykarp.

69 Schon hier liegt eine Stellungnahme vor. Wir lesen von
einem Phrygier, der sich erst zum Martyrium gedrängt habe,
aber dann umgefallen sei.70 Dabei ist sichtlich noch nicht von
einer Ketzerei die Rede, sondern von einer in Phrygien
verbreiteten Unsitte. Die Berichte von den nächsten großen Martyrien

stammen von Montanisten oder von Montanistenfreunden.
Die Lyoner loben das Beispiel des phrygischen Arztes
Alexander 71, der sein Martyrium provoziert. Aus ähnlichem Grund
findet auch der Märtyrer Epagathus '2 Anerkennung. Wichtig

68 Th. Zahn, D. Offb. d. Job. I 214 ff. Zu einer nüchternen Erörterung
dieser m. E. diskutablen Meinung ist es seither noch nicht gekommen. Schuld
daran ist großenteils Zahn selbst, der diesen Vorheter zu schnell mit dem
Bischof identifiziert und dadurch eine nicht tragfähige verfassungsgeschichtliche

Konstruktion errichtet. Ferner spielt dabei das verbreitete
Vorurteil eine Rolle, die Apokalypse müsse von einer Hand geschrieben
sein, daher könnten die Engel in Kap. 2 und 3 nicht Menschen und im Rest
des Buches himmlische Wesen sein. Aber jede kritische Betrachtungsweise
führt zu dem Ergebnis, daß Kap. 3 und Kap. 4 nicht demselben originalen
Entwurf zugehören können.

69 Als Todesjahr des Polykarp gibt Grégoire (La véritable date du martyre

de S. Polycarpe, Anal. Boll. 69, 1951) das Jahr 177 an; W. T'elfer, The
date of the Martyrdom of Polycarp, Journ. Theol. Stud., 1952, entscheidet
sich für 168. Der ältere Ansatz 156 behält trotzdem viel für sich.

70 Mart. Pol. 4.
71 Euseb h. e. 5, 1, 49. 72 h.e. 5,1, 9



270 H. Kraft, Die altkirchliche Prophétie

ist dabei, daß dieser Bericht an die Brüder in Kleinasien und
Phrygien geht und so die Kirchengemeinschaft mit ihnen zu
einer Zeit hervorhebt, in der die übrige Kirche sich von ihnen
löst.73 In diesem Sinn setzen sich die Lyoner Bekenner ja auch
beim römischen Bischof für die Brüder ein.74

Die nichtmontanistischen Gemeinden mißbilligten diesen
Drang zum Martyrium. Nachdem Trajans «inquirendi non sunt»
Rechtspraxis geworden war, bestand die Möglichkeit, so
schwere Erschütterungen von der Kirche fernzuhalten. Es ist
also keineswegs zufällig, daß die großen Martyrien von Lyon,
Scili und Karthago unter Einfluß montanistischer Ideen
zustande gekommen sind.

Man trennt sich jetzt auch in der Frage der Askese. Wir
hahen oben gesehen, daß die Askese ursprünglich die eschato-
logische Erwartung unterstützen sollte. Aber nachdem man
begonnen hatte, sich auf beiden Seiten voneinander zurückzuziehen,

insbesondere nach der großen Sezession, deren
Veranlassung wohl die Hauptbedeutung des Montanus darstellt,
schärften die Montanisten die asketischen Vorschriften als
Gebote ein. Man wird sich für die ablehnende Beurteilung dieser
Maßnahmen durch die Kirche daran erinnern, daß im Kampf
mit der Gnosis asketische Gesetze ohnehin den Verdacht auf
Ketzerei begründeten. So ist es verständlich, daß die kirchliche
Polemik sich mit Eifer auf diese Gesetze des Montanus stürzte.

Die Entwicklung, die hier skizziert wurde, durchläuft das
zweite und dritte Viertel des zweiten Jahrhunderts. Seit den

fünfziger Jahren empfand man die Gegensätze und trennte sich;
in den siebziger Jahren kam es dann endgültig zum Streit. Die
Kirche befaßte sich zunächst mit dem Kernproblem, der Frage
der Prophétie. Da sie die Prophétie seihst nicht bekämpfen
konnte, versuchte sie zu zeigen, daß aus den montanistischen
Propheten nicht der Heilige Geist, sondern ein Dämon spreche.
In dieser Zeit liegen Versuche, die montanistischen Dämonen
auszutreiben — wenigstens erwog man dies.75 Voraussetzung
für solche Erwägungen ist eine gewisse Berührung zwischen
den Parteien, wie sie vor dem Tode der Maximilla noch bestand.

73 h. e. 5,1, 3.
74 h, e. 5, 3, 4.
75 s. Anm. 56.



H. Kraft, Die altkirchliche Prophétie 271

Das ist das letzte Stadium der gemeinsamen Geschichte; von
da an betrachtet man die Montanisten endgültig als Ketzer. Die
literarische Polemik beginnt; man erklärt, Propheten dürften
nicht in der Ekstase prophezeien.76 Die alttestamentlichen
Propheten hätten das auch nicht getan. Bald danach heginnen auch
die schweren Verleumdungen. Die Montanisten sollen heidnische

Sitten angenommen haben; ihre Propheten schmückten und
schminkten sich und sammelten Reichtümer.77 Wenn man den
Polemikern glauben wollte, dann müßte man sich die
montanistischen Propheten etwa so vorstellen, wie Lukian im
Eselsroman die Priester der syrischen Göttin zeichnet. Montanus gilt
für einen Neuhekehrten 7S, vorher sei er Kybelepriester gewesen.
Daraus zieht man bald die Folgerung, er sei verschnitten
gewesen. Wie schweres Unrecht man dem Montanismus mit diesen
Behauptungen tat, geht bereits aus der Tatsache hervor, daß
ein Mann wie Tertullian stets mit Hochachtung von Montanus
und seinen Prophetinnen gesprochen hat. Wenn wir an die Rolle
denken, die die Johannesapokalypse bei den Montanisten
gespielt hat, dann ist es ganz unvorstellbar, daß der Montanismus
ein synkretistisches Gemisch aus Christentum und phrygischen
Kulten war. Wieder ein paar Jahrzehnte später ist die Kirche
dabei angelangt, den Montanisten Kindermord vorzuwerfen.
Als Konstantin die katholische Kirche zur Staatskirche macht,
da sind die Montanisten die ersten, die von den neuen
Ketzergesetzen betroffen werden.

Mit dem Montanismus hat die Kirche die Prophétie
ausgeschieden, aber nicht die apokalyptische Erwartung. Die Apokalypsen

fanden zwar nicht mehr den Weg in den Kanon, aber
sie wurden gelesen, überliefert und übten ihren Einfluß auf die

Frömmigkeit. Die Geschichte der christlichen Apokalyptik
verläuft über lange Zeiträume unter der Oberfläche. Ihre
Erscheinungen und ihre Probleme sind zwar oft unbekannt, aber
nie unbedeutend. Von dem ersten Abschnitt dieser Geschichte
handelt der vorliegende Aufsatz.

Heidelberg. Heinz Kraft.

76 h, ©. 5,17.
77 h. e. 5,18,11.
78 h. e. 5,16, 7.


	Die altkirchliche Prophetie und die Entstehung des Montanismus

