
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 11 (1955)

Heft: 4

Artikel: Die eschatologische Ausrichtung des 51. Psalms

Autor: Press, Richard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877428

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877428
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift
11. Jahrgang Heft 4 Juli/August 1955

Die eschatologische Ausrichtung des 51. Psalms.

Der 51. Psalm ist das Klage- oder Bittlied eines Einzelnen
vor Gott. Diese Feststellung seiner Gattungszugehörigkeit
entbindet uns nicht von der Notwendigkeit, uns ernster als bisher
um das inhaltliche Verständnis dieses Psalms zu bemühen.
Erschwerend für die Auslegung des Psalms ist, daß die Begriffe
«Heiliger Geist», «reines Herz» zur Zeit der Entstehung dieses
Psalms einen ganz anderen Sinngehalt hatten, als wir ihn heute
damit verbinden. Es wird uns wohl an keinem Beispiel der
Bedeutungswandel biblischer Begriffe so deutlich wie hier.

Die Bitte um Reinigung von Sünde und Schuld ist das eigentliche

Thema, das immer wieder anklingt. Eine konkrete Sünde
wird dabei nicht genannt. Die Ueberschrift des Psalms, die an
die Verfehlung Davids an Bathseha und Uria denkt, entspricht
nicht den Zeitverhältnissen und dem Inhalt des Psalms. Der
Psalmist spricht nicht von Verfehlungen, deren er sich seinem
Nächsten gegenüber schuldig gemacht hatte. Er weiß, daß er an
Gott, aber nicht an den Menschen schuldig geworden ist:

An dir allein habe ich gesündigt,
und was dir mißfällt, habe ich getan (V. 6).
Siehe, in Sünde hin ich geboren,
und in Schuld empfing mich meine Mutter (V. 7).

Diese Aussagen liegen auf der Linie von Gen. 8, 21: «Das
Dichten des menschlichen Herzens ist böse von Jugend auf»
und Hioh 14, 4; 15, 14; 25, 4 ff. Der Psalmist weiß, daß der
Mensch eben als Mensch Gott nicht gefallen kann und der Ent-
sündigung bedarf. Er bittet um ein reines Herz und einen neuen,
gewissen Geist. Wenn diese Bitten in die Zukunft weisen, so ist
nach V. 13 der Heilige Geist bereits innerer Besitz des Beters,
die Zukunft also schon Gegenwart geworden. Der Besitz des

Heiligen Geistes ist nach Joel 3, 1 ff. und Acta 2, 16 ein
Kennzeichen der letzten Tage und des anbrechenden Gottesreiches.
Das ist auch in Psalm 51 der Fall. Das Kommen der Endzeit mit

16



242 R. Preß, Die eschatologische Ausrichtung des 51. Psalms

seiner inneren und äußeren Bedrängnis, aber auch der Erfahrung

der Gotteshilfe (V. 14) wird vom Psalmisten aktuell erlebt.
Wenn E. Jenni1 im Anschluß an Th. C. Yriezen bei der Definition

des Begriffes Eschatologie für die Exilszeit den Begriff der
aktualisierenden Eschatologie herausgestellt hat, so gehört
auch Psalm 51 hierher.

Nach V. 10 sind die Gebeine des Psalmisten zerschlagen. Das
ist nicht wörtlich zu nehmen und braucht nicht auf eine besondere

Krankheit zu deuten.2 Es findet sich im Psalm keine Bitte
um Genesung, wie man es im Krankheitsfalle voraussetzen
müßte. Das Gottesverhältnis ist durch die menschliche Sünde
gestört. Darum ist das Gericht Gottes ergangen. Es hat den
Psalmisten zu Recht getroffen, das erkennt er ausdrücklich
(Y. 6b) an. Er hadert nicht mit seinem Schicksal, sondern ringt
um so inbrünstiger um Reinigung von Sünde und Schuld; denn
hier liegen die Wurzeln des Unheils, das über ihn hereinbrach:

Du wollest mich mit Ysop entsündigen, daß ich rein werde,
mich waschen, daß ich weißer als Schnee sei (V. 9).

Das Alte Testament denkt geschichtlich. Nach der Meinung
des alttestamentlichen Geschichtsschemas ist die Folge von
Sünde und Schuld Niederlage und Fremdherrschaft. Darin
manifestiert sich in Sonderheit Gottes Zorn. Darum ist es vor
allem notwendig, die menschliche Sünde als Grund der Abkehr
Gottes zu beseitigen.

V. 16 «Errette mich vom Blut» ist die Bitte des Psalmisten,
daß Gott ihn bewahren und daß sein Blut nicht vergossen werden

möchte. In Psalm 51 findet sich wohl der Hinweis auf die
Feinde nicht, wie ihn der 30. Psalm enthält, in welchem der
Psalmist Gott dankt, daß die Feinde sein Blut nicht vergossen
haben (Ps. 30,10). Es kann aber trotzdem bei diesem Wort nur
an feindliche Auseinandersetzungen und Kämpfe gedacht werden.

Nach Ez. 38, 22 sind Pest und Blutvergießen Zeichen der
Wirren der letzten Zeit. Dieser eschatologische Klang von V. 16

darf nicht überhört werden.

1 Th. C. Yriezen, Prophecy and Eschatology, Supplements to Vetus
Testamentum, Yol. I, 1953, S. 199 ft. E. Jenni, Die Rolle des Kyros bei
Deuterojesaja, Theologische Zeitschrift, Basel, 1954, S. 244 ff.

2 So Gunkel, Die Psalmen, 1922.



R. Preß, Die eschatologische Ausrichtung des 51. Psalms 243

Die Bitte in V. 12 um ein reines Herz ist von Ez. 36,16 ff. aus
zu interpretieren. Nachdem Ezechiel ausgeführt hat, daß Gott
das Haus Israel wegen seiner Sünde unter die Völker zerstreut
hat, nun aber sich seiner wieder erbarmen will, verheißt Gott:
«Und ich werde euch aus den Völkern hinwegholen und euch
aus den Ländern sammeln und euch in euer Land bringen. Und
ich werde über euch reines Wasser sprengen, und ihr werdet
rein werden von allen euren Unreinigkeiten Und ich werde
euch ein neues Herz gehen und einen neuen Geist in euer
Inneres legen und werde das steinerne Herz aus eurem Fleisch
entfernen und werde euch ein fleischern Herz geben. Und ich
werde meinen Geist in euer Inneres legen... Dann dürft ihr
Wohnung nehmen in dem Lande, das ich euren Vätern verliehen
habe, und sollt mein Volk sein, und ich werde euer Gott sein.»
Weiter verheißt Gott seinem Volk nach seiner Rückkehr
paradiesische Zustände, Getreide und Früchte die Fülle (Ez. 36,
29 ff.).

Die Ezechielstelle beweist, daß unsere Deutung der Strafe,
die den Psalmisten getroffen hat, auf ein geschichtliches
Ereignis richtig ist. Die Folge der Sünde war die Exilierung. Sie
unterstreicht weiter die Notwendigkeit der Reinigung als
Vorbedingung der Heimkehr. Die Not des Exils lastet als Gericht
Gottes schwer auf dem Einzelnen wie dem ganzen Volke. Gottes
Zorn muß versöhnt werden. Da die menschliche Natur verderbt
ist, müssen die Menschen eine Umgestaltung, ja eine
Neuschöpfung erfahren, wenn sie Gott gefallen sollen. So wird,
wenn auch noch zurückhaltend, gesagt, daß in das Land der
Verheißung, in das Neue Jerusalem und Neue Zion auch der
Neue Mensch gehört. Auch die Natur wird sich wunderbar wandeln

und zum Paradiese werden. Hungersnöte wird es nicht
mehr geben. Die starke eschatologische Ausrichtung dieser
Gedanken ist unverkennbar.

Die Bitte um Schaffung eines reinen Herzens im 51. Psalm
ist keine fromme Redensart. Innerhalb der Kausalität dieser
Welt wäre diese Bitte eine Illusion und wäre nicht in Einklang
zu bringen mit der realistischen biblischen Beurteilung des
Menschen. Die Bitte weist in die endzeitliche Zukunft. Wer fest
mit dem Anbruch der Königsherrschaft Gottes rechnet, weiß,
daß dieselbe nicht nur Wunderwege durch die Wüste (Jes. 40, 3)



244 R. Preß, Die eschatologische Ausrichtung des 51. Psalms

schaffen, sondern auch vor dem menschlichen Herzen nicht
haltmachen wird. So enthält die Bitte um die Schaffung eines reinen
Herzens in sich das Wissen um die anbrechende Endzeit, an
der auch der Beter Anteil haben möchte. Dann werden auch
seine und seines Volkes Nöte ein Ende finden. Die eschatologische

Wende ist verbunden mit dem Endgericht. Der Psalmist
betet darum, daß er nicht zu den von Gott Verworfenen gehören
möchte.

Vom Heiligen Geist ist im AT nur noch Jes. 63, 10. 11 die
Rede. Es verbindet sich für Tritojesaja damit die Vorstellung
der gnädigen Gottesführung, wie sie sich besonders zur Zeit
der Wüstenwanderung in Mose manifestiert hat3 und in Psalm
51 erhofft wird, da Israel seine Heimführung in das Heilige
Land erwartet. Verwandt ist Ps. 143, 10: «Dein guter Geist
wird mich führen auf ebenem Wege» und Ps. 27,11: «Lehre
mich, Jahwe, deinen Weg. führe mich auf ebenem Wege um
meiner Feinde willen.» Das Ziel dieses Weges gibt Ps. 27,13
an: «Ich vertraue mich satt zu sehen an Jahwes Güte im Lande
der Lebendigen.» Nach Neh. 9, 20 führt der gute Geist die
Israeliten in der Wüste. Man wird sich bei den angeführten
Stellen vor einer Spiritualisierung zu hüten haben, die den ebenen

Weg im moralischen Sinne verstehen möchte. Für das Volk
Israel im Exil lag es sicherlich näher, an den ebenen Weg,
den Gott nach der Verkündigung Deuterojesajas seinem Volke
durch die Wüste bahnen will (Jes. 40, 4; 42, 16), zu denken.
Darauf führt auch Ps. 143, 11: «Um deines Namens willen,
Jahwe, belebe mich!» Die Wiederbelebung und Errettung aus
dem Tode sind im Psalter häufige Bilder4 und sind wie Jes. 53

nach Ez. 37 von der Errettung aus dem Todeszustand des Exils
zu verstehen. So sieht der Psalmist sich und sein Volk unter der
Führung des Heiligen Geistes heimkehren.

Auffällig ist der Gegensatz, in dem die Ablehnung des Opfers
in V. 18 zu den Schlußversen dieses Psalms steht:

Tue wohl nach deinem Wohlgefallen an Zion,
baue die Mauern Jerusalems,

3 Duhm, Die Psalmen, 1920, S. 294.
4 Cf. Christoph Barth, Die Errettung vom Tode in den individuellen

Klage- und Dankliedern des AT, Zürich, 1947.



K. Preß, Die eschatologische Ausrichtung des 51. Psalms 245

dann wirst dn wieder Gefallen haben an rechten
Schlachtopfern

dann werden auf deinen Altar Rinder kommen.

Man hat meist diese Schlußverse für einen späteren Zusatz
erklärt, der ein deutlich exilisches Gepräge hat. Setzt man aber
mit gutem Grund den ganzen Psalm in die Zeit des Exils, dann
kann man die Schlußverse schwerlich absetzen. Nun weisen
aber auch andere Psalmen in sich eine ähnliche gegensätzliche
Auffassung vom Opfer auf.

Ps. 40, 7:

An Schlachtopfern und Speisopfern hast du nicht Gefallen,
Brand- und Sündopfer hast du nicht begehrt.

Ps. 40,10-11:
Dein Heil verkünde ich in großer Gemeinde...
Nicht verhehle ich deine Gnade und Treue einer großen

Gemeinde.

Die Gemeinde bedeutet die Gemeinde Israels als
Kultusgemeinschaft, in der Gott nicht nur Lob und Dank dargebracht
wird, sondern auch Opfer, wie das besonders der Zusammenhang

von Ps. 22, 23 ff. beweist (Ps. 22, 26 «Meine Gelübde will
ich bezahlen» und V. 27 «Essen mögen Demütige und satt
werden»).

In Ps. 69, 32 heißt es:
Rühmen will ich Gottes Namen im Lied
und ihn hoch ehren mit Danken.
Das soll dir, Jahwe, hesser gefallen als Rinder,
als Farren mit Hörnern und Klauen.

Aber Ps. 69, 10 heißt es: «Der Eifer um dein Haus hat mich
gefressen», um damit der Sehnsucht des Psalmisten nach dem

Tempel, der doch vor allem Opferstätte ist, Ausdruck zu geben.
Auch Psalm 50 spricht bei aller Ablehnung der Opfer ganz

unbefangen in V. 5 von den Frommen, die Gottes Bund beim
Opfer geschlossen haben 5 und die Gott sammeln will, wenn das
Endreich anhebt.

5 Cf. S. Mowinckel, Offersang og sangoffer, Oslo, 1951, S. 273.



246 R. Preß, Die eschatologische Ausrichtung des 51. Psalms

Es tritt so hier überall die gleiche Spannung auf, wie sie uns
im 51. Psalm begegnet. Von diesem Tatbestande aus kann ich
weder die Schlußverse von Psalm 51 für unecht halten, noch
annehmen, daß die Psalmisten grundsätzlich den Opferkult als
solchen abgelehnt hätten. Diese Auffassung vertritt auch Mo-
winckel:6 «Normalerweise gehören Kultus und Religion
zusammen; das bringt gerade Psalm 51 zum Ausdruck. Der Psalm,
der auf die rituellen Reinigungen im Tempel hinweist (V. 9),
nimmt gegen Ende einen positiven Standpunkt auch dem Opfer
gegenüber ein, welches ein normaler Ausdruck für den Gottesdienst

unter normalen Verhältnissen ist (V. 20 f.), wenn nicht
z. B. ein öffentliches Unglück anzeigt, daß Gottes Zorn auf dem
Lande lastet, und daß er deshalb sich nicht um die Anstrengungen

der Menschen kümmert.»
Mowinckel hat sich bemüht, aus zahlreichen Hinweisen den

kultischen Gebrauch der Psalmen zu erhärten. Meines Erachtens

ist jedoch der Kult in den Psalmen nicht Gegenwart,
sondern Zukunft. Im Exil mußte sich die Freude am Kult in die
eschatologische Erwartung flüchten. Wirkliche Aktualität kommt
diesen kultischen Reminiszenzen in den Psalmen nicht zu,
sondern ausschließlich der eschatologischen Erwartung, die in
ihnen zum Ausdruck kommt. Man muß mit den Schlußversen
des 51. Psalms den ausführlicheren Schluß des 22. Psalms
vergleichen. Hier ist der endzeitliche Ausblick noch deutlicher und
die Einbeziehung des Kultus in die Eschatologie in Ps. 22, 23.
26. 27 klar herausgestellt.

Es läßt sich gerade aus der Zeit des Exils V. 18 wie auch die
Stellung der anderen Psalmen zum Opfer ganz zwanglos
erklären. Im Exil bestand keine Möglichkeit, Gott Opfer zu bringen.

7 Da Gott das Volk hatte in das Exil wandern lassen, hatte
er damit kundgetan, daß ihm an den Opfern des sündigen Volkes
nichts lag. Alle Opfer, die Jahwe vor der Fortführung seines
Volkes in das Exil erhalten hatte, hatten nicht vermocht, ihn
gnädig zu stimmen. Wenn aber Jahwe nicht mehr zürnt, die
große Wende eintritt und die Exilierten in die Heimat zurückkehren,

im endzeitlichen Jerusalem, wird es wieder einen rechten

Opferkult geben (vgl. Jes. 44, 26 b). Diese Opfer werden als

6 Cf. S. Mowinckel, a. a. 0., S. 271/2 (hier übersetzt).
7 Cf. Jes. 43, 23 ff. und Mowinckel, Psalmenstudien I, S. 144.



R. Preß, Die eschatologische Ausrichtung des 51. Psalms 247

«rechte» Opfer bezeichnet (vgl. Deut. 33,19; Ps. 4,6) im Unterschied

zu dem früheren Opferkult. Dabei ist pnx ein sehr
umfassender Begriff und es ist sehr wahrscheinlich, daß in diesem
Worte auch der Gedanke der beginnenden Heilszeit anklingt
(cf. Jes. 41, 2. 10; 42, 6; 45, 8. 13; 51, 5; 58, 2; Ps. 40, 10; 85, 11;
118,19). Dann werden den Psalmisten, der jetzt noch zerbrochenen

Herzens ist, Jubel und Freude erfüllen (V. 10). Die
geschmückte heilige Stätte wird von der feiernden Menge umgeben
sein (Ps. 118, 24 ff.). Von der Heimkehr der Exilierten zum
Zionsaltar singt auch Ps. 116, 17 ff.

Es bleibt noch zu untersuchen, was der Psalmist unter dem
zerbrochenen Herzen verstanden hat. Im AT wird an folgenden
Stellen hiervon gesprochen:

Jer. 23, 9: Gebrochen ist mein Herz, es schlottern all meine
Gebeine...

Ez. 6, 9: So werden eure Entronnenen an mich denken unter
den Völkern, wohin sie gefangengeführt wurden
und ich ihr buhlerisches Herz zerbrochen habe

Ps. 34,19: Nahe ist Jahwe denen, die zerbrochenen Herzens
sind, und hilft denen, die zerschlagenen Geistes sind.

22: Jahwe erlöst die Seele seiner Knechte.
Ps. 69, 21: Die Schmach bricht mir mein Herz (in V. 33 ff. ist

von den Demütigen, Armen und den Gefangenen die
Rede).

Ps. 147, 3: Er heilt die zerbrochenen Herzens sind (unmittelbar
vorher in V. 2 wird gesagt, daß Jahwe Zion baut und
die Zersprengten Israels sammelt).

Jes. 61,1: Die, welche gebrochenen Herzens sind, und die Ge¬

fangenen als synonyme Begriffe.
Jer. 23, 9 liegt vielleicht vor dem Exil, Jes. 61,1 dürfte jünger
sein. An den anderen Stellen ist durchweg das zerbrochene
Herz auf die Exilierten zu beziehen. Der geistige Ausgangspunkt

für Ps. 51 scheint Ez. 6,9 gewesen zu sein, da der Psalm
auch sonst eine starke innere Beziehung zu den Gedankengängen

Ezechiels aufweist und hier das Bild vom zerbrochenen
Herzen in seiner Beziehung auf die Exilierten unmittelbar
verständlich ist. In ähnlicher Weise bringt Jes. 57,14 ff. den
gleichen Gedanken zum Ausdruck:



248 R. Preß, Die eschatologische Ausrichtung des 51. Psalms

Bahnet, bahnet, ebnet den Weg!
Räumt fort den Anstoß aus dem Weg meines Volkes!
Denn so spricht der Hohe und Erhabene,
der ewig Thronende, heilig ist sein Name:
In der Höhe und als Heiliger throne ich
und hei den Zerschlagenen und Geistgebeugten,
zu heieben den Geist der Gebeugten
und zu beleben das Herz der Zerschlagenen.
Denn nicht auf ewig will ich hadern
und nicht auf immer zürnen.

Es zeigt sich so, daß auch Ezechiel und Deuterojesaja die
gleichen Wortverbindungen kennen wie der 51. Psalm und sie
im gleichen Sinne gebrauchen. Daß dies bei Ezechiel und Deu-
terojesaja in größerer Ausführlichkeit geschieht, braucht nicht
unbedingt ein Beweis ihrer Priorität zu sein 8, sondern könnte
auch mit der größeren Weitschweifigkeit ihres Stils erklärt werden.

Offenbar handelt es sich um Gedankengänge, die den
Exilierten so geläufig waren, daß Psalm 51 sich mit verhältnismäßig

kurzen Andeutungen begnügen konnte, um bei den
Zuhörern die ganze Fülle der damit verbundenen Vorstellungen
lebendig werden zu lassen. Bei Aufdeckung dieser Zusammenhänge

ergibt sich für Psalm 51 eine innerlich völlig geschlossene

Einheitlichkeit, er bringt die Not der Exilierten zum
Ausdruck und ihre Hoffnung auf die Versöhnung Gottes und den

Beginn der großen endzeitlichen Wende.
In Einem ist dabei der 51. Psalm seiner Zeit weit überlegen:

Der Gottesknecht und auch Ezechiel nach Ez. 4, 4 versuchen
durch stellvertretendes Sühneleiden Gott zu versöhnen, um
damit vom Menschen her die Voraussetzung für das endzeitliche,
helfende Eingreifen Gottes zu schaffen. Die Psalmen sind zu
einem großen Teil als Gebetsrufe der auf die Hilfe Gottes
wartenden Beter zu verstehen. Sie wollen Gott durch ihr Schreien
und Flehen (Psalm 22, 2—3) geradezu zwingen, sie in ihrer Not
zu erhören. Auch hier liegt der Versuch vor, den göttlichen
Willen vom Menschen her zu beeinflussen. Die Psalmen 40, 50,

8 Man vergleiche die Ausführungen Claus Westermanns, Das Loben
Gottes in den Psalmen, Berlin, 1953, S. 107, über das Verhältnis von Jes.
52, 7 ff. zu den Thronbesteigungspsalmen.



H. Kraft, Die altkirchliche Prophétie 249

51 und 69 wollen den Opferkult ersetzt wissen durch das Flehen
und Bitten zu Gott. So wie das Opfer nach alter Auffassung eine
durchaus reale Wirkung auf Gott hatte, die ihn gnädig stimmte,
so ist das Flehen und Anrufen Gottes ein Gott versöhnendes
und gnädig stimmendes Handeln des Menschen und hat somit
die gleiche reale Wirkung auf Gott, wie sie dem Opfer
zugeschrieben wurde. In Psalm 51 ist jedoch entsprechend der
realistischen Auffassung vom Wesen des Menschen nicht der
Mensch der Handelnde, sondern Gott. Nicht das Leiden oder
das Flehen eines Menschen erwirkt die Versöhnung Gottes,
sondern Gott seihst schafft die Voraussetzung hierzu, indem er die
Schuld auslöscht und dem Menschen ein reines Herz schenkt.
So ist der paulinische Gedanke von der Kaivf) ktîctiç bereits im
51. Psalm vorgebildet.

Trebbin. Richard Preß.

Die altkirchliche Prophétie
und die Entstehung des Montanismus.1

Die Bewegung, von der wir hier reden wollen, nimmt den
Namen «Montanismus» relativ spät an. Er begegnet in unsern
Quellen erst im vierten Jahrhundert und wird als «Ketzername»

gehraucht, als einer von den Namen, durch die die
Großkirche eine Ketzerei als solche bezeichnete. Vorher, im dritten
Jahrhundert, sprach man von der «phrygischen Häresie»; auch
diese Benennung sagt aus, daß die Montanisten außerhalb der
Kirche stehen. Bevor das zum unwiderruflichen Faktum
geworden war, war die Benennung «die neue Prophétie» üblich;
für die Kirche enthält das Attribut «neu» die Qualität des
Häretischen und nachträglich Hinzugekommenen. Die Montanisten
selbst nannten ihre Bewegung ursprünglich ohne dieses Attribut

«die Prophétie».
Die Wahl dieses Namens gibt uns Grund zu der Vermutung,

der Hauptunterschied zwischen Montanisten und Nichtmonta-

1 Probevorlesung vor der Heidelberger Theologischen Fakultät aui
27. 2.1954.


	Die eschatologische Ausrichtung des 51. Psalms

