Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 11 (1955)

Heft: 3

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen 223

«Gebety von Herzen nachzusprechen, dann ist es aus seinem
Dasein als Dichtung iibergegangen in das personliche Ge-
sprich mit Gott, das kein Mitmensch mehr belauschen darf.
Darum hért hier auch die theologische Betrachtung der dichte-
rischen Aussage auf, denn wir stehen vor der innersten Glau-
benshaltung des Menschen, von deren Unerforschlichkeit und
Unantastbarkeit wir am Anfang sprachen.

So schlieflien wir mit den Gebetsworten, die Morike am Neu-
jahrstag des Jahres 1833 seiner Gemeinde in den Mund gelegt

hat: *
Du, Vater, du rate!

Lenke du und wende!
Herr, dir in die Héande
Sei Anfang und Ende,
Sei alles gelegt!

St. Gallen. Ernst Gerhard Riisch.

Rezensionen.

Armin Schwarzenbach, Die geographische Terminologie im Hebriiischen
des Alten Testamentes, Leiden, E. J. Brill, 1954, XII und 211 S.

Ludwig Kohler, der verdiente Lexikograph, auf dessen Anregung die
vorliegende Arbeit zuriickgeht, erwéhnt in seinem Vortrag «Vom hebrii-
schen Lexikony (1950), dafl ihm in jungen Jahren vorgeschwebt habe, wie
einst Wilhelm Gesenius einen ,Thesaurus Philologicus Criticus Linguae
Hebraeae Veteris Testamenti’ zu schreiben, in dem die verschiedenen Auf-
fassungen jedes einzelnen Wortes und jeder seiner Stellen vorgelegt wiirden.
Ein solches Unternehmen sei aber heute nicht mehr moglich, nicht einmal
als Werk einer Arbeitsgemeinschaft. So bleibe es die Aufgabe des Lexiko-
graphen, auszuwiihlen, wegzulassen und immer wieder wegzulassen. Wie
oft maochte man aber bei einer Vokabel mehr iiber ihre Bedeutung und Ver-
wendung wissen, als was ein Worterbuch auf knappstem Raum stichwort-
artig bieten kann! Da ist es nun das grofle Vorrecht des Verfassers einer
Dissertation, auf einem enger umgrenzten Gebiet in die Breite zu gehen
und alles, was irgendwie von Bedeutung ist, zur Erhellung eines Wortes
heranzuziehen.

Der Hauptteil der vorliegenden, von der phil. Fakultiat I der Universi-
tdt Ziirich angenommenen Dissertation bespricht auf etwa 140 Seiten iiber
120 Ausdriicke, die ganz oder zum Teil zur geographischen, genauer: zur
geomorphologischen Terminologie des Hebrdischen gehéren. Die Anordnung

46 T116.



224 Rezensionen

ist sachlich-systematisch, nicht alphabetisch. In sechs Kapiteln werden die
Plastik, die Gewisser, das Kulturland, Steppe und Wiiste, die Bodenarten
sowie die Worter unsicherer Bedeutung behandelt. Zu jeder Vokabel ge-
héren statistische, etymologische, sprachvergleichende und einzelexegeti-
sche Ausfithrungen; von den Versionen werden regelmiBig die LXX, die
Targume und das Syrische beriicksichtigt. S. 147—158 fassen die Ergebnisse
zusammen. Liegt auch das eigentliche Verdienst der Arbeit in der Samm-
lung und Sichtung der bisherigen philologischen und exegetischen Erkennt-
nisse, so verzeichnen S.157f. doch auch neue KErgebnisse. Der Anhang
(8.161—209) bringt wertvolle Konkordanzen zur Septuaginta, zu den Tar-
gumim und zum syrischen Text, ferner eine Liste von Deutungen ausgewéhl-
ter nomina locorum (meist nach Noth, Borée oder Kohler) und ein Literatur-
verzeichnis.

Auf Einzelheiten ist hier nicht einzugehen. Der Gesamteindruck ist der
einer soliden und reichhaltigen philologischen Untersuchung, eines wert-
vollen Beitrags im Sinne der von L. Kéhler angestrebten «engeren Verbin-
dung von Wortern und Sacheny.

Basel. Ernst Jenni.

Arthur Véobus, Early Versions of the New Testament (Papers of the
Estonian Theological Society in Exile 6), Stockholm, 1954, XVII + 411 p.

Wenige arbeiten auf dem Felde der Geschichte des neutestamentlichen
Textes und seiner Uebersetzungen. Um so dankbarer ist man, sich durch
einen Mann in dieses weitverzweigte Gebiet einfithren zu lassen, der in
dieser Hinsicht auf eine zwanzigjihrige IForschertitigkeit zuriickblicken
kann. A. Védbus, der im Exil an der Universitit in Chicago wirkende est-
lindische Theologe, legt im vorliegenden gewichtigen Band die Ergebnisse
seiner jahrelangen Studien vor, zu denen er durch selbstindiges und genaues
Priifen von weit iiber 200 Manuskripten, durch stindige Auseinandersetzung
mit der nach verschiedenen Richtungen hin experimentierenden Forschung
und durch vorsichtiges Begriinden des eigenen, meist nur als vorldufig
taxierten Standortes gekommen ist.

In den neun Kapiteln seines Werkes hehandelt der Verf. Tatians Dia-
tessaron, die lateinischen, syrischen, armenischen, georgischen, koptischen,
dthiopischen, arabischen und gotischen Uebersetzungen. Da Viodbus die
Textgeschichte als einen Teil der Kirchengeschichte ansieht, geht er jeweils
in einem einfithrenden Paragraphen der Frage der Entstehung des Christen-
tums in den betreffenden Gegenden nach. Man bekommt auf diese Weise
Gelegenheit, die neutestamentlichen Uebersetzungen als Lebensdulerungen
entstehender Kirchen zu werten. Im weiteren gibt der Verf. in jedem Kapi-
tel einen Ueberblick iiber die vorhandenen Manuskripte und Editionen, fragt
nach dem Ursprung der Uebersetzung und ihrer Basis, behandelt meist mit
Beispielen den Charakter des Textes und geht auf seine Gteschichte ein,
die jeweils zu Revisionen gefiihrt hat. Der grofe Vorzug des Buches liegt
vor allem darin, dafl es Jahre hindurch in strenger Selbstkritik und auf
Grund von steter Quellenbeobachtung langsam herangereift ist und alles



Rezensionen 225

andere als ein Exemplar literarischer Modeware darstellt. «Gut Ding will
Weile haben!»

Voéobus glaubt (Kap. 1), daB Tatian sein Diatessaron in Rom mit einem
bemerkenswerten philologischen Fingerspitzengefiihl nach der Mitte des
2. Jh. auf syrisch fiir die einfachen Glaubigen seines Heimatlandes verfallt
hat. Er weist die weite Verbreitung dieses billig zu erstehenden und leicht
auf die missionarische Wanderschaft mitzunehmenden Buches nach. Im
Kloster Beuron wartet das von Baumstark gesammelte Material auf einen
fahigen Gelehrten, der imstande wéire, den verlorenen syrischen Urtext
dieses ersten «Leben Jesu» wiederherzustellen. Noch ungeklirt ist die
Frage, ob Tatian angesichts der marcionitischen Gefahr einen Apostolos
geplant hat. Der Text zeigt deutlich enkratitische und antijiidische Ten-
denzen, Modifikationen alttestamentlicher Zitate und auBerkanonische
Evangelieniiberlieferung.

Die afrikanischen und europiischen Gruppen der altlateinischen Ueber-
setzung des NT (Kap.2) gehen auf einen gemeinsamen Archetyp zuriick,
der von der lateinischen Uebersetzung des Diatessaron abhingig und gegen
Ende des 2. Jh. entstanden ist. Was wir besitzen, sind bereits revidierte
Texte, die den Bediirfnissen gelehrter Leser ihr Dasein verdanken und die
bis ins 9. Jh. mit der Vulgata bis zu deren endgiiltigem Sieg einen schweren
Existenzkampf auszufechten hatten. Hieronymus liefl 384 auf Grund des
altlateinischen und griechischer Texte die Uebersetzung der Evangelien
erscheinen. Ob er den Plan einer vollstindigen Uebersetzung des NT durch-
fithren konnte, ist nicht sicher. Um 604 wurde die Vulgata mit der altlatei-
nischen Uebersetzung gleichberechtigt, im 9. Jh. erlangte sie die Ober-
herrschaft, 1546 wurde sie die offizielle Uebersetzung der romisch-katholi-
schen Kirche.

Der altsyrische Bibeltext entstand unter dem Einflufl des Diatessaron
im 3.Jh. (8. Kap.). Er verrit Kenntnis der palistinensischen Topographie
und enthilt Paldstinismen. Um 335 war er in kirchlichem Gebrauch. In
Mo6nchskreisen des Ostens hielt er sich in kimpfendem Riickzug sehr lange.
Die Peschitta wurde gegen das Ende des 4.Jh. unter dem Kinflull der
antiochenischen Bibelschule geschaffen. Dagegen ist entgegen der iiblichen
Meinung nicht Rabbula ihr Verf. lis haben vielmehr vor Rabbula verschie-
dene Hinde zu ihrer Entstehung beigetragen. Threm Charakter nach stellt
die Peschitta eine Revision des altsyrischen Textes dar, wobei einerseits
eine Konformitidt mit dem griechischen Original angestrebt, andrerseits
Lesarten des Diatessaron konserviert wurden. Der Einflufl der in der
Wende vom 5. zum 6. Jh. in Edessa offiziell eingefiihrten und fiir Gelehrten-
kreise geschaffenen Uebersetzung wuchs mehr und mehr. Die 616 entstan-
dene Heracleensis ist nicht eine Kopie, sondern eine Revision der Philo-
xeniana, in der auf Kosten des syrischen Idioms die Hellenisierung Triumphe
feierte, nachdem schon die Philoxeniana, die Philoxenus bei der Abfassung
seines Kommentars zum Johannesevangelium zum erstenmal brauchte, eine
Konformitit mit dem griechischen Text angestrebt hatte. Ob die paldstinen-
sisch-syrische Version in Palidstina oder in Aegypten entstanden ist, 1aBt
sich darum nur schwer beantworten, weil man nicht weil, wie weit west-

15



226 Rezensionen

wiirts das Syrische gedrungen ist. Sie existierte jedenfalls bereits vor 700.
Der Text zeigt polymorphen Charakter und neigt zur Hellenisierung.

Unter dem Druck persischer Herrscher, die aus ihrer antibyzantinischen
Einstellung heraus die griechische Sprache bei den Armeniern (Kap. 4) ver-
boten und so indirekt den syrischen Einflufl in jenen Gegenden begiinstigt
hatten, ergab sich die Notwendigkeit einer eigenen Bibeliibersetzung fiir
das vor 300 christianisierte Volk, die als geistlich-kulturell nationales Boll-
werk eine grofle literarische Aktivitit in armenischer Sprache in Gang
gebracht hat. Védbus glaubt nachweisen zu konnen, dafl die altarmenische
Uebersetzung des NT aus dem Jahre 412 nicht auf dem Griechischen, son-
dern auf einer altsyrischen Textform basierte, die dem Diatessaron nahe-
stand. Zu diesem SchluB} ist der Verf. vor allem durch das Studium der
armenischen patristischen Literatur gekommen, welche deutlicher als die
Bibelmanuskripte — die aus dem 9. bis zum 11. Jh. stammen und geglittete
Textformen aufweisen — in den Bibelzitaten die syrische Grundlage durch-
schimmern 148t (Orthographie der Eigennamen, willkiirlicher Wechsel von
Singular und Plural, erklirende Hinzufiigungen, Personalpronomen nach
dem Verbum, pleonastische Konjunktionen). Die auf einen Archetyp zuriick-
gehende, in zwei Textgruppen existierende revidierte armenische Ueber-
setzung aus dem 5. Jh. zeigt die Beriicksichtigung des griechischen Textes
unter gleichzeitigem Respekt vor dem armenischen Idiom. Besonders in-
teressant sind sog. «Uebersetzungsinterpretationens: mwoi¢ z. B. wird Matth.
17, 18 mit <«Knabes wiedergegeben, Luk. 15,26 mit «Knechty und Act. 3, 13
mit «Sohn» (s. dazu ThWB V, 701, 7—9). Im 8. Jh. trug die revidierte arme-
nische Uebersetzung iiber die altarmenische den Sieg davon.

In Georgien (Kap.5) machte sich bei der Einfiihrung des Christentums
sowohl griechischer als auch armenischer Einflufl bemerkbar. Mesrop, der
Initiant der armenischen Bibeliibersetzung, war der Schipfer des georgi-
schen Alphabets. Wie die Manuskripte der sog. han-meti-Fragmente (7. Jh.)
und der hae-meti-Fragmente (8. Jh.) mit ihren Armenianismen zeigen, hat
die altgeorgische Uebersetzung nicht das Griechische, sondern das Armeni-
sche, also indirekt wieder das Syrische zur Basis. Im 6. Jh. fand auch hier
ein Hellenisierungsprozefl des Textes statt. Das im 8. Jh. entstehende kul-
turelle Selbsthewultsein der Georgier brachte eine Einddmmung des arme-
nischen Einflusses mit sich. Die revidierte georgische «Vulgata» kam in
liturgischen Gebrauch, wenn auch der dltere Text noch Jahrhunderte lang
daneben weiterexistierte.

In Aegypten (Kap.6) war eine koptische Uebersetzung fiir die nicht
hellenisierten Aegypter notwendig. Iis sind hier entsprechend den vier ver-
schiedenen koptischen Dialekten vier Uebersetzungsgruppen zu unterschei-
den. Die sahidische Uebersetzung, die im 3. Jh. auf Grund eines nicht mehr
eruierbaren griechischen Textes entstanden ist, zeigt in ihren sinngemaillen
Paraphrasen ein feines Verstéindnis der Uebersetzer fiir den griechischen
Urtext und das koptische Idiom. Das Verwandtschaftsverhiltnis zwischen
ihr und der bohairischen Uebersetzung fiir die Einheimischen im Delta
— ein Fragment auf halbbohairisch mit Sahidicismen mit dem Text von
Phil. 3,19 bis 4, 9 ist 1950 veriffentlicht worden — ist noch ungekléart. Auch



Rezensionen 227

wenn die Manuskripte, die, aus dem 9. Jh. stammend, auf das 4. Jh. weisen,
das Bestreben zeigen, das koptische Idiom rein zu erhalten, so zeigt doch
der Stil griechische Féarbung. Der Tatsache, dall Stiicke aus dem Joh.-Ev.,
Matth., Luk., Jud. und der ganze Jak. auf akhmimisch erhalten sind, das im
alten Panopolis gesprochen wurde, entspringt die Frage, ob es nicht einst
ein vollstindiges NT auf akhmimisch gegeben hat. Da die Friithform der
sahidischen Uebersetzung nicht bekannt ist, 140t sich die Verhiiltnisfrage
zwischen der sahidischen und der akhmimischen Uebersetzung nicht be-
antworten. Die wenigen Reste endlich, die von der fayyumischen Ueber-
setzung erhalten sind, lassen wenigstens das Problem der Textgeschichte
dieses weiteren Zweiges am koptischen Sprachstamm in Sicht kommen.

In Aethiopien (Kap.7) hat das Christentum durch syrische Monche in
der zweiten Hilfte des 5.Jh. einen michtigen Auftrieb erhalten. Nicht
Bischof Frumentius, der als erste fallbare historische Gestalt in der Mitte
des 4. Jh. Bischof von Aksum war, sondern diese Monche waren die Schépfer
der altiithiopischen Bibeliibersetzung. Philologisch und kirchenhistorisch
1aBt sich schliissig machen, dafl die Basis dieser altdthiopischen Ueber-
setzung nicht das Griechische, sondern das Altsyrische war. Man entdeckt
z. B. in der sehr jungen hagiographischen Literatur Aethiopiens Evangelien-
zitate, die mit dem offiziellen #dthiopischen Bibeltext nicht identisch sind
und auf eine #thiopische Privulgata schliefen lassen. Im edierten #thiopi-
schen Text schimmert Urspriingliches durch. Manuskripte zeigen syrische
Textvarianten. Auch die Liebe der syrischen Monche zu ihrer Sprache ist
in Rechnung zu ziehen, die sie veranlalit, ihr eigenes Testament auf die
Wanderschaft mitzunehmen. Die revidierte dthiopische Uebersetzung (13.
Jh. und spiter) hat einen ausgesprochenen Mischcharakter: syrische, grie-
chische, koptische und arabische Einfliisse trugen zur Entstehung dieses
Konglomerates bei.

Nach Arabien (Kap.8) ist das Christentum von mehr als einer Seite
gekommen. Kine vorislamische arabische Evangelieniibersetzung gibt es
nicht. Die altarabische Evangelieniibersetzung geht auf das Altsyrische
zuriick. Sie wurde in einer Zeit geschaffen, in der das Problem der syrischen
Vulgata noch nicht gelést war und sich das Altsyrische besonders im Osten
einer grofien Beliebtheit erfreute. Die durch die Omajjaden und Abbasiden
versuchte Arabisierung des Orientes machte eine arabische Bibeliiberset-
zung als Bollwerk fiir die christliche Gemeinde notwendig. Das vorhandene
Material ist enorm. Man hat auch hier Konglomerate vor sich: hatte man
den einen Text als Basis genommen, so korrigierte und revidierte man nach
einem anderen. So gibt es Uebersetzungen aus dem Syrischen, aus dem
Griechischen, aus dem Koptischen, aus dem Lateinischen, wobei die Zu-
weisung zu der einen oder zu der andern Gruppe nicht immer leicht ist.

Die friihgotische Uebersetzung (9. Kap.), die vom 9. bis zum 16. Jh.
unbekannt war und die auch Luther leider nicht verwerten konnte, die
wahrscheinlich nicht von Ulfila geschaffen wurde, ist zum Schaden des
gotischen Idioms eine wortwortliche Uebersetzung aus dem Griechischen
der byzantinischen Textfamilie, wobei auch Lesarten des westlichen Textes
beriicksichtigt worden sind. Im Verlauf der Textgeschichte hat in einer



228 Rezensionen

nicht niher bestimmbaren Zeit der altlateinische Text wahrscheinlich direkt
die gotische Uebersetzung beeinflufit. Dieser Einflull ist sehr verstindlich
im Blick auf die Berithrungen, die zwischen den Goten und der lateinischen
Welt stattgefunden haben.

Der kurze Ueberblick iiber den Inhalt des Buches zeigt, dall wir es mit
einer in weite Gebiete der Textgeschichte hineinleuchtenden und die hier
zur Diskussion gestellten Probleme aufdeckenden Monographie zu tun ha-
ben, an der niemand vorbeigehen kann, der sich in die Geschichte des neu-
testamentlichen Textes und seiner Uebersetzungen einarbeiten will. Dal
der Verf. seine Heimat verlassen mufite und im Exil zu leben hat, bedeutet
fiir ihn ein schweres Geschick. Dall er aber seine #ullerlich sichtbar ge-
wordene christliche Fremdlingschaft dazu beniitzt hat, 269 Manuskripte zu
studieren, 119 Quellen zu konsultieren und 385 Schriften und Abhandlungen
zu Rate zu ziehen, um in selbstindigem Gedankengang und historischer Zu-
verlissigkeit das vorliegende Opus zu bauen, das zeigt, dafl ihn sein wissen-
schaftliches Thema, das er sich schon vor der russischen Invasion gestellt
hat, auch im dunkeln Tal seiner Lebensexistenz nicht losgelassen hat, daBl
vielmehr in den Enttiduschungen seines Lebens Krifte entbunden worden
sind, die es ihm gestattet haben, auf die Reifung der werdenden und wach-
senden Frucht hinzuarbeiten. Jetzt darf er sich nicht nur dariiber freuen,
dal die lutherische Fakultit der Universitdt in Chicago ihm einen Lehrstuhl
verschafft hat — ihr widmet er das Werk mit dem situationsentsprechenden,
aber doch sehr gewagten Motto Matth. 25, 35 ¢! —, sondern dall die Summe
ziher Forschertitigkeit in solch fruchtbarer Weise hat ans Licht treten
diirfen.

Wenn etwas als wichtiges Resultat fiir die Geschichte der ersten christ-
lichen Jahrhunderte herausspringt, so ist es vor allem die iiberragende Be-
deutung der altsyrischen Bibeliibersetzung. Sie hitte sicher nicht in Armenien,
Aethiopien und Arabien Basis fiir Tochteriibersetzungen werden kénnen,
wenn die Trager des syrischen Christentums — vorab die Monche! — zu-
sammen mit ihrer asketischen Lebenseinstellung nicht ein missionarisches
Sendungsbewulitsein gehabt hiitten. Das «Leben», das ja im Raum des syri-
schen Christentums mit dem <Heil» identisch ist (vgl. p.19. 79. 130. 193),
zeigte sich so nicht nur im asketischen Nein zu sich selber, sondern auch
im missionarischen Ja fiir die andern. Diese Kombination von Askese und
Mission ist ein hervorstechender Zug, der zu weiteren grundséitzlichen theo-
logischen Ueberlegungen Anlall geben kénnte.

Ich schliefe mit einer kurzen philologischen Beobachtung. Voésbus zeigt,
wie griechische Worter ins Georgische eingedrungen sind (S. 174 s.). Dies
ist nicht nur kulturgeschichtlich, sondern auch theologiegeschichtlich in-
teressant. So ist z. B. der Name fiir Jesus Christus «Jesoy K'rist’é» nichts
anderes als der griechische Vokativ ’Incod Xpriote. Ist das nicht ein starker
Hinweis darauf, dal man am urchristlichen Maranatha in glidubiger Selbst-
verstindlichkeit festgehalten hat, daB griechische und georgische Gemein-
den ohne den Glauben an den gegenwértigen und kommenden Herrn der
Kirche nicht leben konnten?

Glarus. Werner Bieder.



Rezensionen 229

Peter Vogelsanger, Weg nach Rom. Friedrich Hurters geistige Entwicklung
im Rabmen der romantischen Konversionsbewegung, Ziirich, Zwingli-
Verlag, 1954, 341 S. Fr. 22.50.

Wer war Friedrich Hurter? Ich bin nicht sicher, ob heute jeder evange-
lische oder katholische Theologe diese Frage beantworten kdnnte. Im letzten
Jahrhundert hingegen war, zum mindesten im deutschen Sprachgebiet, Hur-
ters Name jedem Gebildeten bekannt. Bildete doch Hurters Konversion in
der neueren Kirchengeschichte den einzigen Fall des Uebertrittes eines or-
thodoxen evangelischen Kirchenfithrers zum katholischen Glauben —ein Vor-
gang, der europiiisches Aufsehen machte. Noch wihrend seiner Amtszeit als
Antistes der reformierten Schaffhauser Kirche hatte Hurter ein grofies Werk
iiber Innozenz III. verdffentlicht, in dem er das Papsttum verherrlichte.
Nach seinem Uebertritt wurde er kaiserlicher Hofhistoriograph in Wien.

Vogelsanger will keine vollstindige Biographie Hurters vorlegen. Die
dullere Geschichte Hurters méchte er einem spiteren Autor iiberlassen und
seinerseits einstweilen die innere Entwicklung zeichnen, womit er sich ohne
Zweifel den schwierigeren Teil der Aufgabe erwihlt hat.

Auf Seite 206 heilit es: «Dall die katholische Kirche den Uebertritt dieses
markanten und beriihmten Mannes als Triumph buchte, ist begreiflich. Dal}
die evangelische Kirche ihn verloren habe, kann im strengen Sinne nicht
gesagt werden, weil er nach seinem eigenen Gestéindnis das eigentliche Herz-
stiick evangelischen Christentums nie verstand und erfafite.» Damit greift
Vogelsanger auf die grundsitzliche Feststellung zuriick, die er schon in
seinem vorziiglichen Einleitungskapitel gemacht hatte (S.16), «daB eine
Konversion wirklich gldubiger evangelischer Christen zum Katholizismus
selten oder fast nie vorkommty. Demgeméil ist Vogelsangers thema proban-
dum dieses, dall Hurter in der evangelischen Frommigkeit nie Wurzeln
geschlagen hat, dall er vielmehr im Innersten schon immer katholisch war.
Hurter war «eine anima naturaliter catholicay. Die in ihm schlummernden
Anlagen wurden langsam durch #dullere Ereignisse zur Entfaltung gebracht.
Eine eigentliche Entwicklung Hurters liegt also gar nicht vor, sondern er
blieb im Grunde immer derselbe.

Die ¢Auswicklung» des angeborenen katholischen Habitus Hurters auf-
zuzeigen, ist der Inhalt der Arbeit. Die Stationen dieses Weges werden
Schritt fiir Schritt nachgezeichnet. Ich méchte den Ausreifungsprozefl, wie
ihn Vogelsanger bis in die kleinste Ver#dstelung beschreibt, hier nicht noch
einmal zusammenfassen, sondern nur meinen Eindruck dahin formulieren,
dafl es dem Verfasser gelungen ist, seine These von der Entwicklung Hur-
ters vom (unbewulten) Katholizismus zum (bewuBten) Katholizismus in-
nerlich einleuchtend zu machen.

Réatselhaft ist nur, daff Hurter, wenn er doch von vornherein auf den
Katholizismus angelegt war, so lange mit der Konversion zégerte. Er <halt
gich das psychische und konfessionelle Grundproblem seines Lebens 35 Jahre
lang vom Leibe» (8. 58). Vogelsanger kommt auf diesen Punkt eingehend zu
sprechen und erkléirt ihn mit Hurters tiefsitzender Cunctatornatur, fiir die
viele iiberzeugende Beispiele angefiihrt werden.



230 Miszelle

Fiir seine Darstellung hat Vogelsanger die mannigfaltigsten Quellen
verwendet: neben Hurters vielen eigenen Schriften noch eine umfangreiche
zeitgenodssische gedruckte Literatur, dazu handschriftliche Akten (Proto-
kolle, Briefwechsel, Berichte); besonders wertvoll sind die erstmals be-
niitzten Stiicke aus dem Wiener Haus-, Hof- und Staatsarchiv. Der Anmer-
kungsteil zeigt, wie ausgebreitet die Vorstudien waren, die der Verfasser
gemacht hat.

Die Darstellung beweist, wie iiberlegen Vogelsanger diesen reichen
Rohstoff gestaltet hat. Auf dem Hintergrund eines wirklichkeitsgesittigten
Kultur- und Zeitbildes tritt scharf ausgeprigt, in plastischer Kraft Hurter
vor uns hin. Vogelsanger schildert den umstrittenen Mann mit ritterlicher
Feder, und so kommt es, dall wir bei aller Absto8ung doch vom Gefiihl eines
gewissen Respektes fiir Hurter erfallt werden. Der lebensvolle Eindruck
dieses Charakterbildes wird durch die hervorragende Formgebung unter-
stiitzt. Vogelsanger verfiigt iiber eine sicher zugreifende, ungewohnlich
fesselnde Sprache: Waorter, Bilder, Vergleiche flielen ihm scheinbar spie-
lend zu.

Das Gesamturteil kann m. E. nicht zweifelhaft sein. Wir haben es bei
der Arbeit von Pfarrer P. Vogelsanger iiber . Hurters geistige Entwick-
lung mit einer reifen wissenschaftlichen und darstellerischen Leistung zu
tun. F'ullend auf sorgfiltiger Quellenanalyse, hat der Verfasser ein Werk
geschaffen, das héchsten Anspriichen gerecht wird. Die Arbeit ist nicht nur
ein gldnzender Beitrag zur Kirchengeschichte Schaffhausens, sondern auch
zur Konversionsgeschichte des 19. Jahrhunderts und zur neueren europii-
schen Geistesgeschichte iiberhaupt.

Ziirich. Fritz Blanke.

Miszelle.

Der €tepog vopog Rém. 13,8

Man ist sich heute offenbar weitgehend in der Uebersetzung von Rém.
13,8 b einig. tov €repov wird substantivisch verstanden und im Sinn von
tov whnolov interpretiert.? Der Halbvers lautet dann: Wer den Nichsten

1 So u.a. B. Weil}, Der Brief an die Rémer (H. A. W. Meyer?), 1899,
S.537; K. Barth, Der Rémerbrief, 21922, S. 477; H. Lietzmann, An die Rémer
(Handbuch zum NT), 31928, S.1121.; P. Althaus, Der Brief an die Rémer
(NTD), 51946, S.113; A.Nygren, Der Romerbrief, 1951, S. 307; E. Gaugler,
Der Romerbrief (Prophezei) II. Teil, 1952, S. 249; H. Asmussen, Der Romer-
brief, 1952, S.268 (Die Uebersetzung folgt der Lutherbibel, die Erkldrung
hilt sich daran; vgl. S.270); O. Michel, Der Brief an die Romer (H. A. W.
Meyeri®), 1955, S.287; ferner: W. Bauer, Worterbuch zum NT, 21952 s.v.
€tepog, Sp. 570; H. W. Beyer, Artikel &repoc. ThWNT 11, S. 702, 3 1.; R. Bult-
mann, Christus des Gesetzes Ende, in: Glauben und Verstehen II, 1952,
S.53; G. Friedrich, Das Gesetz des Glaubens Rom. 3, 27, in: ThZ (10. Jg.)
1954, S. 406.



	Rezensionen

