
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 11 (1955)

Heft: 3

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen 223

«Gebet» von Herzen nachzusprechen, dann ist es aus seinem
Dasein als Dichtung übergegangen in das persönliche
Gespräch mit Gott, das kein Mitmensch mehr belauschen darf.
Darum hört hier auch die theologische Betrachtung der
dichterischen Aussage auf, denn wir stehen vor der innersten
Glaubenshaltung des Menschen, von deren Unerforschlichkeit und
Unantastbarkeit wir am Anfang sprachen.

So schließen wir mit den Gebetsworten, die Mörike am Neu-
jahrstag des Jahres 1833 seiner Gemeinde in den Mund gelegt
hat: 48

Du, Vater, du rate!
Lenke du und wende!
Herr, dir in die Hände
Sei Anfang und Ende,
Sei alles gelegt!

St. Gallen. Ernst Gerhard Rüsch.

Rezensionen.

Armin Schwarzenbach, Die geographische Terminologie im Hebräischen
des Alten Testamentes, Leiden, E. J. Brill, 1954, XII und 211 S.

Ludwig Köhler, der verdiente Lexikograph, auf dessen Anregung die
vorliegende Arbeit zurückgeht, erwähnt in seinem Vortrag «Vom hebräischen

Lexikon» (1950), daß ihm in jungen Jahren vorgeschwebt habe, wie
einst Wilhelm Gesenius einen ,Thesaurus Philologicus Criticus Linguae
Hebraeae Veteris Testamenti' zu schreiben, in dem die verschiedenen
Auffassungen jedes einzelnen Wortes und jeder seiner Stellen vorgelegt würden.
Ein solches Unternehmen sei aber heute nicht mehr möglich, nicht einmal
als Werk einer Arbeitsgemeinschaft. So bleibe es die Aufgabe des

Lexikographen, auszuwählen, wegzulassen und immer wieder wegzulassen. Wie
oft möchte man aber bei einer Vokabel mehr über ihre Bedeutung und
Verwendung wissen, als was ein Wörterbuch auf knappstem Raum stichwortartig

bieten kann! Da ist es nun das große Vorrecht des Verfassers einer
Dissertation, auf einem enger umgrenzten Gebiet in die Breite zu gehen
und alles, was irgendwie von Bedeutung ist, zur Erhellung eines Wortes
heranzuziehen.

Der Hauptteil der vorliegenden, von der phil. Fakultät I der Universität
Zürich angenommenen Dissertation bespricht auf etwa 140 Seiten über

120 Ausdrücke, die ganz oder zum Teil zur geographischen, genauer: zur
geomorphologischen Terminologie des Hebräischen gehören. Die Anordnung

« 1116.



224 Rezensionen

ist sachlich-systematisch, nicht alphabetisch. In sechs Kapiteln werden die
Plastik, die Gewässer, das Kulturland, Steppe und Wüste, die Bodenarten
sowie die Wörter unsicherer Bedeutung behandelt. Zu jeder Vokabel
gehören statistische, etymologische, sprachvergleichende und einzelexegetische

Ausführungen; von den Versionen werden regelmäßig die LXX, die
Targume und das Syrische berücksichtigt. S. 147—158 fassen die Ergebnisse
zusammen. Liegt auch das eigentliche Verdienst der Arbeit in der Sammlung

und Sichtung der bisherigen philologischen und exegetischen Erkenntnisse,

so verzeichnen S. 157 f. doch auch neue Ergebnisse. Der Anhang
(S. 161—209) bringt wertvolle Konkordanzen zur Septuaginta, zu den Tar-
gumim und zum syrischen Text, ferner eine Liste von Deutungen ausgewählter

nomina locorum (meist nach Noth, Borée oder Köhler) und ein
Literaturverzeichnis.

Auf Einzelheiten ist hier nicht einzugehen. Der Gesamteindruck ist der
einer soliden und reichhaltigen philologischen Untersuchung, eines
wertvollen Beitrags im Sinne der von L. Köhler angestrebten «engeren Verbindung

von Wörtern und Sachen».

Basel. Ernst Jenni.

Arthur Vööbus, Early Versions of the New Testament (Papers of the
Estonian Theological Society in Exile 6), Stockholm, 1954, XVII + 411 p.

Wenige arbeiten auf dem Felde der Geschichte des neutestamentlichen
Textes und seiner Uebersetzungen. Um so dankbarer ist man, sich durch
einen Mann in dieses weitverzweigte Gebiet einführen zu lassen, der in
dieser Hinsicht auf eine zwanzigjährige Forschertätigkeit zurückblicken
kann. A. Vööbus, der im Exil an der Universität in Chicago wirkende est-
ländische Theologe, legt im vorliegenden gewichtigen Band die Ergebnisse
seiner jahrelangen Studien vor, zu denen er durch selbständiges und genaues
Prüfen von weit über 200 Manuskripten, durch ständige Auseinandersetzung
mit der nach verschiedenen Richtungen hin experimentierenden Forschung
und durch vorsichtiges Begründen des eigenen, meist nur als vorläufig
taxierten Standortes gekommen ist.

In den neun Kapiteln seines Werkes behandelt der Verf. Tatians Dia-
tessaron, die lateinischen, syrischen, armenischen, georgischen, koptischen,
äthiopischen, arabischen und gotischen Uebersetzungen. Da Vööbus die
Textgeschichte als einen Teil der Kirchengeschichte ansieht, geht er jeweils
in einem einführenden Paragraphen der Frage der Entstehung des Christentums

in den betreffenden Gegenden nach. Man bekommt auf diese Weise
Gelegenheit, die neutestamentlichen Uebersetzungen als Lebensäußerungen
entstehender Kirchen zu werten. Im weiteren gibt der Verf. in jedem Kapitel

einen Ueberblick über die vorhandenen Manuskripte und Editionen, fragt
nach dem Ursprung der Uebersetzung und ihrer Basis, behandelt meist mit
Beispielen den Charakter des Textes und geht auf seine Geschichte ein,
die jeweils zu Revisionen geführt hat. Der große Vorzug des Buches liegt
vor allem darin, daß es Jahre hindurch in strenger Selbstkritik und auf
Grund von steter Quellenbeobachtung langsam herangereift ist und alles



Rezensionen 225

andere als ein Exemplar literarischer Modeware darstellt. «Gut Ding will
Weile haben!»

Vööbus glaubt (Kap. 1), daß Tatian sein Diatessaron in Rom mit einem
bemerkenswerten philologischen Fingerspitzengefühl nach der Mitte des
2. Jh. auf syrisch für die einfachen Gläubigen seines Heimatlandes verfaßt
hat. Er weist die weite Verbreitung dieses hillig zu erstehenden und leicht
auf die missionarische Wanderschaft mitzunehmenden Buches nach. Im
Kloster Beuron wartet das von Baumstark gesammelte Material auf einen
fähigen Gelehrten, der imstande wäre, den verlorenen syrischen Urtext
dieses ersten «Lehen Jesu» wiederherzustellen. Noch ungeklärt ist die
Frage, ob Tatian angesichts der marcionitischen Gefahr einen Apostolos
geplant hat. Der Text zeigt deutlich enkratitische und antijüdische
Tendenzen, Modifikationen alttestamentlicher Zitate und außerkanonische
Evangelienüberlieferung.

Die afrikanischen und europäischen Gruppen der altlateinischen Ueber-
setzung des NT (Kap. 2) gehen auf einen gemeinsamen Archetyp zurück,
der von der lateinischen Uebersetzung des Diatessaron abhängig und gegen
Ende des 2. Jh. entstanden ist. Was wir besitzen, sind bereits revidierte
Texte, die den Bedürfnissen gelehrter Leser ihr Dasein verdanken und die
bis ins 9. Jh. mit der Vulgata bis zu deren endgültigem Sieg einen schweren
Existenzkampf auszufechten hatten. Hieronymus ließ 384 auf Grund des

altlateinischen und griechischer Texte die Uebersetzung der Evangelien
erscheinen. Ob er den Plan einer vollständigen Uebersetzung des NT
durchführen konnte, ist nicht sicher. Um 604 wurde die Vulgata mit der altlateinischen

Uebersetzung gleichberechtigt, im 9. Jh. erlangte sie die
Oberherrschaft, 1546 wurde sie die offizielle Uebersetzung der römisch-katholischen

Kirche.
Der altsprische Bibeltext entstand unter dem Einfluß des Diatessaron

im 3. Jh. (3. Kap.). Er verrät Kenntnis der palästinensischen Topographie
und enthält Palästinismen. Um 335 war er in kirchlichem Gebrauch. In
Mönchskreisen des Ostens hielt er sich in kämpfendem Rückzug sehr lange.
Die Peschitta. wurde gegen das Ende des 4. Jh. unter dem Einfluß der
antiochenischen Bibelschule geschaffen. Dagegen ist entgegen der üblichen
Meinung nicht Rabbula ihr Verf. Es haben vielmehr vor Rabbula verschiedene

Hände zu ihrer Entstehung heigetragen. Ihrem Charakter nach stellt
die Peschitta eine Revision des altsyrischen Textes dar, wobei einerseits
eine Konformität mit dem griechischen Original angestrebt, andrerseits
Lesarten des Diatessaron konserviert wurden. Der Einfluß der in der
Wende vom 5. zum 6. Jh. in Edessa offiziell eingeführten und für Gelehrtenkreise

geschaffenen Uebersetzung wuchs mehr und mehr. Die 616 entstandene

Heracleensis ist nicht eine Kopie, sondern eine Revision der Philo-
xeniana, in der auf Kosten des syrischen Idioms die Hellenisierung Triumphe
feierte, nachdem schon die Philoxeniana, die Philoxenus bei der Abfassung
seines Kommentars zum Johannesevangelium zum erstenmal brauchte, eine
Konformität mit dem griechischen Text angestrebt hatte. Ob die
palästinensisch-syrische Version in Palästina oder in Aegypten entstanden ist, läßt
sich darum nur schwer beantworten, weil man nicht weiß, wie weit west-

15



226 Rezensionen

wärts das Syrische gedrungen ist. Sie existierte jedenfalls bereits vor 700.

Der Text zeigt polymorphen Charakter und neigt zur Hellenisierung.
Unter dem Druck persischer Herrscher, die aus ihrer antibyzantinischen

Einstellung heraus die griechische Sprache bei den Armeniern (Kap. 4)
verboten und so indirekt den syrischen Einfluß in jenen Gegenden begünstigt
hatten, ergab sich die Notwendigkeit einer eigenen Bibelübersetzung für
das vor 300 christianisierte Volk, die als geistlich-kulturell nationales
Bollwerk eine große literarische Aktivität in armenischer Sprache in Gang
gebracht hat. Vööbus glaubt nachweisen zu können, daß die altarmenische
Uebersetzung des NT aus dem Jahre 412 nicht auf dem Griechischen,
sondern auf einer altsyrischen Textform basierte, die dem Diatessaron
nahestand. Zu diesem Schluß ist der Verf. vor allem durch das Studium der
armenischen patristischen Literatur gekommen, welche deutlicher als die
Bibelmanuskripte — die aus dem 9. bis zum 11. Jh. stammen und geglättete
Textformen aufweisen — in den Bibelzitaten die syrische Grundlage
durchschimmern läßt (Orthographie der Eigennamen, willkürlicher Wechsel von
Singular und Plural, erklärende Hinzufügungen, Personalpronomen nach
dem Verbum, pleonastische Konjunktionen). Die auf einen Archetyp
zurückgehende, in zwei Textgruppen existierende revidierte armenische
Uebersetzung aus dem 5. Jh. zeigt die Berücksichtigung des griechischen Textes
unter gleichzeitigem Respekt vor dem armenischen Idiom. Besonders
interessant sind sog. «Uebersetzungsinterpretationen» : irai; z. B. wird Matth.
17,18 mit «Knabe» wiedergegeben, Luk. 15, 26 mit «Knecht» und Act. 3,13
mit «Sohn» (s. dazu ThWB V, 701, 7—9). Im 8. Jh. trug die revidierte
armenische Uebersetzung über die altarmenische den Sieg davon.

In Georgien (Kap. 5) machte sich bei der Einführung des Christentums
sowohl griechischer als auch armenischer Einfluß bemerkbar. Mesrop, der
Initiant der armenischen Bibelübersetzung, war der Schöpfer des georgischen

Alphabets. Wie die Manuskripte der sog. han-meti-Fragmente (7. Jh.)
und der hae-meti-Fragmente (8. Jh.) mit ihren Armenianismen zeigen, hat
die altgeorgische Uebersetzung nicht das Griechische, sondern das Armenische,

also indirekt wieder das Syrische zur Basis. Im 6. Jh. fand auch hier
ein Hellenisierungsprozeß des Textes statt. Das im 8. Jh. entstehende
kulturelle Selbstbewußtsein der Georgier brachte eine Eindämmung des
armenischen Einflusses mit sich. Die revidierte georgische «Vulgata» kam in
liturgischen Gebrauch, wenn auch der ältere Text noch Jahrhunderte lang
daneben weiterexistierte.

In Aegypten (Kap. 6) war eine koptische Uebersetzung für die nicht
hellenisierten Aegypter notwendig. Es sind hier entsprechend den vier
verschiedenen koptischen Dialekten vier Uebersetzungsgruppen zu unterscheiden.

Die sahidische Uebersetzung, die im 3. Jh. auf Grund eines nicht mehr
eruierbaren griechischen Textes entstanden ist, zeigt in ihren sinngemäßen
Paraphrasen ein feines Verständnis der Uebersetzer für den griechischen
Urtext und das koptische Idiom. Das Verwandtschaftsverhältnis zwischen
ihr und der bohairischen Uebersetzung für die Einheimischen im Delta
— ein Fragment auf halbbohairisch mit Sahidicismen mit dem Text von
Phil. 3,19 bis 4, 9 ist 1950 veröffentlicht worden — ist noch ungeklärt. Auch



Rezensionen 227

wenn die Manuskripte, die, aus dem 9. Jh. stammend, auf das 4. Jh. weisen,
das Bestreben zeigen, das koptische Idiom rein zu erhalten, so zeigt doch
der Stil griechische Färbung. Der Tatsache, daß Stücke aus dem Joh.-Ev.,
Matth., Luk., Jud. und der ganze Jak. auf akhmimisch erhalten sind, das im
alten Panopolis gesprochen wurde, entspringt die Frage, ob es nicht einst
ein vollständiges NT auf akhmimisch gegeben hat. Da die Frühform der
sahidischen Uebersetzung nicht bekannt ist, läßt sich die Verhältnisfrage
zwischen der sahidischen und der akhmimischen Uebersetzung nicht
beantworten. Die wenigen Reste endlich, die von der fayyumischen
Uebersetzung erhalten sind, lassen wenigstens das Problem der Textgeschichte
dieses weiteren Zweiges am koptischen Sprachstamm in Sicht kommen.

In Aethiopien (Kap. 7) hat das Christentum durch syrische Mönche in
der zweiten Hälfte des 5. Jh. einen mächtigen Auftrieb erhalten. Nicht
Bischof Frumentius, der als erste faßbare historische Gestalt in der Mitte
des 4. Jh. Bischof von Aksum war, sondern diese Mönche waren die Schöpfer
der altäthiopischen Bibelübersetzung. Philologisch und kirchenhistorisch
läßt sich schlüssig machen, daß die Basis dieser altäthiopischen
Uebersetzung nicht das Griechische, sondern das Altsyrische war. Man entdeckt
z. B. in der sehr jungen hagiographischen Literatur Aethiopiens Evangelienzitate,

die mit dem offiziellen äthiopischen Bibeltext nicht identisch sind
und auf eine äthiopische Prävulgata schließen lassen. Im edierten äthiopischen

Text schimmert Ursprüngliches durch. Manuskripte zeigen syrische
Textvarianten. Auch die Liebe der syrischen Mönche zu ihrer Sprache ist
in Rechnung zu ziehen, die sie veranlaßt, ihr eigenes Testament auf die
Wanderschaft mitzunehmen. Die revidierte äthiopische Uebersetzung (13.
Jh. und später) hat einen ausgesprochenen Mischcharakter: syrische,
griechische, koptische und arabische Einflüsse trugen zur Entstehung dieses

Konglomerates bei.
Nach Arabien (Kap. 8) ist das Christentum von mehr als einer Seite

gekommen. Eine vorislamische arabische Evangelienübersetzung gibt es

nicht. Die altarabische Evangelienübersetzung geht auf das Altsyrische
zurück. Sie wurde in einer Zeit geschaffen, in der das Problem der syrischen
Vulgata noch nicht gelöst war und sich das Altsyrische besonders im Osten
einer großen Beliebtheit erfreute. Die durch die Omajjaden und Abbasiden
versuchte Arabisierung des Orientes machte eine arabische Bibelübersetzung

als Bollwerk für die christliche Gemeinde notwendig. Das vorhandene
Material ist enorm. Man hat auch hier Konglomerate vor sich: hatte man
den einen Text als Basis genommen, so korrigierte und revidierte man nach
einem anderen. So gibt es Uebersetzungen aus dem Syrischen, aus dem

Griechischen, aus dem Koptischen, aus dem Lateinischen, wobei die
Zuweisung zu der einen oder zu der andern Gruppe nicht immer leicht ist.

Die frühgotische Uebersetzung (9. Kap.), die vom 9. bis zum 16. Jh.
unbekannt war und die auch Luther leider nicht verwerten konnte, die
wahrscheinlich nicht von Ulfila geschaffen wurde, ist zum Schaden des

gotischen Idioms eine wortwörtliche Uebersetzung aus dem Griechischen
der byzantinischen Textfamilie, wobei auch Lesarten des westlichen Textes
berücksichtigt worden sind. Im Verlauf der Textgeschichte hat in einer



228 Rezensionen

nicht näher bestimmbaren Zeit der altlateinische Text wahrscheinlich direkt
die gotische Uebersetzung beeinflußt. Dieser Einfluß ist sehr verständlich
im Blick auf die Berührungen, die zwischen den Goten und der lateinischen
Welt stattgefunden haben.

Der kurze Ueherhlick über den Inhalt des Buches zeigt, daß wir es mit
einer in weite Gebiete der Textgeschichte hineinleuchtenden und die hier
zur Diskussion gestellten Probleme aufdeckenden Monographie zu tun
haben, an der niemand vorbeigehen kann, der sich in die Geschichte des neu-
testamentlichen Textes und seiner Uebersetzungen einarbeiten will. Daß
der Verf. seine Heimat verlassen mußte und im Exil zu leben hat, bedeutet
für ihn ein schweres Geschick. Daß er aber seine äußerlich sichtbar
gewordene christliche Fremdlingschaft dazu benützt hat, 269 Manuskripte zu
studieren, 119 Quellen zu konsultieren und 385 Schriften und Abhandlungen
zu Rate zu ziehen, um in selbständigem Gedankengang und historischer
Zuverlässigkeit das vorliegende Opus zu hauen, das zeigt, daß ihn sein
wissenschaftliches Thema, das er sich schon vor der russischen Invasion gestellt
hat, auch im dunkeln Tal seiner Lebensexistenz nicht losgelassen hat, daß
vielmehr in den Enttäuschungen seines Lebens Kräfte entbunden worden
sind, die es ihm gestattet haben, auf die Reifung der werdenden und
wachsenden Frucht hinzuarbeiten. Jetzt darf er sich nicht nur darüber freuen,
daß die lutherische Fakultät der Universität in Chicago ihm einen Lehrstuhl
verschafft hat — ihr widmet er das Werk mit dem situationsentsprechenden,
aber doch sehr gewagten Motto Matth. 25, 35 c! —, sondern daß die Summe
zäher Forschertätigkeit in solch fruchtbarer Weise hat ans Licht treten
dürfen.

Wenn etwas als wichtiges Resultat für die Geschichte der ersten christlichen

Jahrhunderte herausspringt, so ist es vor allem die überragende
Bedeutung der altsyrischen Bibelübersetzung. Sie hätte sicher nicht in Armenien,
Aethiopien und Arabien Basis für Tochterübersetzungen werden können,
wenn die Träger des syrischen Christentums — vorab die Mönche! —•

zusammen mit ihrer asketischen Lebenseinstellung nicht ein missionarisches
Sendungsbewußtsein gehabt hätten. Das «Leben», das ja im Raum des
syrischen Christentums mit dem «Heil» identisch ist (vgl. p. 19. 79. 130. 193),
zeigte sich so nicht nur im asketischen Nein zu sich selber, sondern auch
im missionarischen Ja für die andern. Diese Kombination von Askese und
Mission ist ein hervorstechender Zug, der zu weiteren grundsätzlichen
theologischen Ueberlegungen Anlaß geben könnte.

Ich schließe mit einer kurzen philologischen Beobachtung. Vööbus zeigt,
wie griechische Wörter ins Georgische eingedrungen sind (S. 174 s.). Dies
ist nicht nur kulturgeschichtlich, sondern auch theologiegeschichtlich
interessant. So ist z. B. der Name für Jesus Christus «Jesoy K'rist'ë» nichts
anderes als der griechische Vokativ 'IpaoO Xpicrrë. Ist das nicht ein starker
Hinweis darauf, daß man am urchristlichen Maranatha in gläubiger
Selbstverständlichkeit festgehalten hat, daß griechische und georgische Gemeinden

ohne den Glauben an den gegenwärtigen und kommenden Herrn der
Kirche nicht leben konnten?

Glarus. Werner Bieder.



Rezensionen 229

Peter Vogelsanger, Weg nach Rom. Friedrich Hurters geistige Entwicklung
im Rahmen der romantischen Konversionsbewegung, Zürich, Zwingli-
Verlag, 1954, 341 S. Fr. 22.50.

Wer war Friedrich Hurter? Ich bin nicht sicher, oh heute jeder evangelische

oder katholische Theologe diese Frage beantworten könnte. Im letzten
Jahrhundert hingegen war, zum mindesten im deutschen Sprachgebiet, Hurters

Name jedem Gebildeten bekannt. Bildete doch Hurters Konversion in
der neueren Kirchengeschichte den einzigen Fall des Uebertrittes eines
orthodoxen evangelischen Kirchenführers zum katholischen Glauben — ein
Vorgang, der europäisches Aufsehen machte. Noch während seiner Amtszeit als
Antistes der reformierten Schaffhauser Kirche hatte Hurter ein großes Werk
über Innozenz III. veröffentlicht, in dem er das Papsttum verherrlichte.
Nach seinem Uehertritt wurde er kaiserlicher Hofhistoriograph in Wien.

Vogelsanger will keine vollständige Biographie Hurters vorlegen. Die
äußere Geschichte Hurters möchte er einem späteren Autor überlassen und
seinerseits einstweilen die innere Entwicklung zeichnen, womit er sich ohne
Zweifel den schwierigeren Teil der Aufgabe erwählt hat.

Auf Seite 206 heißt es: «Daß die katholische Kirche den Uehertritt dieses
markanten und berühmten Mannes als Triumph buchte, ist begreiflich. Daß
die evangelische Kirche ihn verloren habe, kann im strengen Sinne nicht
gesagt werden, weil er nach seinem eigenen Geständnis das eigentliche Herzstück

evangelischen Christentums nie verstand und erfaßte.» Damit greift
Vogelsanger auf die grundsätzliche Feststellung zurück, die er schon in
seinem vorzüglichen Einleitungskapitel gemacht hatte (S. 16), «daß eine
Konversion wirklich gläubiger evangelischer Christen zum Katholizismus
selten oder fast nie vorkommt». Demgemäß ist Vogelsangers thema proban-
dum dieses, daß Hurter in der evangelischen Frömmigkeit nie Wurzeln
geschlagen hat, daß er vielmehr im Innersten schon immer katholisch war.
Hurter war «eine anima naturaliter catholica». Die in ihm schlummernden
Anlagen wurden langsam durch äußere Ereignisse zur Entfaltung gebracht.
Eine eigentliche Entwicklung Hurters liegt also gar nicht vor, sondern er
blieb im Grunde immer derselbe.

Die «Auswicklung» des angeborenen katholischen Habitus Hurters
aufzuzeigen, ist der Inhalt der Arbeit. Die Stationen dieses Weges werden
Schritt für Schritt nachgezeichnet. Ich möchte den Ausreifungsprozeß, wie
ihn Vogelsanger bis in die kleinste Verästelung beschreibt, hier nicht noch
einmal zusammenfassen, sondern nur meinen Eindruck dahin formulieren,
daß es dem Verfasser gelungen ist, seine These von der Entwicklung Hurters

vom (unbewußten) Katholizismus zum (bewußten) Katholizismus
innerlich einleuchtend zu machen.

Rätselhaft ist nur, daß Hurter, wenn er doch von vornherein auf den
Katholizismus angelegt war, so lange mit der Konversion zögerte. Er «hält
sich das psychische und konfessionelle Grundproblem seines Lebens 35 Jahre
lang vom Leibe» (S. 58). Vogelsanger kommt auf diesen Punkt eingehend zu
sprechen und erklärt ihn mit Hurters tiefsitzender Cunctatornatur, für die
viele überzeugende Beispiele angeführt werden.



230 Miszelle

Für seine Darstellung hat Vogelsanger die mannigfaltigsten Quellen
verwendet: neben Hurters vielen eigenen Schriften noch eine umfangreiche
zeitgenössische gedruckte Literatur, dazu handschriftliche Akten (Protokolle,

Briefwechsel, Berichte) ; besonders wertvoll sind die erstmals
benützten Stücke aus dem Wiener Haus-, Hof- und Staatsarchiv. Der
Anmerkungsteil zeigt, wie ausgebreitet die Vorstudien waren, die der Verfasser
gemacht hat.

Die Darstellung beweist, wie überlegen Vogelsanger diesen reichen
Rohstoff gestaltet hat. Auf dem Hintergrund eines wirklichkeitsgesättigten
Kultur- und Zeitbildes tritt scharf ausgeprägt, in plastischer Kraft Hurter
vor uns hin. Vogelsanger schildert den umstrittenen Mann mit ritterlicher
Feder, und so kommt es, daß wir bei aller Abstoßung doch vom Gefühl eines
gewissen Respektes für Hurter erfaßt werden. Der lebensvolle Eindruck
dieses Charakterbildes wird durch die hervorragende Formgebung
unterstützt. Vogelsanger verfügt über eine sicher zugreifende, ungewöhnlich
fesselnde Sprache: Wörter, Bilder, Vergleiche fließen ihm scheinbar spielend

zu.
Das Gesamturteil kann m. E. nicht zweifelhaft sein. Wir haben es bei

der Arbeit von Pfarrer P. Vogelsanger über F. Hurters geistige Entwicklung

mit einer reifen wissenschaftlichen und darstellerischen Leistung zu
tun. Fußend auf sorgfältiger Quellenanalyse, hat der Verfasser ein Werk
geschaffen, das höchsten Ansprüchen gerecht wird. Die Arbeit ist nicht nur
ein glänzender Beitrag zur Kirchengeschichte Schaffhausens, sondern auch
zur Konversionsgeschichte des 19. Jahrhunderts und zur neueren europäischen

Geistesgeschichte überhaupt.
Zürich. Fritz Blanke.

Miszelle.
Der eTepoç vôpoç Rom. 13,8

Man ist sich heute offenbar weitgehend in der Uebersetzung von Rom.
13,8 b einig, rov trepov wird substantivisch verstanden und im Sinn von
tôv it\r]oiov interpretiert.1 Der Halbvers lautet dann: Wer den Nächsten

1 So u.a. B.Weiß, Der Brief an die Römer (H. A. W. Meyer9), 1899,
S. 537; K. Barth, Der Römerbrief, 21922, S. 177; H. Lietzmann, An die Römer
(Handbuch zum NT), 31928, S. 112 f.; P. Althaus, Der Brief an die Römer
(NTD), 61946, S. 113; A. Nygren, Der Römerbrief, 1951, S. 307; E. Gaugier,
Der Römerbrief (Prophezei) II. Teil, 1952, S. 249; H. Asmussen, Der Römerbrief,

1952, S. 268 (Die Uebersetzung folgt der Lutherbibel, die Erklärung
hält sich daran; vgl. S. 270) ; O.Michel, Der Brief an die Römer (H. A. W.
Meyer10), 1955, S. 287; ferner: W. Bauer, Wörterbuch zum NT, *1952 s.v.
«Tepoç, Sp. 570; IL W. Beyer, Artikel é'repoç. ThWNT II, S. 702, 3 f.; R.
Bultmann, Christus des Gesetzes Ende, in: Glauben und Verstehen II, 1952,
S. 53; G.Friedrich, Das Gesetz des Glaubens Rom. 3, 27, in: ThZ (10. Jg.)
1954, S. 406.


	Rezensionen

