
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 11 (1955)

Heft: 3

Artikel: Christliche Motive in der Dichtung Eduard Mörikes

Autor: Rüsch, Ernst Gerhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877427

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877427
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


206 E. G. Rüsch, Christliche Motive in der Dichtung Eduard Mörikes

Buch mannigfache und eindrucksvolle Belehrung spendet und
auf einem wahrhaftig nicht leicht abzuschreitenden
Forschungsweg durch alles Dunkel hindurch weiterführt.

Bern. Arnold Gilg.

Christliche Motive
in der Dichtung Eduard Mörikes.

Antrittsvorlesung an der Universität Zürich
am 11. Dezember 1954.

Eine theologische Betrachtung der Dichtung Eduard Mörikes

wie auch der Werke jedes andern Dichters sieht verschieden©

Möglichkeiten vor sich. Am nächsten zu liegen scheint die
unmittelbare Frage nach dem persönlichen Glaubensbekenntnis
des Dichters. Wie stand dieser Mensch in seinem Innersten zu
den Heilswahrheiten des christlichen Glaubens? So fragt Christus

seine Jüngerin Martha: «Ich bin die Auferstehung und
das Lehen... Glaubst du das?» (Joh. 11, 25 f.). Doch dieser
Weg ist der theologischen Betrachtung verschlossen. So
unmittelbar kann nur der Herr selbst fragen, und so unmittelbar
antworten, wie es Martha an jener Stelle tut, kann der Mensch

nur, wenn er sich von Gott gefragt weiß, wenn er sich,
theologisch ausgedrückt, «in statu confessionis» befindet. Die
betrachtende theologische Wissenschaft vermag diesen Augenblick

nicht herbeizuführen. Sie wird sich hüten, in das Geheimnis

des Menschen einzudringen. Sie wird auch die mehr oder
weniger zufälligen Zeugnisse solcher Glaubenshaltung, wie sie
in Briefen, Tagebüchern oder andern persönlichen Aeußerun-
gen vorliegen, nur mit Vorsicht verwerten. An diesen
Schwierigkeiten liegt es, daß die Darstellungen von Mörikes Christentum

oder Religiosität unbefriedigend bleiben müssen.1 Der

1 Vgl. zum Ganzen die Biographie von Harry Maync: Eduard Mörike,
sein Leben und Dichten, 5. Auflage, Stuttgart 1944. Daneben ist Karl
Fischer: E. M.s Leben und Werke, Berlin 1901, trotz vieler Mängel im einzelnen

noch immer lesenswert. Fischer bringt manche Nachrichten über Mörike
als Pfarrer und Theologe, die in den neueren Darstellungen oft zu kurz



E. G. Ritsch, Christliche Motive in der Dichtung Eduard Mörikes 207

Dichter war kein Bekenner, und wenn er einmal einem Freund
wie Wilhelm Waiblinger einen Blick in seine Seele gewährt, so

spricht er daneben die Warnung aus: «Laß dich nicht reuen,
diesen psychologischen Exkurs gelesen zu haben, aber schließe
nichts weiteres aus ihm! Du könntest — auf meine Gefahr —
leicht fehlgehen!» 2 Mörike war gleich seinen Phantasiegestalten,

gleich «Liehmund Maria Wispel», eine ewig wandelbare
Natur, die sich nie auf eine Formel festlegen läßt. Darum steht
sein dichterisches Werk gleichsam selbständig neben ihm; es

ist wohl sein Werk, von dem er am Ende des Lehens sagen
durfte, es enthalte nichts Frivoles, keinen unreinen falschen
Ton 3; aber es ist doch so sein Werk, daß die Dichtung ihren
Wert in sich selbst trägt. Hinter ihr, in unzugänglichen Tiefen,
liegen die Glaubensentscheidungen des Menschen Mörike. So

nehmen wir die Dichtung in ihrer eigenen Würde wahr, und
wir fragen nur gelegentlich zum bessern Verständnis nach
ihren biographischen Grundlagen.

Um das Fehlgehen, vor dem Mörike warnt, zu vermeiden,
könnte die theologische Betrachtung die andere Möglichkeit
ergreifen, des Dichters Beziehungen zur zeitgenössischen
romantischen Philosophie, zu Eschenmayer, zu Schelling,
darzulegen oder seinem noch immer ungenügend erforschten
Verhältnis zur Theologie und zu den Theologen seiner Tage
nachzugehen. 4 Das wäre jedoch nicht der Gegenstand einer
systematischen, sondern einer kirchenhistorischen oder
geistesgeschichtlichen Studie. Vielleicht wäre damit auch das Werk des

Dichters noch nicht gebührend vernommen. Denn jede hohe

kommen. — Zum Speziellen: Ernst Müller, Stiftsköpfe, Heilbronn 1938,
S. 3331; Friedrich Seebaß, Eduard Mörike, Briefe, Tübingen 1939, S. XX f.,
und vom gleichen Verfasser: Mörike und Blumhardt, in «Pfarrerspiegel»,
Berlin 1940, S. 285—308; Isabella Rüttenauer, Vom verborgenen Glauben in
E. M.s Gedichten, Würzburg 1940; Rudolf Ibel, Weltschau deutscher Dichter,
Hamburg 1948, S. 185—266; Herbert Meyer, E. M., Stuttgart 1950, S. 43 ff.
Diese Arbeiten geben Aufschluß über Mörikes persönliche Bekenntnisse
oder seine wechselvolle, zeitweise ablehnende Stellung zum Pfarrerberuf,
welche Probleme nicht zum vorliegenden Thema über die Dichtung Mörikes
gehören.

2 Briefe, ed. F. Seebaß 1939, S. 13.
3 Maync a.a.O. S. 531; Fischer a.a.O. S. 223.
4 Verhältnis zu Schelling: W. Zemp, E. M., Elemente und Anfänge,

Frauenfeld 1939, S. 115 ff.



208 E. G. Rüsch, Christliche Motive in der Dichtung Eduard Mörikes

Dichtung ist bei aller Verhaftung in ihrer Zeit ein einmaliges,
unwiederholbares und unableitbares Geschöpf in der unendlich
reichen Welt Gottes.

Man könnte ferner alle allgemein religiösen Motive der
Dichtung Mörikes aufzählen. Aber abgesehen von der Ufer-
losigkeit dieses Themas wäre die Frage nicht ganz sachgemäß
gestellt. Nur von einem klaren Maßstab her kann eine
allgemeine Religiosität als solche richtig erfaßt werden. Wenn in der
Literatur oft mit Recht betont wird, Mörikes Glaube sei nicht
einfach christlich-kirchlich gewesen, so geht man damit schon
von einem Urteil darüber aus, was nun als christlicher Glaube
zu gelten habe und was nicht. Eben dieser Maßstab steht aber
hier zur Diskussion. Wir fragen deshalb nach jenem Ausschnitt
der Dichtung, in dem die christlichen Motive deutlich zum
Ausdruck kommen. Auch dann muß noch vieles, das scheinbar

zum Thema gehört, wegfallen. Wir meinen all das, was
nicht direkt zum Mittelpunkt des christlichen Glaubens führt,
sondern gewissermaßen zum selbstverständlichen Lebensraum,
zur Staffage, zum Kolorit der Dichtung gehört, wie etwa die
Pfarrhaus-Welt in der Idylle vom alten Turmhahn. Für eine
Erfassung des ganzen Umkreises der Dichtung Mörikes sind
diese Dinge unerläßlich; aber das ist nicht die Aufgabe unserer
Ueberlegungen. Zu all diesen sachlich notwendigen Beschränkungen

treten zwei weitere, die nur durch die gebotene Kürze
bedingt sind: weder kann die Fülle der zum Thema gehörenden
Worte des Dichters entfaltet, noch kann die ganze eingesehene
Mörike-Literatur erwähnt und besprochen werden.6

Das Wesen des christlichen Glaubens ist zusammengefaßt
in Joh. 3,16: «Also hat Gott die Welt geliebt, daß er seinen
einzigen Sohn dahingab, damit jeder, der an ihn glaubt, nicht
verlorengehe, sondern das ewige Leben habe.» Oder in einem
Paulus-Wort: «Gott war in Christus und versöhnte die Welt
mit sich selbst» (2. Kor. 5, 19). In seiner Vikariatszeit schuf
Mörike ein Gedicht, das dieser feurigen Mitte des christlichen

5 Daß die hier skizzierte Fragestellung vom literarhistorischen und
philologischen Standpunkt aus vielleicht als «nicht relevant» betrachtet
wird, ist nicht maßgebend. Es sind wohl umgekehrt einige Fragestellungen,
mit denen man von jener Seite her an dichterische oder biblische Texte
herangeht, nicht unbedingt «relevant».



E. G. Rüsch, Christliche Motive in der Dichtung Eduard Mörikes 209

Glaubens, der Offenbarung von Gottes versöhnender Liebe im
Leiden und Sterben Jesu Christi, am nächsten steht.

Eine Liebe kenn' ich, die ist treu,
War getreu, solang ich sie gefunden,
Hat mit tiefem Seufzen immer neu
Stets versöhnlich, sich mit mir verbunden.

Welcher einst mit himmlischem Gedulden
Bitter bittern Todestropfen trank,
Hing am Kreuz und büßte mein Verschulden,
Bis es in ein Meer von Gnade sank.

Die Gewißheit des Heiles wird zwar in den folgenden Strophen

durch die neue «böse Lust» in Frage gestellt, und das
Gedicht schließt mit der bangen Frage:

Hüter, Hüter, ist die Nacht bald hin?
Und was rettet mich von Tod und Sünde?

Trotzdem zeugt das Gedicht von der Vertrautheit mit dem
Stil des evangelischen Kirchenliedes 6 und mit der neutesta-
mentlichen Lehre über Christus, wenn es auch nicht auf dem
Boden eines Paulus Gerhardt erwachsen ist, der die lutherische
Rechtfertigungslehre bekenntnisfreudig zum Inhalt vieler Lieder

gemacht hat. Der kirchlich-biblischen Sprache noch stärker
verpflichtet ist das Jesuslied «Jesu, teures Licht», das der
Dichter auf den Silvesterabend 1882 während seines Vikariats
in Ochsenwang für die Gemeinde geschaffen hat. Er nahm es

später nicht in die Gedichtsammlung auf.7
Eines der innigsten Gedichte «Neue Liebe» (1846) kreist

um das Wunder des christlichen Glaubens:

Gott selbst zu eigen haben auf der Erde!

Der Freudenschein dieser frohen Botschaft zuckt hell hin-
6 Vgl. Jes. 21, 11; ferner die Kirchenlieder: «Hüter, wird die Nacht der

Sünden / Nicht verschwinden? / Hüter, ist die Nacht schier hin?» von Chr. Fr.
Richter, 1676—1711; «Hüter, ist die Nacht verschwunden? / Hüter, ist die
Nacht schier hin?» von Mörikes Zeitgenossen Chr. Gr. Barth, 1799—1862

(Albert Knapp, Evangelischer Liederschatz, Stuttgart 1837, Nr. 1178 und
2605).

7 I 297. — Die Werke Mörikes werden nach der kritischen Ausgabe von
H. Maync zitiert: Leipzig 1914, 3 Bände.

14



210 E. G. Büsch, Christliche Motive in der Dichtung Eduard Mörikes

ein in die Finsternis des Leides, daß kein Mensch auf der
Erde, ganz wie er möchte, des andern sein kann.

Sollt ich mit Gott nicht können sein,
So wie ich möchte, Mein und Dein?
Was hielte mich, daß ich's nicht heute werde?

Es ist kein Zufall, daß der Dichter in diesen Versen den
Namen Jesus Christus nicht nennt. Wie so vielen seiner
Zeitgenossen hat sich auch ihm die unbedingte biblische Verknüpfung

von Gottes Liebe mit der Heilstat in Christus — «Niemand
kommt zum Vater außer durch den Sohn» (Joh. 14, 6) — bereits
gelöst. Aber noch verläuft sein Denken und Fühlen unverkennbar

auf der Linie des christlichen Glaubens, wie die Anklänge
an biblische Motive zeigen: «Immanuel, Gott mit uns — Das
Licht scheint in der Finsternis — Er kam in sein Eigentum.»
(vgl. Joh. 1).8

In diesen Zusammenhang sind die UeberSetzungen von
frühmittelalterlichen lateinischen Hymnen zu stellen: «Jesu
benigne» und «Crux fidelis» des Venantius Fortunatus.0 Sie

beweisen, wie selbstverständlich sich Mörike in der christlich-
kirchlichen Gedankenwelt bewegte. Sie führen hinüber zu den
Stellen im Werk, in denen die christliche Heilsgeschichte in
Gehurt und Sterben Jesu mehr nur als Stimmungswert
verwendet wird: so, wenn der Dichter «an einem Wintermorgen,
vor Sonnenaufgang» TT. „...der Hirtenflöten Klange,

Wie um die Krippe jener Wundernacht

zu hören glaubt10, oder wenn er die Trauerstimmung der «Kar-

8 1123. Die Schlußzeilen des Gedichtes sind anläßlich eines der
regelmäßigen Abendmahlsgänge bei Wilhelm Hartlauh entstanden. Um so
auffälliger ist das Fehlen der direkten Beziehung zu Jesus Christus im Wortlaut

des Gedichtes. Vgl. Seebaß, Briefe, S. XVIII, und: «Freundeslieb und
Treu», 250 Briefe E. M.s an Wilhelm Hartlaub, Leipzig 1938, S. 279, 301.

9 1124; 307 f. Mit Recht sagt Isabella Riittenauer a. a. 0. S. 23: «Es ist
fast erschütternd zu sehen, wie Mörike in den Uebersetzungen, um die er
sich eine sehr liebevolle Mühe gegeben hat, weit von der liturgischen
Gehaltenheit der lateinischen Hymnen abweicht und sie so unbewußt zu einem
Zeugnis seiner eigenen glutvollen Frömmigkeit werden läßt.» Vgl. den

Brief an seinen Bruder Karl mit den Versuchen zur Uebersetzung von «Jesu
benigne»; Seebaß, Briefe S. 318 f. 10 113.



E. G. Rüsch, Christliche Motive in der Dichtung Eduard Mörikes 211

woche» in schwermütigen Versen besingt.11 Auch die Gedichte
über Bilder der christlichen Kunst (Auf ein altes Bild,
Schlafendes Jesuskind) und die wundervollen Strophen «Auf eine
Christblume» gehören hieher.12

Paulus schreibt im Kolosserbrief (1, 16): «Durch Christus
ist alles geschaffen, was im Himmel und auf Erden ist, das
Sichtbare und Unsichtbare, es seien Throne oder Herrschaften
oder Gewalten oder Mächte; es ist alles durch ihn und zu ihm
geschaffen. Und er ist vor allem, und es besteht alles in ihm.»
Im christlichen Denken wächst der Glaube an Gottes Schöpfermacht

unmittelbar aus dem Glauben an Gottes Heilstat in
Jesus Christus heraus, denn Schöpfung und Versöhnung sind
Werke des einen Gottes, der die Liehe ist. Mörike hat diesen
Zusammenhängen im Gedicht «Göttliche Reminiszenz» einen
einzigartigen Ausdruck verliehen.13 Er beschreibt ein Bild,
das den Jesusknaben zeigt, wie er ein «versteinert Meergewächs,

seltsam gestaltet», betrachtet. Es ist,

Als wittre durch die überwölkte Stirn ein Blitz
Der Gottheit, ein Erinnern, das im gleichen Nu
Erloschen sein wird; und das welterschaffende,
Das Wort von Anfang, als ein spielend Erdenkind,
Mit Lächeln zeigt's unwissend dir sein eigen Werk.

Dem Gedicht sind die griechischen Worte aus Joh. 1, 3

vorangestellt: TTcVra în'caiToû èrévexo. Das «Wort von Anfang» weist
auf den ersten Vers des Johannesevangeliums zurück: «Im
Anfang war das Wort. ..», auch auf 1. Joh. 1, 1: «Das da von
Anfang war..., vom Wort des Lehens.» Die umwandelnde
und beseligende Kraft des göttlichen Wortes hat Mörike in den
Versen «Im Weinberg» in tiefsinniger Weise besungen: ein
Falter setzt sich auf das Neue Testament, das in des Dichters
Schoß ruht; er scheint angezogen zu sein von den himmlischen
Kräften des lebendigen Worts. Nun wird sein Leib unverletzlich
bleiben, und er soll den Segen zur Lilie im Garten bringen, die
ihn dem «besten der Mädchen» weitergibt, wenn sie vor den
hohen Stengel tritt,

« 196.
12 1118 f. —• Vgl. die Auslegung des Gedichtes bei Benno von Wiese,

E. M., Tübingen 1950, S. 73 ff. 13 1161.



212 E. G. Rüsch, Christliche Motive in der Dichtung Eduard Mörikes

entzückt von paradiesischer Nähe,
Ahnungsvoll in den Kelch die liebliche Seele versenkend. 14

Der Ausdruck «Das Wort von Anfang» erscheint auch im
einzigen größeren naturphilosophischen Gedicht Mörikes «Die
Elemente». Es erzählt in mythischen Worten vom «Meister der
Elemente», der in ungeheurem Aufruhr seine Kräfte ermessen
will. Aber ein Engelsgesang tönt beruhigend an das Ohr des

aufgewühlten und aufwühlenden Riesengeistes der Natur: 15

Dem Wort von Anfang mußt du trauen,
In ihm laß deinen Willen ruhn!
Das Tiefste wirst du endlich schauen,
Begreifen lernen all dein Tun.

Dem Betrachter eröffnen sich hier weite Aussichten in die
echte christliche Gnosis, wie sie im Schwabenland von einem
Oetinger und teilweise von der romantischen Philosophie
gepflegt wurde. Aber vergessen wir nicht, daß diese Gedanken
im Grunde von der Bibel angeregt sind, wie an einer
Einzelauslegung des «Elemente»-Gedichtes leicht zu zeigen wäre.
Mag auch Mörikes Weltgefühl zwischen pantheistischer
Färbung und christlich-biblischem Theismus oszillieren, so
versagen diese Begriffe angesichts dessen, daß der Dichter im
Erleben der Natur, der Schöpfung Gottes sich selbst und sein
eigenstes Wort findet. Er lacht über die «Anti-Sympathetiker»,
welche «Gott und die Natur hornieren».16 Er aber steigt zum
«Abgrund der Betrachtung» 17, und da vernimmt er die
«wunderbarsten Stimmen», den «Sphärenklang» 1S, da versenkt er
sich mit Liebe in jedes kleine Wesen, um darin das
«Bedeutungsvolle hinter der Oberfläche der äußeren Welt, der Natur
und menschlicher Verhältnisse zu ahnen», wie er es schon als
Jugenderlebnis in seiner Selbstbiographie festhält.19 Aus all

» 1105.
15 1127. Die erste Fassung enthielt den Ausdruck «Das Wort von

Anfang» noch nicht, vgl. 1471. Mörike drückt seine Befriedigung über die
Aenderung, die das Gedicht den biblischen Gedanken nähert, in einem Brief
an Hartlaub aus, 3.12.1841 (Seehaß, Briefe S. 532). Vgl. K.Fischer, E. M.s

künstlerisches Schaffen und dichterische Schöpfungen, Berlin 1903, S. 71.
i» 1110. " I 122. io I 46. !» II 458.



E. G. Rüsch, Christliche Motive in der Dichtung Eduard Mörikes 213

diesen Erscheinungen bant sich sein vielberufenes und oft
beschriebenes «magisches Weltverständnis» auf.20 Es gilt nicht
nur von der «holden Nacht», sondern vom Dichter selbst: 21

Du schwärmst, es schwärmt der Schöpfung Seele mit!

Ihm stehen die Verbindungen zu den Dämonien, den
geheimsten Kräften der Schöpfung, zu den von Paulus genannten
Herrschaften, Gewalten und Mächten jederzeit offen. Kein
Zweifel, daß der Dichter sich oft mehr an sie als an ihren
überlegenen Herrn, an Jesus Christus, hält. Er mag das selbst
zu Zeiten empfunden haben. Darum hat er die urwuchtige
«Romanze vom Feuerreiter», die den Feuerdämon in fast
heidnischer Nacktheit schildert, in einer später zugefügten Strophe
mit christlichen Motiven überarbeitet, und nun erscheint die
Urgewalt des Feuerbesprechers als freventliche Auflehnung
gegen Gottes Ordnung.22

Wenn in der tiefsten Gemeinschaft mit den Kräften der
Natur «der Schöpfung Seele» mitschwärmt, so scheinen auch
die Schranken zu fallen, die menschliche Sünde und Verderbnis

zwischen Gott und seinem Geschöpf aufgerichtet haben.
Auf einer herrlichen «Fußreise» fühlt der alte liebe Adam die
gottbeherzte, nie verscherzte Erstlings-Paradieseswonne.

Also bist du nicht so schlimm, o alter
Adam, wie die strengen Lehrer sagen;
Liebst und lobst du immer doch,
Singst und preisest immer noch,
Wie an ewig neuen Schöpfungstagen,
Deinen lieben Schöpfer und Erhalter.

20 H. Hieber, E. M.s Gedankenwelt, Stuttgart 1923. H. Walder, M.s
Weltanschauung, Zürich 1922. Vgl. auch W. Zemp a. a. 0. und E. Trümpier,
Mörike und die vier Elemente, St. Gallen 1954. Nachdem die ältere Mörike-
Auffassung, die im Dichter nur den gemütvollen schwäbischen Pfarrherrn
und Märchendichter sah, glücklich überwunden war, hat die Forschung in
den letzten Jahrzehnten ein Mörike-Bild mit starken magisch-mythologisch-
dämonisch-chthonischen Zügen geschaffen, das heute mit Vorteil in mancher
Hinsicht wieder «entmythologisiert» werden sollte.

21 146.
22 Brief an Hartlaub 3.12.1841 (Seebaß Briefe S. 532), vgl. W. Zemp,

a. a. 0. S. 82—115, dessen Deutung der Gedichtänderung im Ausdruck oft
recht subjektiv ist.



214 E. G. Rüsch, Christliche Motive in der Dichtung Eduard Mörikes

Das Gedicht, entstanden in der Vikariatszeit, wird vom
Dichter in einem Brief an den Freund Mährlen als eine Art
Glaubensbekenntnis bezeichnet: «Das sei unsere norma fi-
dei » 23 Aber wie unklug wäre es, daraus eine aufklärerische
Weltanschauung, einen Glauben an die unverdorbene Güte
der Natur herauszulesen! Mörike genießt in vollen Zügen die
eine Seite der Natur, von der wahrlich auch die Bibel spricht,
denn auch sie kündet von der Freude an den «ewig neuen
Schöpfungstagen» Gottes. Der Dichter weiß daneben um die
andere Seite, um die Abgründe der Natur, und darum bittet
er am Schluß den Schöpfer und Erhalter:

Möcht' es dieser geben,
Und mein ganzes Leben
War' im leichten Wanderschweiße
Eine solche Morgenreise!

Diese Bitte wäre gewiß nicht nötig, wenn die Natur eine
in sich ruhende, unverletzliche Güte trüge. Nur angesichts
der möglichen schweren Bedrohung der «Erstlings-Paradieses-
wonne» kann sich der alte Adam in so gottbeherzter Weise
des Daseins recht freuen und seinen Schöpfer und Erhalter
loben. In solcher Freude dürfte sich der Dichter auch auf sei-

23 Die in den gangbaren Briefsammlungen (K. Fischer und R. Krauß,
E. M.s Briefe, Berlin 1903/4; Will Vesper, E. M.s Briefe, Berlin, Deutsche
Bibliothek; F. Seebaß, E. M. Briefe, Tübingen 1939; W. Zemp, E. M. Briefe,
Zürich 1949; F. Seebaß, E. M. Unveröffentlichte Briefe, Stuttgart 1945) nicht
enthaltene Stelle lautet: «Du setzest so viel auf die Constellation hei Deinem

gewesenen Geburtstag. Es ist schön, daß der meinige nur um acht Tage,
und zwar um so viel früher als der Deinige, einfiel. Man wird also die
Maschinerien am Himmel so ziemlich zu gleicher Zeit für uns eingeleitet
haben. Auf alle Fälle wird, hoff ich, lebenslängliche Dispensation vom
theologischen Leben decretiert worden sein. Neulich machte mir Einer
herzbrechende Vorwürfe wegen des letzteren Punktes. Ich machte mir aher
folgende Verse auf einer angenehmen Fußreise zum Trost, die ich Dir
schließlich mittheile: (folgt das Gedicht: Am frischgeschnittnen Das
sei unsere norma fidei. Nicht wahr?» (Ed. Mörike, Briefe aus seiner Sturmund

Drangperiode, herausg. von R. Krauß, IV/V. Deutsche Rundschau
LXXXIII, April 1895, S. 69). Demnach ist das Gedicht in die damalige
gespannte Haltung des Dichters gegenüber dem Pfarrerberuf hineinzustellen
und erscheint durch einen orthodox-theologischen Vorwurf ausgelöst. Es ist
wesentlich von dieser Gegenposition her zu verstehen.



E. G. Rüsch, Christliche Motive in der Dichtung Eduard Mörikes 215

nen Luther berufen, der im Großen Katechismus in der
Auslegung des ersten Artikels des Glaubensbekenntnisses von der
Schöpfung sagt: «Davon würde das Herz erwarmen und
entzündet werden, dankbar zu sein und aller solcher Güter zu
Gottes Ehren und Lob zu brauchen.» 21 Mörikes Gedicht ist
als Protest gegen den Sündenpessimismus einer gewissen
lutherischen Orthodoxie zu werten. Er hat ihm auch im prächtigen

Spott der «Wispeliaden» Ausdruck gegeben, so im «Sar-
kasme wider den Pietism», der den «Christianism öfters Hand
in Hand mit feinem Sünden-Reize weht».25 Mörikes Wertung
von Natur und Mensch kommt ohne pietistische Bekehrung,
ohne dramatische Wendung eines Menschen aus einem wüsten
Sündendasein zu einem heiligen Leben aus. Darum hat er im
dichterischen Werk keine innere Bekehrungsgeschichte, keinen

Lebensgang im Sinne der «Bekenntnisse» Augustins
gestaltet. An drei Stellen erzählt der Dichter zwar eine Bekehrung,

aber bezeichnenderweise in der Form einer christlichen
Sage oder Legende, also eingekleidet in überkommene Motive.
Und auch dann erscheint die Bekehrung nicht als Wende aus
einer sündigen Verlorenheit in den neuen Stand der Heiligung.
Die reizende Legende von «Erzengel Michaels Feder» 26, in
deren erstem Teil das Wirken des heiligen Bonifatius in
Deutschland und sein Kampf gegen den Teufel mit göttlichem
Humor geschildert wird, motiviert die Bekehrung des jüdischen
Kaufherrn zu Heilbronn zum Glauben «an des Dreieinigen
Namen» durch die Erlösung seines Töchterleins aus Taubheit
und Stummheit. Des Dichters Sprache arbeitet hier übrigens
mit einem besondern Reichtum an christlich-kirchlichen
Vorstellungen. In der Geschichte von Jung Volkers «Frömmigkeit
und wunderlicher Bekehrung», aus «Maler Nohen» spielt
das Mitleid des Jägers mit dem getöteten weißen Hirsch, dem
der heiligen Jungfrau geweihten Tier, eine größere Rolle als
die Reue über das böse Vorleben. Endlich die Alexis-Sage,
ebenfalls aus «Nohen» 2S, hält den Gedanken der Erlösung aus
Sünde und Schuld ganz fern. Die Bekehrung betrifft nur die
Erkenntnis des rechten Glaubens und das rechte Vertrauen

24 Luthers Werke, München 1950, Band III, S. 242.
25 II 444. 28 1180. 22 II 306 ff.
28 II 408 ff. Vgl. Benno von Wiese, E. M., S. 117 f.



216 E. G. Büsch, Christliche Motive in der Dichtung Eduard Mörilces

auf den lebendigen Gott. Man blickt tief in des Dichters eigene
Glaubensnöte hinein, wenn er von Alexis erzählen läßt, daß

er vor innerer Anfechtung nicht sicher war und zuweilen
zweifelte, «ob er auch selbst die Wahrheit habe, ob Christus
der Sohn Gottes sei und würdig, daß man um seinetwillen alles
verlasse».20

Der Natur als der guten Schöpfung Gottes ist in der Schönheit

eine hohe eigene Würde gegeben. Betrachtet der Dichter
eine Lampe, ein «Kunstgebild' der echten Art» 30, dann formt
sich ihm das sinnbeladene Wort:

Was aber schön ist, selig scheint es in ihm selbst.

Doch hier gerät Mörikes Naturseligkeit in ein gefährliches
Grenzgebiet. Man darf ob allem Schönen nicht darüber hinweggehen,

daß der Dichter statt dem in der «Fußreise» ausgesprochenen

Lob des Schöpfers und Erhalters auch einmal seine
Lebenssicherheit ganz «in ihm selbst», im eigenen Herzen
findet:

Laß uns fest zusammenhalten!

Und das gerade dann, wenn «die gnadenreichen Götter, die
am besten Hülfe wüßten», ihm höhnisch den Kücken kehren.31
Von ferne, aber deutlich vernehmbar, klingt das Prometheus-
Motiv an, die Selbstbehauptung der Natur und des Menschen
gegen die göttlichen Mächte. Mörike ist sich dieser urtümlichen
Spannung zwischen geschöpflicher Demut und wonnetrunkener

Auflehnung gegen Gott wohl bewußt gewesen. Er spricht
einmal in einem Brief an Friedrich Theodor Vischer von der
«aura divina der Kunst, die törichterweise mit einem seligen
Trotz gegen Gott und Welt erfüllt, eben als hätte man das
Reich des Schönen von Anbeginn selber gemacht und begründet».32

Er kennt die Versuchungen des Schönen: darum stellt
er die Schönheits- und Schöpfungsverehrung unter den Vorbe-

20 II 409. 30 186.
31 Im Gedicht «Trost». 1101.
32 Briefwechsel zwischen E. Mörike und Friedrich Theodor Vischer,

herausg. v. Robert Vischer, München 1926, S. 137 (Brief vom 13.12.1837).
Die Bemerkung ist angeregt worden durch Mörikes Lektüre der Schrift
Vischers «Ueber das Erhabene und Komische».



E. G. Rüsch, Christliche Motive in der Dichtung Eduard Mörikes 217

halt «törichterweise» und «als hätte man ..». Denn auch für
ihn bleibt es letzten Endes dabei: «TTdvTa bi'aùxoû èpéveTo.»

Nach biblischem Glauben zielen Schöpfung und Versöhnung

auf die endgültige Erlösung, auf die Vollendung im
Reiche Gottes hin. «Von ihm und durch ihn und zu ihm sind
alle Dinge. Ihm sei Ehre in Ewigkeit!» (Römer 11, 86). «Jesus
Christus gestern und heute derselbe und in Ewigkeit!» (Hebr.
18, 8). Glaube und Liebe erfahren ihre Krönung in der christlichen

Hoffnung auf die endliche Erlösung aller Dinge. Dieses
Motiv gewinnt bei Mörike nur selten Gestalt. Großartig
entfaltet sich die Vision der göttlichen Vollendung aller Wesen im
Frühgedicht «Die Elemente»: 33

Einst wird es kommen, daß auf Erden
Sich höhere Geschlechter freun
Und heitre Angesichter werden
Des Ewig-Schönen Spiegel sein,
Wo aller Engelweisheit Fülle
Der Menschengeist in sich gewahrt,
In neuer Sprachen Kinderhülle
Sich alles Wesen offenbart.

Und auch die Elemente mögen,
Die gottversöhnten, jede Kraft
In Frieden auf und nieder regen,
Die nimmermehr Entsetzen schafft;
Dann, wie aus Nacht und Duft gewoben,
Vergeht dein Leben unter dir,
Mit lichtem Blick steigst du nach oben,
Denn in der Klarheit wandeln wir.

In solchen Formulierungen mag Mörike vielfältig der tief
mystischen, mythologischen oder auch verweltlichten
Zukunftshoffnung schwäbisch-romantischer Theologie und
Philosophie verpflichtet sein. Wichtiger als diese Beziehungen sind
die biblischen Grundlagen, aus denen dies alles erwachsen ist.
Paulus sagt: «Wir werden verklärt von einer Klarheit zu der
andern» (2. Kor. 3,18). Wo der Geist Gottes ausgegossen wird,

33 1 129.



218 E. G. Rüsch, Christliche Motive in der Dichtung Eduard Mörikes

da reden die Menschen in neuen Zungen, in neuen Sprachen
(Apg. 2, 4), und die Erlösten singen ein neues Lied, das
niemand, der noch in der gegenwärtigen Welt lebt, lernen kann
(Off. 14, 3). Nur denen, die «werden wie die Kinder», gehört
das Reich Gottes (Matth. 18, 3). Durch Christus ist nicht nur
alles geschaffen, was im Himmel und auf Erden ist, in ihm sind
auch alle Elemente, sie seien auf Erden oder im Himmel,
versöhnt, und alle Kräfte und Gewalten stehen ihm zu Diensten
(Kol. 1, 20; 2, 15). Das Gedicht steht wieder unter einer von
Mörike im griechischen Wortlaut hingesetzten Bibelstelle,
Römer 8, 19: «Das ängstliche Harren der Kreatur wartet auf
die Offenbarung der Kinder Gottes.» Wie die romantische
Naturphilosophie überhaupt, so steht auch Mörike in jenen Jahren

unter dem Eindruck dieser gewaltigen Hoffnungsworte des

Apostels, die dem Seufzen der Kreatur die göttliche Antwort
gehen. Mitten in der furchtbaren Untergangsstimmung am
Schluß des «Nolten» hört der blinde Knabe Henni in einer
Sturmnacht wunderbare Dinge. «Es deuehten ihm seufzende
Geisterchöre der gebundenen Kreatur zu sein, die auch mit
Ungeduld einer herrlichen Offenbarung entgegenharre. Sein ganzes

Denken und Empfinden war nur ein trunkenes Loblied auf
Tod und Verwesung und ewiges Verjüngen. Mit Gewalt muß
er den Flug seiner Gedanken rückwärts lenken, der Demut
eingedenk, die Gott nicht vorzugreifen wagt.» 34

Neben diese unerhörten kosmischen Visionen tritt die Hoffnung

auf die Lösung auch des innerseelischen Widerstreites:45

So denk ich oft: dies schnell bewegte Herz,
Vom Ueberglück der Liebe stets beklommen,
Wird wohl auf Erden nie zur Ruhe kommen;

Im ew'gen Lichte löst sich jeder Schmerz,
Und all die schwülen Leidenschaften fließen
Wie ros'ge Wolken, träumend, uns zu Füßen!

Aber mählich verklingen diese Motive in der Dichtung
Mörikes. Im «Märchen vom sichern Mann» erscheint noch einmal
eine eschatologische Schau, aber nur mehr in gemütvoll-lusti-

34 II 423. 33 1246.



E. G. Rüsch, Christliche Motive in der Dichtung Eduard Mörikes 219

ger Parodie. Der seltsame Urmensch, der den Seelen der
Abgeschiedenen von den Wundern der Schöpfung künden soll, wird
in seinem gewichtigen Vortrag durch den Teufel gestört. Zur
Strafe reißt er ihm plötzlich den Schwanz aus. Hierauf spricht
der sichere Mann die «prophetischen Worte»: 36

Wie oft tut der sichere Mann dem Teufel ein Leides?
Erstlich heute, wie eben geschehn, ihr saht es mit Augen;
Dann ein zweites, ein drittes Mal in der Zeiten Vollendung:
Dreimal rauft der sichere Mann dem Teufel den Schweif aus.
Neu zwar sprosset hervor ihm derselbige, aber nicht ganz mehr;
Kürzer gerät er, je um ein Dritteil, bis daß er welket.
Gleichermaßen vergeht dem Bösen der Mut und die Stärke,
Kindisch wird er und alt, ein Bettler, von allen verachtet.
Dann wird ein Festtag sein in der Unterwelt und auf der Erde;
Aber der sichere Mann wird ein lieber Genosse den Göttern.

Mörike ist nicht, wie sein Studienfreund Johann Christoph
Blumhardt, ein kraftvoll tröstender und geistesmächtiger Prophet

einer klaren christlichen Zukunftsschau geworden. Der
Glaube an die alles überwindende, sich gegen alle Widerstände
durchsetzende, erlösende Gerechtigkeit Gottes ist bei ihm
umgewandelt in die «poetische Gerechtigkeit», die Gottfried Keller
einmal an Mörikes Märchen «Der Bauer und sein Sohn»
rühmt.37 Sie erscheint in den meisten seiner Novellen und Märchen

als lösender und versöhnender Schluß. Das Lehensgefühl
des Dichters — über das des Christen Mörike sprechen wir
nicht — ist mehr von den Gedanken an die Vergänglichkeit und

36 1 73. Vgl. die Bemerkung in einem Brief an D. F. Strauß: «Eine Art
Prophezeihung im Munde des Sichern Mannes habe ich jederzeit mit diesem
Anlaß verknüpft; auch scheint sie nötig, um die mit dem Ganzen etwa zu
verbindende Idee einigermaßen hervortreten zu lassen.» (12. 2.1838, Seebaß
S. 443.) — Einen eschatologischen Ausblick enthält auch der Schluß der
Oper «Die Regenbrüder» (III 379—382), eine Versöhnung der Elemente im
Sinne der romantischen Naturphilosophie, vgl. W. Zemp, Mörike, Elemente
und Anfänge, S. 144—146, und W. Heinsius, Mörike und die Romantik, Deutsche

Vierteljahrsschrift für Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte,
Bd. III 1925, S. 239 f. Doch ist bei den «Regenbrüdern» Vorsicht geboten, da
der Schluß von Hermann Kurz bearbeitet ist.

37 Gottfried Kellers Briefe und Tagebücher 1861—1890, Stuttgart 1916,
S. 353.



220 E. G. Rüsch, Christliche Motive in der Dichtung Eduard Mörikes

den Tod bestimmt. Noch in seinen Alterswerken, in der Mozart-
Novelle und im Gedicht «Erinna an Sappho» sind diese Motive
kräftiger und eindringlicher gestaltet als je die christliche
Hoffnung. Daß aber die Sehnsucht nach dem Reich der ewigen
Vollendung, nach dem Paradies, in dem sich Schöpfung und
Vollendung die Hand reichen, dem Dichter zutiefst eigen war,
dafür legen die Dichtungen, die um das fabelhafte Wunderland
Orplid kreisen, ein vollgültiges Zeugnis ab.

Im Blick auf die ganze christliche Heilsbotschaft in Gottes
Schöpfung, in der Versöhnung durch Christus und in der
ewigen Vollendung stellt sich mit besonderer Dringlichkeit die
Frage nach der Auffassung des Schicksals. Erfährt der Mensch
sein Leben als getragen von «ewiger Mächte Liebesrat» 38 oder
offenbart ihm sein Dasein nur die Abgründe eines blinden und
launischen Schicksals? Mörike hat zeitlebens mit diesem
Problem und seiner dichterischen Bewältigung gerungen. Das
ergreifendste Denkmal dieser Auseinandersetzung ist der Roman
«Maler Nolten». Die Frage war für den Dichter nie eindeutig
gelöst. Doch liegt das Schwergewicht scheinbar mehr auf Seiten
eines an die Antike gemahnenden Schicksalsglaubens als in der
Richtung christlicher Hoffnung. Dafür stehe ein Beispiel aus
dem «Nolten» für viele. Nach den furchtbaren Schicksalsschlägen,

die über den Maler hereingebrochen sind, will ihm der
Präsident, eine von Mörike sehr achtbar gezeichnete Gestalt,
Trost zusprechen, der, wenn auch nicht im Wortlaut, so doch
im Gehalt auf die christliche Botschaft hinweist: 39 «Es ist mir
vorlängst einmal der Spruch irgendwo vorgekommen: ,wir
sollen selbst da noch hoffen, wo nichts mehr zu hoffen steht'.
Gewiß ist das ein herrliches Wort, wer's nur verstehen will;
mir hat es einst in großer Not den wunderbarsten Trost in der
Seele erweckt, einen leuchtenden Goldblick des Glaubens; und
nur auf den Entschluß kommt es an, sich dieses Glaubens
freudig zu bemächtigen. 0 daß Sie dies vermöchten! Ein
Mensch, den das Schicksal so ängstlich mit eisernen Händen
umklammert, der muß am Ende doch sein Liebling sein, und
diese grausame Gunst wird sich ihm eines Tags als die ewige
Güte und Wahrheit enthüllen. Ich habe oft gefunden, daß die
Geächteten des Himmels seine ersten Heiligen waren. Eine

38 1 194 39 II 421.



E. G. Rüsch, Christliche Motive in der Dichtung Eduard Mörikes 221

Feuertaufe ist über Sie ergangen, und ein höheres, ein
gottbewußteres Leben wird sich von Stund' an in Ihnen entfalten.»
Aber diese Anschauung siegt im Roman nicht, sondern Nohens
Verzweiflung, in der er antwortet: «Ich kann zur Not verstehen,

was Sie meinen, und doch — das Unglück macht so träge,
daß Ihre liebevollen Worte nur halb mein stumpfes Ohr noch
treffen — 0 daß ein Schlaf sich auf mich legte, wie Berge so
schwer und so dumpf! Ja läge zum wenigsten nur diese
erste Stufe hinter mir! Und doch, wer kann wissen, ob sich
dort nicht der Knoten nochmals verschlingt? — — 0 Leben!
0 Tod! Rätsel aus Rätseln!» So weiß der Dichter wohl um die
christliche Lösung, aber er weiß zugleich, daß sie durch keine
noch so wohlwollende Macht der Welt einem Herzen
aufgedrungen werden kann. Sie wächst nur da zur heilenden Kraft
empor, wo und wann Gott es will. Der Mensch verfügt nicht
darüber. Vielleicht ist es von dieser Seite aus gesehen nicht
nur ehrlich, sondern auch tiefer christlich als man gemeinhin
annimmt, wenn Mörike den Roman mit einem «weltgerichtlichen

Schluß»40, wie Hermann Kurz sagte, und nicht mit
einer rosenroten Hochzeitsfeier enden läßt. Die voll empfundene
und sich voll auswirkende antikische Tragik steht nicht un-
verbunden neben dem Christlichen. Der Schlüssel zum
Verständnis des düstern Endes liegt, wie oft nicht beachtet wird,
in den oben angeführten Worten des blinden Henni. Gleich
ihm muß der Dichter «mit Gewalt den Flug seiner Gedanken
rückwärts lenken, der Demut eingedenk, die Gott nicht
vorzugreifen wagt». In dieser Erdenzeit bleibt die rätselhafte Tragik
unaufgelöst, und davor steht gerade derjenige Mensch in
Demut still, der auf die herrliche Offenbarung Gottes harrt.41

40 Briefwechsel zwischen H. Kurz und E. Mörike, herausg. von H.
Kindermann, Stuttgart 1919, S. 43.

41 Das Ineinander eines tragischen irdischen Endes und einer möglichen
christlichen Lösung im Transzendenten deutet Mörike in einem Brieffragment

an: <Mein Roman ist das Gemälde eines eigensinnigen Schicksals, das
sich auch sonst wohl darin zu gefallen scheint, seine Lieblinge (und
dergleichen einer ist mein Nolten), noch ehe es dieselben ganz zur Reife hatte
kommen lassen, wiederum preiszugeben, ihren Lebenszweck, wenigstens für
die Station dieser irdischen Existenz, rein zu vernichten und Andre in den

Abgrund mitzuziehen ...» Vgl. H. Reinhardt, Mörike und sein Roman Maler
Nolten, 1930, S. 67. Diese Arbeit enthält manche aufschlußreiche Beobachtung

zum Problem des Christlichen bei Mörike, besonders auf S. 27—53.



222 E. G. Rüsch, Christliche Motive in der Dichtung Eduard Mörikes

Wenn sich die Geheimnisse des menschlichen Lebens und
die Geheimnisse Gottes auftun, so findet der christliche Glaube
seine Zuflucht einzig im Gebet. Mörikes Dichtung führt auch
in dieses Allerheiligste. Einmal spricht er, fast nebenbei, das
schöne Wort über das Unser Vater: 42

Jenes Gebet, das, Erd und Himmel umfassend, der Meister
Uns für jeglichen Tag selbst auf die Lippen gelegt.

Die wenigen Zeilen, die uns der Dichter als eigene Gebetsworte

schenkt, sind geboren aus schwerster Seelennot, aus
einem Herzen, das bekennen mußte: «Der Gram liegt überall
im Hinterhalt.»43 Sie sind Seufzer eines Menschen, der an
seiner Gespaltenheit litt, stets umgeben von bedrohenden
Urgewalten und Urängsten. Deshalb liegen sie fernab von der
Gebetsgeschwätzigkeit, die so oft in einer falschen christlichen
Dichtung umgeht. Mitten in der Entfaltung des bittersten Leides

im «Nolten» tauchen die Worte auf: 44

Wollest mit Freuden
Und wollest mit Leiden
Mich nicht überschütten!
Doch in der Mitten
Liegt holdes Bescheiden.

In solchem Zusammenhang verliert dieses Gebet das
Hausbackene, Spießbürgerliche, das ihm oft zugelegt worden ist.
Mörike hat ihm später eine glaubenskräftigere Bitte vorangestellt:

45

Herr! schicke, was du willt,
Ein Liebes oder Leides;
Ich bin vergnügt, daß beides
Aus deinen Händen quillt.

Es ist wieder, wie früher beim Gedicht «Neue Liebe», nicht
zu verkennen, daß diese Gebete den Ton vermissen lassen, der
in Joh. 14, 18 erklingt: «Was ihr bitten werdet in meinem
Namen, das will ich tun, auf daß der Vater geehrt werde in dem

Sohn.» Aber wenn es dem Menschen gegeben wird, Mörikes

42 1314. 43 An Hartlaub 17.10.1850 (Seebaß S. 675).
44 II 401. 45 1125.



Rezensionen 223

«Gebet» von Herzen nachzusprechen, dann ist es aus seinem
Dasein als Dichtung übergegangen in das persönliche
Gespräch mit Gott, das kein Mitmensch mehr belauschen darf.
Darum hört hier auch die theologische Betrachtung der
dichterischen Aussage auf, denn wir stehen vor der innersten
Glaubenshaltung des Menschen, von deren Unerforschlichkeit und
Unantastbarkeit wir am Anfang sprachen.

So schließen wir mit den Gebetsworten, die Mörike am Neu-
jahrstag des Jahres 1833 seiner Gemeinde in den Mund gelegt
hat: 48

Du, Vater, du rate!
Lenke du und wende!
Herr, dir in die Hände
Sei Anfang und Ende,
Sei alles gelegt!

St. Gallen. Ernst Gerhard Rüsch.

Rezensionen.

Armin Schwarzenbach, Die geographische Terminologie im Hebräischen
des Alten Testamentes, Leiden, E. J. Brill, 1954, XII und 211 S.

Ludwig Köhler, der verdiente Lexikograph, auf dessen Anregung die
vorliegende Arbeit zurückgeht, erwähnt in seinem Vortrag «Vom hebräischen

Lexikon» (1950), daß ihm in jungen Jahren vorgeschwebt habe, wie
einst Wilhelm Gesenius einen ,Thesaurus Philologicus Criticus Linguae
Hebraeae Veteris Testamenti' zu schreiben, in dem die verschiedenen
Auffassungen jedes einzelnen Wortes und jeder seiner Stellen vorgelegt würden.
Ein solches Unternehmen sei aber heute nicht mehr möglich, nicht einmal
als Werk einer Arbeitsgemeinschaft. So bleibe es die Aufgabe des

Lexikographen, auszuwählen, wegzulassen und immer wieder wegzulassen. Wie
oft möchte man aber bei einer Vokabel mehr über ihre Bedeutung und
Verwendung wissen, als was ein Wörterbuch auf knappstem Raum stichwortartig

bieten kann! Da ist es nun das große Vorrecht des Verfassers einer
Dissertation, auf einem enger umgrenzten Gebiet in die Breite zu gehen
und alles, was irgendwie von Bedeutung ist, zur Erhellung eines Wortes
heranzuziehen.

Der Hauptteil der vorliegenden, von der phil. Fakultät I der Universität
Zürich angenommenen Dissertation bespricht auf etwa 140 Seiten über

120 Ausdrücke, die ganz oder zum Teil zur geographischen, genauer: zur
geomorphologischen Terminologie des Hebräischen gehören. Die Anordnung

« 1116.


	Christliche Motive in der Dichtung Eduard Mörikes

