
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 11 (1955)

Heft: 3

Artikel: Die Petrusfrage im Lichte der neuesten Forschung

Autor: Gilg, Arnold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877426

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877426
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


A. Gilg, Die Petrusfrage im Lichte der neuesten Forschung 185

müht und ihm hilft, und als den menschlichen Liebeswillen,
der sich des Nächsten nicht schämt, sondern für ihn eintritt
und leidet. Es ist die Liebe, von der Ez. 18, 23 sagt, daß sie kein
Gefallen am Tode des Frevlers hat, sondern daran, daß er von
seinem Wandel umkehrt und leben bleibt. Damit ist zugleich die
Brücke zur Botschaft des Neuen Testaments geschlagen.

Wien. Georg Fohrer.

Die Petrusfrage
im Lichte der neuesten Forschung.

Oscar Cullmann, Petrus. Jünger — Apostel — Märtyrer. Das historische
und das theologische Petrusproblem, Zürich, Zwingli-Verlag, 1952, 285 S.

Oscar Cullmann, Die Tradition als exegetisches, historisches und
theologisches Problem, Zürich, Zwingli-Verlag, 1954, 56 S.

Karl Heußi, Die römische Petrustradition in kritischer Sicht, Tübingen,
J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1955, 77 S.

Otto Karrer, Um die Einheit der Christen. Die Petrusfrage. Ein
Gespräch mit E. Brunner, 0. Cullmann, H. v. Campenhausen, Frankfurt a. M.,

Verlag Josef Knecht, Carolusdruckerei, 1953, 228 S.

Das hier vorab anzuzeigende Petrus-Buch Oscar Cull-
manns, das vor drei Jahren herausgekommen ist, hat als eigentlich

erste von einem neuzeitlichen protestantischen Theologen
dargebotene umfassende, die verschiedenen Seiten und Aspekte
des wichtigen und komplizierten Themas mit gleichmäßiger
Gründlichkeit erörternde Monographie bereits weitherum
Aufsehen erregt und, so gewiß die Anmeldung mannigfacher
Vorbehalte und Einwände nicht ausgehlieben ist, warme Anerkennung

oder doch respektvolle Aufnahme gefunden. Tatsächlich
darf man sich des Werkes herzlich freuen. Es gilt von ihm, wie
es nun angelegt und durchgearbeitet erscheint, ganz ernsthaft
der so oft zur billigen Phrase verflachte Satz, daß es eine in
der Fachliteratur lang genug vorhanden gewesene mißliche
Lücke in dankenswerter glücklicher Weise füllt. Man mag es

füglich mit Ed. Schweizer, der sich im Prospekt des Verlags
äußert, ein «notwendiges Buch» nennen. Natürlich sind die
einschlägigen Probleme schon bisher immer wieder als diese



186 A. Gilg, Die Petrusfrage im Lichte der neuesten Forschung

und diese Sonderfragen gesehen und behandelt worden. Aber
die neue Untersuchung will sie aus der leicht fatal wirkenden

Isolierung und Vereinzelung herausnehmen und ihnen
durch eine möglichst nach Zusammenhang, Ausgewogenheit
und Ganzheit strebende Erforschung und Darstellung des Stoffes

gerecht werden. Daß der reiche Band allerlei Thesen,
Argumente, Textinterpretationen enthält, denen gegenüber hier
und dort Widerspruch laut wird, vielleicht bisweilen laut werden

muß, daß ab und zu schlechterdings nicht über bloße
Vermutungen hinauszugelangen ist, daß gerade auch zentrale
Momente nach wie vor Gegenstand hartnäckiger Kontroversen
sein werden, wird man angesichts der mit der Sache gegebenen
Schwierigkeiten, angesichts des Standes der Quellen und
angesichts der theologischen, kirchlichen, konfessionellen Situation

kaum verwunderlich finden und braucht man jedenfalls
dem umsichtigen und nach den verschiedensten Richtungen
genau orientierten Verfasser nicht erst zu versichern. Um so
mehr möchte man Cullmanns Schrift als eine mutige und
ermutigende Tat würdigen. Der Leser spürt doch wohl etwas
von dem den Verfasser treibenden Motiv: das Petrusproblem
ist gestellt, ein historisches und ein theologisches Problem;
weder das Verwirrende des gelehrten Streites noch das anscheinend

Aussichtslose eines Gesprächs mit den Vertretern der
römischen Primatsdoktrin darf den Willen zur intensiven
Bemühung um das unweigerlich aufgegebene Gesamtproblem
lähmen. Aber eben: die vorliegende Publikation ist wie ein
Zeugnis von Mut und zäher Hingahe auch ermutigend. Ich
meine, man hat das Recht, im Blick auf die geleistete Arbeit
-— bleibende Bedenken und Kontroversen hin und her — von
einem bedeutenden positiven Ertrag zu reden, das Recht, den

sorgfältigen, wohlüberlegten, breiteste und gewissenhafteste
Auseinandersetzung mit dem Forscherchorus in sich
schließenden Darlegungen weitgehend — mindestens bezüglich der
entscheidenden Ergebnisse — zuzustimmen.

Der Aufriß des Buches ist bekannt. Es braucht nur daran
erinnert zu werden. Cullmann unterscheidet zwei Hauptteile,
in deren einem er sich mit der «historischen Frage» befaßt,
d. h. von dem Jünger, von dem Apostel und von dem Märtyrer
Petrus spricht, und in deren anderm er sich dem «exegetisch-



A. Gilg, Die Petrusfrage im Lichte der neuesten Forschung 187

theologischen Problem» zuwendet, dergestalt, daß es zunächst
um eine ausführliche Erklärung von Matth. 16, 17—19 geht und
dann um Erwägungen zur dogmatischen Frage der Anwendung
dieser berühmten und vielverhandelten Stelle auf die spätere
Kirche. Es ist nun aber hier nicht meine Absicht, mich über
den gesamten Inhalt in all seiner Mannigfaltigkeit und
Verzweigtheit, wie sehr auch bloß andeutungsweise, zu verbreiten.
Ich denke von vornherein daran, gewisse Partien und Stücke
herauszuheben. Nicht zuletzt ist es mir auch darum zu tun,
das selbst so stark aufs Dialogische gerichtete Buch ein wenig
ins Licht der spannungsreichen Debatte zu rücken, welche
heute im Gang ist, und in welche an ihrem Teil auch die ebenfalls

zur Besprechung vorliegenden Schriften von K. Heußi und
0. Karrer eingreifen. So möchte ich mich damit begnügen, die
Aufmerksamkeit auf die bewegte Behandlung zweier Punkte
zu lenken. Bezeichne man sie denn durch die Formeln «die
römische Petrustradition» und «der Primat Petri».

Der Ausdruck «die römische Petrustradition» begegnet im
Titel der soeben herausgegebenen Schrift Heußis, die so etwas
wie das abschließende Wort in der Reihe seiner seit 1936
veröffentlichten Arbeiten über die Petrusfrage darstellt, und auch
Cullmann bedient sich der Wendung (104, 126). Gemeint ist mit
dem Terminus die Anschauung, daß der Apostel in die
Welthauptstadt gelangt sei und dort den Zeugentod erlitten habe. Im
hesondern akzentuiert Heußi (9) den Gedanken einer römischen
Wirksamkeit Petri als durchaus wesentliches Moment der
ernstgenommenen Tradition, während Cullmann nicht ansteht, den
Ausdruck auch auf die Vorstellung zu beziehen, zufolge deren
es sich mehr bloß um (womöglich recht kurze) Anwesenheit

des Petrus in Rom handelt. Die Differenz kann hier auf
sich beruhen. Warum soll man die Formel nicht im Sinne Cull-
manns brauchen? Was hier interessiert, ist dies, daß ein volles
Drittel unseres Buches sich unter der Ueberschrift «der
Märtyrer» (73—169) mit der Frage nach Recht oder Unrecht eben
dieser römischen Petrustradition beschäftigt, daß sich also der
Verfasser in einläßlicher Weise an der Spezialdiskussion
beteiligt, die gegenwärtig, nachdem sie vor einem Menschenalter
durch Lietzmanns vielbeachteten Band «Petrus und Paulus in
Rom» neuen Antrieb bekommen, nicht von ungefähr — man



188 A. Gilg, Die Petrusfrage im Lichte der neuesten Forschung

hat doch das aufregende Ereignis der Grabungen am Vatikan
vor sich — mit großer Lebhaftigkeit geführt wird. Cullmann
widmet auch seinerseits dem archäologischen Material einen
Abschnitt (145—169). Indessen versteht es sich für ihn von
selbst, daß zunächst ausgemacht werden muß, was allenfalls
literarischen Quellen zu entnehmen ist (82—135). In den ältesten

christlichen Dokumenten, den Paulusbriefen, vermag er
wie die meisten Forscher keinerlei direkte oder indirekte
Angaben über einen Aufenthalt des Petrus in der Tiberstadt und
seinen Tod zu entdecken. Auf Grund einer Durchmusterung
des corpus Paulinum ist bloß der Satz zu gewinnen, daß
Anwesenheit Petri in Rom zur Zeit der Abfassung des Römerbriefes

ausgeschlossen erscheint. Heußi sieht sich in einer
günstigeren Lage. Ihm gelingt es, just vermittelst einer Aeußerung
des Paulus die Brüchigkeit, ja Unmöglichkeit der römischen
Petrustradition zur Evidenz zu bringen. Seine letzte Abhandlung

entwickelt und präzisiert gleich im ersten Paragraphen
(1—10) eine schon früher (aber noch nicht in der Schrift «War
Petrus in Rom?» von 1936) vorgetragene, bei Cullmann bereits
registrierte Anschauung, die allem Rätselraten, aller Unsicherheit,

allem mehr oder weniger «Wahrscheinlichen» ein Ende
setzen und sich als unwidersprechliche Lösung erweisen soll.
Die das Dunkel blitzartig erhellende paulinische Aussage aber
ist die parenthetische Bemerkung in Gal. 2, 6: ôttoîoî ttote fjerav
oùbév poi biacpépei. Es will nämlich beachtet sein, 1. daß die
Verbindung öttoioi Troie die Wiedergabe durch quales aliquando
verbietet und die Uebersetzung qualescumque fordert, und 2.

daß nun einmal ijoav dasteht und nicht eioiv. Der Schluß ist
dann bündig: wenn Paulus erklärt, es liege ihm nichts daran,
«wie beschaffen» oder «was für Leute» die von ihm genannten
boKoûvTeç «waren», so setzt er voraus, daß sie nicht mehr am
Leben seien; d. h. er redet um das Jahr 56 auch von Petrus als
einem schon Gestorbenen; damit ist es offenbar um die in der
traditionellen Auffassung implizierte römische Wirksamkeit
des Apostels geschehen und erledigt sich schon ganz und gar
die Annahme, daß Petrus in Rom Märtyrer geworden wäre.
Vielleicht hat das mit vollendeter Bestimmtheit dargebotene
Argument einen Augenblick lang etwas Verblüffendes, etwas
durch den Zauber der Einfachheit Faszinierendes. Aber doch



A. Gilg, Die Petrusfrage im Lichte der neuesten Forschung 189

wohl nur einen Augenblick lang. Die ihm eignende Einfachheit
dürfte zu einfach sein. Fühlt man sich angesichts des Operierens

mit TroTé und rjcrav nicht fast versucht, ironisch-unverschämt

zu zitieren: «Ein Wörtlein kann ihn fällen»?! Im
Ernst: von Heußis Verständnis jener parenthetischen Bemerkung

her wird die These unausweichlich, daß man in dem Gal.
2, 9 zu den «Säulen» gerechneten Jakobus den im Jahr 44

hingerichteten Zebedäiden zu erblicken habe und nicht den bis in
die ersten 60er Jahre lebenden Herrenbruder. Diese These
überzeugt durchaus nicht; und dann besteht überhaupt, auch für
den, der in sprachlich-grammatikalischer Hinsicht korrekt
vorgehen möchte, keineswegs die strikte Notwendigkeit, die
fragliche Stelle im Sinne Heußis zu deuten; das betont v. Campenhausen

(Kirchliches Amt und geistliche Vollmacht, 1953, S. 21)
mit Fug.

Da nun auch Cullmann gleich der Großzahl seiner
Fachgenossen aus Gal. 2, 6 nicht herausliest, was nach Heußi
herausgelesen werden müßte, kommen für ihn, wie gesagt, als
literarische Testimonia keine paulinischen Aeußerungen in
Betracht. Er hat es in der Hauptsache lediglich mit den paar
frühen Texten zu tun, die man nicht erst seit gestern überall,
wo man Antwort auf die römische Petrusfrage sucht, als
gleichsam klassische Stellen heranzieht und bearbeitet (ob man
sie dann schließlich positiv bewertet oder suspekt bzw.
unergiebig findet), und die auch Heußi wie in seiner ersten so auch
in seiner letzten Publikation einer Prüfung unterwirft. Was
die dem Neuen Testament angehörenden «Belege» anlangt (Joh.
21, 18 ff.; 1. Petr. 5, 13), will Cullmann ihnen gewiß nicht die
Bedeutung vindizieren, als ob sie eine «sichere Grundlage»
böten (96) ; er lehnt es anderseits aber ab, das Gewicht der
Bezeugung von Petri Martyrium zu bestreiten, und zeigt sich
auch bereit, bezüglich des Ortes (Rom) aus der Erklärung von
1. Petr. 5, 13 immerhin eine große Wahrscheinlichkeit zu
gewinnen. So wie er seine Sätze prägt und nuanciert, wird man
ihm da folgen sollen. Umfänglicher als die den biblischen Stellen

zugewendete Untersuchung ist sehr natürlicherweise der
Abschnitt, in welchem eines der beiden aus dem Schrifttum der
Apostolischen Väter geholten Zeugnisse zur Sprache kommt
(96—119). Repräsentiert er nämlich in der Tat für sich eine



190 A. Gilg, Die Petrusfrage im Lichte der neuesten Forschung

ganze Studie, so eben eine Studie über 1. Clem. 5 f., d. h. über
jenen Passus der aus dem Jahre 96 stammenden römischen
Gemeindeepistel, dem nach allgemeiner Ansicht so oder so der
Rang des entscheidenden literarischen Zeugnisses, der Grundstelle

gebührt. Dieser Passus erheischt zweifellos eine
ausgedehnte Erörterung, und unser Verfasser hat, an sie herantretend,

ein volles Bewußtsein von der Verwiekeltheit seiner
Aufgabe. Der Passus ist ja bekanntlich für die Klärung der
Petrusfrage nicht etwa um deswillen zentral wichtig, weil die
darin enthaltenen spärlichen dem Petrus zugedachten Zeilen
dessen Lebensende, das allerdings erwähnt wird, in direkter,
eindeutiger Aussage als Zeugentod, und zwar als an einem
bestimmten Ort — in der Welthauptstadt — erlittenen Zeugentod
erscheinen ließen. Eben dies geschieht nicht. Die in Frage
stehende kurze Aeußerung, rein für sich genommen, kann zum
mindesten ganz anders als im Sinne der Tradition verstanden
werden. Aber auch bei einer gewissen Berücksichtigung des

Zusammenhangs, in den die knappe Aussage eingebettet ist,
erheben sich, wie die jüngste Problemlage eindrücklich macht,
nicht geringe Schwierigkeiten, z. B. heikle Fragen betreffend
die Satzkonstruktion, die Bedeutung der Vokabel papxupeîv in
einem Dokument des ausgehenden 1. Jahrhunderts, das Herein-
spielen hellenistisch-philosophischer Begriffsinhalte, die von
der Plerophorie der Paulus-Schilderung so merkwürdig sich
abhebende Dürftigkeit der an Petrus erinnernden Notiz. Zwar
ist unstreitig in der Zeit nach F. Chr. Baur die auf Seite der
römischkatholischen Gelehrten sozusagen nie bezweifelte
Meinung, daß 1. Clem. 5 das römische Martyrium Petri bezeuge,
auch unter den protestantischen Forschern nach und nach zur
herrschenden opinio geworden (vgl. Cullmann, 78 ff.). Aber
seit Jahren regt sich in steigendem Maß Opposition. Zu ihr
gehört selbstverständlich auch K. Heußi; er darf jetzt geradezu
als ihr Wortführer betrachtet werden. Man muß es darum sehr
empfehlen, seinen in § 2 und in den Exkursen 2 und 3 der
zweiten Schrift vorliegenden scharfsinnigen Kommentar (11 bis
30, 62—71) und Cullmanns Studie genau zu konfrontieren. Mir
scheint freilich, daß sorgfältiges Gegeneinanderabwägen der
beidseitigen Ueberlegungen und Beweismomente nicht
zuungunsten Cullmanns ausfällt. Es ist bedauerlich, daß Heußi des-



A. Gilg, Die Petrusfrage im Lichte der neuesten Forschung 191

sen Argumentation mit einem einzigen Satz abtut (2B, Anm. 2).
Vielleicht ist ein näheres Eingehen auf sie aus Zeitgründen
nicht mehr in Frage gekommen. Jedenfalls möchte ich Cull-
manns Auslegung, ohne schon durch sie jede Schwierigkeit
restlos behoben zu sehen, außerordentlich belehrend und
fördernd finden.

Um der notwendigen Kürze willen resümiere ich nur
stichwortartig das Wichtigste, das sie enthält. 1. Zwischen den

Kapiteln 4, 5, 6 besteht ein deutlicher Zusammenhang, und das
in diesem Zusammenhang Vorgebrachte muß soweit nur immer
möglich von den vorangehenden Kapiteln her, in denen es um
die betrübliche korinthische Gemeindeangelegenheit geht,
begriffen werden; man darf, was Clem. 4—6 in erster Linie
bezweckt, nicht angesichts des unleugbaren Hereinspielens
literarischer Kunstmittel und kynisch-stoischer Begrifflichkeit

vergessen. 2. Das vorwiegend durch den Ausdruck
2pXoç bezeichnete Laster ist die Eifersucht, wie sie in Korinth
zutage getreten ist, und wie sie dem Briefschreiber vorschwebt,
da er in zwei Reihen je sieben warnende Beispiele anführt;
solche Eifersucht ist nicht einfach, allgemeiner verstanden,
«Haß», schon gar nicht (in keinem der zitierten Exempel) der
«Haß der Welt gegen die Gotteskinder»; es handelt sich —
Beziehungspunkt der Erwägungen ist und bleibt die Spaltung in
einer christlichen Gemeinde! — um die Eifersucht «unter
Brüdern» (vgl. am Anfang der alttestamentlichen Reihe die breite
Wiedergabe der Geschichte von Kain und Abel als des
Musterbeispiels). 3. Die Eifersucht hat verderbliche Folgen, sie führt
direkt oder indirekt geradezu zum Tod. Just das letztere will
Clemens einschärfen, und dabei dient ihm wiederum das erste
Beispiel vom Brudermord als erschütternder Beleg. 4. Die von
Petrus «wegen ungerechter Eifersucht» erduldeten vielen ttôvoi
erweisen sich im Licht des bisher Festgestellten auch an ihrem
Teil als Plagen, die von «Brüdern», d. h. von Christen verursacht

worden sind. Man hat sich vor Augen zu halten, daß die
Judaisten mit Mißtrauen und Groll im Sinne des ôjXoç dem in
seiner religiösen Haltung von ihnen sich unterscheidenden
Petrus begegnen. Die an sich recht abstrakte und vage Meldung
der Petrus-Notiz wird dann konkreter und sprechender. Man
hat sich aber ferner zu vergegenwärtigen, daß bei Clemens auch



192 A. Gilg, Die Petrusfrage im Lichte der neuesten Forschung

das Ereignis von Petri Lebensausgang unter dem Schatten des

öia £rjXov otöiKov steht. Von da aus wird man, ebensowohl 1. Clem.
47, 7 wie Phil. 1, 15 ff. bedenkend, zu der unheimlichen
Vorstellung eines Mitschuldigseins der von Eifersucht Besessenen
am Tod, und das heißt hier: am Märtyrertod, des Apostels
gelangen. Man wird, ohne sich einen glatten Schluß zu erlauben,
immerhin, um sich das von Clemens Gemeinte zu verdeutlichen,

die im Tacitus-Bericht (Ann. XV, 44) auftauchenden
«primo conrepti qui fatebantur» visieren. 5. In der Paulus-
Schilderung ist nach übereinstimmender Auffassung das Ende
des Heidenapostels als Zeugentod gedacht. Da nun die Notiz
über Petrus analog wie die ihr folgende von Paulus redende
Stelle konstruiert erscheint, drängt sich die Annahme auf, es
müsse auch Petri Sterben als Märtyrertod verstanden werden,
und es müsse das Verbum papxupeîv zum mindesten schon auf
dem Weg zum technischen Sinn des Blutzeugnisses sein. Die
Annahme findet, ganz abgesehen von dem oben Bemerkten,
noch darin eine Stütze, daß, wenn ungefähr zur Zeit der
Entstehung des römischen Gemeindeschreibens Joh. 21 auf Petri
Martyrium hinweist, auch ein Clemens so ziemlich sicher von
ihm weiß. 6. Was den Ort des Martyriums betrifft, hat sich
bereits oben unter 4. ein wichtiger Sachverhalt ergeben: auf
Grund von 1. Clem. 47, 7 und der angeführten Verse des doch
offenbar in Rom geschriebenen Philipperbriefes sagt man sich
berechtigterweise, daß für den rückwärtsblickenden Clemens

wenn irgendwo so in der römischen Gemeinde die Eifersucht
der Judaisten Streitigkeiten erregt hat, welche, den
«Andersgläubigen» (den Heiden) — durch Angeberei — bekannt
geworden, faktisch die Gemeinde in die äußerste Gefahr, nämlich
in die Gefahr der todbringenden Verfolgung gestürzt haben,
m. a. W. welche Anlaß zur Hinrichtung von Christen durch den
Staat geworden sind. Nun zeigt jedenfalls auch das vierte
Beispiel der zweiten Reihe, das eine «große Menge von
Auserwählten» als Opfer des CfjXoç bezeichnet, auf die neronische
Christenhetze. Macht man damit Ernst, daß es mit den ihm
vorangestellten Exempeln sachlich durch das Leitmotiv «die Eifersucht

und ihre Wirkung» eng verbunden ist, so wird man,
alles sonst in Betracht zu Ziehende wohl erwogen, den Satz
nicht eilfertig oder unerlaubt kühn finden: Petrus hat anläß-



A. Gilg, Die Petrusfrage im Lichte der neuesten Forschung 193

lieh der Verfolgung des Jahres 64 zu Rom den Zeugentod
erlitten. — Nach Heußi verrät der Clemensbrief keine Spur einer
Kenntnis dessen, was die so mächtig werdende Ueberlieferung
behauptet; gerade darin liegt vielmehr hinsichtlich der Petrusfrage

die eminente Bedeutung des Dokuments, daß es für das

ausgehende 1. Jahrhundert das Nochnichtbestehen der
römischen Petrustradition klar beweist, wenn es auch anderseits
allerdings die Anfänge der Parallelisierung von Petrus und
Paulus sichtbar werden läßt (80). Mit Heußis Kommentar, der
— es sei wiederholt — gründlich zu erwägen ist, mag gehen,
wer es kann. Es gibt Leute, die es nicht können, denen es nicht
irgendeine Stimmung, nicht irgendeine Velleität verbietet,
sondern der Text in seinem Zusammenhang. Auch Cullmann kann
es nicht. Er bildet sich wahrlich nicht ein, in seiner Clemens-
Studie zu «absoluter Sicherheit» gelangt zu sein (119) ; aber
maximale Wahrscheinlichkeit sieht er erreicht. Ich stimme ihm
darin bei und unterstreiche das große Verdienst, das er sich
erworben hat, das Verdienst, neue bedeutsame Gesichtspunkte
darzubieten und insbesondere durch Akzentuierung und
Entfaltung des Moments «propter invidiam» intensives Licht auf
den schwierigen Passus zu werfen.

Daß unser Buch sich auch mit archäologischem Material
befaßt, ist bereits bemerkt worden und versteht sich von selbst.
Cullmanns Untersuchung fällt in den Augenblick, da die unter
der Peterskirche vorgenommenen Grabungen abgeschlossen
sind und durch den Vatikan feierlich die Kunde, das Petrusgrab

sei entdeckt, verbreitet wird. So muß sie wohl, soweit möglich

und tunlich, die authentisch-wissenschaftlichen Mitteilungen

berücksichtigen und sich die Frage einer allfälligen
Auswertung der aufgewiesenen Tatbestände in der Richtung des von
ihr schon Eruierten angelegen sein lassen. Faktisch gibt sie —
sie hat das von den päpstlichen Archäologen geschaffene
monumentale Werk über die «Esplorazioni» gerade noch benützen
können — eine gut orientierende, anschauliche Darstellung der
zum Vorschein gekommenen Dinge und der an die Funde sich
knüpfenden Probleme. Sie versäumt aber, was die Aufgabe der
Berichterstattung anlangt, auch nicht, die bereits 1915 unter
S. Sebastiano begonnenen Arbeiten in Erinnerung zu bringen.
Man weiß, wie diese zur Freilegung jener «Triclia» geführt

IS



194 A. Gilg, Die Petrusfrage im Lichte der neuesten Forschung

haben, die in der 2. Auflage von Lietzmanns Buch (1927) und
seither weitherum insofern eine beträchtliche Rolle spielt, als
sie, eine alte liturgische Notiz bestätigend und erhellend, für
das Jahr 258 die Ueberführung der Reliquien Petri und Pauli
vom Vatikan und von der ostiensischen Straße nach der Via
Appia verbürgen soll. Für Cullmann liegt indessen das Schwergewicht

natürlich nicht auf dem Berichten und Darstellen,
sondern auf der Beurteilung des Materials, auf der kritischen
Sichtung der hinsichtlich der beiden Ausgrabungsstätten hin-
und herschwirrenden Thesen und Erklärungsversuche. Er
prüft also, und die Prüfung ergibt einmal: Die durch
Lietzmanns Autorität fast kanonisch gewordene Vorstellung vom
zeitweiligen Ruhen der Apostelleiber an der Via Appia ist um
unüberwindlicher Schwierigkeiten willen unhaltbar; die Graffiti

der Triclia lassen sich ohne diese Vorstellung erklären und
ebenso die angerufene Notiz der Depositio martyrum, bzw. des

Martyrologium hieronymianum. Es hat nie ein Petrusgrab ad
catacumbas gegeben. Die Prüfung ergibt sodann auch ein Nein
gegenüber der sonoren Behauptung vom Aufgefundensein des

Apostelgrabes am Vatikan. Cullmann verkennt keineswegs, daß
die Nachforschungen in der engern Zone unter dem Papstaltar
von S. Pietro wie die Grabungen im weitern Bereich, über den
sich der Dom ausdehnt, nach verschiedenen Seiten von größtem
Interesse sind. Aber er sieht eben das, was zuhöchst gewonnen
sein soll, nicht gewonnen. Das in der engern Zone zutage
getretene an die sog. «rote Mauer» angelehnte, in seiner
ursprünglichen Form nicht mehr erhaltene, aber rekonstruierbare

(Abb. S. 160) bescheidene Säulenmonument darf
wahrscheinlich mit dem vom römischen Presbyter Caius am Ende
des 2. Jahrhunderts erwähnten Tropaion (Euseb. Hist. eccl.

II, 25, 6 f.) identifiziert werden. Im Fall der Zulässigkeit der
Identifizierung beweist es, daß Caius in seinem Dictum
«Tropaion» nicht, wie es an sich möglich wäre, als den Ort des

Martyriums, auch nicht als das Grab, sondern eben als ein Denkmal,

eine Memorie versteht. Ein wirkliches Grab ist unter dem
Säulenmonument nicht entdeckt worden. Die kleine, leere,
quadratische Vertiefung im Boden vor der Mauernische, welche die
päpstlichen Archäologen als das Petrusgrab ansehen, wobei sie
schließlich ein System fragwürdigster Hypothesen zu Hilfe



A. Gilg, Die Petrusfrage im Lichte der neuesten Forschung 195

nehmen, kann nicht als wirkliches Grab angesprochen werden.
Und von einem Grab in weiterer Tiefe weiß man nichts. In dem

Tropaion, das sich unfern der Stelle, wo Neros Zirkus gestanden

hat, befindet, mag die Erinnerung an die Hinrichtungsstätte

zum Ausdruck kommen. Die kleine Vertiefung unter der
Memorie hat vielleicht die Bedeutung eines Kenotaphs. Es läßt
sich noch allerlei vermuten. Nur: Vermutungen sind Vermutungen.

Den Freunden der Botschaft vom entdeckten Grab aber
ist eine schwere Beweislast aufgebürdet; sie haben immer wieder

zu bedenken: es fehlen alle Hinweise und Anzeichen
dafür, wo und wie die Opfer der Verfolgung — und unter ihnen
Petrus — bestattet worden; es besteht durchaus die Möglichkeit,
daß man auch die Gebeine des Apostels in ein Massengrab
geworfen oder seine Asche in den Tiber gestreut hat.

Cullmanns einleuchtendes Nein gegenüber der Konstruktion
Lietzmanns und gegenüber der Konstruktion der Leiter der
vatikanischen Ausgrabungen ist nicht das Wort eines
Einzelgängers; er spricht es im Verein mit zahlreichen Gelehrten aus.
Dennoch enthalten seine das Nein fundierenden Ausführungen
Spezifisches. Aber nicht darum ist ihm vornehmlich zu tun,
sondern um die Erkenntnis, daß die eigentlichen Beweise für
die römische Petrustradition heute wie einst von den indirekten
literarischen Zeugnissen aus erbracht werden müssen, daß die
liturgischen Quellen für sich allein wenig ergiebig sind, und
daß die archäologischen Arbeiten, die das Petrusgrab nicht
identifiziert haben, die Frage nach Petri Aufenthalt in Rom
weder positiv noch negativ zu beantworten gestatten, so gewiß
die Ausgrabungen zugunsten der unabhängig von ihnen
gewonnenen Angabe sprechen: Petrus im vatikanischen Bereich
hingerichtet. Es sei noch Folgendes beigefügt. Indem Cullmann
mit Betonung auf die erdrückenden Gründe aufmerksam macht,
die von vornherein, d. h. noch vor den durch die Funde
aufgenötigten Einwänden, einer Bestattung des Apostels an der
fraglichen Stelle entgegenstehen, trifft er wie mit einer schon vor
Jahrzehnten gefallenen Bemerkung Holls (vgl. Gesammelte
Aufsätze, Bd. 2, 65, Anrn. 1) zumal mit Aeußerungen Heußis
zusammen. Er scheint freilich gerade das Argument nicht
verwenden zu wollen, das in den Augen Heußis besonders
durchschlagende Kraft besitzt (51 ff.). Nach Tacitus erhebt sich der



196 A. Gilg, Die Petrusfrage im Lichte der neuesten Forschung

Zirkus inmitten der neronischen Gärten; der imposante Bau
ist sicher nicht an einen Rand (den Nordrand) des Parks
gepreßt; ebenso sicher dehnen sich die Gärten über einen weiten
Teil des vatikanischen Geländes aus. Erhält Petrus an dem
bewußten Ort sein Grab, so kommt er, der Hingerichtete, weil
neben den Zirkus, in den kaiserlichen Park zu liegen. Derartiges

wird den verfemten Christen eingeräumt! Eine unmögliche
Annahme. Cullmann redet seinerseits ausdrücklich davon, daß
die angebliche Ruhestätte des Apostels sich «in der Nähe der
Gärten Neros» befinden würde, und J. Ruysschaert (Revue
d'hist. ecclés., Louvain 1953, S. 614) weiß von einem Weg, der
südlich der spätem Nekropole sich erstreckt und die nördliche
Grenze des kaiserlichen Besitzes markiert habe, so daß das
Petrusgrab außerhalb des Parkes seinen Platz hätte. Was ist
nun richtig? Der von Heußi unterstrichene Grund erscheint
mir nicht unbedingt zwingend; aber Eindruck macht er mir
doch. Man müßte die topographische Situation zur Zeit Neros
genau kennen.

Ich wende mich zu dem Punkt, den ich als zweiten zu
berühren in Aussicht gestellt habe, und der durch die Formel
«der Primat Petri» umschrieben worden ist. Seine Behandlung
ist bei Cullmann, abgesehen von dem Abschnitt «der Apostel»,
wesentlich in dem weit ausgreifenden exegetischen Kapitel über
Matth. 16, 17 ff. und in den daran angeschlossenen dogmatischen

Erwägungen enthalten (176—268). In der Tat kann es

ja, wenn schon einmal die Frage sich erhebt, ob irgendwie an
einen im Willen Jesu liegenden Primat des Petrus zu denken
sei, nicht anders sein, als daß das im ersten Evangelium auf
das Petrusbekenntnis antwortende Logion in den Vordergrund
des Interesses rückt. Der Verfasser findet wirklich darin so
etwas wie einen Vorrang dem Petrus zugesprochen. Er
verbirgt sich allerdings nicht, wie stark heute wieder die Echtheit
des Wortes bestritten ist; er macht es sich demgemäß zur
Pflicht, nicht nur seinen Sinn zu ermitteln, sondern auch die
Gründe für die Authentizität sorgfältig zu entwickeln und
gegen wichtigere Einreden, nicht zuletzt gegen die wuchtigen
Einwände Bultmanns (Theol. Blätter 1941, 265—279), zu schützen.

Auf die Einzelheiten kann hier nicht eingetreten werden.
Es muß genügen, mehr bloß im Vorbeigehen dies anzudeuten:



A. Gilg, Die Petrusfrage im Lichte der neuesten Forschung 197

Bezweifelt Cullmann keineswegs, daß ein von Jesus gesprochenes

.Wort vorliegt, so vermag er anderseits nicht
anzuerkennen, daß es in den Rahmen gehört, in den es bei Matthäus
eingefügt ist, nämlich in die Erzählung vom Gespräch zwischen
Jesus und den Jüngern zu Cäsarea Philippi. Die Perikope
Mark. 8, 27—33 läßt als die Pointe der Geschichte die schneidende

Zurückweisung des Apostels erscheinen, der das in
seinem Messiasbekenntnis steckende verhängnisvolle Mißverständnis

verrät. Zu dieser Pointe paßt es wenig, wenn Petrus als ein
mit besonderer Offenbarung Beschenkter selig gepriesen wird
und die große Verheißung empfängt. Die dem Matth, als
Sondergut eigenen Verse unterbrechen offensichtlich den aus Markus

wahrnehmbaren Gang der Geschichte. Ihr ursprünglicher
Ort dürfte in der Leidensgeschichte zu suchen sein, näherhin im
Zusammenhang des Dialogs, der sich an das letzte Mahl
anschließt. Es besteht zweifellos eine merkwürdige Parallele
zwischen Matth. 16, 17 ff. und Luk. 22, 31 ff.: dort die dem
Petrus im Blick auf die zukünftige Gemeinde verliehene
Verheißung, hier die an ihn gerichtete Aufforderung, nach
seiner Bekehrung die Brüder zu stärken. Cullmann will freilich

die Entscheidung für die Echtheit des Ausspruchs nicht
an die Haltbarkeit seiner Bestimmung des Ortes gebunden wissen.

Die Gründe, die er für die Authentizität geltend macht,
erwachsen ihm zusammen mit der Eruierung des Sinnes aus
der Beschäftigung mit dem Inhalt des Logion als solchem.
Ich halte sie für triftig. Ich meine, auch den Ueberlegungen
über das Rahmenproblem aufgeschlossen nachgehen zu sollen.
Warum könnten sie — man muß sie in ihrem Duktus und ihrer
Ausführlichkeit vor Augen haben — am Ende nicht richtig
sein? Man wird sich doch nicht grundsätzlich dagegen stemmen,

daß überhaupt ein Rahmenproblem denkbar sei. Dennoch
bin ich nicht eigentlich überzeugt. Es wäre immerhin zu
fragen: Ist nicht die geistig-innere — ich möchte beinahe sagen:
die «theologische» — Situation im Gespräch von Cäsarea
Philippi komplizierter, bewegter, hintergründiger, als man vom
Markus-Bericht her sich vorzustellen Neigung hat? Wird nicht
Luk. 22, 31 ff. eine ganz ähnliche innere Situation spürbar?
Cullmann selbst nennt die Lukas-Verse einen «parallelen Text»
und geht so weit, die ihm fragwürdige matthäische Verbindung



198 A. Gilg, Die Petrusfrage im Lichte der neuesten Forschung

des Felsenwortes mit dem Petrusbekenntnis erklärend, in die
Parallele sogar eben das Petrusbekenntnis dort und das
Petrusgelübde hier einzubeziehen. Ist nicht auch bei Lukas —
also noch für die Zeit nach dem Abendmahl —das bedrohliche
Spiel des Satans in Aussicht gestellt und angesichts dieses
Spiels und unbeschadet der erschütternden Ankündigung der
Verleugnung unter Hinweis auf Jesu Fürbitte die an Petrus
ergangene Aufforderung festgehalten, die schließlich sich nicht
als bloße Forderung darstellt, über der vielmehr das Licht der
Verheißung leuchtet? .Welch seltsames — und letztlich doch
wieder nicht seltsames — Zusammen von Motiven! Wenn es

hier möglich ist, warum nicht dort? Ich insistiere nicht und
mache aus der Sache keine Kapitalsache. Aber die Frage soll
nicht verschwiegen sein (vgl. übrigens K. Barth, Kirchl. Dogm.
II/2, 482—490). Auch ein den Erweis der Echtheit von Matth.
16, 17 ff. betreffender Gedanke mag ausgesprochen werden. Ich
habe erklärt, daß mir Cullmanns Argumente als triftig gelten.
Ich beabsichtige nicht, hinterher daran zu rütteln. Was mich
einigermaßen bedenklich macht, ist das vom Verfasser schon in
einer frühern Schrift geäußerte und nun im neuen Buch
wiederholte Urteil, es gebe «keinen wissenschaftlich berechtigten
Anlaß» zur Bestreitung der Echtheit des Wortes (214). Tut
man gut, so zu formulieren? In seiner Auseinandersetzung mit
Cullmann greift 0. Karrer den Satz auf und urgiert ihn und
fühlt sich bereits zu der Prägung ermächtigt, daß die Echtheit
des Textes «vernünftigerweise» nicht bezweifelt werden könne
(Um die Einheit der Christen, S. 93 f.). Da ist doch wohl das,
was allenfalls wirklich geschieht, wenn gerade auch «Echtheitsfragen»

von etwelcher theologischen Relevanz untersucht und
beantwortet werden, zuwenig nach dem Entscheidungscharak-
ter gesehen, den es bei allem Ernstmachen mit historisch-methodischer

Strenge hat.
Matth. 16, 17 ff. interpretierend, stellt Cullmann fest: Schon

in den Tagen des Erdenwandels» Jesu erhält Petrus einen
Vorrang von bestimmtem Charakter. Ihn bezeichnet Jesus als den
Felsen, auf den er seine ekklesia, das irdische Gottesvolk, das
zum Gottesreich führen wird, zu bauen verheißt, ihn, Petrus
selbst, seine Person, nicht seinen Glauben, wie Kirchenväter
und Reformatoren deuten. Ihm sollen die Schlüssel des Hirn-



A. Gilg, Die Petrusfrage im Lichte der neuesten Forschung 199

melreiches gegeben werden, d. h. er soll unter dem Herrn des
Hauses Hausverwalter sein, dergestalt, daß er, das Amt der
Schlüssel ausübend, als menschliches Werkzeug der Auferstehung

dient und die Aufgabe apostolischer Mission ausführt.
Ihm soll die Befugnis des Bindens und Lösens, die Lehr- und
Disziplinargewalt, übertragen werden, er soll zuhöchst an der
Christus allein zustehenden Vollmacht der Sündenvergebung
teilbekommen. Es darf sicherlich keinen Augenblick vergessen
werden, daß Jesus auch die andern Jünger mit dem Binden und
Lösen betrauen will, ja daß nach neutestamentlicher Auffassung

die Apostel insgesamt das Fundament der Gemeinde
ausmachen, das seinerseits wiederum auf Christus ruht. Aber dem
Petrus wird die Verheißung der Wirksamkeit des Bindens und
Lösens in besonderer Weise verliehen; nur für ihn ist sie mit
der Ankündigung verbunden, daß auf ihn die ekklesia gebaut
werden wird, daß ihm also innerhalb des Fundaments, das sich
gewiß in der Gesamtheit der Apostel darstellt, das er in Wahrheit

mit den andern zusammen bildet, die Rolle des Felsen
zufällt. Er empfängt einen Sonderauftrag. Das geht nicht nur aus
der Matthäus-Stelle hervor, sondern auch aus dem oben
herangezogenen Jesuswort Luk. 22, 31 f. Und nun hat man weiterhin

zu sagen: Dem aufgewiesenen Sachverhalt entspricht, was
für die Zeit nach Jesu Tod bezeugt ist. Petrus wird erkoren,
als erster den Auferstandenen zu schauen. Aus Joh. 21 läßt
sich offenbar erschließen, daß die Erscheinung Christi vor dem

Apostel, der ihn verleugnet hat, auch die Bedeutung der
Erneuerung und Besiegelung des ehedem erteilten besondern
Auftrags besitzt. Petrus bekommt demnach nicht nur geschenkt,
was seit Ostern für Wesen und Gehalt des Apostolats von
primärer Wichtigkeit ist: Zeuge der Auferstehung zu sein. Er
ist als derjenige, in dem und mit dem ein Anfang gesetzt wird,
als der in hervorgehobener Weise Begnadete, Gerufene, Betraute
in eine Stellung gerückt, in welcher sich das ihm einst zugesprochene

Felssein, die ihm einst zugeordnete Funktion, Aufgabe,
Befugnis erwährt und erfüllt. Petrus ist der Apostel kœt' èSoxijv.

Er ist es kraft der ihm die Rolle des Kepha zuweisenden
Gründungstat Jesu. Und er ist es in den ihm eigenen Tätigkeiten des
Leitens und Missionierens, wie sie in zeitlichem Nacheinander
als Auswirkungen seines Apostolats sich manifestieren. Das



200 A. Gilg, Die Petrusfrage im Lichte der neuesten Forschung

Felssein und die genannten Tätigkeiten gehören im Sinne des

Auftrags durchaus zusammen, aber es besteht doch der
Unterschied, daß das erstere schlechthin einmalig, nicht übertragbar,
nicht ein Weiterzugebendes ist, dagegen Leiten und Missionieren

an sich notwendig weitergehen müssen, wenn auch
hinwiederum Leiten und Missionieren als vom Apostel ausgeübte,
zu seiner Felsenrolle gehörende Funktionen den Charakter der
Einmaligkeit haben, etwas darstellen, was es über den Apostel
hinaus, nach der Offenbarungszeit, nicht mehr geben wird.
Petrus erscheint in voller Deutlichkeit als der Lenker, das

Haupt der Urgemeinde. Allerdings nur während kurzer Zeit;
verhältnismäßig bald übernimmt Jakobus die Leitung. Petrus
konzentriert sich auf das Werk der judenchristlichen Mission,
und auf dem Feld dieser Mission führend tätig, ist er Jakobus
untergeordnet. Indessen behält er «doch für alle Zeiten die
einzigartige Größe und Würde, in den ersten Tagen der Kirche
Jesu Christi Leiter der Urgemeinde und damit der damaligen
Gesamtkirche gewesen zu sein. Dies muß zunächst als
heilsgeschichtliche Tatsache des Anfangs stehen bleiben» (252).

Auf Grund solcher Feststellungen sieht sich Cullmann nun
in der Lage, ein irenisch-polemisches Gespräch mit den
Vertretern der bekannten, kirchen- und weltgeschichtlich so
ungeheuer wirksam gewordenen Auffassung von Matth. 16, 17 ff.,
Luk. 22, 31 ff., Joh. 21,15 ff. zu eröffnen. Die Frage meldet sich,
ob die dem Petrus verliehene Sonderstellung nach Jesu
Absicht und Willen so zu verstehen ist, daß mit dem Gedanken
des Vorrangs Petri unmittelbar und unweigerlich der Gedanke
vom Primat eines bestimmten Bischofssitzes, präzis: der
Gedanke vom römischen Primat verbunden werden muß, m. a. W.
daß in dem Felsen-Kephas-Petrus Nachfolger Petri, näherhin
die Inhaber der römischen Cathedra als Nachfolger
eingeschlossen erscheinen. Cullmann erinnert nicht bloß daran, wie
in den neutestamentlichen Texten über Nachfolgerschaft und
Rom keine Silbe verlautet; er legt den Finger auf das, was
sich aus dem Apostelbegriff, sofern er in seiner Prägnanz
genommen wird, ergibt. Die einschlägigen Ausführungen des

Petrus-Buches ergänzt und erweitert er in seiner Schrift «Die
Tradition». Man wird darum mit Nutzen zur Lektüre des
größern Werkes diejenige der Broschüre fügen. Es sind darin be-



A. Gilg, Die Petrusfrage im Lichte der neuesten Forschung 201

reits Einwände, welche römischkatholische Theologen (z. B.
J. Daniélou) gegen das Petrus-Buch vorbringen, berücksichtigt
und kritisch beleuchtet. Mit der Argumentation des Buches, die
vom Apostelbegriff her die römische Primatsidee bekämpft,
berührt, sich direkt das 2. Kapitel «Die Tradition und das
einmalige apostolische Amt» (28—41). Das einmalige apostolische
Amt! Damit ist ja das zentrale Wort ausgesprochen, hier wie
dort. Das einmalige apostolische Amt: darin erscheint der
schwerwiegende Sachverhalt, den man vielleicht ganz und gar
zu respektieren meint und doch — sei es denn wider Willen —
nach seiner Tragweite nicht ermißt, sondern entwertet. Im
Buch moniert Cullmann: Wenn das Apostelamt zweifellos
einmalig, unübertragbar ist, wenn es in einem besondern Auftrag
Jesu Christi gründet, den der Träger nach dessen Erfüllung
dem Herrn zurückgibt und nicht weitergeben kann — nun,
durch Matth. 16, 18 wird Petrus in seiner unwiederholbaren
Aposteleigenschaft angeredet. Die Felsenmission wird ihm
zugewiesen; eine Fundamentlegung wird vollzogen, wie sie nur
am Anfang des Baues möglich ist; es handelt sich auch da um
ein großes ècpmraH. Soll noch nach Petri Sterben Fundament
sein, soll die dem Apostel übertragene Felsenmission über sein
Lehen hinaus weiterwirken, so auf keinen Fall durch
Nachfolger, die in einer Sukzessionskette zusammengeschlossen
sind; vielmehr ist die heilsgeschichtlich einmalige Felsenmission

so beschaffen, «daß sie über seinen Tod hinaus in ihrer
Einmaligkeit weiterwirkt, so daß der historische Petrus, und
nicht Nachfolger, auch bei diesem unbegrenzten Weiterbauen
das Fundament ist und bleibt» (235). Aber besteht dazu
überhaupt eine Möglichkeit? Es ereignet sich in Wahrheit. Und
wohl: es ist ein Wunder vor unsern Augen. Wir haben das

apostolische Schrifttum und in ihm das Fortleben der Apostel.
Und Petrus fehlt, entsprechend seiner Stellung im Zwölferkreis,

zumal auch hinsichtlich des Geschehens, das Grundlage
der Erzeugung: des apostolischen Schrifttums ist, nicht besondere

Bedeutung. Cullmann verwahrt sich dagegen, daß ihn
einfach ein konfessionelles Vorurteil zu stärkstem Geltendmachen
des reformatorischen Schriftprinzips veranlasse. Das Schriftprinzip

ist sachlich gegeben; es wird unumgänglich, sobald
man dem Apostelbegriff das Gewicht zubilligt, das er nach Aus-



202 A. Gilg, Die Petrusfrage im Lichte der neuesten Forschung

weis des Neuen Testaments hat. Das ist im Heft über die
Tradition noch weitläufiger aufgezeigt. Dem Offenbarungszeugnis
darf nicht «die Tradition» koordiniert werden. Unter «Tradition»

hegreift die tridentinische Lehre die nachapostolische
Ueherlieferung. Und eben in bezug auf diese muß gesagt werden:

sie gehört in die «Zeit der Kirche», nicht in die «Zeit der
Inkarnation und der Apostel». Zwar ist es sinnvoll, ja nötig,
auch im Blick auf das, was uns im Neuen Testament begegnet,
von Tradition zu sprechen; vor den geschriebenen Evangelien
liegt eine mündliche Ueherlieferung, die apostolische Ueherlieferung,

aus der das in der Schrift Fixierte erwächst. Doch die
apostolische Tradition hat ihre besondere Dignität. Ihr
unmittelbarer Urheber ist der zur Rechten Gottes erhöhte Kyrios;
Er ist in der Uebermittlung seiner Worte und der Berichte über
seine Taten am Werk (7), Er ist in der Paradosis und in ihrer
schriftlichen Festlegung gegenwärtig. Nachapostolische
Tradition besagt abgeleitetes Wort, ein Wort, das je und je an dem
auf der apostolischen Ueherlieferung unmittelbar Beruhenden
als an der Norm gemessen, geprüft, gerichtet werden muß. Was
soll denn gemeint sein, wenn nicht dies, sofern man ernsthaft
mit einem Kanon biblischer Schriften rechnet (vgl. Tradition,
42 ff.)!

Cullmann ist sich völlig bewußt, daß ein harter Zusammenprall

zwischen den von ihm entwickelten Gedanken und den

Ueberzeugungen der die römische Primatsidee bejahenden
Theologen sich nicht vermeiden läßt. Das beirrt ihn in seiner
ausgeprägten ökumenischen Gesinnung und Absicht keineswegs;

aber er nimmt die theologisch-konfessionelle Lage
illusionslos wahr. Einiges von dem, was ihm sein Freund Daniélou
entgegenhält, führt er selber an. Es ist wohl zu erwarten, daß

er nächstens einmal in größerem Zusammenhang auf die von
der römischkatholischen Kirche her lautgewordenen Voten
erwidert. Er dürfte sich dann wahrscheinlich auch mit den
Darlegungen befassen, die 0. Karrer — auch er zweifellos vom
Willen zu einem echten Gespräch beseelt — dem Petrus-Buch
widmet. Diese Darlegungen machen reichlich die Hälfte der
oben erwähnten Karrerschen Arbeit aus, in welcher der
Verfasser vorerst ekklesiologisch relevante Erörterungen E. Brunners

und H. von Campenhausens mit seiner Kritik bedenkt.



A. Gilg, Die Petrusfrage im Lichte der neuesten Forschung 203

Hier kann der Auseinandersetzung Karrers mit Cullmann insofern

nicht die ihr gebührende Gerechtigkeit widerfahren, als
es sich verbietet, die vielen Details der Beweisführung, die
unter ständiger Bezugnahme auf eine Fülle einschlägiger
Untersuchungen aneinandergereiht werden, herauszuheben und
zu prüfen. An sich wird man all den Einzelheiten nachgehen
und sie nicht leicht nehmen sollen. Beachten wir jetzt, wie Karrer

die Erwägungen über das einmalige Apostelamt würdigt.
Cullmanns Betonung der Einmaligkeit mutet ihn wie das
Einrennen offener Türen an. Um so mehr, als er heim Verfasser
des Petrus-Buches auf das Zugeständnis stößt, der römischen
Theologie mangle nicht etwa überhaupt der Sinn für die
Einmaligkeit des Apostelamtes. In der Tat verhält es sich so. Kein
unterrichteter Katholik verkennt den Unterschied zwischen den

Aposteln und den Bischöfen, zwischen Petrus und dem Papst,
zwischen den authentischen ersten Zeugen und Offenbarungsträgern

und den spätem Vollmachtsträgern, die, wenn sie als
Episkopen und Päpste allerdings Nachfolger der Apostel oder
Nachfolger Petri sind, doch niemals den Rang von Aposteln
oder des Ersten unter ihnen einnehmen, wie sie ja niemals
eine neue Offenbarung verkündigen können. Nur: die recht
verstandene Einmaligkeit und Einzigartigkeit eignet sich nicht
dazu, gegen die recht verstandene, wirkliche Nachfolge ausgespielt

zu werden. Um deswillen entspricht das von Cullmann im
Sinne des Schriftprinzips aufgefaßte Fortleben der Apostel
bzw. Weiterwirken des Petrus dem wahren Sachverhalt von
ferne nicht. An dieser Stelle bringt Karrer Ueberlegungen, die
für Cullmann natürlich keine Ueherraschung bedeuten. Das
nun angeschlagene, mancher Abwandlungen fähige Motiv ist
ihm durchaus gegenwärtig. Er berührt es in der Broschüre da,
wo er die Rede vom «toten Buchstaben der Bibel» zurückweist
(Tradition, 34 f.). Ja, wer weiß nicht um das immer wieder zu
vernehmende Motiv! Das ändert freilich nichts daran, daß es
(um nicht mehr zu sagen) fort und fort etwas tief Befremdendes

hat. Einerseits werden auf die «Schrift» — so scheint es
— die unerhörtesten Attribute gehäuft, wird sie bedeckt mit
allem Goldglanz und Schmuck, den Verehrung und religiöse
Inbrunst aufzubringen vermögen, anderseits ist sie plötzlich
schlecht und recht «ein Buch» — man muß schon, ob dem



204 A. Gilg, Die Petrusfrage im Lichte der neuesten Forschung

widersprochen wird oder nicht, beifügen: wie ein anderes —
und als solches in letztem Betracht lebloser Buchstahe, wie
wenn die ganze Theologie de sacra scriptura vergessen, wie
wenn der Blick starr nur auf allen möglichen Abusus gerichtet
wäre, wie wenn vom Geheimnis der Korrelation «Schrift und
Geist» nichts zum Bewußtsein käme, und man hinlänglich
Grund hätte, gegen das reformatorische Schriftprinzip
aufatmend zu konstatieren, daß man keiner «Buchreligion»
verhaftet sein wolle und dürfe. Man lese bei Karrer S. 168 f. Der
Verfasser will vor Augen führen, was alles in der Kirche sich
ereignen kann, ohne der Schrift zu bedürfen, und gelangt zu den
Sätzen: «... gerade das innerlichste Leben der Kirche — zum
Unterschied von der Wortverkündigung — ist am wenigsten
abhängig von dem Vorhandensein der neutestamentlichen
Schrift. So wenig ist Religion, ist Glaube, ist Christus, ist das
Herz der Kirche in ein Buch eingeschlossen.» Man fragt
erstaunt, inwieweit da groteske Mißverständnisse wirksam sein
möchten; aber man wird sich schließlich darüber nicht
täuschen, daß es zutiefst um etwas anderes als um Mißverständnisse,

nämlich um den bekannten Lehrgegensatz geht. Vielleicht
ist es allerdings auch nicht abwegig, in Karrer mit dem
Anliegen des Dogmatikers das spezifische Anliegen des begeisterten

Erforschers der Frömmigkeitsgeschichte verbunden zu
sehen. Man wird kaum darauf Gewicht legen, daß Karrer
seinerseits das ominöse Wort «toter Buchstabe» nicht braucht.
Man erhält von ihm sozusagen ein Aequivalent. Indem er sich
gegen Cullmanns Gedanken von der einmaligen Felsenmission
des Apostels wehrt, gibt er zu verstehen, daß ein «toter Fels»
nimmermehr «zum Halt gegenüber der Unterwelt und zur
Stärkung der Brüder» genügt (178). Ein «toter Fels» — das ist ein
«historischer Fels»; er lebt nicht, oder er «lebt» bloß in der
Erinnerung, er ist ein «Es war einmal», seine Bedeutung
erschöpft sich in dem Gedächtnis, «daß es einmal Petrus gab».
Man mag nicht ironisieren; aber es geht einem schon auf einen
Moment die Ueberlegung durch den Kopf, welche kirchliche
Welt es nun eigentlich ist, für die sehr eigentümliche Vorstellungen

und Gefühle sich an — das «Petrusgrab» heften. Doch
wie dem sei, Karrer betont: der Bau, der als die ekklesia
aufgerichtet wird, besteht nicht aus materiellen Steinen, sondern



A. Gilg, Die Petrusfrage im Lichte der neuesten Forschung 205

aus Menschen, aus lebendigen Steinen. «In einem solchen Bau
gibt es naturnotwendig Erneuerung der Personen, im Grundstein

wie in den Steinen des Aufbaus» (155). Was die Apostel
und was im besondern den Felsen betrifft, ist nach Jesu
Absicht und nach der sachlichen Konsequenz und Notwendigkeit
Nachfolge gefordert. «Nachfolger als ,Apostel' im spezifischen
Sinne haben diese (sc. die Zwölf) nicht, wohl aber als Hirten
der Herde» (156). Der ihnen gegebene Auftrag, Jünger zu werben

bei allen Völkern bis zur Vollendung der Weltzeit, gilt
«nicht den Aposteln persönlich, denn sie leben nicht ,alle Tage';
er gilt ihnen als Trägern der Vollmacht Jesu. Somit sollen nach
Jesu Willen für immer Träger dieser apostolischen Vollmacht
bleiben; somit müssen andere kommen und sie ablösen» (157).
Die «hervorgehobene Linie in der apostolischen Nachfolge»
aber ist die petrinische Nachfolge (171). Cullmann zeigt sich
bereit, in bestimmt umgrenztem Verstand den Terminus «Nachfolger

der Apostel» zu verwenden. Die Apostel setzen ja Ael-
teste, Bischöfe ein, entsprechend der Tatsache, daß die Funktion

des Leitens wie diejenige des Missionierens weitergehen
muß. Indessen die Männer, welche mit der Leitung betraut werden,

befinden sich «auf einer völlig andern Ebene» als die

Apostel; sie sind niemals «Nachfolger im Sinne von ,Fortsetzer
der apostolischen Funktion'», sie sind «Nachfolger in
chronologischem Sinne, nicht dem Wesen nach. Ihre Funktion folgt
auf die der Apostel, aber als eine fundamental verschiedene»
(Petrus, 246 f.). Karrer macht sich anheischig, darzutun, daß
und inwiefern der Nachfolge-Begriff des Verfassers des
Petrus-Buches nicht hinreicht.

Die in die neutestamentliche Wissenschaft einschlagenden
Partien des Cullmannschen Werkes werden für die Vertreter
dieser Disziplin Gegenstand der Nachprüfung sein. Es gilt,
zu einer Reihe schwieriger Einzelfragen, Thesen, Argumente
Stellung zu nehmen. Und bezüglich des Entscheidenden,
bezüglich des Sonderauftrags, des Vorrangs, der Felsenrolle des

Apostels wird man sich doch wohl nun erst recht zu einem in
die Tiefe der Sache vorstoßenden Suchen und Nachdenken
aufgerufen wissen. Zur Rechten und zur Linken lauern Gefahren.
— Wir schließen mit dem Ausdruck aufrichtigen Dankes an
den Verfasser, der, so meinen wir sagen zu dürfen, in seinem



206 E. G. Rüsch, Christliche Motive in der Dichtung Eduard Mörikes

Buch mannigfache und eindrucksvolle Belehrung spendet und
auf einem wahrhaftig nicht leicht abzuschreitenden
Forschungsweg durch alles Dunkel hindurch weiterführt.

Bern. Arnold Gilg.

Christliche Motive
in der Dichtung Eduard Mörikes.

Antrittsvorlesung an der Universität Zürich
am 11. Dezember 1954.

Eine theologische Betrachtung der Dichtung Eduard Mörikes

wie auch der Werke jedes andern Dichters sieht verschieden©

Möglichkeiten vor sich. Am nächsten zu liegen scheint die
unmittelbare Frage nach dem persönlichen Glaubensbekenntnis
des Dichters. Wie stand dieser Mensch in seinem Innersten zu
den Heilswahrheiten des christlichen Glaubens? So fragt Christus

seine Jüngerin Martha: «Ich bin die Auferstehung und
das Lehen... Glaubst du das?» (Joh. 11, 25 f.). Doch dieser
Weg ist der theologischen Betrachtung verschlossen. So
unmittelbar kann nur der Herr selbst fragen, und so unmittelbar
antworten, wie es Martha an jener Stelle tut, kann der Mensch

nur, wenn er sich von Gott gefragt weiß, wenn er sich,
theologisch ausgedrückt, «in statu confessionis» befindet. Die
betrachtende theologische Wissenschaft vermag diesen Augenblick

nicht herbeizuführen. Sie wird sich hüten, in das Geheimnis

des Menschen einzudringen. Sie wird auch die mehr oder
weniger zufälligen Zeugnisse solcher Glaubenshaltung, wie sie
in Briefen, Tagebüchern oder andern persönlichen Aeußerun-
gen vorliegen, nur mit Vorsicht verwerten. An diesen
Schwierigkeiten liegt es, daß die Darstellungen von Mörikes Christentum

oder Religiosität unbefriedigend bleiben müssen.1 Der

1 Vgl. zum Ganzen die Biographie von Harry Maync: Eduard Mörike,
sein Leben und Dichten, 5. Auflage, Stuttgart 1944. Daneben ist Karl
Fischer: E. M.s Leben und Werke, Berlin 1901, trotz vieler Mängel im einzelnen

noch immer lesenswert. Fischer bringt manche Nachrichten über Mörike
als Pfarrer und Theologe, die in den neueren Darstellungen oft zu kurz


	Die Petrusfrage im Lichte der neuesten Forschung

