
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 11 (1955)

Heft: 3

Artikel: Umkehr und Erlösung beim Propheten Hosea

Autor: Fohrer, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877425

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877425
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift
11. Jahrgang Heft 3 Mai/Juni 1955

Umkehr und Erlösung beim Propheten Hosea.1

I.

Hosea, der im israelitischen Nordreich von der Zeit vor 753

(Tod des Königs Jerobeam II.) bis nach 731 (Thronbesteigung
des Königs Hosea) als Prophet gewirkt hat, ist nach der Mehrzahl

seiner überlieferten Worte mit einer Unheilsbotschaft an
sein Volk aufgetreten und hat ihm wegen seiner Sünde den
Untergang angedroht. Die Wurzeln dieser Sünde erblickt er
einerseits in dem Verfallensein an die kulturellen und
religiösen Vorstellungen Kanaans, durch das der Jahweglaube in
eine Baalsreligion verfälscht wurde (9, 10; 10, 1—2; 11, 1—7;
13, 5—8).2 Seither vollzieht sich der Abfall, den Hosea auch als

1 Der Aufsatz gibt die um die Anmerkungen erweiterte Antrittsvorlesung

an der Evangelisch-theologischen Fakultät der Universität Wien
vom 3.12.1954 wieder, bei der zugleich die Urkunde über die von der
Theologischen Fakultät der Philipps-Universität Marburg/L. ehrenhalber
verliehene theologische Doktorwürde durch ihren Dekan, Prof. D. Horst,
überreicht wurde.

2 Es trifft nicht zu, daß Hosea seine Gegenwart am nomadisch-beduinischen

Ideal kritisiert, weil er von ihm religiös und soziologisch-ethisch stark
beeinflußt ist, wie in verschiedener Weise P. Humbert, Osée le prophète
bédouin, RHPhR 1 (1921), S. 97—118; La logique de la perspective nomade chez
Osée et l'unité d'Osée 2, 4—22, Vom Alten Testament — Karl Marti zum
siebzigsten Geburtstage, 1925, S. 158—166; F. Dijkema, De profeet Hozea,
NThT 14 (1925), S. 324—342; S. Nyström, Beduinentum und Jahwismus, 1946,
S. 122—158, annehmen. Die Wüstenzeit gilt Hosea nicht an sich als ideal,
sondern als Zeit der ersten Liebe zwischen Jahwe und Israel; die Kultur ist
nicht an sich verhaßt, sondern wegen ihrer verführerischen Tendenz zum
Baalismus. Darauf weisen auch hin Th. C. Vriezen, Hosea, profeet en cul-
tuur, 1941; E. Osty, Arnos Osée, 1952, S. 70; D. Deden, De Kleine Profeten,
1953, S. 11. Zu weit gehen andererseits die religionsgeschichtlichen Schlüsse
von H. S. Nyberg, Studien zum Hoseabuche, 1935, der die Götter 'AI, 'Eljon,
Betel und Melech genannt findet, EHTj? auf 'AI bezieht, auf heidnische
Götter und auf ihren heidnischen Hofstaat. Vgl. die ausführliche Kritik

von J. Begrich, Zur Frage der alttestamentlichen Textkritik, OLZ 42

(1939), Sp. 473—483.

ii



162 G. Fohrer, Umkehr und Erlösung beim Propheten Hosea

Unzucht und Ehebruch bezeichnet, besonders im Kultus (2,
13—15; 4, 12—14. 16—19; 8, 4h—6. 11—13; 10, 5—6a; 12, 11

bis 12; 13, 1—3), nicht zuletzt durch die Schuld der Priester
(4, 4—6. 7—10; 5,1—2). Hosea weist die Sünde Israels andererseits

am politischen Verhalten in seiner Gegenwart und in der
jüngsten Vergangenheit nach.3 Die Erschütterungen dieser
Zeit4 haben tiefe Spuren hei ihm hinterlassen. Seine Worte hallen

davon wider, wenn er den Bruderkrieg mit Juda verurteilt
(5, 8—9.10.11. 12—14), die sinnlose Rüstungs- und Bündnispolitik

ablehnt (7, 8—9. 11—12; 8, 8—10; 12, 2) und das Königtum

als Spielball in den Händen der Parteien und Usurpatoren
verkommen sieht (6, 7—IIa; 7, 3—6. 7; 8, 4a; 10, 3—4; 13,

9—11).
Dieses schuldige Dasein muß zerbrechen. Wie für den

Propheten alle einzelnen Vergehen aus der eigentlichen Sünde der
Undankbarkeit gegen Gott als Ausdruck innerer Abneigung
und Feindschaft hervorgehen, so ist für ihn das göttliche Gericht
die notwendige Folge dieser Sünde und nicht die juristische
Strafe für einzelne Vergehen. Das in falsche Bahnen gelenkte
Dasein muß mit innerer Folgerichtigkeit dem Untergang
zusteuern. Der Mensch wird bestraft, worin er sündigt; die
Ordnung der Dinge wendet sich gegen den, der sie mißbraucht. Daher

hat Hosea in Vorahnung der kommenden Ereignisse das
Ende Israels verkündet, ja manchmal geradezu herbeigewünscht

(7, 13a; 9, 7a. 9.14.15); der Untergang wird sich

3 H. S. Nyberg, a. a. O., verkennt den geschichtlichen Hintergrund der
Verkündigung Hoseas, wenn er das politische Element mittels der Umdeu-
tung des Wortes vom irdischen König auf einen Gott Melech ausschaltet.
Dies widerspricht vielen Worten des Propheten, wie die Untersuchung von
A. Alt, Hosea 5, 8—6, 6, NkZ 30 (1919), S. 537—568 (Kleine Schriften zur
Geschichte des Volkes Israel, II 1953, S. 163—187), wenigstens für 5, 8—14
einwandfrei zeigt. Aehnliches gilt für weitere Worte Hoseas, wenn es auch
nicht mit völliger Sicherheit gelingt, sie mit einer bestimmten politischen
Lage in Verbindung zu bringen.

4 Ermordung der Könige Sacharja und Sallum 752, Bürgerkrieg und
Tributzahlung an Tiglatpileser III. (744—727), Ermordung des Königs
Pekachja 740, Verlust der Küstenebene beim ersten palästinischen Feldzug
Tiglatpilesers 734, Verlust Galiläas und des israelitischen Ostjordanlandes
nach dem syrisch-ephraimitischen Krieg 733, Ermordung des Königs Pekach
732, Machtkämpfe der politischen Richtungen am Königshofe. Den Untergang

des Reiches 723 scheint Hosea nicht mehr erlebt zu haben.



G. Fohrer, Umkehr und Erlösung beim Propheten Hosea 163

durch Krieg (5, 6—7; 9, 11—13; 10, 9—10. 13b—15; 14, 1) und
Deportation (9, 1—6. 16—17) vollziehen.

Die Unheilsbotschaft, die Hosea in harte oder mitleidige
Worte kleidet, bricht eindeutig mit der religiösen Tradition.
Wie alle großen Einzelpropheten erblickt er sein Volk nicht
mehr in einer Situation gottgegebenen Heils, das man nur zu
erhalten braucht oder durch kultische und andere Maßnahmen
wiederherstellen kann, wenn es erforderlich werden sollte.
Gegeben ist vielmehr grundsätzliches und existentielles Unheil.
Das Heil ist nicht zu bewahren, sondern bestenfalls zu gewinnen.

Und es macht die eigentliche Größe der Propheten aus,
daß sie sich nicht mit der Ankündigung des drohenden Unheils
begnügt, sondern nach einem Wege Ausschau gehalten haben,
der aus Verderben und Untergang rettet.

So verhält es sich auch bei Hosea. Der Liebeswille des Gottes,

den er als Freund (13, 5), Vater (11, 1—3) und Eheherrn
Israels (1, 2; 3, 1—5) beschrieb 5, erschien ihm zu groß, als daß

er an der Vernichtung Israels Genüge finden könnte. Daher
faßt er in der Verheißung 11, 8—9 eine unvergängliche
Erkenntnis in Worte, die um so eindrücklicher wirken, als sie
infolge der subjektiven und dynamischen Vorstellungsweise
des Israeliten stark anthropomorph gefärbte Bilder enthalten: "

Wie sollte ich dich, Ephraim, hingeben,
wie dich preisgeben, Israel?

Wie könnte ich dich Adma gleich machen,
mit dir verfahren wie mit Zeboim?

Mein Herz verwandelt sich in mir,
gänzlich erregt wird 'mein Erbarmen'.

5 Zum Bild der Ehe als erstmaligen Ausdruck für die Liebe Jahwes zu
Israel vgl. neuerdings F. Hauck in ThW 4 (1942), S. 740; P. I. Dumeste, Le
message du prophète Osée, Vie Spirituelle 75 (1946), S. 710—726; A. Neher,
Le symbolisme conjugal: Expression de l'histoire de l'Ancien Testament,
RHPhR 34 (1954), S. 30—49. Dem Verfasser nicht zugänglich war F. Buck,
Die Liehe Gottes beim Propheten Osee, 1953.

6 In 11, 8 1 ""DHI pr «Tröste. In 11, 9 wird 31$ als Formverh verwendet;
1 -|SJ3b pr «in die Städte. Die Ansicht von H. S. Nyberg, a. a. O., S. 90, daß
11, 8—9 die grimmige Antwort des 'AI auf Israels Hinwendung sei, entbehrt
jeder Grundlage.



164 G. Fohrer, Umkehr und Erlösung beim Propheten Hosea

Ich kann nun meine Zornglut nicht vollstrecken,
Ephraim nicht wieder vernichten!

Denn ich bin Gott, kein Mensch,
heilig in deiner Mitte!

Ich kann nicht kommen, 'um niederzubrennen'!

Jahwe will nicht, daß das schuldverhaftete Dasein Israels
tatsächlich zerbricht und das angedrohte Ende eintritt. Israel
soll nicht den Städten Adma und Zeboim gleichen, über die man
sich Aehnliches wie über Sodom und Gomorra zu erzählen
wußte. So sehr der schuldige Mensch auch vor Gott versinkt —
er soll nicht im Nichts untergehen. Gott kehrt selbst von seinem
Vernichtungsplan um. Denn er ist kein Mensch, dessen
verschmähte Liehe so leicht in dauernden Haß umschlägt, sondern
der heilige Gott, der sich nicht von blindwütiger Leidenschaft
hinreißen läßt. Deswegen bleibt sein Liebeswille stärker als
sein Zürnen.

Es erhebt sich die Frage, wie es dazu kommen kann, daß
dieser göttliche Liebeswille sich verwirklicht, und wie es
zugehen kann, daß der Mensch sich aus seiner Verstrickung in
Schuld und Gericht befreit. Hosea hat keine fertige Antwort
bereit, sondern in innerem Ringen Schritt für Schritt voran
getan und allmählich die tiefsten Erkenntnisse erlangt. Dem wollen

wir nun im einzelnen nachgehen.

II.
Zunächst hat Hosea auf die Frage, wie der schuldige und

eigentlich dem Tode verfallene Mensch gerettet werden kann,
die Antwort gegeben, die den Propheten herkömmlich
zugeschrieben wird: Er hat die Umkehr Israels gefordert.7 So ge-

7 Zum Begriff der Umkehr vgl. E. K. Dietrich, Die Umkehr (Bekehrung
und Buße) im Alten Testament und im Judentum, 1936; E. Würthwein in
ThW 4 (1942), S. 980—985. Durch H. W. Wolff, Das Thema «Umkehr» in
der alttestamentlichen Prophétie, ZThK 48 (1951), S. 129—148, werden die
Propheten einseitig zu traditionsgebundenen Männern erklärt, deren Ruf
zur «Umkehr» ursprünglich die «Rückkehr» Israels zu dem von Jahwe
gemachten Anfang bedeute. Tatsächlich bildet solche «Rückkehr» nur den
Ausgangspunkt für einen völlig neuen Anfang. Es wird zu wenig beachtet,
daß für die Prophétie ein neuschöpfendes Element grundlegend ist und die
Tradition — an die sie zweifellos auch gebunden ist — neu interpretiert
wird.



G. Fohrer, Umkehr und Erlösung beim Propheten Hosea 165

schieht es in der prophetischen Liturgie 5, 15 bis 6, 6, deren
Text an mehreren Stellen stärker gestört ist.8 Sie beginnt mit
dem Rest eines drohenden Jahwewortes (5, 15), von dem durch
den Anschluß an die vorhergehende Spruchsammlung 5, 8—14
drei Verse weggehrochen sind. In der 2. Strophe (6, 1—3) folgt
als Erwiderung ein Bußlied des Volkes, dem in der 3. Strophe
(6, 4—6) ein abschließendes Jahwewort antwortet: 9

Ich will wieder an meine Stätte fortgehen,
bis daß 'sie sich entsetzen'.

In ihrer Not werden sie nach mir fragen,
'mein Antlitz suchen'.

8 Während K.Budde, Zu Text und Auslegung des Buches Hosea, 3.: 5,

1—6, 6, JPOS 14 (1934), S. 1—41, Hos. 5,1—7 aus der Zeit vor 735 herleitete,
5, 8—10 aus dem Ausgang des syrisch-ephraimitischen Krieges und 5,11—6, 6

aus den Jahren 738/35, hat A. Alt, a. a. 0., nachgewiesen, daß 5, 8 ff. auf
verschiedene Phasen des syrisch-ephraimitischen Krieges zu deuten ist. Dies
gilt sicher für 5, 8—9. 10. 11.12—14. Dagegen wird man 5,15—6, 6 schwerlich
in diesen Zusammenhang einbeziehen dürfen; in diesem Wort lautet das
Problem nicht mehr «Politik oder Glaube», sondern «Kultus oder Glaube»,
vgl. H. Schmidt, Hosea 6, 1—6, Sellin-Pestschrift, 1927, S. 111—126.

9 In 5, 15 1 lafel'pr «sie büßen»; 5, 15 b ist umzustellen. In 6, 1 1 pr
«er wird schlagen». In 6, 3 dl «Und laßt uns erkennen» als ergänzende Glosse,
1 JTTP pr «Frühregen». Der Text von 6, 5 a muß wohl bestehen bleiben,
obwohl mancherlei Aenderungen vorgeschlagen worden sind, vgl. vor allem
T. K. Cheyne, The Two Religions of Israel, 1911, S. 245 («Deswegen bin ich
mit den Propheten erzürnt gewesen; ich habe einen drohenden Schrei wegen
der Priester ausgestoßen») ; E. Sellin, Das Zwölfprophetenbuch, 1929/302-3,
S. 66; H. S. Nyberg, a.a.O., S. 40 f. («Ich habe dreingehauen unter bzw. auf
die Propheten...»); I. Zolli, Hosea 6, 5, ZAW 37 (1939), S. 288; Note on
Hosea 6, 5, JQR 31 (1940/1), S. 79—82 («Ich habe auf sie durch meine
Propheten [geräuschvoll] eingehauen, habe sie... angeschrieen [ragamtim]») ;

S.Spiegel, A Prophetic Attestation of the Decalogue, HThR 27 (1934),
S. 105—144 («In Stein hab ich's gehauen, durch Propheten tat ich's kund,
in Worten meines Mundes kam hervor mein Recht wie die Sonne») ; O.

Procksch, Theologie des Alten Testaments, 1950, S. 156 («Drum hieb ich's ein
in die Steine, unterwies sie in mündlichen Worten...»); vgl. auch N. H.
Torczyner, Gilead, a City of them that work Iniquity, BJPES 11 (1944), S.

9—16. In 6, 5 b fehlt offenbar ein Halbvers; 1 "11X3 "'BDüül pr «und deine
T • T Î •

Rechtssätze als Licht» und NX8 pr «es wird aufgehen». In 6, 6 ist gegenüber
H.Kruse, Die «dialektische Negation» als semitisches Idiom, VT 4 (1954),
S. 385—400, daran festzuhalten, daß ]Z3 nicht den Komparativ «vielmehr»
umschreibt, sondern in der Bedeutung «fern von, ohne» gebraucht wird;
gemeint ist daher «unter Absehen von Brandopfern», vgl. GKa § 119 w.



166 G. Fohrer, Umkehr und Erlösung beim Propheten Hosea

«Kommt, laßt uns zu Jahwe umkehren;
denn er hat uns zerrissen und wird uns auch heilen!

'Er hat geschlagen' und wird uns verbinden,
er wird uns nach zwei Tagen neu beleben!

Am dritten Tage wird er uns aufhelfen,
so daß wir vor ihm leben!

" Wir wollen danach streben, Jahwe zu erkennen;
er bricht so sicher wie die Morgenröte auf!

Dann wird er wie der Regen zu uns kommen,
wie der Spätregen, der die Erde 'tränkt'b

Was soll ich dir, Ephraim, tun?
Was soll ich dir tun, Juda?

Eure Verbundenheit ist doch nur wie die Morgenwolke,
wie Tau, der früh vergeht!

Drum habe ich durch die Propheten dreingehauen
und durch die Worte meines Mundes sie getötet.

'und ging mein Recht wie Licht auf'.
Verbundenheit will ich und keine Schlachtopfer,

Gotteserkenntnis, keine Brandopfer!

Jahwe will sich aus Israel wieder an seine eigentliche Stätte
zurückziehen und damit Unheil über Volk und Land bringen.
Doch hofft er, daß die Not nur von kurzer Dauer sein möge.
Wenn das Volk sich von Gott verlassen sieht, wird es seine
Schuld als Ursache des Leides erkennen, sich von der Sehnsucht

nach Gott ergreifen lassen und die Hand nach ihm
ausstrecken. Das Gericht soll nicht zur Vernichtung, sondern zur
Läuterung führen; dem wird Israel sich nicht entziehen!

Aber das von Hosea angeführte Bußlied enthält nur die
Gedanken, die an einem allgemeinen Bußtag lebendig zu sein
pflegen.10 Gewiß sind die Erkenntnis der eigenen Schuld und
der Wille zur Umkehr vorhanden. Man sieht ein, daß der

10 Die spätere Jahweantwort zeigt, daß in 6, 1—3 keine wahre
Bußgesinnung aus echter, in der Not geborener Umkehr spricht, wie F. Nötscher,
Zwölfprophetenbuch, 1948, S. 19; G. J. Botterweck, «Gott erkennen» im
Sprachgebrauch des Alten Testaments, 1951, S. 43, annehmen. Dagegen ist
es durchaus möglich, obwohl nicht erweisbar, daß Hosea ein Kultlied zitiert,
das er an einem israelitischen Heiligtum gehört hat, vgl. A. C. Welch,
Prophet and Priest in Old Israel, 19532, S. 108.



G. Fohrer, Umkehr und Erlösung beim Propheten Hosea 167

Mensch völlig auf Gott angewiesen ist, weil Unheil und Heil
in seiner Hand liegen. Er hat zerrissen und geschlagen; der
Mensch ist ohnmächtig vor seiner Majestät. Doch Hosea
vermutet, daß das Volk nicht in dieser spannungsvollen Lage
verharrt und alles Gott anheimstellt, sondern erwartet, daß er
nunmehr verbindet und heilt.11 Es fühlt sich nicht wie ein
Todgeweihter, sondern wie ein Kranker, und erhofft die Heilung
nach seiner Umkehr schon in zwei oder drei Tagen.12

11 Man hat in 6, 1—2 die aus dem Kult der sterbenden und "wiederauflebenden

Vegetationsgötter entlehnte Hoffnung auf eine Auferstehung am
dritten Tage finden wollen, vgl. W. W. Graf Baudissin, Adonis und Esmun,
1911, S. 403—416; E. Sellin, Die alttestamentliche Hoffnung auf Auferstehung
und ewiges Leben, NkZ 30 (1919), S. 231—256; Das Zwölfprophetenbuch,
S. 71 f.; H. G. May, The Fertility Cult in Hosea, AJSL 48 (1931/2), S. 73—98;
W. Eichrodt, Theologie des Alten Testaments, III 1939, S. 153 f.; A. Weiser,
Das Buch der zwölf Kleinen Propheten I, 1949, S. 44; E. S. Mulder, Die
Teologie van die Jesaja-Apokalipse, 1954, S. 103. Nach F. König, Die
Auferstehungshoffnung bei Osee 6, 1—3, ZkTh 70 (1948), S. 94—100, schimmert

das Bild einer Totenerweckung nur durch; nach O. Schilling, der
Jenseitsgedanke im Alten Testament, 1951, S. 45—47, 81 f., ist der Ausdruck
uneigentlich und bildhaft gemeint, setzt aber die Kenntnis der
Ursprungsvorstellung voraus; nach L. Rost, Alttestamentliche Wurzeln der ersten
Auferstehung, In Memoriam Ernst Lohmeyer (ed. W. Schmauch), 1951, S. 67—72,
handelt es sich um vorbereitende Gedankengänge. Demgegenüber ist
zunächst zu bedenken, daß bei den altorientalischen Vegetationsgöttern nicht
von einer Auferstehung, sondern nur von einer in ihrem Wesen angelegten
Wiederbelebung die Rede sein kann; auch der von F. Nötscher, Die
Auferstehung nach drei Tagen, Bibl. 35 (1954), S. 313—319, verglichene
Inanna-Text trägt nichts anderes bei. Vor allem handelt es sich in Hos. 6, 2

nicht um Auferstehung oder Wiederbelebung eines Toten, sondern um das
Genesen und Aufstehen eines Kranken, vgl. J. J. Stamm, Eine Erwägung
zu Hos. 6,1—2, ZAW 57 (1939), S. 266—268. Das Volk wird mit einem
Verwundeten verglichen, wie die Ausdrücke «heilen» und «verbinden» und die
Verwendung der aus den Klagepsalmen bekannten «Krankheitsgeschichte»
(zerreißen — heilen; schlagen — verbinden; neue Lebenskräfte —
Aufstehen vom Krankenlager) zeigen. S. V. McCasland, The Scripture Basis of
«On the third day», JBL48 (1929), S. 124—137, weist darauf hin, daß Hos. 6,

1—3 vom Judentum des 1. Jhs. noch nicht auf den Messias bezogen und in
der Kirche erst von Tertullian mit der Auferstehung Jesu in Zusammenhang
gebracht wird.

12 Die beiden Zahlen sind nicht mit J. J. Stamm, a. a. O., tautologisch
zu verstehen und beziehen sich nicht nur auf das Aufstehen («nach zwei
Tagen, am dritten Tage wird er uns aufhelfen»), weil dadurch das Metrum
gestört wird. Vielmehr gehört die erste Zahl zu «neu beleben», die zweite
zu «aufhelfen». Sie werden im Sinne der Zahlensprüche verwendet, in denen



168 G. Fohrer, Umkehr und Erlösung beim Propheten Hosea

Diese Gewißheit hat Hosea nicht geteilt und nicht angenommen,

daß der Mensch der göttlichen Bereitwilligkeit zur
Vergebung so sicher sein könne wie des täglichen Anbruchs der
Morgenröte oder der Wiederkehr der Jahreszeiten mit ihren
Regenfällen.13 Mit solcher Gewißheit löst der Mensch sich
sogleich wieder aus der Spannung und sucht Sicherheit in der
kultischen Frömmigkeit. Darum wird in der Frage Jahwes
«Was soll ich dir tun?» nicht nur der gute Wille im Volke
anerkannt, sondern zugleich bedauert, daß Gott nicht retten
kann, weil keine echte und radikale Umkehr geschieht. Die
plötzlich beteuerte Verbundenheit Israels ist nicht dauerhaft.

Sie gleicht der Morgenröte, die heim Höhersteigen der
Sonne verfliegt, und dem Tau, der in der sengenden Hitze
schnell verdunstet. Die Umkehr ist zu wenig tiefgreifend und
nachhaltig. Ein Bußlied genügt aber nicht mehr, nachdem
Jahwe immer wieder gewarnt und die Propheten als Träger
der wirksamen und tödlichen Macht seines Wortes gesandt
und nachdem er so oft schlimme Unglücke zur Mahnung
verhängt hat.14 Erforderlich sind vielmehr d. h. Verbundenheit

als grundlegende Daseinshaltung gegenüber Gott und
Menschen 15, und nsn, d. h. Gotteserkenntnis im Sinne

zwei oder mehr aufeinanderfolgende Zahlen genannt werden, ohne daß ein
tieferer Sinn zugrunde liegt (vgl. z.B. Prv. 30, 15—33). Immerhin soll die
Verwendung solch kleiner Zahlen durch Hosea darauf hinweisen, daß man
die Heilung sehr schnell erwartet.

13 Angesichts der Ausführungen von S. Aalen, Die Begriffe «Licht»
und «Finsternis», 1951, S. 35—38, über die kultische Morgensituation in 6,

1—3 und die Auffassung der Morgendämmerung als Repräsentant oder
Gleichnis für das Heil ist zu beachten, daß es sich um das unzureichende
Bußlied des Volkes und nicht um Hoseas eigene Haltung handelt.

14 Hosea meint nicht, daß Propheten wie Mose und vielleicht Elia den

Märtyrertod für die Sünde ihres Volkes gestorben sind, wie E. Sellin, Hosea
und das Martyrium des Mose, ZAW 46 (1928), S. 32 f., vermutet, sondern
daß gemäß den prophetischen Drohungen Unheil über das sündige Volk
gekommen ist; insofern hat Jahwe die Israeliten durch die Worte seines Mundes

getötet.
15 Grundlegend ist die Untersuchung von N. Glueck, Das Wort hescd

im alttestamentlichen Sprachgebrauch als menschliche und göttliche
gemeinschaftsgemäße Verhaltungsweise, 1927; daher L. Köhler—W.
Baumgartner, Lexicon in Veteris Testamenti libros, 1953: «d. Verhalten gegenüber
Andern, zu denen man im Verwandtschafts-, Freundschafts-, Gast-, Zuge-
hörigkeits- oder Dienst-Verhältnis steht, die Gemeinschaftspflicht, Verbun-



G. Fohrer, Umkehr und Erlösung beim Propheten Hosea 169

einer Gemeinschaft mit Gott als dauernde innere Bindung und
Hingahe des Menschen.16 Daraus folgt, daß Rettung einzig und
allein durch ernsthafte Umkehr möglich wird (vgl. auch 4,

1-2).
Dem Ungenügen des Volkes wird demnach die göttliche

Forderung entgegengesetzt. Dagegen sagt Hosea nichts
darüber, wie solch radikale Umkehr möglich ist und wie das
erhoffte Heil sich zu ihr verhält. In 10, 12—13a tut er einen
weiteren Schritt: 17

Sät euch Gerechtigkeit,
erntet gemäß Verbundenheit,

denheit, Solidarität», also ©ine praktische Verhaltensweise. Vgl. ferner mit
teilweise anderer Begriffsbestimmung J. Ziegler, Die Liebe Gottes bei den

Propheten, 1930; W. F. Lofthouse, Hen and Hesed in the Old Testament,
ZAW 51 (1933), S.29—35; G.Quell in ThW 1 (1933), bes. S. 30—32; N. H.
Snaith, The Distinctive Ideas of the Old Testament, 1946; I. Ruwet, Miseri-
cordia et iustitia, VerbDom 25 (1947), S. 35—42; F. Asensio, Misericordia
et Veritas, 1949; H. J. Stoebe, Die Bedeutung des Wortes häsäd im Alten
Testament, VT 2 (1952), S. 244—254; W. L. Reed, Some Implications of Hen
for Old Testament Religion, JBL 73 (1954), S. 36—41.

18 Das Verb SIT meint nicht ein verstandesmäßiges Erkennen, sondern
eine innere Vertrautheit mit einem anderen, ein gegenseitiges und persönliches

Gemeinschaftsverhältnis. Vgl. vor allem E. Baumann, jada' und seine
Derivate, ZAW 28 (1908); S. 22—40; S. Mowinckel, Die Erkenntnis Gottes
bei den alttestamentlichen Propheten, 1941 (außerdem RHPhR 22 [1942],
S. 69—105) ; G. J. Botterweck, a. a. 0. Demgegenüber möchte H. W. Wolff,
«Wissen um Gott» bei Hosea als Urform von Theologie, EvTheol 12 (1952/3),
S. 533—554, 11573 aus dem Bereich priesterlichen Dienstes ableiten und als
«gegenwärtiges Wissen» verstehen, in dem der Mensch Geschehenes als
gegenwärtig wirksam und gültig kennt, wobei Hosea dem neuen eschatolo-
gischen Wissen um Jahwe den Weg bereitet durch die Ankündigung des
Gerichts über ein Israel, das sein in der Frühzeit begründetes Wissen um
Jahwe verloren hat. Dabei bleibt außer acht, daß zwischen der alten Tradition

(einschließlich der deuteronomischen Theologie) und Hosea der
grundsätzliche Einschnitt von vorgegebener Heils- und Unheilssituation liegt und
daß Hosea keineswegs eine neue eschatologische Theologie Lehrt. Ferner
sollte die Untersuchung von G. J. Botterweck zumindest lehren, daß S?!8

in den verschiedensten Erlebnisbereichen vorkommt und überall gleiche
Bedeutung hat. Schließlich zeigt Hos. 2, 21 f. für Hosea selbst, daß solches
«Erkennen» nicht ein verstandesmäßiger Akt der Erkenntnis oder ein
theologisches Wissen um frühere Ereignisse und Gegebenheiten, sondern eine
Haltung des praktischen Lebens ist. Aus diesem Grunde stehen "TOB und
DSn in 6, 6 parallel nebeneinander.

17 In 10, 12 dl «und (es ist) Zeit». In 10, 13 ins riÖ*?.' T IT



170 G. Fohrer, Umkehr und Erlösung beim Propheten Hosea

brecht einen Neubruch,
" Jahwe zu suchen,

bis daß er kommt und euch
Gerechtigkeit lehrt!

'Warum' habt ihr Unrecht gepflügt,
Schlechtigkeit geerntet,

der Lüge Frucht gegessen?

Auch in diesem Wort, das den Weg, auf dem Israel dem
drohenden Gericht entgehen kann, mit Bildern aus der Tätigkeit

des Bauern umschreibt, wird nachdrücklich betont, daß

nur radikale Umkehr vor dem Unheil retten kann. Sie bedeutet,
daß Israel mit seinem bisherigen Dasein brechen und ein neues
beginnen muß. Es muß sich so grundlegend ändern, wie wenn
ein Stück Oedland umgebrochen, zum erstenmal gepflügt und
urbar gemacht wird.

Dieser Forderung fügt Hosea nun einen weiteren Satz hinzu:

«bis daß er kommt und euch Gerechtigkeit lehrt!» Demnach
liegt der Nachdruck zwar auf dem Neubruch, der vom
Menschen vorzunehmen ist. Gott begegnet nur dem Glauben, der in
Gerechtigkeit und Verbundenheit lebendig ist; er kommt nur
zu dem, der ihn sucht. Wird er aber gesucht, so kommt er wirklich

und «lehrt Gerechtigkeit». Er lehrt eben das, was er
fordert. Gott begegnet nicht nur dem in Gerechtigkeit und
Verbundenheit lebendigen Glauben, vielmehr wird der Glaube
wiederum Gottes Geschenk. Ernsthafte Umkehr zieht die
göttliche Gnade unmittelbar nach sich; auf Grund der Umkehr
verwirklicht sie sich und erfüllt das menschliche Leben.

Aehnlich verhält es sich nach der prophetischen Liturgie
14, 2—9. In der 1. Strophe (14, 2—4) tritt der Prophet als
Vorbeter des Volkes mit einem von ihm selbst formulierten
Bußgebet auf, dem in der 2. Strophe (14, 5—9) ein verheißendes
Jahwewort antwortet.18 Daraus ergibt sich die Folge: zuerst
ernsthafte Umkehr — dann die göttliche Gnade!

18 In 14, 2 dl «Jahwe» als vervollständigende Glosse. In 14, 3 1 *7?n

pSJ'Vs riNfP pr «ganz wirst du Schuld vergehen» (H. S. Nyberg, a. a. 0.,
S. 107—110, sinnentstellend: «Jedesmal wenn du Sünde anrechnest, nimm
dafür Gutes an»), 1 nji>31 pr «empfange» (vgl. neuerdings G. Einaldi in
Aegyptus 24 (1945), S. 161—175), dl «und bezahlen die Frucht unserer
Lippen (1 'iPÖ "HD, anders R. T. O'Callaghan in YT 4 [1954], S. 171)» als



G. Fohrer, Umkehr und Erlösung beim Propheten Hosea 171

Kehr doch zu " deinem Gotte um, Israel,
denn du hist über deine Schuld gestrauchelt!

Nehmt Worte mit euch
und kehrt zu Jahwe um!
Sprecht zu ihm:

« 'Du kannst doch alle Schuld vergehen',
'daß' wir Gutes empfangen! "

Assur soll uns nun nicht mehr helfen,
auf Rossen woll'n wir nicht mehr reiten

und nicht noch einmal ,unser Gott'
zum Machwerk unsrer Hände sagen!» "

Ich will wie Tau für Israel sein,
wie eine Lilie soll es blühen

und Wurzeln schlagen 'wie der Storaxbaum'.
Seine Ranken solln sich ausbreiten,

seine Hoheit wie die des Oelbaums werden,
sein Duft wie der des Libanon. "

'Was hat' Ephraim noch zu tun mit Götzenbildern?
Ich bin nun 'seine Göttin und sein Kultpfahl',

ich bin wie ein grüner Wacholder,
von mir stammt 'seine Frucht'.

Zu Beginn stehen der Hinweis auf die Schuld und die sich
daraus ergebende Aufforderung zur Umkehr. Israel soll dabei
«Worte» — reuevolle Gebete statt Opfergaben mitbringen. Das
Gebet als Ausdruck der Hingabe des Menschen an Gott enthebt
die Umkehr dem Bereich des Rituellen und erklärt sie zu einer
Haltung, die das ganze Dasein umfaßt. Im Anschluß daran
Glosse zur Bildung eines neuen Satzes. In 14, 4 dl «da in dir die Waise
begnadigt wird» als deutende Glosse. In 14, 5 dl «loh will heilen ihre
Abtrünnigkeit, ich will sie freiwillig lieben» als deutende Glosse zu 14,
6 ff., dl «denn gewandt hat sich mein Zorn von ihm» als erläuternde
Glosse. In 14, 6 1Ï1321?? pr «wie der Libanon». Dl 14, 8 «Es werden
umkehren, die in seinem Schatten wohnen, Getreide anbauen und sprießen
wie der Weinstock, dessen Reben wie Wein des Libanon sind» als
erläuternde Glosse. In 14, 9 1 ib pr «mir», 1 imiPXl 111337 pr «ich hatte erhört, daß' t " —.r T-:
ich es betrachte» (nach J. Wellhausen; wegen des Parallelismus besser als
die "Vorschläge von G. R. Driver in Studies in Old Testament Prophecy,
1950, S. 52—72 : W^liPNl «I affirm it» und Th. H. Robinson, Die Zwölf Kleinen
Propheten, 19542,'"' S.54: UTtfNl V3V3S? «Ich erhöre es, daß ich es

wiederherstelle»), 1 WIS pr «deine Frucht».



172 G. Fohrer, Umkehr und Erlösung beim Propheten Hosea

spricht der Prophet das Bnßgehet des Volkes, wie es eigentlich
lauten müßte. In ihm findet sich an erster Stelle die Bitte um
Vergehung der Schuld, weil sich durch die Vergebung das
Verhältnis des Menschen zu Gott ändert und ein neues Dasein
möglich wird. Es folgt die Absage an diejenigen Sünden, die
Hosea für seine Zeit als typisch betrachtet: Absage an die
Bündnispolitik, das Vertrauen auf die Großmächte und die
eigene Rüstung, Absage an den Bilderdienst als Teil des Kultus.

Es ist insgesamt die Absage an den Versuch, mit Hilfe von
Politik oder Kultus ein neues und besseres Dasein zu schaffen.
Diese menschlichen Möglichkeiten müssen preisgegeben werden
und an ihre Stelle das bedingungslose Vertrauen auf Gott
treten.

Auf ein solches Gebet hin wird Jahwe seine Gnade nicht
versagen. Wie der Tau für die Pflanze erweist er sich dann für
Israel als lebenspendende und -erhaltende Kraft. Was die
Politik vergeblich erhoffte, verwirklicht sich als Folge der
Umkehr: Das begnadete Israel wird blühen, feststehen und sich
ausbreiten, Hoheit und Ansehen gewinnen. Ebenso wird dem

neuen Dasein in religiöser Hinsicht zuteil, was eine irregeleitete

Frömmigkeit im Kultus der Fruchtbarkeitsgötter suchte:
Gott ist der grünende Baum, an dem man die Frucht für das
Leben findet.19

Diese Erwartung unterscheidet sich vom Heilsglauben auf
Grund kultischer Sühnung wie von demjenigen der Kultprophe-
tie eines Nahum oder Habakuk. In ihm geht es um die
Beibehaltung oder Wiederherstellung des bisherigen Daseins mit
Hilfe von Riten und Zeremonien oder um seine Hebung und
Kräftigung durch ein kultprophetisch vermitteltes Heilserleben
mit oftmals nationalem Akzent. Hosea dagegen geht es um die
unerwartete Möglichkeit der Rettung des dem Tode verfallenen
menschlichen Daseins durch den völligen Umschwung, mit
dem die radikale Umkehr die Voraussetzung für die heilbringende

göttliche Gnade schafft. Nach der Umkehr schenkt Gott
aus freiem Willen seine Liebe und verlangt keine weitere Lei-

19 Zu den Vorstellungen in 14, 619 vgl. A. Peter, Das Echo von
Paradieserzählung und Paradiesesmythen im Alten Testament mit besonderer
Berücksichtigung der prophetischen Endzeitschilderungen, Diss. Würzburg
1947 (Maschinenschrift) ; S. Aalen, a. a. 0., S. 35 Anm. 3, S. 38 Anm. 1, 55.



G. Fohrer, Umkehr und Erlösung beim Propheten Hosea 173

stung mehr. Er schenkt sie ganz gewiß, wie Hosea gegenüber
dem bloßen «Vielleicht» der Rettung bei Arnos (Am. 5, 15) sagt.
Freilich beruht das Heil nicht allein auf der göttlichen Gnade,
sondern setzt die vorherige Umkehr voraus — nicht als
verdienstvolle Leistung, aber doch als Tat des Menschen.

Ist der Mensch dieser Tat fähig? Kann er die Umkehr von
sich aus vollziehen? Offensichtlich hat Hosea die Frage
zunächst bejaht, wie die soeben genannten Worte zeigen. Aber
er ist bald zu der Ueberzeugung gelangt, daß der Mensch sich
nicht selbst aus dem Unheil befreien kann, in das er sich
verstrickt hat. Ist die Schuld zu groß, so läßt sie keine Umkehr
mehr zu; infolgedessen kann Israel nicht frei handeln, wenn
es den Willen dazu haben sollte (5, 3—4). Wenn einmal die
Geburtswehen kommen, verpaßt es in seinem Unverstand die
rechte Zeit zur Geburt in ein neues Dasein (13, 12—13). Selbst
wenn Gott dabei helfen wollte, wäre er hilflos, weil die
ungeheuere Schuld sogar ihm eine Schranke setzt (6, 11h—7, 2).

III.
Ist das vernichtende Gericht in dieser Lage dennoch

unvermeidlich? Im Nachsinnen darüber ist Hosea zu einer zweiten
Antwort auf die Frage nach der möglichen Rettung des schuldigen

und dem Tode verfallenen Menschen gelangt. Er glaubt
die göttliche Gnade nicht erst nach der vom Menschen
vollzogenen Umkehr wirksam, sondern sieht sie umgekehrt als
erste am Werke, während Entscheidung und Tat des Menschen
auf sie folgen und antworten. Damit wagt Hosea den Schritt
zum Erlösungsglauben.20 Bevor wir uns mit ihm befassen, sind
drei Vorbemerkungen nötig.

20 Zum Erlösungsglauben im Alten Testament vgl. vor allein E. Balla,
Der Erlösungsgedanke in der israelitisch-jüdischen Religion, Angelos 1

(1925), S. 71—83; M. HoeperS', Der Neue Bund bei den Propheten, 1933;
L. Köhler, Theologie des Alten Testaments, 1936, S. 201—230; W. Eichrodt,
a.a.O., bes. III 1939, S. 118—141; J. J. Stamm, Erlösen und Vergeben im
Alten Testament, 1940; S. Herner, Sühne und Vergebung in Israel, 1942;
0. Procksch in ThW 4 (1942), S. 329—337; Theologie des Alten Testaments,
1950, S. 653—668; C. R. North, The Redeemer God, Interpretation 2 (1948),
S. 3—16; Th. C. Vriezen, Hoofdlijnen der Theologie van hot Oude Testament,
1950, S. 213—244; A. R. Johnson, The Primary Meaning of g'l, Supplements
to Vêtus Testamentum, I: Congress Volume, 1953, S. 67—77. Zu der damit



174 G. Fohrer, Umkehr und Erlösung beim Propheten Hosea

1. Die Echtheit der in diesen Zusammenhang gehörenden
Worte ist nicht unbestritten.21 Jedoch sind die gegen sie
vorgebrachten Gründe nicht stichhaltig. Nicht nur sind manche
Hinweise und Motive in diesen Worten nur in vorexilischer Zeit
möglich; vor allem ist die sachliche und inhaltliche Beziehung
zu der gesamten Verkündigung Hoseas unauflöslich.22

2. Wie verhalten sich die Erlösungsworte zu der an Umfang

verbundenen Verwerfung des Opfers vgl. N. H. Snaith, The Prophets and
Sacrifice and Salvation, ET 58 (1946/7), S. 152 f.

21 Als bloßen Unheilspropheten ohne jede Heilshoffnung verstehen
Hosea u. a. P. Volz, Die vorexilische Jahweprophetie und der Messias, 1897,
S. 24—40; K. J. Grimm, Euphemistic Liturgical Appendixes in the Old
Testament, 1901, S. 63—73, 91; K. Marti, Das Dodekapropheton, 1904, bes.
S. 27 f., 33 f., 164, 204 f.; W. R. Harper, Amos and Hosea, 1905, S. CLIIIf.;
G. Hölscher, Geschichte der israelitischen und jüdischen Religion, 1922,
S. 105 f. ; L. W. Batton, Hosea's Message and Marriage, JBL 48 (1929), S.

257—273; neuerdings A. Loisy, La religion d'Israël, 19333, S. 160—164; H. G.

May, An Interpretation of the Names of Hosea's Children, JBL 55 (1936),
S. 285—291; S. Mowinckel, Det Garnie Testamente, III 1944, S. 568; H. Schrade,
Der verborgene Gott, 1949, S. 175; F. Stinespring, Hosea, Prophet of Doom,
Crozer ThQ 27 (1950), S. 200—207. Manchmal werden nur einige der Heilsworte

als von späteren Händen herrührend bezeichnet, so 2, 15 b—25 von
B.Duhm, Anmerkungen zu den Zwölf Propheten, 1911, S. 19 f. ; 2, 16—25
und 14, 2—9 von T. K. Cheyne, a. a. O., S. 222 f., 289; 2, 16—20; 5, 15—6, 3;
10, 12 und 14, 2—9 von W. Nowack, Die kleinen Propheten, 19223, S. 21 f., 42,

64, 79; 2, 18. 20. 23—25 von K. Budde, Der Abschnitt Hosea 1—3, ThStKr 96/7

(1925), S. 1—89; 2, 16—18. 21—25 von R. H. Pfeiffer, Introduction to the Old
Testament, 1941, S. 569 f.

22 Vgl. W. Baumgartner, Kennen Amos und Hosea eine Heilseschatolo-
gie?, Diss. I Zürich 1913; J. A. Bewer, The Literature of the Old Testament
in its Historical Development, 1924, S. 95 f.; R. Kittel, Geschichte des Volkes
Israel, II 19257, S. 347 f.; S. L. Brown, The Book of Hosea, 1932; O. Eißfeldt,
Einteilung in das Alte Testament, 1934, S. 430—435; W. O. E. Oesterley—-
Th. H. Robinson, An Introduction to the Books of the Old Testament, 1934,
S. 353 f.; E.Sellin, Geschichte des israelitisch-jüdischen Volkes, I 19352, S.

253 f.; Th. H. Robinson, a.a.O., S. 4; G. M. Behler, Divini amoris suprema
revelatio in antiquo foedere data (Osee, c. II), Angelicum 20 (1943), S. 102

bis 116; P. I. Dumeste, a.a.O.; F. Nötscher, a.a.O., S. 5; G. Vos, Biblical
Theology, 1948, S. 311 f.; H. Wh. Robinson, Two Hebrew Prophets, 1948,
S. 44—61; A. Bentzen, Introduction to the Old Testament II 1949 (19522),
S. 132 f.; A.Weiser, Einleitung in das Alte Testament, 19492, S. 177; O.

Procksch, a. a. O., S. 151—163; E. Sellin—L. Rost, Einleitung in das Alte
Testament, 19508, S. 124 f. ; N. H. Snaith, Mercy and Sacrifice, 1953, S. 50 f.
Freilich weist A. Bentzen mit Recht darauf hin, daß Hos. 13,14 nicht als
Heilswort zu verstehen ist, sondern zwei drohende Fragen enthält.



G. Fohrer, Umkehr und Erlösung beim Propheten Hosea 175

überwiegenden Unheilsbotschaft des Propheten und zu seiner
Forderung der Umkehr? Es ist davon auszugehen, daß man
nicht sämtliche Worte eines Propheten in ein starres Schema

pressen und jede Aenderung ausschließen darf. Tatsächlich hat
sich die Botschaft der Propheten, die in einem längeren
Zeitraum wirkten, gewandelt, in geringerem Maße bei Jesaja, in
stärkerem bei Jeremia und Ezechiel. Auch die verschiedenen
Worte Hoseas unterscheiden sich so sehr voneinander, daß
seine Botschaft von Unheil, Umkehr und Erlösung nicht zu
einer geschlossenen Einheit verbunden werden kann, sondern
dreifach gegliedert scheint.23 Hosea hat einmal den ausweglosen

Untergang Israels wegen seiner Sünde angekündigt, ein
anderes Mal die Möglichkeit einer Umkehr als Rettung vor dem

Untergang gesehen und schließlich einen Erlösungsglauben
vertreten, der die Unheilsverkündigung nicht einbezieht,
sondern ausschließt, und statt der menschlichen Tat der Umkehr
als erstes die göttliche Hilfe erwartet.

3. Wann ist Hosea zu dieser letzten Ueberzeugung gelangt?
Mit aller Wahrscheinlichkeit läßt sich aus den beiden
symbolischen Handlungen des Propheten schließen, daß er sich
gegen Ende seines Lebens zum Erlösungsglauben durchgerungen

hat.24 Offensichtlich hat er die erste symbolische Hand-
23 Die Umkehr ist nicht immer die unerläßliche Vorbedingung für ein

künftiges Heil, wie W. 0. E. Oesterley—Th. H. Robinson, a. a, 0., S. 353 f. ;

C. Kühl, Die Entstehung des Alten Testaments, 1953, S. 219 f., meinen.
Ebensowenig hat Hosea immer das Gericht erwartet, aber als Läuterungsgericht,
dem als zeitweiliger und erzieherischer Maßnahme die schließliche Rettung
Israels folgen sollte, wie G. A. Smith, The Book of the Twelve Prophets,
I 1896, S. 211 ff., J. A. Bewer, a.a.O., S. 95 f.; R. Kittel, a.a.O., S. 347 f.;
S. L. Brown, a.a.O., S. XXIX f.; 0. Eißfeldt, a.a.O., S. 432—435; E. Sellin,
a. a. 0., S. 253 f.; F. Nötscher, a. a. 0., S. 5; G. Vos, a. a. 0., S. 311 ff.; E. Sellin—
L.Rost, a.a.O., S. 124; 0. Procksch, a.a.O., S. 160—163; E. Osty, a.a.O.,
S. 69 f.; D. Deden, a.a.O., S. 17; N. H. Snaith, a.a.O., S. 14 f., annehmen;
ähnlich W. Caspari, Der Prophet Hosea und sein Gott, Archiv f.
Religionspsychologie 5 (1930), S. 36—62. Schließlich trifft die Auffassung von Th. H.
Robinson, a. a. 0., S. 4, nicht zu, daß die göttliche Liebe Israel noch aus der
tiefsten Tiefe erheben werde, so daß es wieder aufleben konnte, wenn es
auch starb.

24 Es ist unwahrscheinlich, daß Hosea von der Hoffnung auf allgemeine
Umkehr zu Beginn seiner Wirksamkeit zur reinen Unheilsdrohung gelangt
ist, wie G. A. Smith, a. a. 0., S. 310; J. Lindblom, Hosea literarisch untersucht,

1927 ; R. H. Pfeiffer, a. a. 0., S. 573, annehmen. Es ist ebensowenig



176 G. Fohrer, Umkehr und Erlösung beim Propheten Hosea

lung (1, 2—9) zu Beginn seines Auftretens ausgeführt: Er hat
eine Dirne geheiratet und mit ihr drei Kinder gehabt, denen
er symbolische Unheilsnamen gab. Er tat dies, um zu zeigen,
wie es um Israels Ehe mit Jahwe bestellt sei und welche
schlimmen Folgen sich daraus ergeben müßten. Da diese Handlung

sich über mehrere Jahre erstreckt haben muß, kann die
zweite (3, 1—5) erst später erfolgt sein:25 Hosea hat noch einmal

geheiratet, diesmal eine ehebrecherische Frau, die er aber,
im Unterschied zur ersten Ehe, ganz abgesondert gehalten
hat. Aus mehreren Gründen liegt die Annahme am nächsten,
daß er die zweite Ehe erst gegen Ende seiner prophetischen
.Wirksamkeit geschlossen hat. Da nun sein Erlösungsglaube
mit dem Sinn der zweiten symbolischen Handlung zusammenhängt,

steht er zeitlich an letzter Stelle, wie es bei Jeremia und
Ezechiel ebenfalls zu beobachten ist.

erweisfaar, daß er jene Hoffnung von Anfang bis Ende seiner Wirksamkeit
festgehalten und stets eine nach der Strafe eintretende Begnadigung Israels
erwartet hat, wie u. a. O. Eißfeldt, a. a. O., S. 430, vermutet.

25 Die Deutung von Hos. 1 und 3 ist sehr umstritten. Insbesondere wird
oft die Annahme einer zweiten Ehe Hoseas abgelehnt, indem Hos. 3 wegen
seiner Verheißung als späterer Zusatz betrachtet, als Allegorie statt als
Bericht über ein tatsächlicheis Geschehen verstanden, als real zu verstehender

Parallelbericht zu Hos. 1 aufgefaßt oder mit Hos. 1—2 zum Bericht über
den «Eheroman» des Propheten zusammengefaßt wird. Vgl. jedoch
demgegenüber G. Fohrer, Neuere Literatur zur alttestamentlichen Prophétie,
ThR 19 (1951), S. 311 f.; 20 (1952), S. 255 f.; Die symbolischen Handlungen
der Propheten, 1953, S. 51—53. Es ist daran festzuhalten, daß Hos. 1 und 3

über zwei Ehen des Propheten berichten, vgl. 0. Seesemann, Israel und Juda
bei Arnos und Hosea, 1898; B. Duhm, a. a. O.; A. Heermann, Ehe und Kinder
des Propheten Hosea, ZAW 40 (1922), S. 287—312; A. van den Born, De
symbolische liandelingen der Oud-Testamentische Profeten, 1935, S. 52 f.
(vgl. auch Profetie metterdaad, 1947); R. H. Pfeiffer, a.a.O., S. 567—569;
J. M. P. Smith, The Prophets and their Times, rev. W.A. Irwin, 1941, S.

70—76; H. S. Nyberg, Hoseaboken, 1941; Th. C. Vriezen, Oud-israëlietische
geschriften, 1948, S. 178; A. D. Tushingham, A Reconsideration of Hosea,
chapters 1—3, JNES 12 (1953), Si 150—159. Vgl. auch J. Fück, Hosea Kapitel
3, ZAW 39 (1921), S. 283—290. Freilich handelt es sich nicht um ein
gleichzeitiges Verhältnis zu den beiden Frauen, wie R. H. Pfeiffer und J. M. P.
Smith annehmen; weder geht es aus dem Text hervor, noch läßt der
verschiedene Sinn der Handlungen es zu.



G. Fohrer, Umkehr und Erlösung beim Propheten Hosea 177

IV.

Der Erlösungsglaube Hoseas bahnt sich zunächst in 12, 10

an:
Und ich, Jahwe, dein Gott

vom Land Aegypten her,
ich will dich noch einmal in Zelten wohnen lassen

wie in den Tagen der Zusammenkunft.

Jahwe wird das Volk aus den gefährlichen Einflüssen
Palästinas herausnehmen und den Zustand wiederherstellen, in
dem es sich zur Zeit der ersten Begegnung, in der Wüstenzeit,
befunden hat. Israel wird aus der Umgebung entfernt, die das

ursprüngliche Verhältnis zu Gott zerstört hat, damit es sich
nochmals auf es besinnen kann. Hosea erwägt ganz konkret
die Möglichkeit, zu den Quellen des Glaubens zurückzukehren
und von dort aus einen neuen Anfang zu machen. Die Situation,
die in der Zeit der ersten Liebe bestand, soll wiederkehren,
damit eine solche Liebe sich von neuem bildet. Obwohl es nicht
gesagt wird, setzt dies doch voraus, daß die Rückführung und
Rückbesinnung keine Strafe ist, sondern ein helfendes Geschehen,

durch das eine Aenderung Israels ermöglicht werden soll.
Aehnliches sagt Hosea in dem Bericht über die symbolische

Handlung seiner zweiten Ehe in 3, 1—5: 26

Jahwe sprach zu mir:
Noch einmal geh und lieb ein Weib,
von einem anderen geliebt und ehebrecherisch! "
Da kaufte ich sie mir für 15 Silberstücke,
ein ganzes und
ein halbes Maß voll Gerste.

Dann sagte ich zu ihr:
Einsam sollst viele Tage
du dasitzen,

26 In 3, 1 dl «wie Jahwe die Israeliten liebt, obwohl sie sich zu anderen
Göttern wenden und Liebhaber von Traubenkuchen sind» als deutende
Glosse. In 3, 3 ins «V. In 3, 5 dl «und David, ihren König, und sie kommen

bebend zu Jahwe und seiner Güte am Ende der Tage» als ergänzende
Glosse.

12



178 G. Fohrer, Umkehr und Erlösung beim Propheten Hosea

nicht untreu sein
und keinem Mann gehören;
'nicht' einmal ich 'verkehre' mit dir.

Denn viele Tage
solin die Israeliten dasitzen
ohne Könige und Beamte,
ohne Opfer und Malstein,
Ohne Orakelschurz und Gottesbild.

Dann werden die Israeliten
umkehren
und Jahwe, ihren Gott, aufsuchen. "

Diese symbolische Handlung kündigt an, was Jahwe mit
Israel tun wird. Wie Hosea seine ehebrecherische Frau lange
Zeit von allen verführerischen Möglichkeiten fernhält, um ihr
einen neuen Lebensbeginn zu ermöglichen, so wird Jahwe
seinem Volk alles nehmen, was es zum Abfall von ihm
verführt hat: die staatliche Organisation mit König und Beamten
und den kultischen Apparat mit seinen vorwiegend kanaanäi-
schen Bräuchen. Im Zusammenhang der übrigen Worte Hoseas
kann nicht zweifelhaft sein, daß dies durch die Rückführung
in die Wüste (und nicht durch eine Deportation mit Exil)
geschieht. Dort wird Israel in sich gehen und umkehren. Der
Rückgang auf die vorpalästinischen Verhältnisse ist also keine
Strafe, sondern ein helfendes und erlösendes Geschehen, auf
das Israel mit jener wahrhaften, inneren Umkehr antworten
wird, die ein neues Dasein einleitet.27 Eindeutig zeigt sich dies
in der Verheißung 2, 16—17: 28

Drum siehe, ich will es betören,
es in die Wüste führen, ihm zu Herzen reden.

Ich geh' ihm seine Weinberge zurück,
mache das Achortal zur Hoffnungspforte.

'Es wird hinaufziehn' wie in Jugendtagen,
wie einst, da es heraufzog aus Aegyptenland.

Ein kühnes Bild: Wie ein Mann sein Mädchen verlockt und
verführt, so daß es mit ihm geht, wie er es mit Worten umwirbt,

27 H. Wh. Robinson, a. a. 0., S. 12 ff.
28 In 2, 17 1 nnVîfl pr «wird antworten».t : in



G. Fohrer, Umkehr und Erlösung beim Propheten Hosea 179

die ihm ins Herz dringen sollen, so wird Jahwe sein Volk
überreden, daß es ihm in die Wüste folgt, und es dort mit seiner
Liehe umwerben. Gott fordert nicht einfach Umkehr, sondern
ermöglicht sie auch. Es gilt nur, sich seinem Liebeswerben
nicht zu verschließen, sondern sich für ihn zu entscheiden
und sich ihm hinzugeben. Darüber verliert die Sünde die Macht,
die sie über den Menschen besitzt. Obwohl der Ausdruck
«Erlösung» nicht gebraucht wird und im Alten Testament erst in
später Zeit erscheint, ist zweifellos ein erlösendes Handeln
Gottes gemeint. Es besteht für Hosea darin, daß Gott die
Umkehr als Voraussetzung für ein neues Dasein ermöglicht, weil
der Mensch sie von sich aus nicht vollziehen kann. Gott
ermöglicht sie, indem er die zum Abfall führenden Einflüsse
ausschaltet, zu den Quellen des Glaubens und der Liebe zurücklenkt

und dem Menschen werbend zu Herzen redet. Dies ist um
so mehr ein erlösendes Handeln, als nun die Sünde nicht mehr
durch ihre Macht an der Umkehr hindern und der ins Unheil
verstrickte Mensch sich doch aus ihm befreien kann.

Ist Israel auf diese Weise aus seinem schuldigen Dasein
erlöst, so zieht es nach Palästina zurück.29 Es erhält von neuem
seine Weinberge — das Symbol des Kulturlandes. Das Achor-
tal — vermutlich das aus dem Jordangraben ins palästinische
Hochland führende Wadi Kelt — wird nicht mehr wegen seiner
tiefen Felsschluchten gefürchtet, sondern erscheint als Pforte
einer neuen Hoffnung. Israel wird wie in seinen Jugendtagen
sein. Die unmittelbare und gegenseitige Liebe und Treue
zwischen Jahwe und ihm ist wiederhergestellt.

29 Wie Hosea seine Gegenwart nicht am nomadisch-heduinischen Ideal
kritisiert (vgl. Anm. 2), so beschränkt sich sein Zukunftsprogramm nicht
auf die Rückkehr zum Wüstenleben und den Lebensbedingungen der Mosezeit,

wie P. Humbert, La logique de la perspective nomade chez Osée et
l'unité d'Osée 2, 4—22, S. 162; H. S. Nyberg, Studien zum Hoseabuche, 1935,
S. 98 f.; W. F. Albright, From the Stone Age to Christianity, 19462, S. 239

(deutsche Ausgabe 1949, S. 311), annehmen. Unbefriedigend ist auch die
Auffassung von H. W. Hertzberg, Prophet und Gott, 1923, S. 26 f.; J. Hempel,
Gott und Mensch im Alten Testament, 1926, S. 129 f. ; E.Sellin, Das
Zwölfprophetenbuch, 1929/302-3, S. 253 f.; P. Yolz, Prophetengestalten des Alten
Testaments, 1938, S. 175 f., daß Israel seine Weinberge in der Wüste
erhalten solle; denn die Rückkehr nach Palästina wird nicht nur in 2, 16—17
(auch abgesehen von der Aenderung des Verbs «antworten» in

«hinaufziehen»), sondern ebenfalls in 2, 20. 23—25 vorausgesetzt.



180 G. Fohrer, Umkehr und Erlösung beim Propheten Hosea

Vom Neuanfang infolge des erlösenden Handelns Gottes
spricht Hosea ferner in 2, 18. 19. 21. 22:30

An jenem Tage wird es geschehen " :

Da wirst du «mein Gemahl» 'mich' nennen,
aber nicht mehr

«mein Baal».
Ich werde dann die Namen

der Baale aus 'deinem' Mund entfernen,
daß sie nicht mehr genannt werden.

" Ich werde dich mit mir verloben
um den Preis von Recht und Gerechtigkeit,

Verbundenheit und Erbarmen.
Du wirst mit mir verlobt um Treue

und 'um Gotteserkenntnis'.

Israel wird von der göttlichen Liebe so überwältigt, daß es
sie unbedingt erwidern muß. Daher wird der Baalkult entfernt
und Jahwe nicht mehr «Baal», sondern «Gemahl» genannt.
Das besagt sowohl, daß die kanaanäischen Einflüsse aus dem
Jahweglauben verschwinden, als auch entsprechend der zweiten

Bedeutung des Wortes Vsa, daß Jahwe in seinem Verhältnis

zu Israel nicht mehr mit dem Herrn und Besitzer einer
Frau zu vergleichen ist. Das neue Verhältnis zwischen beiden
beruht vielmehr auf der gegenseitigen Liebe.

Gleichsam als Brautgeschenke erscheinen die Grundlagen,
auf denen sich der neue Ehebund aufbaut. Gott gibt Recht als
göttliche Ordnung des Lebens, Gerechtigkeit als seinen helfenden

Heilswillen, Verbundenheit als die in der Gemeinschaft
wurzelnde Güte und Freundlichkeit, Erbarmen als vergebende
Gnade. Israel gibt Treue als zuverlässige Beständigkeit und
Gotteserkenntnis als Gemeinschaft mit Gott und Anerkennung
seines Willens.

Hosea umschreibt schließlich die Folgen des neuen Bundes
in den Verheißungen 2, 20 und 2, 28—25. Die Glaubenden leben

30 In 2,18 dl «Spruch Jahwes» als vervollständigende Glosse, ins ,lp. In
2, 19 1 TJ»SÜ pr «ihrem Mund», dl «mit ihrem Namen» als näherbestimmende
Glosse. In 2, 21 dl «Und ich werde dich mit mir verloben für immer» als
deutende Glosse. In 2, 22 ist das Verb als 2. f. sg. pf. pi. zu verstehen,
1 Pr «un<l du wirst erkennen».



G. Fohrer, Umkehr und Erlösung beim Propheten Hosea 181

unter einer Herrschaft des Friedens, in der der Kampf aller
gegen alle aufhört und alles ausgeschaltet wird, was schaden
könnte: 31

Ich werde für sie einen Bund schließen
an jenem Tage

mit allem Wild auf freiem Felde,
den Vögeln unterm Himmel

und dem Gewürm des Ackerbodens.
Bogen und Schwert "

tilge ich aus dem Lande
und laß sie sicher wohnen.

Die Glaubenden leben zugleich unter einer Herrschaft des

Segens, in der die äußere Existenz des neuen Israel durch
die Ordnung der Natur gewährleistet ist:32

An jenem Tage " will den Himmel ich erhören,
und er wird die Erde erhören.

Die Erde wird dann Korn und Most " erhören,
sie schließlich werden «Jesreel» erhören.

Da säe ich 'es' wieder in sein Land ein,
liebe die «Nicht-gelieht»;

zu «Nicht-mein-Volk» sprech ich: «Mein Volk bist du»,
so daß es rufen wird: «Mein Gott!»

V.

Damit schließt sich der Kreis der Verkündigung Hoseas.
Am Anfang (1, 2—9) steht der Fluch über das abgefallene
Volk, dem wegen seiner Sünde der Untergang droht. Am Ende
(2, 23—25) steht die Umwandlung des Fluches in Segen,
begründet durch die erlösende Gnade Gottes, die zuvor die Wand-

31 In 2, 20 dl «und Krieg» als ergänzende Glosse. Zum Tierfrieden vgl.
A. Peter, a. a. 0.

32 In 2, 23 dl «ich will erhören, ist der Spruch Jahwes» als vervollständigende

Glosse. In 2, 24 dl «und Oel» als ergänzende Glosse. In 2, 25 1 Suffix
in' pr «sie». Zur Umwandlung der Natur vgl. A. Peter, a. a. 0. Gegenüber
G. Oestborn, Yahweh's Words and Deeds, 1951, S. 63, ist zu sagen, daß die
Nennung von Himmel-Erde usw. nicht von kanaanäischen Vorstellungen
herrührt und keinen Zyklus meint, sondern eindeutig eine Stufenleiter.



182 G. Fohrer, Umkehr und Erlösung beim Propheten Hosea

lung des Menschen ermöglicht hat. Damit hat Hosea den ersten
Schritt zum Erlösungsglauben getan. Um diesen recht zu
verstehen, müssen wir ihn — wenigstens in aller Kürze — in zwei
Richtungen weiter verfolgen.

1. Die mögliche Rettung des dem Tode verfallenen
Menschen, der vor Gott und in der Welt schuldig geworden ist —
das ist das eigentliche Thema nicht nur Hoseas, sondern aller
großen Einzelpropheten. Was sie darüber zu sagen haben,
erfahren wir schon aus der Verkündigung Hoseas. Die Rettung
kann sich einmal mittels der Umkehr ereignen, auf die hin
Gott gnädig ist. Darum lautet die Mahnung: Kehrt um, denn
ihr seid abgefallen und schuldig geworden! Kehrt um, sonst
wird euer Leben zerbrechen! Kehrt um, dann gewährt Gott
euch ein neues heilvolles Dasein! Die Rettung kann sich ebenfalls

durch Erlösung vollziehen. Am Anfang steht die Erfahrung

der erlösenden Tat Gottes, auf die als Zweites die
Entscheidung und das Handeln des Menschen folgen. Darum lautet
die Verheißung: Gott will euch aus dem schuldverhafteten
Leben erlösen und die Sünde vergeben! Entscheidet euch dafür
und nehmt das Anerbieten an, damit ihr in ein neues heilvolles
Dasein versetzt werdet! Mit dieser Botschaft wollen die
Propheten offensichtlich auf ihre jeweilige Gegenwart einwirken.
Sie stellen sie vor die Entscheidung, ganz im alten Dasein zu
verharren oder ganz in ein neues zu treten. Es handelt sich
um eine Botschaft, die die jeweils gegenwärtige Existenz des
Menschen betrifft — daher auch die des Menschen von heute.

Umkehr und Erlösung stehen also nebeneinander; sie bilden
aber keine Gegensätze. In beiden geht es um die Rettung des

Menschen, die durch seine Wandlung ermöglicht wird. Umkehr
und Erlösung sind nur zwei verschiedene Aspekte dieser
Wandlung. Sie unterscheiden sich dadurch, daß der Nachdruck
entweder auf dem Tun des Menschen oder auf demjenigen Gottes

liegt. Setzen wir sie zueinander in Beziehung, so läßt sich
sagen: «Umkehr» bedeutet, daß der Mensch in sich das
Schuldverfallene beseitigt und von sich aus das schuldige Dasein
erlöst und daß er allem, was sich in ihm regt, die Richtung auf
Gott verleiht. «Erlösung» bedeutet, daß Gott im Menschen alles
von ihm Wegstrebende umkehren läßt und umkehrt und daß er
allem, was sich im Menschen regt, die rechte Richtung gibt. In



G. Fohrer, Umkehr und Erlösung beim Propheten Hosea 183

beiden Formen der Wandlung aber begegnet der Mensch
seinem Gott in eigener Erfahrung. In beiden Formen soll die
Wandlung zu einem neuen Dasein der Verbundenheit und
Gemeinschaft mit Gott als ihrem eigentlichen Ziel führen. In
beiden Formen findet der Mensch zugleich einen neuen Mittelpunkt

seiner Person, weil sein ganzes Wesen und seine ganze
Seele in die Wandlung einbezogen werden. In beiden Formen
folgt daraus schließlich eine diesen Erfahrungen entsprechende
Lebensgestaltung. Von der neuen Gottesbeziehung aus wird
das äußere Tun und Lassen in der Weise umgebildet, daß der
Mensch den göttlichen Willen im täglichen Leben erfüllt —
weder als Leistung, die einen Lohn heischt, noch als bloßen
Gehorsam, der religiös und ethisch wertlos wäre, sondern wie
selbstverständlich und aus sich heraus. Denn dieser Wille ist
dem Menschen nunmehr in das neue fleischerne Herz geschrieben,

wie Jeremia und Ezechiel es umschreiben (Jer. 31, 33;
Ez. 36, 26 f.). Dadurch kommt die Herrschaft Gottes auf Erden
zustande; sie verwirklicht sich im Leben der glaubenden
Menschen.

2. Nicht alle großen Einzelpropheten haben in gleicher
Weise von Umkehr und Erlösung gesprochen, vielmehr lassen
sich zwei Linien beobachten. Einige haben stets gleichbleibend
die Umkehr gefordert, die das Heil nach sich zieht: Arnos,
Jesaja und Micha. Andere haben zunächst ebenfalls dazu
gemahnt, später aber den Schritt zum Erlösungsglauben getan.
Diese Linie geht von Hosea aus und führt zu Zephanja, Jeremia

und Ezechiel, teilweise auch zu Deuterojesaja.33
Dabei ist die Erlösungsbotschaft Hoseas freilich erst ein

Anfang. Sie bezieht sich ja auf das ganze Volk und erblickt
das erlösende Handeln nur in der helfenden Rückführung in
die Wüste und im werbenden Zureden Gottes, das die Wandlung

ermöglichen soll. Die späteren Propheten führen weiter.
33 Vgl. Zeph. 3, 9—10. 11—13. 14—15. 16—18 aa; Jer. 24, 4—7; 30, 5—7;

31, 2—6. 15—17. 18—20. 21—22. 31—34. 35—37; Ez. 11, 14—21; 34, 1—16.

17—31; 36, 1—15. 16—38; 37, 1—14. 15—28; 38—39; 40—48*. Angesichts
dessen kann man zwar mit C. H. Gordon, Introduction to Old Testament
Times, 1953, S. 219, Amos als <a broad mind with worldwide horizons»
bezeichnen, der seine Worte «with a survey of the entire surrounding world»
einleitet, nicht aber urteilen, «Hosea's is a much smaller spirit». Denkt Amos
weiter, so Hosea tiefer.



184 G. Fohrer, Umkehr und Erlösung beim Propheten Hosea

Von Jeremia und Ezechiel wird die Erlösung nicht mehr
kollektiv oder korporativ, sondern personal gedacht; sie ereignet
sich am einzelnen Menschen. Sie geschieht ferner in umfassender

Weise, da die Sünde vergehen, dem Menschen ein neues
Herz und der göttliche Geist verliehen und der göttliche Wille
in jenes Herz geschrieben wird. Sie ist hei Zephanja außerdem
universal und gilt allen Völkern, denen Gott reine Lippen
schafft, damit sie seinen Namen anrufen und ihm einmütig
dienen. Deuterojesaja stellt auch den Schöpfungsgedanken in
den Dienst seines — eschatologisch umgeprägten — Erlösungsglaubens;

als Weltschöpfer vermag Gott alle zu erlösen, die zu
seiner Welt gehören, so daß der Weltschöpfung die Welterlösung

entspricht. Einen letzten Gedanken fügen die Schüler
Deuterojesajas in dem Liede Jes. 52, 13—53, 12 hinzu, das das
Leben und gewaltsame Sterben ihres Meisters deuten soll: 34

Der Prophet hat stellvertretend für die anderen gelitten, wie
Gott es wollte. Er hat freiwillig und geduldig das den anderen
für ihre Schuld gebührende Leid auf sich genommen, so daß
dem strafenden Willen Gottes an ihm Genüge geschehen ist.
Durch dieses stellvertretende Leiden ist die Erlösung
vollzogen und braucht durch den Menschen nur angeeignet zu
werden.

Gewiß begegnen wir im Alten Testament noch anderen
Propheten als den genannten, außer ihren Vorläufern vor
allem den Kultpropheten mit ihrem vorwiegend kultisch-nationalen

Heilsglauben und den nachexilischen Epigonen mit der
eschatologisch umgeprägten prophetischen Botschaft. Aber
nicht diese Gruppen, sondern die kleine Schar der 7 Propheten
mit der Botschaft von Umkehr und Erlösung nimmt die für
alle Zukunft bedeutsame Schlüsselstellung ein, obwohl sie sich
im einzelnen voneinander unterscheiden. Während die
Forderung der Umkehr sich gleichbleibt, ist es ein langer Weg,
der von den Anfängen des Erlösungsglaubens bei Hosea zu
seiner vollen Entfaltung führt. Allerdings gibt es ein Wegmal,
das sich überall auf ihm findet: der Hinweis auf die Liebe —
als den göttlichen Liebeswillen, der den schuldig gewordenen
Menschen nicht seinem Schicksal überläßt, sondern sich um ihn

34 Zur Deutung vgl. G. Fohrer, Neuere Literatur zur alttestamentlichen
Prophétie, ThR 19 (1951), S. 301—304; 20 (1952), S, 231—240.



A. Gilg, Die Petrusfrage im Lichte der neuesten Forschung 185

müht und ihm hilft, und als den menschlichen Liebeswillen,
der sich des Nächsten nicht schämt, sondern für ihn eintritt
und leidet. Es ist die Liebe, von der Ez. 18, 23 sagt, daß sie kein
Gefallen am Tode des Frevlers hat, sondern daran, daß er von
seinem Wandel umkehrt und leben bleibt. Damit ist zugleich die
Brücke zur Botschaft des Neuen Testaments geschlagen.

Wien. Georg Fohrer.

Die Petrusfrage
im Lichte der neuesten Forschung.

Oscar Cullmann, Petrus. Jünger — Apostel — Märtyrer. Das historische
und das theologische Petrusproblem, Zürich, Zwingli-Verlag, 1952, 285 S.

Oscar Cullmann, Die Tradition als exegetisches, historisches und
theologisches Problem, Zürich, Zwingli-Verlag, 1954, 56 S.

Karl Heußi, Die römische Petrustradition in kritischer Sicht, Tübingen,
J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1955, 77 S.

Otto Karrer, Um die Einheit der Christen. Die Petrusfrage. Ein
Gespräch mit E. Brunner, 0. Cullmann, H. v. Campenhausen, Frankfurt a. M.,

Verlag Josef Knecht, Carolusdruckerei, 1953, 228 S.

Das hier vorab anzuzeigende Petrus-Buch Oscar Cull-
manns, das vor drei Jahren herausgekommen ist, hat als eigentlich

erste von einem neuzeitlichen protestantischen Theologen
dargebotene umfassende, die verschiedenen Seiten und Aspekte
des wichtigen und komplizierten Themas mit gleichmäßiger
Gründlichkeit erörternde Monographie bereits weitherum
Aufsehen erregt und, so gewiß die Anmeldung mannigfacher
Vorbehalte und Einwände nicht ausgehlieben ist, warme Anerkennung

oder doch respektvolle Aufnahme gefunden. Tatsächlich
darf man sich des Werkes herzlich freuen. Es gilt von ihm, wie
es nun angelegt und durchgearbeitet erscheint, ganz ernsthaft
der so oft zur billigen Phrase verflachte Satz, daß es eine in
der Fachliteratur lang genug vorhanden gewesene mißliche
Lücke in dankenswerter glücklicher Weise füllt. Man mag es

füglich mit Ed. Schweizer, der sich im Prospekt des Verlags
äußert, ein «notwendiges Buch» nennen. Natürlich sind die
einschlägigen Probleme schon bisher immer wieder als diese


	Umkehr und Erlösung beim Propheten Hosea

