Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 11 (1955)
Heft: 2
Rubrik: Miszelle

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Miszelle 153

leitung beschwort in fataler Weise die Marchenstimmung. «Vielleicht ist die
Parapsychologie im groflen ganzen noch nicht weit iiber das Stadium des
Mirchenbuches hinausgewachsen» (S.14). Da sich solche AeuBlerungen
wiederholen, schadet sich der Verfasser und wird sich iiber unerwiinschte
Wirkungen seines Buches kaum wundern kénnen. Dall gute Tatsachen-
berichte und Forschungsergebnisse ins Volk dringen, ist auch unser Wunsch,
nicht zuletzt deswegen, um den vulgiren Materialismus zu erschiittern.
Aber die Popularisierung vermeide das ganz Fragwiirdige, die Verspielt-
heit der Problematik und alle Zugestéindnisse an die Sensationslust! Von
ihnen hilt sich der Verfasser nicht frei.

Rostock. Gottfried Holtz.

Miszelle.

Christus, des Gesetzes téog.

Der Ausdruck tého¢ in Rom. 10, 4 ist exegetisch immer noch umstritten.
Einige verstehen das Wort in temporalem Sinn, so z.B. Nygren (Komm.
z. St.): «. ..die Zeit des Gesetzes ist vorbei, Christus ist das Ende des Ge-
setzes, sein Endpunkt, sein Téhogy; dhnlich Lietzmann, Gaugler u. a. Andere
verstehen es final: Christus ist das Ziel, die Erfiillung des Gesetzes (z. B.
Karl Barth, Kirchl. Dogmatik I1/2, S.269; vgl. Bauer, Worterb. z. NT,
4. Aufl.,, Sp.1475). Beide Auslegungen standen sich seit jeher, schon in der
altprotestantischen Theologie, gegeniiber. Wihrend die Uebersetzung
<Ende» zumeist im Anschlufl an Luther vertreten wird, geben z. B. Calvin,
Grotius, Paraeus, Toletus, Gomarus, Estius, Matth. Polus einer finalen
Erklirung den Vorzug. So Calvin (Comm. ed. Tholuck, V, S.155): «... imo
quicquid doceat Lex, quicquid praecipiat, quicquid promittat, semper Chri-
stum habet pro scopo.» Grotius (Annot. in Ep. ad Rom., Op. Theol. III, Bas.
1732, S. 734): <Lex Mosis via tantum fuit ad Euangelium: téhog (finis) est
viae meta, ut supra 6, 21—22; 1 Tim. 1, 5. Idem sensus Gal. 3, 24 et supra
3, 31 & 8§, 4; Hebr. 7, 19. Christus saepe ponitur pro Euangelio, ut supra
diximus 9, 32: wAfpwpa véuou dydmn...» Nach Paraeus ist téhog gleich
mAnpwoig, dhnlich Estius: Christus est per quem lex impletur. — Als weitere
Belegstelle gilt Rom. 13, 10. Vgl. Matth. Polus, Synopsis Criticorum aliorum-
que Scripturae... 1712, V, 215,

Sprachlich ist von der finalen Bedeutung «Ziel» auszugehen. Im pro-
fanen Griechisch wird das Ende im zeitlichen Sinn stets mit Teheuth be-
zeichnet, wogegen 1élo¢ die Bedeutung des Zieles hat, oder aber des Endes
im Sinne ‘eines erreichten Zieles, d. h. der Erfiillung oder Vollendung. In
LXX und im nt.lichen Griechisch wird diese Unterscheidung allerdings nicht
mehr streng durchgefiithrt, weil auch die Zeit im biblischen Denken —
anders als im griechischen — teleologisch verstanden ist, als die von Gott
gesetzte und seinen Zielen der Weltlenkung zufithrende Zeit. Deshalb kann
télog in LXX als Uebersetzung fiir das hebr. $2 verwendet werden, welcher
Begriff das Ende, aber zugleich die Vollendung eines Zeitabschnittes be-



154 Miszelle

zeichnet. Grundsitzlich ist jedenfalls zu sagen, dal im biblischen Griechisch
an jenen Stellen, wo tého¢ mit <Ende» iibersetzt werden kann, die Grund-
bedeutung «Ziel» noch mitklingt. In bezug auf Rom. 10, 4 diirfte daher eine
rein temporale Deutung, als ob Té\o¢ hier einfach das zeitliche Ende der
Geltung des Gesetzes, die Erledigung des Gesetzes, besagte, dem sprach-
lichen Befund kaum gerecht werden.

Zum Verstindnis des Zusammenhanges von Rom. 10, 4 ist von der Wen-
dung dwbkewv dikawoovnv (der Gerechtigkeit nachjagen) in 9, 30 auszugehen.
Die Juden haben dem vom Gesetz gewiesenen Ziel, ndmlich der Gerech-
tigkeit, nachgejagt; aber sie haben dieses Ziel nicht erreicht, weil sie an
Christus Anstol nahmen. Die Heiden(christen) hingegen, welche der Ge-
rechtigkeit nicht nachjagten, haben sie erreicht, weil sie an Christus glaub-
ten (9, 30; 9, 33). Die Glaubensgerechtigkeit, welche die Heiden in Chri-
stus erreicht haben, ist also das, was die Juden zufolge ihrer Verwerfung
Christi nicht erlangten, obschon es ihnen vom Gesetz gewiesen war: Israel
<erreichte das Gesetz nicht (d. h. die vom Gesetz verlangte Gerechtigkeit).
Warum? Weil (sie) nicht aus Glauben, sondern aus Werken (gerecht sein
wollten)». Die Aussage, dall die Juden, welche dem Gesetz der Gerechtigkeit
nachjagten, das Gesetz nicht erreicht haben, macht es unmoglich, die jidi-
sche Werkgerechtigkeit als die rechte, dem Willen des Gesetzes gemiille
Gerechtigkeit anzusehen. Wenn Israel das Gesetz nicht erreichte, weil es
nicht aus Glauben, sondern aus Werken gerecht werden wollte, dann kann
das <Erreichen des Gesetzes» bzw. die vom Gesetz gewiesene Gerechtigkeit
nur die Glaubensgerechtigkeit sein, und die jiidische Werkgerechtigkeit ist
gar nicht das, was Gott mit dem Gesetz will — sie beruht auf einem Mif}-
verstindnis des Gesetzes. Diese Feststellung wird ausdriicklich bestitigt
in 10, 1—3 (und nachher in 10, 21): Das Gesetz hat die gottliche, nicht die
menschliche Gerechtigkeit zum Ziel (vgl. auch 3, 21; 7, 12; 8, 4; 13, 8 {f.).
Die Juden aber haben, trotz ihrem unbestreitbar groBen Eifer, nur danach
getrachtet, ihre eigene Gerechtigkeit aufzurichten, und sich der Gerechtig-
keit Gottes nicht unterworfen (10, 3). Das ist nicht der Wille des Gesetzes.
Ihre Werkgerechtigkeit ist der Ausdruck eines falschen Verstindnisses des
Gesetzes (o0 kat’ émiyvwoiwv). Befangen in diesem falschen Verstindnis
haben sie die wahre Gerechtigkeit, auf welche das Gesetz sie hinweisen
sollte, nicht erkannt (&yvoolvteg yap Tv 100 Seol dixarooOvnv). Rom. 10, 4 ist
die logische Fortsetzung des Gedankenganges. Wenn die Juden das Ziel
der Gerechtigkeit, dem sie gemidl dem Gesetz der Gerechtigkeit nach-
jagten, nicht erreicht haben, weil sie an Christus Anstoll nahmen, so folgt
daraus, dafl Christus das Ziel oder die Erfiillung des Gesetzes ist zur
Gerechtigkeit fiir jeden, der glaubt. Die Gerechtigkeit, die den Juden vom
Gesetz gewiesen war (die sie aber nach 10, 3 verkannten), die Gottes-
gerechtigkeit, haben die Heiden ohne Gesetz, durch Glauben, erreicht. «Das
Ziel ndmlich des Gesetzes ist Christus zur Gerechtigkeit fiir jeden, der
glaubt.»

Die Uebersetzung «Ziel» driangt sich demnach durch den Textzusammen-
hang auf. Sie wird allein dem Bild des Wettlaufes (bubxewv) gerecht. Es ist
anderseits bedeutsam, daB jene, welche die Uebersetzung <«Ende» wihlen,



Miszelle 155

den logischen Zusammenhang mit dem vorangehenden Text unterbrechen
miissen und einen neuen Sinnabschnitt zu machen pflegen, obschon téhog
durch yép deutlich mit dem Vordersatz verbunden ist. Auch wird dann dio
Verbindung Téhog. .. €i¢ dikaroovvnv aufgeliost, denn von einem <Ende zur
Gerechtigkeit> zu reden ergibt nicht viel Sinn. E. Gaugler (Der Brief an
die Romer, IT, 1952, S.94) fiigt ein «und» ein und gelangt so zu zwei von-
einander unabhingigen Aussagen: «Denn Christus ist des Gesetzes Ende
(und) zur Gerechtigkeit (geworden) fiir jeden, der glaubt .. .» So ergibt sich
allerdings ein sinnvoller Satz, der aber nicht dem Wortlaut des Textes
entspricht.

Als Haupteinwand gegen die finale Auslegung von 10, 4 wird fast immer
die Doppelaussage 10, 5—6 angefiihrt, die man als Antithese versteht, als
ob Paulus sagen wollte, die Gerechtigkeit, welche Mose verlangt, und die
Glaubensgerechtigkeit schléssen einander aus. Aber es ist sehr fraglich,
ob diese Meinung sich aus dem Wortlaut des Textes begriinden ldBit. Es
fehlt das in einer betonten Antithese doch wohl notwendige uév-d¢, hin-
gegen ist 10, 5 durch ydp mit dem Vorangehenden verbunden und soll also
zu dessen Erlduterung dienen. Auch ist es sonst nicht die Art des Paulus,
Widerspriiche in der Schrift aufzusuchen und das Alte Testament in der
Meinung zu zitieren, es gelte nicht mehr. Der Sinn der Doppelaussage ist
folgender: «Mose schreibt nidmlich von der Gerechtigkeit aus dem Gesetz.
dafl jeder, der sie tue, das Leben haben werde (Lev. 18, 3). Die Gerechtig-
keit aus dem Glauben aber sagt (gegeniiber der ebhen zuvor erwihnten
jiidischen Mifldeutung, als ob der Wille dieser Forderung des mosaischen
Gesetzes die Selbstheiligung auf Grund eigener Werke sei) : Sage nicht in
deinem Herzen: Wer wird in den Himmel hinaufsteigen? (Dt. 30, 12) — das
heilit: Christus herabholen. Oder wer wird in den Abgrund hinabsteigen
(Dt. 30, 13)? — das heifit: Christus von den Toten heraufholen. Vielmehr
sagt (die Schrift) : Nahe ist dir das Wort, in deinem Mund und in deinem
Herzen (Dt. 30, 14).» Der polemische Sinn dieser Aussage richtet sich nicht
gegen Mose; das ergibt sich schon daraus, dafl Paulus dreimal ausdriicklich
mas mosaische Gesetz zitiert (Dt. 30, 12—14). Er richtet sich vielmehr gegen
die Juden, deren zuvor geriigte, irrige Deutung des Gesetzes hier durch das
Gesetz selber widerlegt wird. Mose verlangt allerdings, dafl man die vom
Gesetz verlangte Gerechtigkeit tun miisse, um zu leben, aber diese Forde-
rung wird nicht erfiillt durch iibermenschliche Leistungen («in den Himmel
steigeny, «in den Abgrund hinabsteigens, mit welchen sprichwértlichen Wen-
dungen Paulus das Unmiogliche kennzeichnet, das die Juden durch ihren
Eifer der Werkgerechtigkeit selber schaffen und erreichen wollen). Sie
wird vielmehr erfiillt durch das Wort, das im Herzen ist und im Munde —
was nach 10, 10 der Glaube ist und das Bekenntnis zum Herrn: ¢«Denn mit
dem Herzen glaubt man, (und dies fiihrt) zur Gerechtigkeit, und mit dem
Munde bekennt man, (und dies fithrt) zur Rettung.» Das Leben, das Mose
nach 10, 5 verheifit, wird also nach 10, 10 demjenigen zuteil, der glaubt
und bekennt. Der Glaubensgehorsam erscheint als die eigentliche Erfiillung
des Gesetzes, das Gerechtigkeit verlangt und dem, der die Gerechtigkeit tut,
das Leben verheillt. Die Gleichsetzung der Gesetzeserfiillung mit Christus



156 Miszelle

wird iiberdies in 10, 6—7 ausdriicklich vollzogen, wobei zugleich gezeigt
wird, daB diese Erfiillung, d.h. Christus, nicht im iibermenschlichen Werk
gefunden wird, sondern im Glauben und im Bekennen.

Nicht anders als in 2. Kor. 3, 14—16, wo Paulus sagt, dall der Sinn des
Alten Testaments den Juden so lange verschlossen ist, wenn sie es lesen,
bis daB sie sich zum Herrn bekehren, ist er auch hier der Ueberzeugung, das
jiidische Verstindnis der Gesetzesgerechtigkeit beruhe auf einer falschen,
verstockten Auslegung des Alten Testaments, wogegen die Glaubensge-
rechtigkeit dessen wahren Sinn enthiillt. Er begriindet das nicht nur mit
Dt. 30, 12—14, sondern von 10, 11 an noch mit weiteren at.lichen Stellen, die
alle, bis 10, 21, die Glaubensgerechtigkeit als Erfiillung der at.lichen Bot-
schaft erkennen lassen, wobei in 10, 19—21 ausdriicklich auch auf die Ver-
stocktheit der Juden hingewiesen wird.

Es geht demnach nicht an, die jiidische Selbstheiligung in der Werk-
gerechtigkeit als die richtige, aber nun in Christus an ihrem Ende ange-
langte Auslegung des mosaischen Gesetzes anzusehen. Die Werkgerechtig-
keit entspricht gar nicht dem Willen des Gesetzes, die jiidische Auslegung
ist Mildeutung (10, 2—3) und Verstocktheit (10, 21), daher haben die
Juden trotz ihrem Eifer das Gesetz auch nicht erfiillt (9, 31) — dieses Ziel
wird erst erreicht in Christus, der, wie es das Gesetz Dt. 30, 12 ff. selber will,
nicht himmelstiirmende Werke verlangt, sondern das Bekenntnis des Mundes
und den Glauben im Herzen. Auch das Jesaja-Zitat 10, 11 beweist, dal dies
die Gehorsamstat ist, die zum Leben fiihrt. Die Juden haben das nicht ver-
standen (10, 19 ff.), die Volker aber haben es erkannt.

Diese Auffassung stimmt {iberein mit andern Aussagen iiber die An-
erkennung bzw. Geltung der Gesetzesforderung Rom. 3, 31; 7, 12; 8, 4;
13, 8—10; ebenso mit dem Wort vom «Piddagogen» Gal. 3, 24. Auch die
Stelle Rom. 3, 21 besagt ja, daBl die Gerechtigkeit, die jetzt aullerhalb des
Gesetzes, in Christus, offenbar geworden ist, schon vom Gesetz selber und
von den Propheten bezeugt wurde.

Hierzu gehort noch eine weitere Beobachtung: Wenn Paulus der Mei-
nung gewesen wire, das Gesetz sei zu Ende, dann hitte er folgerichtig
zuerst die Juden und Judenchristen auffordern miissen, das Gesetz abzu-
legen. Das tat er aber nicht. Er hat von den Zwdlfen nie verlangt, daB sic
nicht mehr nach dem Gesetz leben sollten, sondern die weitere Geltung des
Gesetzes fiir die Judenchristen durchaus anerkannt (1. Kor.7,18; Apg. 21,
20—26). Den Timotheus, den Sohn einer Jiidin, hat er beschneiden lassern.
Das gesetzesfreie Evangelium ist ausdriicklich das Evangelium fiir die
Heiden. Diese aber waren nie unter das Gesetz getan, also hiitte es gar
keinen Sinn, von einem «Ende des Gesetzes» fiir sie zu reden, und die juden-
christliche Gemeinde lebte ja weiterhin unter dem Gesetz (Apg. 21, 20).

Das berechtigte Anliegen, das sich hinter der hier abgelehnten Ueber-
setzung von telog mit «Ende» erkennen liflt, ist die Abwehr des nomisti-
schen Millverstindnisses des Evangeliums, das sich bekanntlich schon sehr
frith in der Alten Kirche bemerkbar machte. Wo dieses Millverstindnis
auftauchte, sah man freilich bald nicht mehr im Evangelium von der
Glaubensgerechtigkeit den Sinn des Gesetzes, als vielmehr umgekehrt im



Notizen und Glossen 157

Gesetz (sei es auch in der nova lex Christi) den Sinn des Evangeliums.
Aber diese Verkehrung hat nichts zu tun mit der hier vertretenen Ausle-
gung von Rom. 10, 4, sie ist vielmehr immer wieder ein Riickfall in die hier
gerade als unpaulinisch abgelehnte, jildische Auslegung des Gesetzes als
einer vermeintlichen Forderung der Werkgerechtigkeit.

Guttannen (Kt. Bern). Felix Flickiger.

Notizen und Glossen.

Zeitschriftenschau. Schweiz. Kirchenblatt f. d. ref. Schweiz 1955/2: Va-
dians erste reformatorische Schrift (E. G. Riisech) ; Du hast mich heimgesucht
bei Nacht (G.W.); 3: Industriepfarramt — Ja oder Nein? (F.Tschudi);
Zu Claus Harms’ 100. Todestag (E. Ott); 4: Meditation und Gebet
(H. R. Miiller-Schwefe) ; Ausbreitung und Wachstum der Gemeinde (G. W.);
5: Lohn und Strafe bei Jesus (H.Steuri); Um die Wiedervereinigung
Deutschlands (H. Gollwitzer); 6: Zum Verstindnis des Neuen Testaments
(F. Rohr); Gotthelf im Radio (M. Stotzer). Reformatio 1955/1: Der Gliicks-
fall Albert Schweitzer (R. Stickelberger); Albert Schweitzer als Theologe
(P. Vogelsanger); Die Pilatusfrage (H. H. Brunner) ; Hauptstiicke unseres
evangelischen Glaubens (H. M. Stiickelberger); 2—3: Die Jesuitenfrage.
Die Bundesverfassung, der Rechtsstaat und der Jesuitenartikel (W. Kigi);
Der schweizerische Protestantismus und das Jesuitenproblem (P. Vogel-
sanger); Politische Aspekte der Jesuitenfrage (P.Diirrenmatt); Der Cha-
rakter des Jesuitenordens in Vergangenheit und Gegenwart (F.Blanke);
Toleranz als theologisches Problem (A.Schédelin); Die konfessionellen
Auseinandersetzungen im Kanton Ziirich (K. Fueter). Neue Wege 1955/1—2:
Der Geburtstag der Welt (E. Simon); Christentum als Theokratie (C. Dal-
lago); Frankreich und die Vélker Kuropas (M. Voge); Deutschland und
Europa (H. Wessel); Die Oder-Neifle-Linie (H. Kraschutzki); Berlin 1954
(W. Kiitemeyer) ; Diistere Propheten Europas (G. Heidingsfelder); Europa
als christiana oder als humana civilitas (A. Daniel) ; Europa zwischen West
und Ost (H. Kramer) ; Europa und Rullland (H. de Graaf). Schweiz. Theol.
Umschau 1955/1: Albert Schweitzer als Forscher, Denker und Christ (F.
Buri); Die religiose Botschaft Albert Schweitzers (M. Werner); Auswir-
kungen der Gedanken Albert Schweitzers in der gegenwirtigen Theologic
(U. Neuenschwander).

Frankreich. Revue d’Histoire et de Philosophie religieuses 1954/4: La
Doctrine chrétienne du Dieu Créateur (E. Brunner); L’Hercule impérial et
l’amazonisme de Rome, & propos des extravagances religieuses de Commode
(J. Gage); Une curieuse déclaration idéaliste du De Genesi ad Litteram
de saint Augustin, et ses origines plotiniennes (J. Pepin). Etudes théo-
logiques et religieuses 1954/2: Le respect de soi (Ve congrés médico-social
protestant. Montpellier 30 avril-2 mai 1954). Revue des sciences philo-
sophiques et théologiques 1954/4: Sur la théologie de la Confirmation (P.-Th.
Camelot) ; La causalité du maximum. L’utilisation par S. Thomas d’un pas-
sage d'Aristote (V. de Couesnongle). Revue Biblique 1954/4: L’espérance
dans I’Ancien Testament (J. Van der Ploeg); L’espérance dans le Nouveau



	Miszelle

