
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 11 (1955)

Heft: 2

Rubrik: Miszelle

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Miszelle 153

leitung beschwört in fataler Weise die Märchenstimmung. «Vielleicht ist die
Parapsychologie im großen ganzen noch nicht weit über das Stadium des
Märchenbuches hinausgewachsen» (S. 14). Da sich solche Aeußerungen
wiederholen, schadet sich der Verfasser und wird sich über unerwünschte
Wirkungen seines Buches kaum wundern können. Daß gute Tatsachenberichte

und Forschungsergebnisse ins Volk dringen, ist auch unser Wunsch,
nicht zuletzt deswegen, um den vulgären Materialismus zu erschüttern.
Aber die Popularisierung vermeide das ganz Fragwürdige, die Verspieltheit

der Problematik und alle Zugeständnisse an die Sensationslust! Von
ihnen hält sich der Verfasser nicht frei.

Rostock. Gottfried Holtz.

Miszelle.

Christus, des Gesetzes TéXoç.

Der Ausdruck tCXoç in Rom. 10, 4 ist exegetisch immer noch umstritten.
Einige verstehen das Wort in temporalem Sinn, so z.B. Nygren (Komm,
z. St.) : «... die Zeit des Gesetzes ist vorbei, Christus ist das Ende des

Gesetzes, sein Endpunkt, sein t^Xoç»; ähnlich Lietzmann, Gaugier u. a. Andere
verstehen es final: Christus ist das Ziel, die Erfüllung des Gesetzes (z. B.
Karl Barth, Kirchl. Dogmatik II/2, S. 269; vgl. Bauer, Wörterb. z. NT,
4. Aufl., Sp. 1475). Beide Auslegungen standen sich seit jeher, schon in der
altprotestantischen Theologie, gegenüber. Während die Uebersetzung
«Ende» zumeist im Anschluß an Luther vertreten wird, geben z. B. Calvin,
Grotius, Paraeus, Toletus, Gomarus, Estius, Matth. Polus einer finalen
Erklärung den Vorzug. So Calvin (Comm. ed. Tholuck, V, S. 155) : «... imo
quicquid doceat Lex, quicquid praecipiat, quicquid promittat, semper Christum

habet pro scopo.» Grotius (Annot. in Ep. ad Rom., Op. Theol. III, Bas.
1732, S. 734): «Lex Mosis via tantum fuit ad Euangelium: xéXoç (finis) est
viae meta, ut supra 6, 21—22; 1 Tim. 1, 5. Idem sensus Gal. 3, 24 et supra
3, 31 & 8, 4; Hebr. 7, 19. Christus saepe ponitur pro Euangelio, ut supra
diximus 9, 32: uXqpujpa vouou àyatrq ..» Nach Paraeus ist xeXoç gleich
TrXfipujmç, ähnlich Estius : Christus est per quem lex impletur. — Als weitere
Belegstelle gilt Rom. 13,10. Vgl. Matth. Polus, Synopsis Criticorum aliorum-
que Scripturae 1712, V, 215.

Sprachlich ist von der finalen Bedeutung «Ziel» auszugehen. Im
profanen Griechisch wird das Ende im zeitlichen Sinn stets mit TeXeuTi1)

bezeichnet, wogegen t^Xoç die Bedeutung des Zieles hat, oder aber des Endes
im Sinne eines erreichten Zieles, d. h. der Erfüllung oder Vollendung. In
LXX und im nt.lichen Griechisch wird diese Unterscheidung allerdings nicht
mehr streng durchgeführt, weil auch die Zeit im biblischen Denken —
anders als im griechischen — teleologisch verstanden ist, als die von Gott
gesetzte und seinen Zielen der Weltlenkung zuführende Zeit. Deshalb kann
t^Xoç in LXX als Uebersetzung für das hebr. TP verwendet werden, welcher
Begriff das Ende, aber zugleich die Vollendung eines Zeitabschnittes be-



154 Miszelle

zeichnet. Grundsätzlich ist jedenfalls zu sagen, daß im biblischen Griechisch
an jenen Stellen, wo t4Xoç mit «Ende» übersetzt werden kann, die
Grundbedeutung «Ziel» noch mitklingt. In bezug auf Rom. 10, 4 dürfte daher eine
rein temporale Deutung, als ob TéXo; hier einfach das zeitliche Ende der
Geltung des Gesetzes, die Erledigung des Gesetzes, besagte, dem sprachlichen

Befund kaum gerecht werden.
Zum Verständnis des Zusammenhanges von Rom. 10, 4 ist von der Wendung

bidjKeiv biKOUoaùvriv (der Gerechtigkeit nachjagen) in 9, 30 auszugehen.
Die Juden haben dem vom Gesetz gewiesenen Ziel, nämlich der Gerechtigkeit,

nachgejagt; aber sie haben dieses Ziel nicht erreicht, weil sie an
Christus Anstoß nahmen. Die Heiden (christen) hingegen, welche der
Gerechtigkeit nicht nachjagten, haben sie erreicht, weil sie an Christus glaubten

(9, 30; 9, 33). Die Glaubensgerechtigkeit, welche die Heiden in Christus

erreicht haben, ist also das, was die Juden zufolge ihrer Verwerfung
Christi nicht erlangten, obschon es ihnen vom Gesetz gewiesen war: Israel
«erreichte das Gesetz nicht (d. h. die vom Gesetz verlangte Gerechtigkeit).
Warum? Weil (sie) nicht aus Glauben, sondern aus Werken (gerecht sein
wollten)». Die Aussage, daß die Juden, welche dem Gesetz der Gerechtigkeit
nachjagten, das Gesetz nicht erreicht haben, macht es unmöglich, die jüdische

Werkgerechtigkeit als die rechte, dem Willen des Gesetzes gemäße
Gerechtigkeit anzusehen. Wenn Israel das Gesetz nicht erreichte, weil es

nicht aus Glauben, sondern aus Werken gerecht werden wollte, dann kann
das «Erreichen des Gesetzes» bzw. die vom Gesetz gewiesene Gerechtigkeit
nur die Glaubensgerechtigkeit sein, und die jüdische Werkgerechtigkeit ist
gar nicht das, was Gott mit dem Gesetz will — sie beruht auf einem
Mißverständnis des Gesetzes. Diese Feststellung wird ausdrücklich bestätigt
in 10, 1—3 (und nachher in 10, 21): Das Gesetz hat die göttliche, nicht die
menschliche Gerechtigkeit zum Ziel (vgl. auch 3, 21; 7, 12; 8, 4; 13, 8 ff.).
Die Juden aber haben, trotz ihrem unbestreitbar großen Eifer, nur danach
getrachtet, ihre eigene Gerechtigkeit aufzurichten, und sich der Gerechtigkeit

Gottes nicht unterworfen (10,3). Das ist nicht der Wille des Gesetzes.
Ihre Werkgerechtigkeit ist der Ausdruck eines falschen Verständnisses des
Gesetzes (où kot' é-rrif-vuiaiv). Befangen in diesem falschen Verständnis
haben sie die wahre Gerechtigkeit, auf welche das Gesetz sie hinweisen
sollte, nicht erkannt (àYvooûvxeç Y<ip ti)v tou OeoO bixaiooùvriv). Rom. 10, 4 ist
die logische Fortsetzung des Gedankenganges. Wenn die Juden das Ziel
der Gerechtigkeit, dem sie gemäß dem Gesetz der Gerechtigkeit
nachjagten, nicht erreicht haben, weil sie an Christus Anstoß nahmen, so folgt
daraus, daß Christus das Ziel oder die Erfüllung des Gesetzes ist zur
Gerechtigkeit für jeden, der glaubt. Die Gerechtigkeit, die den Juden vom
Gesetz gewiesen war (die sie aber nach 10, 3 verkannten), die
Gottesgerechtigkeit, haben die Heiden ohne Gesetz, durch Glauben, erreicht. «Das
Ziel nämlich des Gesetzes ist Christus zur Gerechtigkeit für jeden, der
glaubt.»

Die Uebersetzung «Ziel» drängt sich demnach durch den Textzusammenhang

auf. Sie wird allein dem Bild des Wettlaufes (bidixeiv) gerecht. Es ist
anderseits bedeutsam, daß jene, welche die Uebersetzung «Ende» wählen,



Miszelle 155

den logischen Zusammenhang mit dem vorangehenden Text unterbrechen
müssen und einen neuen Sinnabschnitt zu machen pflegen, obschon t4Xoç

durch fdp deutlich mit dem Vordersatz verbunden ist. Auch wird dann die

Verbindung t4Xoç. eiç biKaio(rtvr|v aufgelöst, denn von einem «Ende zur
Gerechtigkeit» zu reden ergibt nicht viel Sinn. E. Gaugier (Der Brief an
die Römer, II, 1952, S. 94) fügt ein «und» ein und gelangt so zu zwei
voneinander unabhängigen Aussagen: «Denn Christus ist des Gesetzes Ende

(und) zur Gerechtigkeit (geworden) für jeden, der glaubt...» So ergibt sich

allerdings ein sinnvoller Satz, der aber nicht dem Wortlaut des Textes
entspricht.

Als Haupteinwand gegen die finale Auslegung von 10, 4 wird fast immer
die Doppelaussage 10, 5—6 angeführt, die man als Antithese versteht, als
ob Paulus sagen wollte, die Gerechtigkeit, welche Mose verlangt, und die

Glaubensgerechtigkeit schlössen einander aus. Aber es ist sehr fraglich,
ob diese Meinung sich aus dem Wortlaut des Textes begründen läßt. Es
fehlt das in einer betonten Antithese doch wohl notwendige pèv-bé,

hingegen ist 10, 5 durch yap mit dem Vorangehenden verbunden und soll also
zu dessen Erläuterung dienen. Auch ist es sonst nicht die Art des Paulus,
Widersprüche in der Schrift aufzusuchen und das Alte Testament in der
Meinung zu zitieren, es gelte nicht mehr. Der Sinn der Doppelaussage ist
folgender: «Mose schreibt nämlich von der Gerechtigkeit aus dem Gesetz,
daß jeder, der sie tue, das Lehen haben werde (Lev. 18, 3). Die Gerechtigkeit

aus dem Glauben aber sagt (gegenüber der eben zuvor erwähnten
jüdischen Mißdeutung, als oh der Wille dieser Forderung des mosaischen
Gesetzes die Selbstheiligung auf Grund eigener Werke sei) : Sage nicht in
deinem Herzen: Wer wird in den Himmel hinaufsteigen? (Dt. 30, 12) — das
heißt: Christus herabholen. Oder wer wird in den Abgrund hinabsteigen
(Dt. 30, 13) — das heißt: Christus von den Toten heraufholen. Vielmehr
sagt (die Schrift) : Nahe ist dir das Wort, in deinem Mund und in deinem
Herzen (Dt. 30, 14).» Der polemische Sinn dieser Aussage richtet sich nicht
gegen Mose; das ergibt sich schon daraus, daß Paulus dreimal ausdrücklich
mas mosaische Gesetz zitiert (Dt. 30,12—14). Er richtet sich vielmehr gegen
die Juden, deren zuvor gerügte, irrige Deutung des Gesetzes hier durch das
Gesetz selber widerlegt wird. Mose verlangt allerdings, daß man die vom
Gesetz verlangte Gerechtigkeit tun müsse, um zu leben, aber diese Forderung

wird nicht erfüllt durch übermenschliche Leistungen («in den Himmel
steigen», «in den Abgrund hinabsteigen», mit welchen sprichwörtlichen
Wendungen Paulus das Unmögliche kennzeichnet, das die Juden durch ihren
Eifer der Werkgerechtigkeit selber schaffen und erreichen wollen). Sie
wird vielmehr erfüllt durch das Wort, das im Herzen ist und im Munde —
was nach 10,10 der Glaube ist und das Bekenntnis zum Herrn: «Denn mit
dem Herzen glaubt man, (und dies führt) zur Gerechtigkeit, und mit dem
Munde bekennt man, (und dies führt) zur Rettung.» Das Leben, das Mose
nach 10, 5 verheißt, wird also nach 10, 10 demjenigen zuteil, der glaubt
und bekennt. Der Glaubensgehorsam erscheint als die eigentliche Erfüllung
des Gesetzes, das Gerechtigkeit verlangt und dem, der die Gerechtigkeit tut,
das Leben verheißt. Die Gleichsetzung der Gesetzeserfüllung mit Christus



156 Miszelle

wird überdies in 10, 6—7 ausdrücklich vollzogen, wobei zugleich gezeigt
wird, daß diese Erfüllung, d. h. Christus, nicht im übermenschlichen Werk
gefunden wird, sondern im Glauben und im Bekennen.

Nicht anders als in 2. Kor. 3, 14—16, wo Paulus sagt, daß der Sinn des

Alten Testaments den Juden so lange verschlossen ist, wenn sie es lesen,
bis daß sie sich zum Herrn bekehren, ist er auch hier der Ueberzeugung, das

jüdische Verständnis der Gesetzesgerechtigkeit beruhe auf einer falschen,
verstockten Auslegung des Alten Testaments, wogegen die Glaubensgerechtigkeit

dessen wahren Sinn enthüllt. Er begründet das nicht nur mit
Dt. 30, 12—14, sondern von 10, 11 an noch mit weiteren at.lichen Stellen, die
alle, bis 10, 21, die Glaubensgerechtigkeit als Erfüllung der at.lichen
Botschaft erkennen lassen, wobei in 10, 19—21 ausdrücklich auch auf die
Verstocktheit der Juden hingewiesen wird.

Es geht demnach nicht an, die jüdische Selbstheiligung in der
Werkgerechtigkeit als die richtige, aber nun in Christus an ihrem Ende
angelangte Auslegung des mosaischen Gesetzes anzusehen. Die Werkgerechtigkeit

entspricht gar nicht dem Willen des Gesetzes, die jüdische Auslegung
ist Mißdeutung (10, 2—3) und Verstocktheit (10, 21), daher haben die
Juden trotz ihrem Eifer das Gesetz auch nicht erfüllt (9, 31) — dieses Ziel
wird erst erreicht in Christus, der, wie es das Gesetz Dt. 30,12 ff. selber will,
nicht himmelstürmende Werke verlangt, sondern das Bekenntnis des Mundes
und den Glauben im Herzen. Auch das Jesaja-Zitat 10, 11 beweist, daß dies
die Gehorsamstat ist, die zum Leben führt. Die Juden haben das nicht
verstanden (10, 19 ff.), die Völker aber haben es erkannt.

Diese Auffassung stimmt überein mit andern Aussagen über die
Anerkennung bzw. Geltung der Gesetzesforderung Rom. 3, 31; 7, 12; 8, 4;
13, 8—10; ebenso mit dem Wort vom «Pädagogen» Gal. 3, 24. Auch die
Stelle Rom. 3, 21 besagt ja, daß die Gerechtigkeit, die jetzt außerhalb des

Gesetzes, in Christus, offenbar geworden ist, schon vom Gesetz selber und
von den Propheten bezeugt wurde.

Hierzu gehört noch eine weitere Beobachtung: Wenn Paulus der
Meinung gewesen wäre, das Gesetz sei zu Ende, dann hätte er folgerichtig
zuerst die Juden und Judenchristen auffordern müssen, das Gesetz
abzulegen. Das tat er aber nicht. Er hat von den Zwölfen nie verlangt, daß sie
nicht mehr nach dem Gesetz leben sollten, sondern die weitere Geltung des
Gesetzes für die Judenchristen durchaus anerkannt (1. Kor. 7,18; Apg. 21,

20—26). Den Timotheus, den Sohn einer Jüdin, hat er beschneiden lassen.
Das gesetzesfreie Evangelium ist ausdrücklich das Evangelium für die
Heiden. Diese aber waren nie unter das Gesetz getan, also hätte es gar
keinen Sinn, von einem «Ende des Gesetzes» für sie zu reden, und die
judenchristliche Gemeinde lebte ja weiterhin unter dem Gesetz (Apg. 21, 20).

Das berechtigte Anliegen, das sich hinter der hier abgelehnten Ueber-
setzung von t^Xoç mit «Ende» erkennen läßt, ist die Abwehr des nomisti-
schen Mißverständnisses des Evangeliums, das sich bekanntlich schon sehr
früh in der Alten Kirche bemerkbar machte. Wo dieses Mißverständnis
auftauchte, sah man freilich bald nicht mehr im Evangelium von der
Glaubensgerechtigkeit den Sinn des Gesetzes, als vielmehr umgekehrt im



Notizen und Glossen 157

Gesetz (sei es auch in der nova lex Christi) den Sinn des Evangeliums.
Aber diese Verkehrung hat nichts zu tun mit der hier vertretenen Auslegung

von Rom. 10, 4, sie ist vielmehr immer wieder ein Rückfall in die hier
gerade als unpaulinisch abgelehnte, jüdische Auslegung des Gesetzes als
einer vermeintlichen Forderung der Werkgerechtigkeit.

Guttannen (Kt. Bern). Felix Flückiger.

Notizen und Glossen.
Zeitschriftenschau. Schweiz. Kirchcnblatt f. d. ref. Schweiz 1955/2: Va-

dians erste reformatorische Schrift (E. G. Rüsch) ; Du hast mich heimgesucht
bei Nacht (G. W.) ; 3: Industriepfarramt — Ja oder Nein? (F. Tschudi) ;

Zu Claus Harms' 100. Todestag (E. Ott) ; 4 : Meditation und Gehet
(H. R. Müller-Schwefe) ; Ausbreitung und Wachstum der Gemeinde (G. W.) ;

5: Lohn und Strafe bei Jesus (H. Steuri) ; Um die Wiedervereinigung
Deutschlands (H. Gollwitzer) ; 6: Zum Verständnis des Neuen Testaments
(F.Rohr); Gotthelf im Radio (M. Stotzer). Reformatio 1955/1: Der Glücksfall

Albert Schweitzer (R. Stickelberger) ; Albert Schweitzer als Theologe
(P. Vogelsanger) ; Die Pilatusfrage (H. H. Brunner); Hauptstücke unseres
evangelischen Glaubens (H. M. Stückelberger) ; 2—3: Die Jesuitenfrage.
Die Bundesverfassung, der Rechtsstaat und der Jesuitenartikel (W. Kägi) ;

Der schweizerische Protestantismus und das Jesuitenproblem (P.
Vogelsanger); Politische Aspekte der Jesuitenfrage (P. Dürrenmatt) ; Der
Charakter des Jesuitenordens in Vergangenheit und Gegenwart (F. Blanke) ;

Toleranz als theologisches Problem (A. Schädelin) ; Die konfessionellen
Auseinandersetzungen im Kanton Zürich (K. Fueter). Neue Wege 1955/1—2:
Der Geburtstag der Welt (E.Simon); Christentum als Theokratie (C. Dal-
lago) ; Frankreich und die Völker Europas (M. Voge); Deutschland und
Europa (H. Wessel) ; Die Oder-Neiße-Linie (H. Kraschutzki) ; Berlin 1954

(W. Kütemeyer) ; Düstere Propheten Europas (G. Heidingsfelder) ; Europa
als Christiana oder als humana civilitas (A. Daniel) ; Europa zwischen West
und Ost (H. Kramer); Europa und Rußland (H. de Graaf). Schweiz. Theol.
Umschau 1955/1: Albert Schweitzer als Forscher, Denker und Christ (F.
Buri) ; Die religiöse Botschaft Albert Schweitzers (M. Werner) ; Auswirkungen

der Gedanken Albert Schweitzers in der gegenwärtigen Theologie
(U. Neuenschwander).

Frankreich. Revue d'Histoire et de Philosophie religieuses 1954/4: La
Doctrine chrétienne du Dieu Créateur (E. Brunner) ; L'Hercule impérial et
l'amazonisme de Rome, à propos des extravagances religieuses de Commode

(J. Gage); Une curieuse déclaration idéaliste du De Genesi ad Litteram
de saint Augustin, et ses origines plotiniennes (J. Pépin). Etudes
théologiques et religieuses 1954/2: Le respect de soi (Ve congrès médico-social
protestant. Montpellier 30 avril-2 mai 1954). Revue des sciences
philosophiques et théologiques 1954/4: Sur la théologie de la Confirmation (P.-Th.
Camelot) ; La causalité du maximum. L'utilisation par S. Thomas d'un
passage d'Aristote (V. de Couesnongle). Revue Biblique 1954/4: L'espérance
dans l'Ancien Testament J. Van der Ploeg) ; L'espérance dans le Nouveau


	Miszelle

