
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 11 (1955)

Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen 127

vorstehende Lebensgeschichte? Verpflichtet er nicht durch
seine Predigt sich selber für die Zukunft? Entwirft er nicht
auch sich selber ein Programm? Steht er nicht predigend selber
in der Erwartung künftiger Begegnungen? Nimmt er nicht
durch das Wort künftige, erst noch zu aktualisierende oder zu
vertiefende Erkenntnis Gottes vorweg? Kraft seines transzen-
dierenden Charakters hat das Wort in gewissem Sinne «escha-
tologische» Struktur: Es nennt das, was noch nicht ist. Es
vergegenwärtigt Künftiges und wirft die Existenz des Redenden
und des Hörenden in die Zukunft.

Castiel (Kt. Graubünden). Heinrich Ott.

Rezensionen.

H. H. Rowley, The Unity of the Bible, London, The Carey Kingsgate Press,
1953, X + 201 S.

Der bekannte und unglaublich fleißige Alttestamentler Prof. H. H. Rowley

in Manchester veröffentlicht in diesem Buch einige Vorlesungen, die
er 1951—52 in England und den Vereinigten Staaten gehalten hat. Er behandelt

hier ein Thema, mit dem er besonders vertraut ist, nämlich die Einheit
der Bibel. Nicht nur durch seine Beziehungen zu Principal H. W. Robinson
und anderen, sondern auch und vor allem durch seine gewaltige Produktion
und seine vielseitigen Interessen ist Rowley wie sonst kaum einer geeignet,
dieses Thema zu behandeln. Daß er die Aufgabe mit einem fließenden Stil
und mit einer unpolemischen, aber doch bestimmten und selbständigen
Haltung durchführt, wird niemanden überraschen, der etwas von diesem
«Faktotum» der alttestamentlichen Exegese erfahren hat.

Rowley ist Historiker und nicht Systematiker und will deswegen von
den historischen Gegebenheiten ausgehen. Die Einheit der Bibel sieht er
nicht als etwas Statisches, sondern als etwas Dynamisches an (S. 7) ; er
rechnet auch stark mit Verschiedenheit und Entwicklung. Nur einen Faktor
betrachtet er als konstant: Gott. Die Einheit der Bibel liege )n Fortschritt
und Entwicklung, aber es handelt sich dabei nicht um eine immanente,
sondern um eine von Gott gegebene Entwicklung. Und nur auf Grund dieses
Faktors lasse sich die Entwicklung überhaupt erklären (S. 11). Auch ein
teleologisches Element sei nach Rowley vorauszusetzen, indem das Alte
Testament über sich selbst hinausweise und eine künftige Erfüllung andeute
(S. 12). Allegorie und Typologie werden aber vom Verfasser bedingungslos
abgelehnt (S. 17. 19 e. p.).

Nach diesen prinzipiellen Bemerkungen geht Rowley in zwei Kapiteln
auf die Einheit des Alten Testaments ein. Er behandelt hier folgende zwei
Problemkreise: das Verhältnis zwischen Gesetz und Propheten und das Got-



128 Rezensionen

tesbild. Gesetz und Propheten gehören zusammen, weil sie beide die
Bedeutung von Kultus und ethischer Gesinnung betonen, was auch in den
Psalmen zum Ausdruck komme (S. 60 f.). Was das Gottesbild betrifft, werden

vor allem die Bundestreue Gottes (S. 68) und die Verantwortlichkeit
des Volkes (S. 69 ff.) als für die ganze Bibel charakteristische Vorstellungen

hervorgehoben.
Im zentralen Kapitel des Buches, «The Fulfilment of Promise», geht

Rowley dann auf das Verhältnis des Alten zum Neuen Bund ein. Die beiden
Testamente bedingen einander wie Verheißung und Erfüllung (S. 90. 94).
Sie weisen dieselben Grundgedanken auf, z. B. die Erwählung Israels, Gott
als Vater, das Leiden des Gerechten, das Reich Gottes, den neuen Bund,
den Rest Israels (S. 98—117). Aber im Neuen Testament liegt alles auf einer
neuen Ebene (S. 98). Gerade in diesem antithetischen Unterschied besteht
das Band, das schließlich die beiden Teile der Bibel verknüpft (S. 90.121).

Die zwei letzten Kapitel der Arbeit behandeln Grundgedanken des
Neuen Testaments. Zuerst wird der alttestamentliche Hintergrund des

Kreuzmotivs untersucht. Dann betont der Verfasser den Zusammenhang
der beiden Sakramente. Was er dabei über die Taufe anmerkt, hat mit dem
Thema nichts zu tun, sondern hängt nur damit zusammen, daß Rowley diese
Vorlesungen für Baptisten geschrieben hat.

Das Buch vermittelt auch manche Einblicke in die moderne
alttestamentliche Forschung und hat außerdem wegen der reichen bibliographischen
Hinweise für Exegeten und andere einen großen Wert.

Basel. Bo Reiche.

G. R. Beasley-Murray, Jesus and the Future. An Examination of the Escha-

tological Discourse, Mark 13, with Special Reference to the Little
Apocalypse Theory, London, Macmillan & Co., 1954, XI + 287 S.

Das dreizehnte Kapitel des Markusevangeliums, worin Jesus die
Zerstörung des Tempels und die Parusie des Menschensohnes voraussagt, hat
den kritischen Forschern des 19. und 20. Jahrhunderts nicht besonders
gefallen. Solange man in einer Welt lebte, die immer besser zu werden schien,
hat die eschatologische Perspektive nicht sehr verlockend gewirkt. Man
versuchte deshalb, Jesus von jeder eschatologischen Belastung dadurch zu
befreien, daß man nach Möglichkeit die apokalyptischen und eschatologischen

Aussagen als Reste jüdischen Denkens betrachtete oder der späteren
Kirche zuschrieb. Dabei wurde Mark. 13 ein besonders dankbares Gebiet
literarkritischer Operationen, weil hier zwei Motive vorliegen, die scheinbar

nicht richtig zueinander passen wollen. Erstens spricht nämlich Jesus
von der Zerstörung des Tempels, zweitens von der Parusie des Menschensohnes.

Und diese Ereignisse würden nach ihm gleich aufeinander folgen.
Nun ist aber Jerusalem einige Jahrzehnte nach Jesu Tod zerstört worden,
während der Tag des Menschensohnes nach fast zweitausend Jahren noch
ausbleibt. Um den Meister von einem schweren Irrtum zu retten, hat man
also verschiedentlich erstrebt, Jesus jene Aussage abzusprechen.

Wie die betreffenden Versuche aussehen und wie die Auseinander-



Rezensionen 129

Setzung der Forscher über Mark. 13 sich gestaltet hat, wird in der ersteu
Hälfte des Buches von G. R. Beasley-Murray (einem jungen haptistischen
Universitätslehrer in London) anschaulich geschildert (S. 1—171). Der
Verfasser breitet hier erstaunliche Literaturkenntnisse aus. Er ist nicht
nur mit der englischen, sondern auch mit der deutschen und französischen
Literatur vertraut. Auch für die bibliographische Akribie (die im Heimatland

des Verfassers früher nicht immer so glänzend war) verdient Beasley-
Murray große Anerkennung. Hier liegt eine wertvolle Historik eines wichtigen

exegetischen Problems vor.
Im zweiten Teil der Arbeit (S. 172—264) versucht Beasley-Murray zu

zeigen, wie die eschatologische Verkündigung von Mark. 13 mit der son

stigen Lehre Jesu so eng verbunden ist, daß der Inhalt dieses Kapitels im
Verhältnis zum Ganzen keinen Fremdkörper darstellt. Jesus sei aber eigentlich

nicht an eschatologischen Einzelheiten interessiert gewesen, sondern
hätte seine Jünger zur Wachsamkeit ermahnen wollen. So sollen die
Nachrichten über die Plötzlichkeit und die Vorzeichen der Katastrophe nicht
einem didaktischen, sondern einem ethischen Zweck dienen (S. 180). Was
die Naherwartung betrifft, will der Verfasser sie nicht wegerklären. Er
betont, daß Jesus keine Allwissenheit beanspruchte (S. 186). Die Naherwartung

sei vielmehr durch die Intensität seines prophetischen Bewußtseins
und durch seine pastorale Fürsorge zu erklären (S. 186—191). Jesus habe
übrigens doch mit einem Zeitraum zwischen der Auferstehung und der
Parusie gerechnet, und zwar nicht am wenigsten mit Rücksicht auf die
Bekehrung der Heiden (S. 191—199). Weiter sei zweifellos die Zerstörung
Jerusalems ideologisch mit der Parusie verbunden, aber nur als ein Teil der
letzten Ereignisse aufzufassen (S. 204). In bezug auf die Geschichtlichkeit
des Rahmens der Rede nimmt der Verfasser eine auffallend positive Haltung
ein (S. 205—207). Was die «Echtheit» der einzelnen Bestandteile der Rede

betrifft, will er offenbar am ehesten damit rechnen, daß die Jünger die
Worte Jesu in der angegebenen Situation wirklich gehört, aber fragmentarisch

und ungeordnet überliefert hätten (S. 212). Hauptsächlich will aber
Beasley-Murray den paränetischen Charakter der Rede betonen (S. 212
bis 216).

Anschließend behandelt der Verfasser gewisse Einzelfragen. Leiden
und Tod Jesu werden in Mark. 13 nicht erwähnt, seien aber in der
Vorstellung über den Triumph des Menschensohnes einbegriffen (S. 218). Die
Aehnlichkeit der Eschatologie von Mark. 13 mit der jüdischen Apokalyptik
sei durch gemeinsame Abhängigkeit vom Alten Testament zu erklären
(S. 226). Weiter ist der Verfasser der Meinung, in Mark. 13, Matth. 24 und
Luk. 21 lägen zum Teil unabhängige Ueberlieferungen vor (S. 227. 230).
Dagegen sei Paulus in der eschatologischen Belehrung der Thessalonicher
briefe von Mark. 13 (plus Q) abhängig (S. 234). Als Zeitpunkt für die
Verbreitung der in Mark. 13 vorliegenden Ueberlieferung möchte der Verfasser
das erste Jahrzehnt der Kirche annehmen (S. 245), indem er auch den
aramäischen und poetischen Stil als Argumente für die Ursprünglichkeit der
Worte heranzieht (S. 250). In einem Appendix werden schließlich einzelne
Stellen näher untersucht (S. 251—264).

9



130 Rezensionen

Das Buch ist sympathisch geschrieben, leicht zu lesen und gleichzeitig
sehr lehrreich, obschon man in einzelnen Punkten natürlich auch anderer
Meinung sein kann.

Basel. Bo Reicke.

Hans Conzelmann, Die Mitte der Zeit. Studien zur Theologie des Lukas
(Beiträge zur historischen Theologie, hrsg. von Gr. Ebeling, 17), Tübingen,
J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1954, VIII + 212 S.

Es handelt sich hier um eine kombinierte Doktor- und Habilitationsarbeit,

die von großem Interesse ist — nicht nur weil ihr deutscher
Verfasser eben auf Grund dieser Schrift vor kurzem zum Inhaber eines lange
umstrittenen neutestamentlichen Lehrstuhls in Zürich ernannt worden ist,
sondern auch wegen der Qualität der Arbeit selbst. Der vordem als Privatdozent

in Heidelberg wirkende Verfasser tritt hier als ein gelehrter und
kritischer Forscher hervor, dessen Urteil in biblisch-theologischen Fragen
von Reife und Selbständigkeit zeugt. Ausgangspunkt der Untersuchung
bilden die Schriften des Lukas in ihrer vorliegenden Gestalt (wobei allerdings

das Lukasevangelium beträchtlich mehr als die Apostelgeschichte
berücksichtigt wird). Es soll nämlich das spezifisch Lukanische ins Auge
gefaßt werden. Dabei können die Quellenprobleme nur eine sekundäre Rolle
spielen, nämlich um allfällige Eigentümlichkeiten bei Lukas hervortreten
zu lassen. Das ist ein gesundes Arbeitsprinzip, und der Verfasser kann
hierdurch manche lehrreiche Beobachtung machen.

Das für Lukas besonders Charakteristische liegt nach Conzelmann in
dem Bild des heilsgeschichtlichen Ablaufs, welches der Evangelist unter
Anwendung des überlieferten Stoffes entwirft (S. 5). Hier erscheine zum
erstenmal eine ausgearbeitete, abgestufte Heilsgeschichte, die in folgende
Epochen zerfallen soll: 1. Zeit Israels; 2. Leben Jesu; 3. Zeit der Kirche
(S. 8. 128. 146). «Mitte der Zeit» sei nun eben die zweite Periode, welche
den Weg des irdischen Meisters zum Inhalt habe, andrerseits nach Luk. 4,13;
22, 3 vom Wirken des Satans vorläufig befreit sei. Auf das «Heute» in
Luk. 4, 21 legt der Verfasser dabei großes Gewicht; und zwar habe Lukas
damit etwas Vergangenes gemeint, indem er in bewußter Reflexion die
Zeit Jesu objektiviert und historisiert (S. 169). Sogar innnerhalb des Lebens
Jesu habe Lukas drei verschiedene Stufen unterschieden: Galiläa,
Reiseperiode, Jerusalem (S. 9. 18—79. 162. 168). Die ursprüngliche «Eschatologie*
sei überhaupt durch jene Periodisierung zu einem historischen System, zur
«Heilsgeschichte» geworden (S. 81). Ja, auch die Anfänge der Kirche seien
von der Gegenwart des Verfassers historisch abgehoben worden (S. 5 f.).
Grund zu dieser heilsgeschichtlichen Historisierung sei das Ausbleiben der
Parusie gewesen (S. 6).

«Heilsgeschichte» ist also für Conzelmann etwas Sekundäres, das erst
Lukas geschaffen habe; primär sei dagegen etwas gewesen, was er ohne
nähere Definition als «Eschatologie» bezeichnet. Obwohl der Verfasser es
nicht ausdrücklich sagt, hat er sich dadurch in der aktuellen Debatte um



Rezensionen 131

0. Cullmanns Buch «Christus und die Zeit» auf die Seite seines Lehrers
R. Bultmann gestellt. Daß es im Neuen Testament eine Heilsgeschdehte gibt,
wie vor allem Cullmann betont, das kann der Verfasser nicht leugnen. Aber
nach Conzelmann ist diese erst später entstanden, als ein Ergebnis der
enttäuschten Naherwartung. Sie sei eine von Lukas konstruierte Theorie,
gewiß durch die Verhältnisse begründet, wertvoll, erbaulich und
geistreich, aber doch nur ein Theologumenon, eine sekundäre Konstruktion
(S. 82). Der persönliche Einsatz des Lukas wird dabei außerordentlich stark
betont, indem Conzelmann mit vorlukanischen Sondertraditionen nicht
rechnen will.

Hier, im Rahmen einer kurzen Besprechung, kann natürlich die große
Frage von Eschatologie und Heilsgeschichte nicht aufgerollt werden.
Conzelmann hat allerdings ein sehr lehrreiches Bild der lukanischen
Heilsgeschichte gegeben. Da er aber diese Heilsgeschichte als eine wesentliche
Veränderung der ursprünglichen Eschatologie darstellt, geht er von einem
recht esoterischen Begriff «Eschatologie» aus. Ein nicht Eingeweihter muß
vergeblich fragen, in welchem Sinne der Ausdruck hier verwendet wird;
nur das ist klar, daß eine unbestimmte «Naherwartung» vorauszusetzen sei.
Zu bemerken ist weiter, daß ein von heilsgeschichtlichem Denken freies
Urchristentum, welches Lukas dann auf seine Weise bearbeitet hätte, nicht
so ohne weiteres vorausgesetzt werden kann. Wenn es z. B. bei Conzelmann
(S. 187 A. 4) heißt: «Schon bei Mc ist die Verschiebung der Eschatologie
zu bemerken», so muß sich die Frage erheben: Was für ein Kriterium hat
man dabei für das Ursprüngliche? Und wenn der Verfasser (S. 82 A. 1)
behauptet, am Anfang der christlichen Entwicklung stehe eine kritische
Reduktion der jüdischen apokalyptischen Vorstellungen, so fragt sich, ob man
nicht aus subjektiven Gründen diese Reduktion leicht zu weit gehen läßt,
und ob nicht etwa die für Jesus wichtigen Begriffe «Reich Gottes» und
«Menschensohn» eben zu den jüdischen apokalyptischen Vorstellungen
gehörten. Auch in diesem Punkte wäre es jedenfalls für die nicht Eingeweihten
wertvoll gewesen, wenn der Verfasser seine Auffassung nicht so axioma-
tisch vorgetragen hätte. Es ist also zu dem Thema, welches die Mitte von
Conzelmanns sonst wirklich aufschlußreicher Arbeit bildet, überhaupt zu
bemerken, daß auf anders denkende Theologen mehr Rücksicht zu nehmen

gewesen wäre. Auch in anderen Beziehungen baut der Verfasser zu viel auf
Idola theatri. So behandelt er Bultmanns «Die Geschichte der synoptischen
Tradition» durchgehend als kanonisch, was auch ein solcher Leser kaum
richtig finden wird, der diese Standardarbeit aufrichtig bewundert.

Was aber die eigentliche Darstellung der lukanischen Gedankenwelt
betrifft, hat Conzelmann viele treffende und lehrreiche Beobachtungen
gemacht. Mit lebendigem Interesse liest man hier z. B., was er zu sagen hat
über die Stellung Johannes des Täufers, über den theologischen Sinn des

Reiseberichts, die Rolle Galiläas, Samarias und Jerusalems, die Einstellung
des Lukas zu Juden und Römern, die Symbolik von solchen Erscheinungen
wie «Berg» und «See», die Stellung der Engel und überdies die spezifische
Bedeutung einer stattlichen Reihe von theologischen Begriffen, die mit
sicherem Verständnis für das Wesentliche analysiert werden. Es kann nicht



132 Rezensionen

alles hier aufgezählt werden, sondern das reiche und schwungvoll geschriebene

Buch muß für sich selbst reden.1
Von diesem Forscher darf man noch viele Beiträge zu den neutestament-

lichen Fragen erwarten. Es mögen vielleicht schon hier zwei mit dem

vorliegenden Thema zusammenhängende Fragen genannt werden, über die man
von Conzelmann gerne eine nähere Auslegung hätte. Einmal sollten die
merkwürdigen Beziehungen des Lukasevangeliums zu der johanneischen
Tradition untersucht werden. Dann wäre eine sachliche Behandlung des

Kirchenbegriffs im Lukasevangelium wünschenswert. In der vorliegenden
Arbeit wird die Bedeutung desselben für das Evangelium prinzipiell
geleugnet. Es geschieht aber ohne nähere Begründung; der Hinweis auf das
Periodenschema (S. 104) ist nur ein Zirkelargument. Allerdings wurde
die nachösterliche Kirche durch die Ausgießung des Heiligen Geistes
befestigt, aber der Geist erschien dann nur als Ersatz für die persönliche
Anwesenheit Jesu; dagegen waren die Apostel als Empfänger und
Verwalter des Evangeliums schon lange da, so daß die Kirche im Prinzip mit
deren Berufung gegründet wurde. Ein so bestimmter Unterschied zwischen
der apostolischen Jüngerschar und der nach Ostern und Pfingsten sich
befestigenden apostolischen Kirche läßt sich kaum machen. Und in der Tat
enthält Conzelmanns Studie zur Theologie des Lukas schon viele
Beobachtungen zum lukanischen Kirchenbegriff.

Basel. Bo Reicke.

Vincent Taylor, The Names of Jesus, London, Macmillan and Co., 195B, 179 p.,
12 s 6 d net.

Der Verfasser, der in jüngster Zeit auch auf dem Festland durch einen
ausführlichen und sorgfältig gearbeiteten Kommentar zum Markusevangelium

bekannt geworden ist, hat in den Jahren 1951/52 die Speaker's Lectures
in Oxford gehalten und sich dabei zur Aufgabe gestellt, als Vorarbeit zum
Studium der Person Christi sämtliche Namen und Titel, die Jesus im NT
beigelegt werden, näher zu untersuchen. Er bespricht in einem ersten Teil
diejenigen Namen und Titel, die sich ihm als die wichtigsten aufgedrängt
haben: Jesus, Sohn Josephs, Sohn der Maria, Rabbi, Lehrer, Meister, (der)
Prophet, Christus, Davidssohn, Menschensohn, Gottesknecht, Herr, Gottessohn.

In einem zweiten Teil führt er weitere Namen und Titel auf. Dabei
unterscheidet er allgemein messianische Titel, wie z. B. König, Gerechter,
Richter, von solchen messianischen Titeln, die eine Beziehung zur Gemeinde
ausdrücken, wie Hirt, Stein, wahrer Weinstock. Von diesen heben sich
soteriologische Titel ab, wie Retter, Mittler, Lamm, Paraklet, die auf das
Heilswerk hinweisen. Schließlich bestimmt der Verf. 16 Titel als solche
eigentlich christologischer Art, wie z. B. Bild Gottes, Brot des Lebens, der
letzte Adam, der Logos.

Taylor geht jeweils so vor, daß er die Bibelstellen anführt, in denen
1 Bisweilen ist der Gedankengang nicht klar, vielleicht weil die

Bibelstellen nicht deutlich oder nicht richtig angegeben worden sind, z. B. S. 91

A. 3.



Rezensionen 133

die einzelnen Namen und Titel begegnen, ihre hellenistischen oder
jüdischen Herkunftsmöglichkeiten erörtert und die christliche Bildungskraft
unterstreicht, durch die man in Verwendung hellenistischen oder jüdischen
Materials in hymnischer Anbetung und einem damit eng verbundenen
theologischen Denken zu eigener Formulierung durchzustoßen vermochte und
in einem geschichtlichen Sichtungsprozeß die einen Titel zu kurzlebigen
Bekenntnisäußerungen, die anderen zu permanenten Symbolen des christlichen

Glaubens werden sah. Schließlich versucht der Verf. in jedem der
42 Abschnitte den theologischen Gehalt jedes Titels herauszuarbeiten und
die Besonderheit jedes einzelnen, aber auch die Verwandtschaft mit andern
Titeln aufzuzeigen.

Taylor verteilt den untersuchten Stoff auf drei Perioden: auf die Zeit
Jesu vor der Kreuzigung, auf die Zeit von ca. 30 bis 65, auf die Zeit von
ca. 65 bis 10O. Er läßt sich durch das Auftauchen und Wiederverschwinden
der einzelnen christologischen Titel innerhalb dieser drei Perioden zur
Schlußfolgerung verführen, daß die klassischen Namen und Titel für Jesus,
wie «Herr, Sohn, Wort, Jesus, Jesus Christus, unser Herr Jesus Christus»,
die «einzigen Namen mit einer voraussehbaren Zukunft» (p. 174 s.) seien.
Hier wird man ihm nicht zustimmen können. Zwar ist der Verf. völlig im
Recht, wenn er auf die wenig oder nichts versprechenden Neuprägungen
verweist, die sich Jesus besonders im 19. Jahrhundert gefallen lassen mußte
(«der große Galiläer», «der Zimmermann von Nazareth»), und die sich
bei allem rhetorischen Pathos, mit dem man sie jeweils zu gebrauchen
pflegte, doch deutlich durch mangelnde Inspiration auszeichneten. Aber
wenn sich Taylor auf die von ihm genannten, allein für zukunftsträchtig
gehaltenen Titel beschränken will, so scheint er mir doch der wieder neu
zum Leben erweckenden Kraft des Heiligen Geistes zu nahe zu treten.
Es wäre doch durchaus denkbar, daß gerade der Sinngehalt eines Titels
wie «Sohn» oder «Herr» nur dann richtig erkannt werden kann, wenn Titel
wie «Menschensohn» oder «Gottesknecht» von einem neuen Verständnis aus
neu in Geltung kommen. Auch das arianisch mißdeutbare «Lehrer» oder
«Meister» hat innerhalb der neutestamentlichen Christologie seine heute
vielleicht ganz besonders wichtige Funktion zu erfüllen. Man darf sich
jedenfalls durch keine wahrscheinlich gemachte geschichtliche
Entwicklungslinie davon abhalten lassen, in die Gleichzeitigkeit mit allen von
Taylor vorbildlich knapp und präzis untersuchten Titeln zu kommen. Von
da aus wäre dann auch zu prüfen, ob sich nicht ein anderes Einteilungsprinzip

aufdrängen müßte als das, welches der Verf. sich gewählt hat.
Alle 42 Wegweiser, die Taylor uns an den Lebensweg stellt, sind jedenfalls
mehr oder weniger deutlich imstande, auf das Geheimnis der Gottesherrschaft

hinzuzeigen, die mit Jesus Christus angebrochen ist.
Glarus. Werner Bieder.

J. W. Doeve, Jewish Hermeneutics in the Synoptic Gospels and Acts, Assen
(Holland), Van Gorcum und Comp., 1954, 232 S.

In der vorliegenden Doktorarbeit unternimmt es der Verf., Bedeutung,
Wert und Nutzen der rabbinischen Quellen und der rabbinistischen Studien



134 Rezensionen

für das Verständnis des NT, speziell der Evangelien und der Apostel
gesehichte, herauszustellen. Er tut das zunächst so, daß er in einem ersten
Kapitel einen kritischen Ueberblick über die seit dem 17. Jhdt. zu diesem
Thema erschienene Literatur bietet. Bei der großen Belesenheit, über die
sich der Verf. hier ausweist, wundert man sich immerhin, weshalb er das

große Werk von J. Bonsirven, Exégèse Rabbinique et exégèse Paulinienne
(1939) nicht kennt. Dann setzt sich D. umsichtig und scharfsinnig mit den
Einwänden auseinander, die je und dann gegen das Heranziehen rabbinischer
Texte beim Studium des NT vorgebracht wurden, und er zeigt, daß alle
vorgebrachten Argumente einer näheren Prüfung nicht standhalten. In diesem
Zusammenhang wendet er sich auch gegen die lange Zeit praktizierte Hoch-
und Ueberschätzung der apokalyptischen und pseudepigraphen Literatur,
die nach ihm nicht die Volksfrömmigkeit widerspiegelt (auch der Rabbi
kommt aus dem «Volk»!), sondern eine Spezialität darstellt. Vor allem die
Behauptung, daß Jesus den Apokalyptikern näher gestanden sei als den
Rabhinen, ist nach D. nichts als eine petitio principii (S. 49). Das 3. Kapitel
beschäftigt sich mit der Exegese des AT durch die Tannaiten mit dem Ziel,
Gemeinsamkeit und Unterschied zum Schriftgebraueh des NT herauszuarbeiten.

Begriffe werden geklärt, und zahlreiche Beispiele erläutern die
exegetischen Regeln der Tannaiten. Für den Vergleich mit dem NT beschränkt
sich D. auf die Rabbinen von Ilillel bis Akiba und Jischmael. Der Schwerpunkt

der Arbeit liegt wohl in den beiden folgenden Kapiteln. In Kap. IV
sucht D. den Einfluß rabbinischer Exegese und ihrer Methodik auf das NT
zu klären. Jesus geht nach D. von der Ueberzeugung aus, daß er der Messias
ist und daß mit ihm das Ende der Welt genaht sei. Von da aus finde Jesus
dann, daß in der Schrift von ihm die Rede sei, und so führe er eine neue
verpflichtende Haggada im Blick auf ihn ein. Weiter bringt das Kap.
zahlreiche Beispiele für Schriftexegesen im NT, die durchaus nach rabbinischer
Manier durchgeführt sind. In allem ist sich D. aber durchaus der Grenzen
bewußt, die seinem Verfahren gesetzt sind, und er ist weit davon entfernt,
es zu verabsolutieren. Speziell untersucht er dann noch den Problemkreis
um die Begriffe «Reich Gottes», «Menschensohn» und «Messias». Er lehnt die
Annahme eines leidenden Menschensohnes im 1. Hen. ab, ohne daß er sich
allerdings mit dem Artikel traîç von Joach. Jeremias im Theol. Wörterbuch
auseinandersetzt. Doch ist der Nachweis wichtig und richtig, daß der
Menschensohn im 1. Hen. nicht der Erlöser von Sünde und Schuld ist, sondern
der Befreier der Gerechten aus Not und Bedrückung. Dann stellt D. die
These auf, daß der Widerstreit zwischen Jesus und den Rabbinen hinsichtlich

«Reich Gottes» und «Menschensohn» auf den Umstand zurückgehe, daß
beide Parteien jeweils andere at.liche Stellen miteinander verbunden hätten
und so zu andern Schriftbeweisen gekommen seien. Damit scheint mir doch
das wichtigste Moment in den Differenzen nicht gesichtet zu sein, nämlich
der Absolutheitsanspruch Jesu. Denn dieser Anspruch bestimmt ja letztlich
Jesu Schriftgebrauch. Wenn diese Frage bei D. gestellt würde, dann könnte
er auch zu der andern Frage vorstoßen, nämlich nach den treibenden
Motiven und Interessen in der Exegese des Kabbinats zu fragen. Zum mindesten

müßte D. hier die Verbindung herstellen zu seiner Feststellung, daß



Rezensionen 135

Jesus sich als Messias gewußt habe: er müßte sich fragen, ob nicht das
Messiasbewußtsein Jesu seinen Schriftgebrauch bestimmt. Aber diese Frage
wird nicht gestellt und die Verbindung zwischen Exegese und Messias
hewußtsein nicht hergestellt. Hier scheint mir aber die entscheidende
Schwäche dieser Arbeit zu liegen. Es ist natürlich richtig, daß — wie D. sagt
— dieser Absolutheitsanspruch Jesu (oder wie man diese Sache sonst nennen
will) für uns unerklärbar ist, und daß wir demgegenüber Art und Methode
der damaligen jüdischen Exegese kennen. Aber es dürfte gerade in der
Natur der hier zu behandelnden Sache liegen, daß eben das Entscheidende
in der Person und im Anspruch Jesu nicht mehr «erklärt» werden kann. Es
sollte ferner auch beachtet werden — was D. wieder nicht tut —, daß sich
Jesus auch souverän über die Schrift stellen kann mit seinem absoluten
«Ich aber sage euch», wobei er durchaus darauf verzichtet, irgendwelche
exegetischen Deduktionen zu geben. So müßte zum mindesten die Frage
gestellt werden, ob nicht bei Jesus zuerst sein Sendungsbewußtsein steht,
auf Grund dessen dann die Schrift in bestimmter Weise verstanden und
gebraucht wird: warum entsteht hei den Rabbinen dieses, bei Jesus aber ein
anderes Mosaik aus den at.lichen Stellen?

Wertvoll scheint mir dagegen der Nachweis zu sein, wie stark Jesus im
AT lebte und wie stark z. B. die Verbindungslinien zwischen ihm und Dan. 7

sind. Bei einzelnen der hier beigebrachten Kombinationen wird man freilich

wieder Fragezeigen setzen können: war z.B. wirklich die Vorstellung
von der «Herrlichkeit Gottes» die Brücke, auf der Jesus vom Menschensohn-
Gedanken zur Vorstellung von sich als dem «Sohne Gottes» gelangte? Sollte
D. dieser Nachweis geglückt sein, dann ergäben sich erhebliche historische
und exegetische Konsequenzen daraus! In Kap. VI endlich wird der Schriftbeweis

der Urgemeinde für die Auferstehung Jesu aus der Apostelgeschichte

vorgeführt. Auch hier scheint mir zu wenig zum Ausdruck
gebracht zu sein, daß in der Urgemeinde Schriftgebrauch und Exegese
ausgehen von der Christustatsache Tod und Auferstehung. In Kap. VII wird
neben einer Auseinandersetzung mit der formgeschichtliehen Forschung
Material beigebracht, das zeigen soll, daß Stellen aus dem AT den Ueber-
lieferungsbericht über Jesus beeinflußt haben, daß auf Grund von bestimmten

at.lichen Stellen gewisse Traditionen miteinander verbunden wurden.
Ob sich das im einzelnen so halten läßt, wie der Verf. meint, wird sich
erweisen müssen; es ist D. gegenüber zu fragen, ob nicht viel einfachere und

einsichtigere Traditionsgesetze wirksam gewesen sind.
Im ganzen wird man der Hauptthese des Verf. nur beistimmen können,

daß zum Verständnis der Evangelien und der Apostelgeschichte die Kenntnis

rabbinischer Quellen und rabbinischer Exegese unerläßlich ist, und daß

es nicht genügt, sich auf das in den großen Sammelwerken zusammengetragene

Material zu verlassen. Man wird dem Verf. danken für die gebotene
Einführung in die rabbinische Gedankenwelt und in die Problematik der
Beziehungen zwischen ihr und der Botschaft des Neuen Testamentes.

Steffisburg. Hans Bietenhard.



136 Rezensionen

Othmar Heggelbacher, Die christliche Taufe als Rechtsakt nach dem Zeugnis
der frühen Christenheit (Paradosis — Beiträge zur Geschichte der
altchristlichen Literatur und Theologie, VIII. Band), Freiburg i. Ue.,
Universitätsverlag, 1953, IX + 196 Seiten, Fr. 8.30/DM 8.—.

Die Erforschung der christlichen Rechtsgeschichte der Antike steckt
noch in den Anfängen. Der katholische Verfasser, Dozent für Kirchenrecht
an der Universität Freiburg i. Br., widmet seine Untersuchung der Taufe,
deren altkirchlichen Rechtscharakter er zu erfassen sucht. Er sieht in der
Taufe den Quellpunkt der kirchlichen Ordnung. Die Taufe ordnet ein in die
Christusgemeinschaft, verschafft den Zugang zur Eucharistie, ist Eid,
Weihe an Gott und Vertrag. Aus der Taufe fließen Verpflichtungen und
Rechte. Sie verleiht dem Getauften das Christusgepräge, das notwendig
normative Auswirkungen zeitigt, welche nicht nur die Tätigkeit und
Geltung innerhalb der Kultgemeinschaft beschlagen, sondern die ganze Breite
des bürgerlichen Lehens bestimmen. Im altchristlichen Taufrecht offenbart
sich die kultisch-sakramentale Grundlegung des Kirchenrechts überhaupt.

Der wichtigste Abschnitt des Buches ist überschrieben: «Die christliche
Taufe als rechtserheblicher sakramentaler Akt.» Der Titel enthält eine Deutung

der Taufe, die wir als völlig zutreffend beurteilen. Heggelbacher stellt
fest, daß «nach der ungebrochenen Ueberzeugung der christlichen Frühzeit
die Taufe eine Handlung nicht in sich jurisdiktioneller» Art sei. Er berührt
sich darin mit dem aus den eigenen Kreisen heftig angefochtenen Kirchenrechtler

J. Klein, der auch die Ansicht ausgesprochen hat, daß die Taufe
«jedenfalls nicht ein Rechtsakt» sei. Ist nun die Taufe eine sakramentale
Handlung, so ist doch mit ihr Recht gegeben. Sie ist rechtserheblich. Sie

zeitigt ein Recht, das sich mit dem Taufakt einerseits und mit dem durch
die Taufe begründeten Christenstande beschäftigt. Die römischen Kirchenjuristen

pflegen darum, weil die Taufe Rechtswirkungen nach sich zieht,
sie selbst auch als Rechtsakt zu betrachten. Wir hätten gewünscht, der
Verfasser hätte sich mit dieser Ansicht ausführlich auseinandergesetzt. Es
handelt sich bei dieser Differenz doch wohl nicht nur um das Symptom eines
kirchenrechtlichen Methodenstreites, sondern um eine wichtige theologische
Entscheidung. Es geht hier darum, ob das Kirchenrecht — um eine
Unterscheidung Bultmanns aufzunehmen — in der Kirche Christi konstituierende
oder regulierende Bedeutung hat. Im ersteren Fall gelangt das Kirchenrecht
zu einer heilsvermittelnden Funktion und wird dadurch evangelisch
unmöglich. Im andern Fall bleibt es im Bereich dessen, wo der Apostel das
«Gesetz Christi» hat stehen sehen, und ordnet und schützt das Leben in
der Christusgemeinschaft.

Der Verfasser hat sich solche systematischen Erwägungen erspart. Er
hat sich darauf konzentriert, die positiven Normen aufzusuchen und
festzuhalten, die die Kirche in der Antike im Zusammenhang mit der Taufe
aufgestellt hat. Karl Barth hat in «Die kirchliche Lehre von der Taufe»
die Taufordnungen, die sinnlose, für das Leben der Kirche irrelevante
Bedingungen und Forderungen festlegten, eine «kümmerliche Jurisprudenz»
genannt,. Die altkirchliche Taufdisziplin ist gewiß etwas Besseres als eine



Rezensionen 137

solche kümmerliche Jurisprudenz. Das läßt schon die Darstellung
Heggelbachers, der die Normen in ihrem Zusammenhang aufzählt, ahnen. Aber er
hätte doch noch ein Mehreres tun sollen, indem er ihren Sinn prüfend klärte,
statt sich nach positivistischer Weise mit der bloßen Konstatation zufrieden
zu geben.

So stellt er fest, daß die Didache die ersten genaueren Vorschriften über
die Materie des Taufsakramentes bringt, daß neben der Immersionstaufe
bereits die Infusionstaufe steht, für deren Gleichberechtigung sich Cyprian
aber immerhin wehren muß, und daß das Konzil zu Karthago von 255

vorschreibt, das Wasser zu segnen. Der Verf. sieht in Matth. 28,19 keine
liturgische, sondern eine juridische Anweisung, die vorschreibt, den Täufling
den drei göttlichen Personen zu weihen. Die Weiheworte gehören unlösbar
in den Zusammenhang des Taufaktes selbst, so daß weder das Taufbad für
sich noch die Anrufung der Namen für sich eine eigene Wirkung haben.

Wichtiger als die Frage, oh es neben einer dreigliedrigen Formel auch eine
kürzere «auf den Namen Jesu Christi» gab, eine Frage, die Heggelbacher
unerörtert läßt, ist das Problem, ob zur Taufe außer Waschung und Weiheworten

auch das Taufhekenntnis als konstituierender Bestandteil gehörte.
Das läßt nicht nur Tertullians scharfes Wort vermuten: «Anima enim non
lavatione, sed responsione sancitur», sondern auch Hippolyt, nach dessen

Kirchenordnung dem dreimaligen Untertauchen je eine Frage des Täufers
und eine Antwort des Täuflings vorausgehen. Daß die Taufbefragung zur
Ordnung gehörte, ist auch durch Cyprian und einige Märtyrerakten bezeugt.
Die liturgische Gestaltung war verschieden. Leider vermißt der Leser die
explizite Schlußfolgerung, daß die altkirchliche Taufe dem Juridischen
überlegen bleibt und daß die fließende äußere Normierung durchaus dem
Charakter der Taufe, ihrer überindividuellen, übernatürlichen, geistigen
Art dient.

Rechtliche Erfordernisse an die Taufspender und die Taufgehilfen
scheinen nicht gestellt worden zu sein, es sei denn ihr eigenes Getauftsein.
«Quod enim ex aequo accipitur, ex aequo dari potest.» An diesem Grundsatz

ändert prinzipiell auch des Ignatius von Antiochien Anordnung nichts,
daß das Taufen ohne Bischof nicht erlaubt sei. Die kirchenamtliche
Bestellung ist dennoch zum gültigen Taufen nicht Voraussetzung, was mir
wiederum die Unabhängigkeit der Taufe von allem Kirchenrecht zu
beweisen scheint.

Heggelbacher untersucht die rechtlichen Anforderungen an den
Taufbewerber nach dem Schema Intentio — Instructio — Attritio. Das Schema
ist durchaus ungeeignet und dem altertümlichen Gemeindeleben inadäquat.
Der Verfasser hätte sich besser direkt dem Katechumenat und Photizomenat,
in dem die späteren Glieder der Kirche die Wirklichkeit Christi in seiner
Ekklesia erfuhren, zugewandt und die Vorbereitung der Taufe durch Beten
und Fasten behandelt. Das sind echte Ordnungselemente, die der Taufe
obligatorisch vorausgehen.

Die Rechtserheblichkeit der Taufe liegt einmal darin, daß sie
Initiationsritus ist. Der Verfasser führt in der auch in der protestantischen
Forschung gewohnten Weise aus, daß die altkirchliche Taufe der Eintritt



138 Rezensionen

in das Messiasreich ist. Daraus ergeben sich bedeutende Folgerungen für
das gottesdienstliche und bürgerliche Leben. Aber auch daß die Taufe zum
Eigentum Christi macht, daß sie Zueignung, Weihe an Gott ist und daß die
frühchristliche Zeit diese Hingabe als den Hauptsinn der Taufe stark
herausgestellt hat, zeitigte eine unübersehbare Rechtswirksamkeit. Dafür
sieht Heggelbacher nicht nur die Formel «auf den Namen», einen Ausdruck
des Giroverkehrs, für charakteristisch an, sondern auch die Ersetzung des
mehr intellektuell-religiös gefärbten Begriffes «mysterium» durch den der
Militärsprache eigenen, ethisch-rechtlichen Terminus «sacramentum». Mit
ihm ist der Begleitgedanke des Versprechens verbunden. Dem entspricht
die Rechtsform des Christentums im Römischen Reich als Hetärie, d. h. als
Genossenschaft, deren Mitglieder sich eidlich zu gegenseitiger Treue
verpflichtet haben. Ebensolche Rechtserheblichkeit resultiert aus der
Auffassung der Taufe als Vertrag, die der Verfasser schon in biblischer Zeit
bezeugt findet, dann aber vor allem bei Tertullian aufweist. Sein Begriff
«lex» ist der Vertrag, der zwischen einem Magistraten und einer Einzelperson

geschlossen ist, d. h. ein Vertrag, deren einer Partner eine persona
potentior ist. In den Zusammenhang des TaufVertrages stellt Tertullian
auch die Ahrenuntiatio diaholi. Ebenso weist die alte Bezeichnung der
Taufe als «Siegel», als Eigentumsmarke und Erkennungszeichen, darauf
hin, daß mit der Taufe Recht gegeben ist, insbesondere wenn sich die
Vorstellung später mit dem Vertragsgedanken vermischt. Durch die Taufe ist
der Mensch an Christus und seine Gemeinde gebunden.

Unter die Verpflichtungen, die der Mensch als Getaufter hat, rechnet
Heggelbacher auch die lebendige Lehre der Kirche, den Kanon, die Lex fidei.
Diese Behauptung bedürfte einer viel weitgehenderen Begründung und
einer sorgfältigeren Abgrenzung dessen, was damit gemeint und was nicht
gemeint ist, damit man mit dem Verfasser darüber wirklich in Diskussion
treten könnte. Es hängt daran die Entscheidung, ob sich das Kirchenrecht
der Lehre bemächtigen darf oder nicht. Inhaltsreicher ist naturgemäß die
Entfaltung der Lex disciplinae, der Verpflichtung der Getauften auf ein
bekenntnishaft bestimmtes Leben. Der wiedergegebene Abschnitt von der
Taufe als rechtserheblichem sakramentalem Akt schließt mit der Skizzierung

der Rechte, die aus der Taufe erfließen.
Der besondere Wert des Buches liegt darin, daß es die Probleme in

einem Forschungsgebiet deutlich aufweist, das noch wenig aufgehellt ist.
Es ist ein weit ausholender Abriß vom altkirchlichen Tauf- und
Mitgliedschaftsrecht. Seine Unvollständigkeit in den Antworten ist Anregung
zu weiterem Forschen und Nachdenken.

Fehraltorf (Kt. Zürich). Max Schoch.

Hans-Joachim Diesner, Studien zur Gesellschaftslehre und zur sozialen
Haltung Augustins, Halle, Max Niemeyer, 1954, 124 S.

Der Verfasser geht von der Feststellung aus, daß sich im 4. Jahrhundert
zwei Tendenzen gegenüberstanden: die Anpassung der Kirche an die
herrschenden Verhältnisse der Welt auf der einen Seite und auf der andern die



Rezensionen 139

mönchisch-asketische Bewegung, die diese Anpassung verneinte. Er will
in seiner Studie zeigen, wie sieh diese beiden Tendenzen auf die
Gesellschaftslehre und die soziale Haltung Augustins ausgewirkt haben. Es geht
ihm dabei nicht so sehr darum, ausführlich darzulegen, wie sich Augustin
grundsätzlich über Fragen geäußert hat, die in den Bereich der Gesell -

schaftslehre fallen, wie er also etwa über das Problem der Ehe, des Besitzes
usw. gedacht hat. Sein Ziel ist vielmehr zu beschreihen, wie Augustin sich
tatsächlich den sozialen Problemen gegenüber verhalten hat, die das

damalige Afrika darbot. D. versucht in erster Linie aufzudecken, wie Augustins

Kampf gegen die Donatisten in dieser Beziehung zu beurteilen ist.
Er kommt zum Ergebnis, daß der Kirchenvater für die tatsächlichen

sozialen Probleme nur in sehr beschränktem Maße ein Auge gehabt hat.
Er tritt für den ungestörten Besitz der obern und mittleren Klassen ein
und legt den ausbeuterischen Tendenzen der oberen Schichten kaum etwas
in den Weg, wenn sie nur seiner Caritasforderung nachkommen (37). Bei
der Darstellung der gesellschaftlichen Organisationsformen beschränkt er
sich auf die Familie und den Staat, während doch das soziale Gefüge
seiner Zeit sehr viel komplizierter und vielfältiger ist (54). In seinem
Kampf gegen Donatisten und Circumcellionen hat er die sozialen Mißstände
Nordafrikas nie in Rechnung gezogen. Während andere, wie z. B. Salvian,
die Mißstände zum mindesten gesehen und keinen Stand von der Schuld am
Zerfall des Reiches ausgenommen haben, hat sich Augustin auf die Seite der
Besitzer gestellt und ihre Rechte nur in ganz vereinzelten Fällen angetastet
In einem besonderen Kapitel zeigt D., daß Augustin mit der einflußreichen
Oberschicht einen engen Kontakt gehabt und die Zusammenarbeit mit ihr
auf breitester Front gesucht hat (92—112).

D. sieht den Grund für die Einseitigkeit und Befangenheit, die Augustin
in sozialen Fragen bekundet, in der Frömmigkeit, zu der ihn sein «religiöses
Bedürfnis» geführt hat. Er schreibt: da Augustin aus sich selbst heraus nicht
die richtige Einordnung in das Weltgeschehen und das dahinterstehende
Sein fand, zwang ihn sein religiöses Bedürfnis zur Selbsterkenntnis und

Selbstbeschränkung. Der Glaube trat an die Stelle der ratio und die aucto-
ritas an die der Eigenregie. Das wirkte sich auf seine Stellung zur Gesellschaft

aus: mehr oder minder sah er alles mit der Brille des Mönches oder
doch Kirchenführers, der alle rein diesseitigen Strebungen hinter sich
gelassen hatte. Hinter der Beziehung zu Gott treten die menschlichen
Bindungen zurück, und zwar so weit, daß die Umwelt oft kaum noch gesehen,

jedenfalls nicht in ihren Strebungen und Bedürfnissen erkannt und
berücksichtigt wird (112). Das kirchliche Interesse führt ihn dazu, die Ober
Schicht zu gewinnen, um mit ihrer Hilfe unmittelbar die ganze Bevölkerung
der kirchlichen Autorität zu unterwerfen (113). Er bewertet die
Höherstehenden als Autoritätsträger. Seine Achtung vor den Autoritäten, vor
allem vor der staatlichen Autorität, hindert ihn, die menschlichen Probleme
menschlich zu sehen. Sein autoritätsgebundenes Christsein besteht in der

Verkümmerung des Menschseins (117).
Es ist zweifellos richtig, daß zwischen der asketischen Frömmigkeit und

der mangelhaften Erkenntnis der sozialen Probleme ein Zusammenhang



140 Rezensionen

bestehen kann. D. macht es aber zu wenig deutlich, daß die asketische
Selbstbeschränkung nicht eine persönliche Eigenart von Augustin ist, sondern daß

darin die Frömmigkeit der damaligen Zeit überhaupt besteht. Bei allen
Vätern ist der Hintergrund die mönchische Weltverneinung, auch bei denen,
die nach D.s Ansicht weniger befangen urteilen. Ein zutreffendes Urteil
über Augustin kann nur gewonnen werden, wenn man ihn im Zusammenhang

seiner Zeit beurteilt, nicht aber, wenn man Maßstäbe unserer Zeit an
ihn anlegt und ihn danach aburteilt. Der Verfasser zieht wohl gelegentlich
Salvian oder Ambrosius zum Vergleich heran; das Vergleichen müßte aber
sehr viel weiter ausgedehnt werden, wenn die Gestalt Augustins im rechten
Rahmen stehen soll.

Ein sehr modernes Urteil ist es, wenn D. sagt, daß Augustin durch sein
religiöses Bedürfnis zur asketischen Frömmigkeit gedrängt worden sei.
Die Askese ist für den damaligen Menschen nicht einfach die Befriedigung
eines Seelenbedarfs, sondern eine viel tiefere innere Verpflichtung.
Weltverneinung war nicht eine Haltung, die man je nach Veranlagung wählen
konnte, sondern die notwendige Folge der Bekehrung. Da wo mit dem
Glauben wirklich Ernst gemacht wurde, mußte auch die Askese sein. Der
Verfasser hätte darum das Wesen der augustmischen Askese ausführlich
darstellen müssen, wenn die Haltung des Kirchenvaters wirklich hätte
verständlich werden sollen. — Die große Frage bleibt die, inwiefern das
asketische Christentum eine berechtigte Auslegung des neutestamentlichen
Christentums ist und wieweit eine gewisse Uninteressiertheit an diesseitigen
sozialen Fragen dem christlichen Glauben überhaupt anhaftet. Der Verfasser
berührt das Problem im Vorübergehen, wenn er auf die Stellung der Väter
zur Sklavenfrage hinweist. Er geht aber nicht näher auf das damit
verbundene Problem ein. Und doch könnte sich gerade bei der Erörterung dieses
Problems zeigen, in welchem Zusammenhang die Gestalt Augustins letztlich
zu sehen ist.

Herblingen (Kt. Schaffhausen). Lukas Vischer.

Felix Flückiger, Geschichte des Naturrechtes, I.Band: Altertum und
Frühmittelalter, Zollikon-Zürich, Evangelischer Verlag AG., 1954, 475 S.

Seit dem Beginn der Neuzeit sind Theologie und Rechts- und
Staatstheorie, vor allem im Bereich des Protestantismus, eigene Wege gegangen.
Während sich im Mittelalter vorwiegend nur Theologen mit den Problemen
der Rechts- und Staatstheorie befaßten, sind es seit der Neuzeit die gelehrten
Juristen und die Philosophen. Es kam die Zeit des Naturrechtes der
Aufklärung, später die historische Rechtsschule, und von der Mitte des 19.

Jahrhunderts hinweg bis in die Zwischenkriegszeit hinein dominierte der
Positivismus, für den «Recht» war, was ein Gesetzgeber befahl; dabei hat der
Positivismus vollkommen übersehen, daß niemand die vollen Konsequenzen
aus der positivistischen Rechtstheorie gezogen hat, weil man immer noch
von säkularisierten christlichen Werten zehrte. Erst die totalitären
Staatssysteme waren die Vollender des Positivismus und haben Ernst gemacht
mit der Theorie, «Recht» sei, was der Staat befehle. Diese Erfahrungen



Rezensionen 141

haben zu einer Abwendung vom Positivismus geführt, und die heutige Zeit
sucht wieder nach überstaatlichen Werten als Grundlage der staatlichen
Rechtsordnung. Katholische Rechtsdenker wenden sich dem thomistischen
Naturrecht zu (Rommen, Maritain, Manser u. a.). Theologie und Staats- und
Rechtstheorie nähern sich einander wieder. Die reformierten Juristen kön
nen aber aus mancherlei Gründen nicht auf den Thomismus zurückgreifen;
aber auch sie stellen die Frage, welche Konsequenzen sich aus ihrem Glauben

für die staatliche Rechtsordnung ergeben. Bei diesem Suchen nach
überstaatlichen Rechtsprinzipien kann die zweitausend Jahre alte Naturrechtslehre

nicht übersehen werden, und es gibt von reformierter Seite bereits
eine ganze Anzahl Untersuchungen zum Problem des Naturrechtes; was
aber noch fehlte, war eine einläßliche Arbeit über die Geschichte des
Naturrechtes.

Diese Lücke füllt nun das Werk von Flückiger in hervorragender
Weise aus, wobei es die Juristen vor allem begrüßen, daß ein Theologe
dieses Buch geschrieben hat, der auf die mannigfaltigen Zusammenhänge
zwischen der Theologie und den einzelnen Naturrechtslehren in oft sehr
prägnanten Formulierungen hinweisen kann. Der vorliegende erste Band
ist der Geschichte des Naturrechtes im Altertum und im Frühmittelalter
gewidmet. Es ist ausgeschlossen, im Rahmen einer Buchbesprechung die
Fülle des gebotenen Stoffes auch nur zu resümieren. Flückiger schöpft
nicht aus zweiter Hand, sondern ist zu den Quellen selbst vorgedrungen;
er kann daher eine unmittelbare Darstellung der einzelnen Lehren geben,
und wo er die alten Philosophen oder die Kirchenväter selbst zu Worte
kommen läßt, geschieht das immer mit typischen Zitaten. Bei aller — hier
unumgänglicher — Breite der Darstellung verliert er sich nie in Einzelheiten,

sondern beschränkt sich auf das Wesentliche. Er reiht nicht — bloß
referierend — die einzelnen Naturrechtslehren aneinander, sondern nimmt
immer auch kritisch Stellung. Die Aktualität des Stoffes kommt durch
verschiedene Hinweise auf Zusammenhänge zwischen diesen Lehren und
modernen Staatstheorien immer wieder zur Geltung, so wenn Flückiger
ausführt, daß in homerischer Zeit die Volks- oder Heeresversammlung ein
heiliger Bezirk war, wo unter dem Schutz des Zeus freie Rede und freier
Ratschluß möglich war und daß dies die Urform der spätem Demokratie
war. Er zeigt auch die geistesgeschichtlichen Grundlagen der autoritären
Staatsformen, die bis zu Piaton und dem Neuplatonismus zurückreichen,
oder weist darauf hin, daß die Lehre von der natürlichen Freiheit und
Gleichheit der Menschen nicht antiken, sondern biblischen Ursprunges ist.

Mit Interesse sieht man der Fortsetzung des Werkes entgegen. Es ist
ein wertvoller Beitrag zum Gespräch zwischen Theologen und Juristen über
eine gerechte Sozialordnung.

Bern. Hans Marti.

Ernst Benz, Bischofsamt und apostolische Sukzession im deutschen
Protestantismus, Stuttgart, Evang. Verlagswerk, 1953.

Das hier zu besprechende Buch beginnt, nach einer Einführung, die
uns noch beschäftigen wird, mit einer eindrucksvollen Szene aus dem Leben



142 Rezensionen

des ehrwürdigen Bisehofs der mährischen Brüder, Daniel Ernst Jablonski.
In ihr wird geschildert, wie er als Hofprediger des Kurfürsten Friedrich

III. von Brandenburg und als apostolischer Bischof den berechtigten,
aber vergeblichen Versuch machte, bei der Königskrönung von 1701 nicht
allein zur Salbung des neuen Königs zugelassen zu werden, sondern auch
das apostolische Bischofsamt in den evangelischen Kirchen der kgl. preußischen

Staaten zusammen mit einer auf das Book of Common Prayer
gegründeten Liturgie einzuführen. Jablonskis Briefwechsel mit Bischöfen der
englischen Kirche, mit Leibniz und mit dem kurfürstlichen Kabinett ist
von hohem Interesse für den Charakter des Mannes sowohl wie für seine
Auffassung vom Wesen des bischöflichen Amts. Wie schon gesagt, war
sein Versuch erfolglos; an seiner Stelle wurden die Hofprediger v. Sanden
und Ursinus mit dem Bischofstitel ausgestattet und fungierten bei der
Salbung, der in der gesamten Zeremonie nur ein bescheidener Platz
eingeräumt war.

Schon in diesem ersten Kapitel spürt man, daß sich der Verf. das
politische Problem nicht genügend klargemacht hat, das es damals in Preußen in
Kirche und Staat zu lösen galt, als sich Friedrich III. in Königsberg zum
«König in Preußen» krönte. Es wird durch den von uns soeben verwendeten
Ausdruck «die kgl. preußischen Staaten» bezeichnet. Als Herzog von Cleve
und Graf von der Mark hatte der Kurfürst zu der dortigen calvinistischen
Kirche, der er selber angehörte, eine ganz andere Stellung als zu den
lutherischen Kirchen in seinen Herzogtümern Pommern und Preußen oder
in der Kurmark. Eine Vereinheitlichung des geistlichen Amts und der
Liturgie in den verschiedenen Kirchen seiner Staaten wäre auf den

heftigsten örtlichen Widerstand gestoßen. Mit einem Naserümpfen über die
Eifersucht der Krone auf die Wahrung ihres Summepiskopats, wie der Verf.
es tut, kann man dem politischen Problem der Gründung Preußens schwerlich

beikommen.
Die Vereinheitlichung Preußens wurde erst am Anfang des 19. Jahrh.

im Vollzug der Reformpolitik Steins durch Hardenberg und seine
Nachfolger durchgeführt; und es ist allerdings merkwürdig zu sehen, wie bei
dieser Neugründung Preußens sogleich auch die kgl. preußischen Bischöfe
wieder auftauchten, und zwar diesmal eindeutig im Zuge der kgl.
preußischen, kirchlichen Unions-Bestrebungen. Freilich waren die Sack, Bo-
rowski, Eilert, und wie sie alle hießen, nichts weiter als verkleidete kgl.
preußische Konsistorialräte erster und zweiter Klasse; aber die Tatsache,
daß der König Friedrich Wilhelm III. und sein Berater Nicolovius sie zu
Bischöfen machten, verdient Beachtung und Erklärung.

Zum Zweck dieser Erklärung wird man wohl weiter ausgreifen müssen,
als es der Verf. getan hat. Es ist aber richtig, die zwei kirchlichen
Erscheinungen dazu heranzuziehen, auf die der Verf. eingegangen ist. Die
eine ist die pietistische Bewegung des 18. Jahrh. und zumal die Tatsache,
daß die Brüder-Unität unter Mithilfe des preußischen Königs Friedrich
Wilhelm I. das apostolische Bischofsamt bewahrt hatte. Die andere ist die
«Erweckungs-Bewegung» des ausgehenden 18. und beginnenden 19. Jahrh.,
zumal jener unerfreuliche Teil davon, der sich an die Namen Alexanders I.



Rezensionen 143

von Rußland, seiner «Freundin», der Frau v. Krüdener, und des Fürsten
Gallitzin knüpft. In dieser Hinsicht sollten noch andere Quellen als die vom
Verf. herangezogenen existieren.

Hätte der Verf. sein Buch so geschrieben, wie wir es hier skizziert
haben, so wäre ihm nicht allein der Historiker zu Dank verpflichtet
gewesen, sondern er hätte auch seinem Hauptanliegen, der Wiedereinführung
des apostolischen Episkopats in der deutschen evangelischen Kirche, einen
Dienst erwiesen. Er hätte Gelegenheit gehabt, auf die einigende Kraft
des Bischofsamts hinzuweisen und wirklich zu beweisen, wie die Schaffung

eines echten Episkopats, wie die kirchliche Situation sie damals
verlangte, durch politische Kurzsichtigkeit auf seiten Friedrich Wilhelms III.
hintertrieben wurde, und wie das verständnisvollere Eingehen auf kirchliche
Bedürfnisse durch Friedrich Wilhelm IV. und Bunsen auf eine kirchliche
Lage traf, die sich einem derartigen Plan verschloß — und verschließen
mußte. Freilich wäre es dazu nötig gewesen, auch die Linie zu den
Vorgängen außerhalb Preußens im Auge zu behalten. Die Rolle Feuerbachs und
seiner Freunde (zumal Tiedge und Elise v. d. Recke!) bei der Begründung
der evangelischen Kirche in Bayern und die J. P. Hebels bei der
Konstituierung der badischen Kirche wären zu beachten gewesen.

Das alles sind pia desideria. Was der Verf. gegeben hat, ist die
Darstellung von Episoden mit Abdruck von Dokumenten. Die Darstellung leidet

unter dem bekannten Schwarzweiß-Schema. Die staatliche Entscheidung
gegen Einführung des apostolischen Episkopats ist eo ipso schlecht, und
ein Beweis dafür braucht nicht angetreten zu werden. Andererseits ist die
Entscheidung von Jablonski und Zinzendorf, David Nitschmann vor seiner
Reise nach Amerika zum Bischof zu weihen, eo ipso gut, obwohl auch sie
nicht frei von politischen Erwägungen war: Die Tatsache, daß die englische
Kirche — und mit ihr die englische Regierung — in Georgia den
geistlichen Stand der von ihm ordinierten Geistlichen der Brüder-Unität
anerkennen würde, hat ganz ohne Zweifel den Entschluß ihn zu konsekrieren
zur Reife gebracht.

Vorsichtig gebraucht, kann das Buch Material für eine zu schreibende
Geschichte des geistlichen Amts in der preußischen Kirche liefern; aber
nicht nur in Kleinigkeiten, wie z. B. wenn die englische Partei der Tories
stets als «Torries» erscheint, wird der Gelehrte auf der Hut sein müssen.

Was sind die Gründe, weshalb ein namhafter Kirchenhistoriker derart
Fiasko gemacht hat? Die Antwort auf diese Frage finden wir in der
«Einführung». Der Verf. hat sein Buch nicht in erster Linie als historische
Studie, sondern als ein Plädoyer für die Einführung des apostolischen
Episkopats in den deutschen evangelischen Kirchen geschrieben. Wieso
allerdings gerade die Entwicklung der Dinge in Preußen ein derartiges
Plädoyer zu unterstützen geeignet sein sollte, hat der Verf. nicht deutlich
gemacht. Wir gehen jedoch schwerlich fehl, wenn wir annehmen, daß der
Verf. in den anderen größeren Landeskirchen kaum auf die Verleihung des

Bischofstitels an Geistliche gestoßen ist und daß ihm gerade an dem Namen
«Bischof» besonders gelegen ist.

Die Gründe allerdings, die der Verf. für die Wiedereinführung des



144 Rezensionen

apostolischen Bischofsamts geltend macht, haben mit der Entwicklung der
preußischen Kirche kaum etwas zu tun. Er behauptet u. a., daß es das

apostolische Bischofsamt war, das für «die universale Fülle charismatischen
Lebens, das noch die spätmittelalterliche Kirche aufzuweisen hatte»,
verantwortlich war. Wir möchten ungern diese Fülle charismatischen Lebens,
die immerhin so sonderbare Früchte zeitigte wie das hl. Blut zu Wilsnack
und einen so zweifelhaften Geruch verbreitete wie den der Beginen-Häuser
im ausgehenden 15. Jahrh., gegen die «reine Lehre» der Reformation
eintauschen, auch wenn wir damit den apostolischen Episkopat in unserer
Kirche aufgeben müßten. Wenn es wirklich wahr sein sollte, daß ein
Abschwenken von kirchlichen «Regierungsmethoden, die zum Teil kirchenfremden

Bezirken wie den Methoden der behördlichen Bürokratie, der
Gewerkschaftsführung, des Militärs oder der Unterseeboottaktik» entnommen

sind, den deutschen evangelischen Kirchen diese «universale Fülle
charismatischen Lebens» wieder verschaffen würde, so beschwören wir
unsere deutschen Brüder, sich mit den besagten Regierungsmethoden
abzufinden, so schwer erträglich sie auch sein mögen. Es war gewiß nicht
von ungefähr, daß nicht nur die landesherrliche Kirchenzucht, sondern auch
die katholische Kirche in Deutschland sich entschließen mußten, die
«universale Fülle charismatischen Lebens» recht drastisch zu beschneiden.

Aber die Alternative ist überhaupt vom Verf. falsch gestellt. Ganz
ohne Rücksicht auf Erfolg ist es die Pflicht einer jeden christlichen Kirche,
sich zu entscheiden, ob sie sich als «apostolische» Kirche zu bekennen hat,
und, wenn sie das tut, zu prüfen, ob sie ohne ein apostolisches Amt ein
solches Bekenntnis mit gutem Gewissen ablegen kann. Wir haben vor kurzem
Gründe vorgebracht, die einer solchen Annahme entgegenstehen. * In Kürze
gesagt, bestehen sie darin, daß der Kanon apostolischer Schriften, den sich
die ganze Kirche durch das apostolische Credo zu eigen macht, durch das

apostolische Amt der Kirche gepredigt und in ihrem Leben organisiert
werden muß, so daß die drei apostolischen Vermächtnisse gewissermaßen
als vestigium Trinitatis im Leben der Kirche wirksam werden müssen,
um die ganze Kirche wirklich als apostolisch erscheinen zu lassen. In
diesem Sinne ist die apostolische Sukzession allerdings, wie der Verf. das

ausgeführt hat, ein Einigungsmittel in der Church of South-India geworden.
Vor der Einführung der apostolischen Sukzession um eines dadurch

zu erzielenden, scheinbaren Nutzens willen kann aber nicht genug gewarnt
werden. Im Jahr 1947 hat Father Henry T. Brandreth ein Buch, «Episcopi
vagantes and the Anglican Church» (London, S.P.C.K.), veröffentlicht, das
denen zur Lektüre zu empfehlen ist, die glauben, daß der Anschluß an die
bestehende Sukzession einer der nicht-römischen Kirchen von selbst einen
quasi-magischen Einfluß auf das kirchliche Leben haben könnte. Das Buch
enthält eine kommentierte Liste derjenigen Personen, die mit mehr oder
weniger Recht die apostolische Bischofswürde in Anspruch nehmen, weil
sie von dazu «berechtigten» Personen geweiht worden seien. In der über-

1 Vgl. The Apostolic Succession in the First Two Centuries, London
1953.



Rezensionen 145

wiegenden Mehrzahl der Fälle ist es ihnen mißlungen, eine Kirche um sich
zu versammeln, in der sie das Hirtenamt wirklich versehen könnten. Es mag
den einen oder andern überraschen, neben Namen wie dem des «Metropoliten

von Glastonbury» auch den eines namhaften deutschen Theologen wie
F. Heiler zu finden. Fr. Brandreth, a. a. 0. 51 n. 1, warnt mit Recht vor der

«apparent misconception that a person is consecrated a bishop of a particular
line of succession rather than a bishop of the Church of God».

Heywood, Lanes., England. Arnold Ehrhardt.

Hermann Zeltner, Schelling (Frommanns Klassiker der Philosophie,
begründet von Richard Falckenberg, Band XXXIII), Stuttgart, Fr.
Frommanns Verlag, 1954.

Das Werk von Hermann Zeltner ist eine klare Einführung in die

schwerzugängliche Weltschau Schellings. Zeltner behandelt dessen
Philosophie «nach ihren wesentlichen Gegenständen» (Ich, Geist, Natur,
Geschichte, Recht und Staat, Kunst, Gott, Freiheit, Sein), wobei jedesmal der
Weg nachgezeichnet wird, den der Denker von seinen Jugendschriften bis zu
seinem Alterswerk gegangen ist. Diese problemgeschichtliche Darstellung
entspricht dem komplexen und sich entfaltenden Denken Schellings, ja wird
von ihm geradezu gefordert.

Der theologisch interessierte Leser wird gewiß auch den oft besproche -

nen und so modern anmutenden Realismus Schellings, der auch bei Zeltner
klar zum Ausdruck kommt, und ebenso die nicht minder modern anmutende
ambivalente Gedankenführung beachten. Er ist aber besonders dankbar
dafür, daß hier nun endlich das oft verkannte Alterswerk, die sog. positive
Philosophie Schellings, die gebührende Beachtung findet. Zeltner urteilt,
Schelling habe mit der Altersphilosophie «als einziger unter den großen
Denkern des deutschen Idealismus den magischen Kreis durchbrochen
in dem das idealistische Denken sich selbst gefangen hatte» (48). Dieses
Urteil entspricht demjenigen Schlatters, auf das hier anmerkungsweise
hingewiesen werde: Schelling ist «so nah an das Verständnis des Christus
herangekommen... als dies ohne Aufgabe der kantischen These möglich
ist» (In: «Die philosophische Arbeit seit Cartesius», 1906). Ebenso werden
von der heutigen theologischen Lage her die Hinweise Zeltners auf das
Verhältnis Schellings zu Kierkegaard zu beachten und zu bedenken sein.
Kierkegaard schreibt, als er Schelling 1840/1 hörte: «Ich bin so froh,
Schellings zweite Vorlesung gehört zu haben — unbeschreiblich. So habe
ich lange geseufzt in mir; da er das Wort .Wirklichkeit' nannte... da

hüpfte die Gedankenfrucht in mir vor Freude wie in Elisabeth Hier
kann vielleicht Klarheit kommen. Dies eine Wort, das mich an alle meine
philosophischen Leiden und Qualen erinnerte» (59). Schelling ist auch in
seinem Postulat eines systemfreien Denkens, im Wagnis zum «logischen
Einsturz» — nach einem Ausdruck Jaspers' —, mit Kierkegaard verwandt,
gerade weil es ähnlichen Motiven entspringt. Dieses systemfreie Denken
hätte das systematische Philosophieren zu ergänzen. Zeltner sagt: «Beiden
schien der personale Charakter des Menschseins, der personale Charakter

10



146 Rezensionen

vor allem des Gottesverhältnisses durch ein Denken auf dem bisherigen
Wege philosophisch verdeckt und verfälscht zu werden .» (64). Und wenn
das letzte Wort der Ich-Philosophie bei Schelling heißt: «...nicht
Vernichtung des Ich aber auch nicht... Identifikation mit dem Absoluten,
sondern... Umkehrung in Person und damit... personales Verhältnis zur
absoluten Person Gottes» (99), dann ist nach Zeltner «Kierkegaards Formel
für die Existenz erreicht: Sich zu sich selbst verhalten und sich darin zu
einem Absoluten verhalten» (320).

Wir entnehmen nun den zwei besonders schönen Abschnitten «Gott»
und «Sein» einige Gedanken, um einen Einblick in die Fülle der Aspekte
zu geben, die hier herausgearbeitet sind. Welcher Weg wird da
durchschritten, vom «Gott ist nichts als das absolute Ich» des jungen Schelling bis
zu den reifen Sätzen der Altersphilosophie, über die zu sagen ist: «Ohne
einen aktiven Gott, der nicht nur Objekt der Kontemplation ist, kann es
darum eine Religion nicht geben. Daher gibt es innerhalb der
Vernunftwissenschaft keine Religion ...» (215). Welcher Weg auch, wenn der junge
Schelling den Mythos als poetische Wahrheit versteht und im Systemprogramm

sagt: «...ehe die Mythologie nicht vernünftig geworden ist, muß
sich die Philosophie ihrer schämen» (218), und wenn dann im Alterswerk
die Diastase zwischen Offenbarung und Mythologie erkannt ist, was bei
Schelling eindrücklicherweise die Erkenntnis, daß es ohne Mythologie keine
Offenbarung gibt, einschließt. Die Offenbarung bedient sich der jeweils
aktuellen Mythologie und hebt sie dabei auf! Welcher Weg endlich, wenn
in der Gottesfrage zunächst die Erkenntnis eines absoluten und objektiven
Gottes nur als ein Umweg empfunden wird, weil es ja das absolute Ich
allein ist, dem der Name Gottes zukommt — bis dann auch hier die
Altersphilosophie sagt: «Was er auch ist, das ist er durch sich selbst, nicht durch
uns» (244). Der Uebergang ist freilich bei Schelling nie unvermittelt — auch
in der Gottesfrage nicht, weil ihn zeit seines Lebens Begriffe wie
«Selbsterkennen Gottes» und «Lebendigkeit Gottes» beschäftigt haben. (Die von
theologischer Seite immer wieder beanstandete Dualität in Gott ist weithin
ein Versuch, dem Problem des persönlichen und lebendigen Gottes nicht
auszuweichen.)

Und nun die ontologischen Probleme! Wenn Schellings Selbstinterpretation,

nach der es eine letzte Kontinuität für sein ganzes Werk gibt, nicht
eine Täuschung sein soll, muß das in der Ontologie sichtbar werden. Da
gilt nun zunächst: Alles, was ist, ist nur durch die Richtung auf sich selbst;
alles Sein ist ursprünglich Identität. Das bedeutet aber bei Schelling
charakteristischerweise: «Sein im ursprünglichen Sinn ist nicht einfach, sondern
in sich gedoppelt nach der Weise zweier auf sich selbst bezogener und
zugleich identischer Momente, Faktoren, Kräfte...» Diese Konstitution erst
ermöglicht Sein, d. h. «sich selbst durch eigene Kraft zu tragen» (281). Sein
ist damit lebendig, tätig, werdend, nie seiend! Diese Denkform findet ihre
Anwendung zunächst in den Aeußerungen über das absolute Ich, an dessen
Platz dann Begriffe wie Geist, Verstand oder Gott treten. Sie fordert auch
immer wieder die Erörterung des Verhältnises des Absoluten zum Endlichen,
zu den Einzeldingen, wobei der Begriff der Idee zum Mittelbegriff wird.



Rezensionen 147

Eine eindrückliche «existentielle» Wendung nehmen die scheinbar formalen
Erörterungen, wenn die verborgene Dynamik — Sein als gedoppeltes Sein

— sich entlädt und vom «Miteinander» zum «Gegeneinander» oder zum
Abfall führt; damit sind die Problemkreise um Freiheit, Nichts, Grund,
Existenz gestellt. Schellings reife Ontologie entfaltet die eben angedeuteten
Fragen in seiner berühmten Potenzenlehre. Die Potenzen sind Voraussetzung

jeder Individualität. Sie sind aber nicht Gattungsbegriffe; Gattungsbegriffe

haben ja die einzelnen Individuen, die sie unter sich begreifen,
seinsmäßig außer sich. Die Potenzen dagegen stellen in sich Arten des

Seins dar, «sie sind selbst seiende Gattungen, und sie sind darum zwar
keine Einzelwesen, aber doch wie Einzelwesen» (307). Sie schließen
einander einerseits aus, können aber nicht ohne einander sein. Diese Spannung
zwischen ihnen bedingt den Weltprozeß. So geht es um eine immanente und
um eine transitive Funktion der Potenzen. Weiter: Gott ist «das Potenzlose»,

hat aber doch auch ein Sein in sich. Ja, vom Gottesbegriff her gesehen,
haben die Potenzen nicht primär transitive Bestimmungen, die einem andern
Sein «zur Gestaltung verhelfen», sondern sind «immanente Bestimmungen
des göttlichen Seins selbst» (308). Durch eine göttliche «Urentscheidung»
werden sie in ihre transitive Bestimmung eingesetzt, womit auch das Sein
Gottes «ins Werden» gebracht wird. Hier liegen natürlich Probleme, aber
Schelling meinte, im Unterschied zur Jugendphilosophie, damit die These,
daß Gott nicht das Sein, sondern der Herr des Seins ist, gesichert zu haben.
Die so entfaltete Problematik bedeutete ihm zugleich die Sicherung der
These, daß alles Seiende wesentlich hingeordnet ist auf ein Höheres.

Einige kritische Anregungen möchten mehr als Wünsche zu Ergänzungen

in einer zweiten Auflage denn als eigentliche Einwände aufgefaßt
werden. M. E. müßte die Linie zu Jakob Boehme deutlicher werden.
Stichworte wie «Wille», bzw. «Sucht» des Willens (108) oder Gott als «unendliche
Ausfließlichkeit» (247) oder — im Blick auf die Harmonie des Einzelwillens
mit dem Universalwillen und die mögliche und faktische Disharmonie, die
dadurch entsteht, daß der Eigenwille «aus dem Centro» als seiner Stelle
weicht (271) — solche Stichworte weisen auf Boehme! Auch dort ist
Boehme der hochbedeutsame Mittler, wo Gott als Akt, Wille, Person und
nicht als Sein verstanden ist. Hier fuhren Linien zu Luther, aber vielleicht
auch zu einer Gedankenwelt, wie sie bei einem Duns Scotus anzutreffen ist.
Daß die Dualität in Gott auf Boehme hinweist, ist klar, ebenso, daß auch
hier Linien zu Luther führen. M. E. dürfte in der Frage der Denkform
auch nicht vergessen werden, daß hier Schelling letztlich Heraklit
verbunden ist. Endlich wäre der Hinweis wichtig, daß im Anschluß an Boehme
gegenüber der Linie Eckhart-Plotin-Neuplatonismus ein wesentlicher
Fortschritt erreicht ist. Diese Linie löst die Frage, warum durch das Ueber-
strömen des Urwesens andere Wesen entstehen, mit der Annahme, daß die
Ursache vollkommener ist als die Wirkung. Boehme und Schelling erheben
die Dialektik der Gegensätze zum beherrschenden Prinzip; sie gewinnen
damit eine reichere, «existentiellere» Schau und sichern sich besser gegen
den Pantheismus.

Von theologischer Seite dürfte vielleicht noch der Wunsch angebracht



148 Rezensionen

werden, einmal von der Lehre vom Heiligen Geist her Fragen an Schelling
zu stellen. Diese Lehre könnte sich einmal mehr als hervorragendes Kriterium

erweisen und zu einer sinnvollen Auseinandersetzung mit dem Idealismus

führen. Dabei ginge es wohl zugleich um Begegnung und Begrenzung!
Beatenberg. Kurt Lüthi.

Emil Brunner, Das Ewige als Zukunft und Gegenwart, Zürich, Zwingli-
Verlag, 1953, 238 S.

Arthur Rieh, Die Bedeutung der Eschatologie für den christlichen Glauben,
Kirchliche Zeitfragen, Heft 31, Zürich, Zwingli-Verlag, 1954, 27 S.

Emil Brunner schreibt im Nachwort zu seinem vorliegenden Buch: «Dieser

Entwurf einer Eschatologie ist nicht nur das Produkt eines theologischen

Denkens, das sich bemüht, das, was die Apostel ihrer Zeit als die
große Hoffnung verkündeten, unserer Zeit in ihren Begriffen zu sagen,
ohne es substantiell zu verändern, sondern ebenso sehr die Frucht des

Glaubenskampfes eines einfachen Christenmenschen, der, durch schwere
Todeserfahrungen angefochten, den Trost des Evangeliums suchte. Dabei
erkannte er, daß das Evangelium keinen Trost für den Einzelnen bereit hat,
der nicht zugleich eine Zukunftsverheißung für die Menschheit als ganze
bedeutet. Diese Einheit des Personalen mit dem Menschheitlich-Gemeinschaftlichen,

dieses durchgehende Leitmotiv meiner ganzen Theologie ist
neben dem, was im Titel zum Ausdruck kommt: die unzertrennliche Einheit
dessen, was der Glaube jetzt hat, und dessen, was er als das Zukommend-
Ewige hofft, der Hauptinhalt dieses Buches. Möge es mit dazu dienen, daß
die hoffnungsarme Menschheit von heute sich dem Evangelium, namentlich
seiner großen Zukunftsverheißung zuwendet, die der einzige Ausweg aus
dieser Hoffnungslosigkeit der Gegenwart ist...» Diese Worte seien hier
vorangestellt, weil sie als Absieht des Verfassers erkennen lassen, was auch
der Eindruck des Lesers von dem vorliegenden Werk ist. Zweifellos ist
Brunners Darstellung der christlichen Eschatologie nicht nur eine objektive
Darlegung der neutestamentlichen Ausagen über die Zukunft des
Gottesreiches, sondern zugleich ein persönliches Bekenntnis zur christlichem
Hoffnung, wodurch das Werk nicht nur an Tiefe, sondern auch an Ueberzeu-
gungskraft gewinnt.

Wie in andern Büchern, verfolgt Brunner auch in dem vorliegenden mit
den dogmatischen zugleich apologetische Ziele. Er will nicht nur die Sprache
des heutigen Menschen sprechen, sondern nimmt auch immer wieder
moderne, diesseitige Formen der Zukunftshoffnung (Fortschrittsglaube,
Kommunismus) zum Ausgangspunkt, um dann freilich, nachdem er deren
Anliegen kritisch gewürdigt hat, die christliche Hoffnung auf die Zukunft
Christi in ihrer Verschiedenheit von jedem idealistischen oder materialistischen

Fortschriftsgedanken zu beschreiben.
Die beiden ersten Kapitel des Buches handeln von der Bedeutung der

Hoffnung in der menschlichen Existenz und vom Glauben an den Fortschritt
der Menschheit. Kapitel 3 handelt vom Grund der christlichen Hoffnung.
Brunner betont, daß Zukunft, im Sinne der biblischen Eschatologie, nicht



Rezensionen 149

Entfaltung dessen ist, was schon besteht, sondern ein Zu-Kommen, eine

Verwirklichung der Hoffnung von Gott her, und er zeigt auch, daß die
Hoffnung auf eine solche Verwirklichung nicht in einem der vorgenannten
weltlichen Anliegen gründet, sondern in der Offenbarung Gottes. «Der
Grund der christlichen Hoffnung ist die Offenbarung Gottes in Jesus
Christus. Gottes Offenbarung ist nicht ein Buch, nicht ein Dogma, sondern
eine Geschichte, die Geschichte des Christus. Freilich wissen wir von dieser
Geschichte nicht anders als durch die Zeugnisse der Schrift; aber nicht
diese, sondern der in ihnen Bezeugte ist die eigentliche Offenbarung. Damit
fällt wie mit einem Schlag eine ganze Menge von Einwänden dahin, die
seit es eine kritische Bibelforschung gibt gegen die angeblieh unfehlbare
Autorität des Bibelbuchstabens erhoben wurden, gerade auch in Fragen, die
die Hoffnung betreffen» (S. 27). Im vierten und fünften Kapitel folgt
alsdann die Auseinandersetzung mit dem modernen Geschichts- und Zeitdenken.
Das christliche Geschichtsdenken wird bestimmt vom Ereignis der Inkarnation

her. Das, was in einem absoluten Sinn einmalig ist, die Versöhnung als
Tat Gottes, ist zugleich auch historisch einmalig gewesen in der Geschichte
Jesu. Die immer wieder sich erneuernde Aneignung der Offenbarung
schließt dieses historisch einmalige Geschehen nicht aus, sondern setzt es

voraus. Von hier aus ist alles ungeschichtliche und alles zyklische
Zeitdenken, aber auch die existentialistische Zeit- und Geschichtsdeutung, als
dem biblischen Denken nicht entsprechend erkannt. Man wünschte nur, daß

Brunner seinen hier eingenommenen Standpunkt in den folgenden Kapiteln
über die Ekklesia, über das Millennium und über die «negative Verheißung»
des Antichrist noch bestimmter und eindeutiger vertreten hätte, als dies der
Fall ist; er würde dann vielleicht weniger prinzipiell und allgemein
gesprochen haben (z. B. über das «Revolutionsprinzip des Christenglaubens»
im Gegensatz zum Kommunismus), aber dafür doch etwas liebevoller von
der Kirche der Vergangenheit und vor allem von den gewiß oft sehr
anfechtbaren chiliastischen «Utopisten». Mit Kapitel 9 beginnen dann die
grundlegenden und sehr gehaltvollen Ausführungen über die Zukunft
Christi und über die Bedeutung dieser Zukunftshoffnung für das
gegenwärtige Leben, ferner über die Parusie und über die endzeitliche
Auferstehung. Der Zusammenhang der christlichen Enderwartung mit den
Ereignissen von Karfreitag und Ostern wird hier deutlich sichtbar gemacht
und als von entscheidender Bedeutung erkannt: Die Auferstehung Christi
verbürgt nicht nur die Hoffnung des ewigen Lebens, sondern auch die
Gewißheit der persönlichen Auferstehung. Trotz aller Zugeständnisse hinsichtlich

der Kritik an der biblischen Kosmologie hält Brunner entschieden an
der Parusieerwartung fest, daher auch an der Hoffnung auf die Vollendung
der Menschheitsgeschichte im kommenden Gottesreich. Beides ist nicht
apokalyptische Bildrede, sondern Christusgeschehen, von dem zwar in der
Sprache der Apokalyptik gesprochen wird — weil wir anders gar nicht
davon sprechen können —, an dessen Realität wir aber zu zweifeln keinen
Grund haben, weil das, was schon geschehen ist in Christi Tod und
Auferstehung, auch die Gewähr des Künftigen in sich birgt.

In der Verteidigung dieses Standpunktes lehnt Brunner sowohl den



150 Rezensionen

Fundamentalismus ab, der in mißverständlicher Weise die Offenbarung
nicht in Christus, sondern im geschriebenen Zeugnis von Christus erkennen

will, wie auch die konsequent-eschatologische Deutung der christlichen
Eschatologie, der mit Recht entgegengehalten wird, daß das Neue Testament

nicht nur von einem künftigen, sondern auch von einem gegenwärtigen

eschatologischen Geschehen redet. Ablehnend und kritisch wird aber
auch die von Bultmann vertretene existentiale Interpretation des Neuen
Testaments beurteilt. Wiederholt setzt Brunner sich mit Bultmann auseinander,

dem er vorwirft, daß die «existentiale Interpretation» gar keine
Interpretation sei, sondern eine Elimination. Die Dimension der Zukunft,
die der biblischen Botschaft wesentlich ist, geht bei Bultmann verloren. Was
bleibt, ist ein Glaube ohne Hoffnung. «Ein Kerygma ohne Zukunftshoffnung

aber ist nun einmal nicht die Botschaft des Neuen Testaments, weder
diejenige der synoptischen Evangelien, noch diejenige des Paulus oder
Johannes» (S. 232). Es wäre sehr zu wünschen, daß die Vertreter der Ent-
mythologisierung sich mit den Einwänden Brunners gründlich auseinandersetzen

würden, um so mehr, als Branner jedenfalls den Beweis erbracht hat,
daß das Anliegen der biblischen Eschatologie auch heute noch in der
Begriffsprache des neuerdings viel bekämpften «Subjekt-Objekt-Schemas» viel
verständlicher ausgedrückt werden kann, als dies in der Sprache der Ent-
mythologisierung bis jetzt je der Fall gewesen ist.

Obschon es im einzelnen nicht immer ausgesprochen wird, so ist doch

deutlich, daß die Darlegungen Brunners in ihren wesentlichen Aspekten auf
den neueren exegetischen Forschungen der neutestamentlichen Wissenschaft
fußen, vor allem auf den Arbeiten von Oscar Cullmann (trotz der Kritik
an dessen Zeitbegriff), Werner Georg Kümmel und Eduard Schweizer. Eine
Abhängigkeit soll mit dieser Feststellung nicht behauptet werden, sondern
eine sehr positiv zu wertende Bezugnahme der Dogmatik auf die Exegese,
durch welche die Selbständigkeit der Gesamtkonzeption in keiner Weise in
Frage gestellt wird.

Kritische Einwände wären zu verschiedenen Aussagen zu machen. So

dürfte z. B. das Anliegen der existentialen Interpretation kaum richtig
erkannt sein, wenn diese als Subjektivismus (S. 233) verstanden wird. Von
hier aus erledigte sich dann auch der abwegige Versuch, die Theologie
Bultmanns als Reaktion auf den «Objektivismus» Karl Barths zu deuten. — Die
ins Symbol aufgenommene Aussage über die Auferstehung des Fleisches hat
nichts zu tun mit der «Gräberdramatik der mittelalterlichen Phantasie»
(S. 164), die Aussage ist vielmehr als Abwehr der gnostisch-platonischen
Seelenlehre zu verstehen, insofern diese ein Weiterleben nur der Seele
annahm; selbstverständlich gehört zur Auferstehung des Fleisches auch das

Zeugnis von der nachfolgenden Verwandlung im Sinne von 1. Kor. 15, 50 ff.
— Als Haupteinwand aber muß vorgebracht werden, daß Brunner den
Zusammenhang von Eschatologie und (Heils-)Geschichte viel zu wenig
beachtet. Das eschatologische Denken der Bibel kann nicht gelöst werden
von der Geschichte und Hoffnung Israels, vom Auftrag der Heidenmission
und von der Frage nach der «Zeit der Heiden» (Luk. 21, 24). Die mangelnde
Berücksichtigung der heilsgeschichtlichen Aspekte dürfte ein Grund sein,



Rezensionen 151

warum die Auslührungen über Zeit und Geschichte und über die Kirche
am wenigsten befriedigen.

Diese Einwände sollen aber den hohen Wert des Buches nicht bestreiten.

Dieses wird seinen Platz als einer der bedeutendsten neueren Beiträge
zum eschatologischen Problem in der theologischen Diskussion behaupten.

Es ist als ein schönes Zeichen wissenschaftlicher Kontinuität zu werten,
daß der Nachfolger Emil Brunners in Zürich, Arthur Rieh, an das zuletzt
veröffentlichte Werk seines Vorgängers anknüpft und in der ersten
Veröffentlichung nach seinem Amtsantritt ebenfalls zum eschatologischen
Problem Stellung nimmt. Die kurze, aber inhaltsreiche Studie über die
Bedeutung der Eschatologie für den christlichen Glauben verrät zunächst
einen Standort, der von demjenigen Brunners nicht wesentlich verschieden
ist. Das gilt sowohl für den Begriff des Eschatologischen — der sehr klar
herausgearbeitet wird, wie sich diese Arbeit Richs überhaupt durch eine
vorbildlich klare und einfache Sprache auszeichnet —, wie dann auch für
die übereinstimmende Abgrenzung sowohl gegenüber der konsequent-escha-
tologischen wie gegenüber der existentialen Interpretation der neutesta-
mentlichen Botschaft. Dann aber erfolgt eine bedeutsame und theologisch
hochinteressante Weiterführung. Gegenüber der «nicht nur bei Rudolf Bult-
mann> festzustellenden Reduktion des eschatologischen Heilsgeschehens auf
den existentiell-personalen Bereich des Menschen macht Rieh den
Zusammenhang von Eschatologie und Schöpfung sichtbar. Die «Entkosmologisie-
rung> der Eschatologie erscheint schon deshalb als ein Unding, weil ja der
Mensch, dem die eschatologische Predigt gilt, selber ein Teil des Kosmos
ist, dem er verhaftet bleibt. Der Versuch einer Trennung des Ewigen vom
Zeitlichen, des Unweltlichen vom Weltlichen, ist seiner Intention nach

gnostisch. «Demgegenüber ist nun in der eschatologischen Sicht des Neuen
Testamentes die ganze raum-zeitliche Schöpfung in das mit Christus
anhebende Heilsgeschehen hineingenommen. Anders ausgedrückt: die Schöpfung

wird hier von ihrem Ende, von ihrer gottgewollten Bestimmung, eben

von Christus her gesehen. ,Alles ist durch ihn und auf ihn hin erschaffen',
so sagt es Paulus oder doch zumindest ein Paulusschüler. Das aber, dünkt
mich, sei ein Wort von grundlegender Bedeutung.> Die vorliegende knappe
Studie kann nun freilich bloß in bedeutsamen Hinweisen zeigen, in welcher
Richtung der Verfasser dieses eschatologische Verständnis der Schöpfung
zu entfalten gedenkt. Es wird aber ersichtlich, daß die neutestamentlichen
Aussagen über die Imago Dei wie die Vorstellung von der neuen Schöpfung
hier nun tatsächlich existentielle Bedeutung für den christlichen Glauben
bekommen. Auch der Erwählungs- und Bundesgedanke müßten von hier
aus, in einem größeren Zusammenhang, folgerichtig wieder ganz anders
aktuell werden. Jedenfalls läßt die Studie A. Richs, innerhalb der heutigen
Diskussion um das eschatologische Problem, den Ansatz zu einer wirklichen
Weiterbildung und Vertiefung des eschatologischen Denkens erkennen, und
man kann nur dem Wunsche Ausdruck geben, daß das, was sich hier in so
interessanter und verheißungsvoller Weise ankündigt, bald einmal in
ausgereifter Gestalt vorliegen möchte.

Guttannen/Basel. Felix Flückiger.



152 Rezensionen

John Björkhem, Die verborgene Kraft, Ölten und Freiburg i. B., Walter-
Verlag, 1954, 250 S.

Die Ausführungen des vielseitig gebildeten Schweden — er ist Theologe,

Psychologe und Mediziner und auf allen drei Gebieten durch
Forschungsarbeiten ausgewiesen — umkreisen die übersinnlichen Phänomene,

vor allem die Psychometrie (übersinnliche Wahrnehmung bei Berührung
eines Gegenstandes, etwa eines Messers am Ort eines Verbrechens), aber
auch Telepathie und Hellsehen, Wunderheilungen, automatische Schrift,
Zungenreden, Telekinese und Materialisationen. Nach einer Mitteilung des

Verlages sollen zwischen dem Verfasser und I. B. Rhine, dem bekannten
amerikanischen Forscher auf parapsychischem Gebiet, Beziehungen bestehen,

über deren Art wir Näheres leider nicht erfahren.
Das Buch trägt keinen streng wissenschaftlichen Charakter, sondern

will weite Leserkreise interessieren — ein Vorhaben, das als gelungen
bezeichnet werden muß, denn es wird interessant erzählt und erregendes
Tatsachenmaterial dargeboten. Dennoch ist uns ein Unbehagen bei dieser
Art der Popularisation geblieben. Es geht um zu ernste Dinge — nämlich
um die Infragestellung des ganzen heute für uns gültigen naturwissenschaftlichen

Weltbildes, um die ewige Gegenwart des Vergangenen, um das
Leben jenseits des Todes —, als daß man sich mit der Konversations- und
Salonfähigkeit der Probleme zufrieden geben dürfte, was anscheinend hier
geschieht. Dabei nimmt der Verfasser seine Disziplin ernst und trat selbst
mit exakten experimentellen Untersuchungen in ihr hervor. Er weiß, daß
die Forschung hier erst in den ersten Anfängen steht und unser Wissen
umstritten und lückenhaft ist. Wie unsicher er selbst nicht selten in der
Beurteilung der Tatsachenfrage und nun gar der Erklärungsversuche ist, kann
der aufmerksame Leser oft erfassen; z. B. wird eingestanden, daß in dem

Komplex «Therese Neumann> alles verworren erscheine und niemand mehr
aus noch ein wisse (S. HO). Um so zweifelhafter im Wert erscheint uns ein
Schritt in die breite Oeffentlichkeit, wie sonst berufsmäßige Journalisten
ihn tun. Sollte nicht vorerst strenge Esoterik der Forschung geboten sein,
um den Versuchungen der Masse zu Scheinwissen und Aberglauben und
den Störungen von daher zu begegnen?

Solche Kritik schließt die Anerkennung nicht aus, daß der Verfasser
sachkundig ist und daß darum der Kundige aus dem Buche lernt, besonders
aus dem zweiten Teil, in dem eigene Versuche in guter Ausführlichkeit
mitgeteilt werden; zwei gelten der Psychometrie (von ihnen einer den aus
dem Nemisee geborgenen Schiffen des Caligula), einer der Seelenexkursion
und zwei dem Spiritismus (die u. E. zur abschließenden Beurteilung noch
lange nicht reif sind). Gelegentlich erwacht der Wunsch im Leser, er
möchte mehr Material dargeboten bekommen, z. B. über die Sprachphänomene.

Auch den Erklärungsversuchen und der Theoriebildung, die sich in
einem Buch wie diesem natürlich in engen Grenzen halten, folgt man mit
Gewinn, wenn man in den Problemen schon zu Hause ist. Allerdings kann der
gebildete Leser auf simple Glossen zur Atomphysik verzichten.

So hinterläßt das Buch einen zwiespältigen Eindruck. Schon die Ein-



Miszelle 153

leitung beschwört in fataler Weise die Märchenstimmung. «Vielleicht ist die
Parapsychologie im großen ganzen noch nicht weit über das Stadium des
Märchenbuches hinausgewachsen» (S. 14). Da sich solche Aeußerungen
wiederholen, schadet sich der Verfasser und wird sich über unerwünschte
Wirkungen seines Buches kaum wundern können. Daß gute Tatsachenberichte

und Forschungsergebnisse ins Volk dringen, ist auch unser Wunsch,
nicht zuletzt deswegen, um den vulgären Materialismus zu erschüttern.
Aber die Popularisierung vermeide das ganz Fragwürdige, die Verspieltheit

der Problematik und alle Zugeständnisse an die Sensationslust! Von
ihnen hält sich der Verfasser nicht frei.

Rostock. Gottfried Holtz.

Miszelle.

Christus, des Gesetzes TéXoç.

Der Ausdruck tCXoç in Rom. 10, 4 ist exegetisch immer noch umstritten.
Einige verstehen das Wort in temporalem Sinn, so z.B. Nygren (Komm,
z. St.) : «... die Zeit des Gesetzes ist vorbei, Christus ist das Ende des

Gesetzes, sein Endpunkt, sein t^Xoç»; ähnlich Lietzmann, Gaugier u. a. Andere
verstehen es final: Christus ist das Ziel, die Erfüllung des Gesetzes (z. B.
Karl Barth, Kirchl. Dogmatik II/2, S. 269; vgl. Bauer, Wörterb. z. NT,
4. Aufl., Sp. 1475). Beide Auslegungen standen sich seit jeher, schon in der
altprotestantischen Theologie, gegenüber. Während die Uebersetzung
«Ende» zumeist im Anschluß an Luther vertreten wird, geben z. B. Calvin,
Grotius, Paraeus, Toletus, Gomarus, Estius, Matth. Polus einer finalen
Erklärung den Vorzug. So Calvin (Comm. ed. Tholuck, V, S. 155) : «... imo
quicquid doceat Lex, quicquid praecipiat, quicquid promittat, semper Christum

habet pro scopo.» Grotius (Annot. in Ep. ad Rom., Op. Theol. III, Bas.
1732, S. 734): «Lex Mosis via tantum fuit ad Euangelium: xéXoç (finis) est
viae meta, ut supra 6, 21—22; 1 Tim. 1, 5. Idem sensus Gal. 3, 24 et supra
3, 31 & 8, 4; Hebr. 7, 19. Christus saepe ponitur pro Euangelio, ut supra
diximus 9, 32: uXqpujpa vouou àyatrq ..» Nach Paraeus ist xeXoç gleich
TrXfipujmç, ähnlich Estius : Christus est per quem lex impletur. — Als weitere
Belegstelle gilt Rom. 13,10. Vgl. Matth. Polus, Synopsis Criticorum aliorum-
que Scripturae 1712, V, 215.

Sprachlich ist von der finalen Bedeutung «Ziel» auszugehen. Im
profanen Griechisch wird das Ende im zeitlichen Sinn stets mit TeXeuTi1)

bezeichnet, wogegen t^Xoç die Bedeutung des Zieles hat, oder aber des Endes
im Sinne eines erreichten Zieles, d. h. der Erfüllung oder Vollendung. In
LXX und im nt.lichen Griechisch wird diese Unterscheidung allerdings nicht
mehr streng durchgeführt, weil auch die Zeit im biblischen Denken —
anders als im griechischen — teleologisch verstanden ist, als die von Gott
gesetzte und seinen Zielen der Weltlenkung zuführende Zeit. Deshalb kann
t^Xoç in LXX als Uebersetzung für das hebr. TP verwendet werden, welcher
Begriff das Ende, aber zugleich die Vollendung eines Zeitabschnittes be-


	Rezensionen

