Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 11 (1955)

Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen 127

vorstehende Lebensgeschichte? Verpflichtet er nicht durch
seine Predigt sich selber fiir die Zukunft? Entwirft er nicht
auch sich selber ein Programm? Steht er nicht predigend selber
in der Erwartung kiinftiger Begegnungen? Nimmt er nicht
durch das Wort kiinftige, erst noch zu aktualisierende oder zu
vertiefende Erkenntnis Gottes vorweg? Kraft seines transzen-
dierenden Charakters hat das Wort in gewissem Sinne «escha-
tologischey Struktur: Es nennt das, was noch nicht ist. Es ver-
gegenwirtigt Kiinftiges und wirft die Existenz des Redenden
und des Hérenden in die Zukunft.

Castiel (Kt. Graubiinden). Heinrich Oftt.

Rezensionen.

H. H. Rowley, The Unity of the Bible, London, The Carey Kingsgate Press,
1953, X + 201 S.

Der bekannte und unglaublich fleifige Alttestamentler Prof. H. H. Row-
ley in Manchester verdffentlicht in diesem Buch einige Vorlesungen, die
er 1951—52 in England und den Vereinigten Staaten gehalten hat. Er behan-
delt hier ein Thema, mit dem er besonders vertraut ist, ndmlich die Einheit
der Bibel. Nicht nur durch seine Beziehungen zu Principal H. W. Robinson
und anderen, sondern auch und vor allem durch seine gewaltige Produktion
und seine vielseitigen Interessen ist Rowley wie sonst kaum einer geeignet,
dieses Thema zu behandeln. Dall er die Aufgabe mit einem flieRenden Stil
und mit einer unpolemischen, aber doch bestimmten und selbstindigen Hal-
tung durchfiihrt, wird niemanden iiberraschen, der etwas von diesem «Fak-
totum>» der alttestamentlichen Exegese erfahren hat.

Rowley ist Historiker und nicht Systematiker und will deswegen von
den historischen Gegebenheiten ausgehen. Die Einheit der Bibel sieht er
nicht als etwas Statisches, sondern als etwas Dynamisches an (S.7); er
rechnet auch stark mit Verschiedenheit und Entwicklung. Nur einen Faktor
betrachtet er als konstant: Gott. Die Einheit der Bibel liege in Fortschritt
und Entwicklung, aber es handelt sich dabei nicht um eine immanente, son-
dern um eine von Gott gegebene Entwicklung. Und nur auf Grund dieses
Faktors lasse sich die Entwicklung iiberhaupt erkldiren (S.11). Auch ein
teleologisches Lllement sei nach Rowley vorauszusetzen, indem das Alte
Testament iiber sich selbst hinausweise und eine kiinftige Erfiillung andeute
(S.12). Allegorie und Typologie werden aber vom Verfasser bedingungslos
abgelehnt (S.17. 19 e. p.).

Nach diesen prinzipiellen Bemerkungen geht Rowley in zwei Kapiteln
auf die Einheit des Alten Testaments ein. Er behandelt hier folgende zwei
Problemkreise: das Verhiltnis zwischen Gesetz und Propheten und das Got-



128 Rezensionen

tesbild. Gesetz und Propheten gehdren zusammen, weil sie beide die Be-
deutung von Kultus und ethischer Gesinnung betonen, was auch in den
Psalmen zum Ausdruck komme (S. 60 f.). Was das Gottesbild betrifft, wer-
den vor allem die Bundestreue Gottes (S.68) und die Verantwortlichkeit
des Volkes (S.69ff.) als fiir die ganze Bibel charakteristische Vorstellun-
gen hervorgehoben.

Im zentralen Kapitel des Buches, «The Fulfilment of Promise», geht
Rowley dann auf das Verhiltnis des Alten zum Neuen Bund ein. Die beiden
Testamente bedingen einander wie Verheilung und Erfiillung (S. 90. 94).
Sie weisen dieselben Grundgedanken auf, z. B. die Erwidhlung Israels, Gott
als Vater, das Leiden des Gerechten, das Reich Gottes, den neuven Bund,
den Rest Israels (S.98—117). Aber im Neuen Testament liegt alles auf einer
neuen Ebene (S.98). Gerade in diesem antithetischen Unterschied besteht
das Band, das schliefilich die beiden Teile der Bibel verkniipft (S. 90. 121).

Die zwei letzten Kapitel der Arbeit behandeln Grundgedanken des
Neuen Testaments. Zuerst wird der alttestamentliche Hintergrund des
Kreuzmotivs untersucht. Dann betont der Verfasser den Zusammenhang
der beiden Sakramente. Was er dabei iiber die Taufe anmerkt, hat mit dem
Thema nichts zu tun, sondern hiingt nur damit zusammen, daf Rowley diese
Vorlesungen fiir Baptisten geschrieben hat.

Das Buch vermittelt auch manche Einblicke in die moderne alttesta-
mentliche Forschung und hat aullerdem wegen der reichen bibliographischen
Hinweise fiir Exegeten und andere einen groflen Wert.

Basel. Bo Reicke.

G. R. Beasley-Murray, Jesus and the Future. An Examination of the Escha-
tological Discourse, Mark 13, with Special Reference to the Little Apo-
calypse Theory, London, Macmillan & Co., 1954, XI + 287 S.

Das dreizehnte Kapitel des Markusevangeliums, worin Jesus die Zer-
storung des Tempels und die Parusie des Menschensohnes voraussagt, hat
den kritischen Forschern des 19. und 20. Jahrhunderts nicht besonders ge-
fallen. Solange man in einer Welt lebte, die immer besser zu werden schien,
hat die eschatologische Perspektive nicht sehr verlockend gewirkt. Man
versuchte deshalb, Jesus von jeder eschatologischen Belastung dadurch zu
befreien, dall man nach Moglichkeit die apokalyptischen und eschatologi-
schen Aussagen als Reste jiidischen Denkens betrachtete oder der spiiteren
Kirche zuschrieb. Dabei wurde Mark.13 ein besonders dankbares Gebiet
literarkritischer Operationen, weil hier zwei Motive vorliegen, die schein-
bar nicht richtig zueinander passen wollen. Erstens spricht nimlich Jesus
von der Zerstéorung des Tempels, zweitens von der Parusie des Menschen-
sohnes. Und diese Ereignisse wiirden nach ihm gleich aufeinander folgen.
Nun ist aber Jerusalem einige Jahrzehnte nach Jesu Tod zerstért worden,
wihrend der Tag des Menschensohnes nach fast zweitausend Jahren noch
ausbleibt. Um den Meister von einem schweren Irrtum zu retten, hat man
also verschiedentlich erstrebt, Jesus jene Aussage abzusprechen.

Wie die betreffenden Versuche aussehen und wie die Auseinander-



Rezensionen 129

setzung der Forscher iiber Mark. 13 sich gestaltet hat, wird in der ersten
Hilfte des Buches von G. R. Beasley-Murray (einem jungen baptistischen
Universititslehrer in London) anschaulich geschildert (S.1—171). Der
Verfasser breitet hier erstaunliche Literaturkenntnisse aus. Er ist nicht
nur mit der englischen, sondern auch mit der deutschen und franzosischen
Literatur vertraut. Auch fiir die bibliographische Akribie (die im Heimat-
land des Verfassers frither nicht immer so glinzend war) verdient Beasley-
Murray grofie Anerkennung. Hier liegt eine wertvolle Historik eines wich-
tigen exegetischen Problems vor.

Im zweiten Teil der Arbeit (S.172—264) versucht Beasley-Murray zu
zeigen, wie die eschatologische Verkiindigung von Mark. 13 mit der son-
stigen Lehre Jesu so eng verbunden ist, dall der Inhalt dieses Kapitels im
Verhiltnis zum Ganzen keinen Fremdkérper darstellt. Jesus sei aber eigent-
lich nicht an eschatologischen Einzelheiten interessiert gewesen, sondern
hitte seine Jinger zur Wachsamkeit ermahnen wollen. So sollen die Nach-
richten iiber die Plotzlichkeit und die Vorzeichen der Katastrophe nicht
einem didaktischen, sondern einem ethischen Zweck dienen (S.180). Was
die Naherwartung betrifft, will der Verfasser sie nicht wegerkliren. Er
betont, dall Jesus keine Allwissenheit beanspruchte (S. 186). Die Naherwar-
tung sei vielmehr durch die Intensitit seines prophetischen BewulBtseins
und durch seine pastorale Fiirsorge zu erkliren (S.186—191). Jesus habe
ibrigens doch mit einem Zeitraum zwischen der Auferstehung und der
Parusie gerechnet, und zwar nicht am wenigsten mit Riicksicht auf die Be-
kehrung der Heiden (S.191—199). Weiter sei zweifellos die Zerstorung
Jerusalems ideologisch mit der Parusie verbunden, aber nur als ein Teil der
letzten Ereignisse aufzufassen (S.204). In bezug auf die Geschichtlichkeit
des Rahmens der Rede nimmt der Verfasser eine auffallend positive Haltung
ein (S.205—207). Was die <Echtheity der einzelnen Bestandteile der Rede
betrifft, will er offenbar am ehesten damit rechnen, dall die Jiinger die
Worte Jesu in der angegebenen Situation wirklich gehért, aber fragmen-
tarisch und ungeordnet iiberliefert hitten (S.212). Hauptsiichlich will aber
Beasley-Murray den parinetischen Charakter der Rede betonen (S. 212
bis 216).

AnschlieBend behandelt der Verfasser gewisse Einzelfragen. Leiden
und Tod Jesu werden in Mark. 13 nicht erwiihnt, seien aber in der Vor-
stellung iiber den Triumph des Menschensohnes einbegriffen (S.218). Die
Aehnlichkeit der Eschatologie von Mark. 13 mit der jiidischen Apokalyptik
sei durch gemeinsame Abhéngigkeit vom Alten Testament zu erklidren
(S.226). Weiter ist der Verfasser der Meinung, in Mark. 13, Matth. 24 und
Luk. 21 ligen zum Teil unabhingige Ueberlieferungen vor (S.227. 230).
Dagegen sei Paulus in der eschatologischen Belehrung der Thessalonicher-
briefe von Mark. 13 (plus Q) abhiingig (S. 234). Als Zeitpunkt fiir die Ver-
breitung der in Mark. 13 vorliegenden Ueberlieferung moéchte der Verfasser
das erste Jahrzehnt der Kirche annehmen (S.245), indem er auch den ara-
méiischen und poetischen Stil als Argumente fiir die Urspriinglichkeit der
Worte heranzieht (S.250). In einem Appendix werden schlieBlich einzelne
Stellen niher untersucht (S. 251—264).

9



130 Rezensionen

Das Buch ist sympathisch geschrieben, leicht zu lesen und gleichzeitig
sehr lehrreich, obschon man in einzelnen Punkten natiirlich auch anderer
Meinung sein kann.

Basel. Bo Reicke.

Hans Conzelmann, Die Mitte der Zeit. Studien zur Theologie des Lukas
(Beitrige zur historischen Theologie, hrsg. von G. Ebeling, 17), Tiibingen,
J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1954, VIII + 212 S.

ks handelt sich hier um eine kombinierte Doktor- und Habilitations-
arbeit, die von groBem Interesse ist — nicht nur weil ihr deutscher Ver-
fasser eben auf Grund dieser Schrift vor kurzem zum Inhaber eines lange
umstrittenen neutestamentlichen Lehrstuhls in Ziirich ernannt worden ist,
sondern auch wegen der Qualitit der Arbeit selbst. Der vordem als Privat-
dozent in Heidelberg wirkende Verfasser tritt hier als ein gelehrter und
kritischer Forscher hervor, dessen Urteil in biblisch-theologischen Fragen
von Reife und Selbstindigkeit zeugt. Ausgangspunkt der Untersuchung
bilden die Schriften des Lukas in ihrer vorliegenden Gestalt (wobei aller-
dings das Lukasevangelium betriachtlich mehr als die Apostelgeschichte
beriicksichtigt wird). I&s soll ndmlich das spezifisch Lukanische ins Auge
gefallt werden. Dabei kdnnen die Quellenprobleme nur eine sekundire Rollz
spielen, namlich um allfdllige EFigentiimlichkeiten bei Lukas hervortreten
zu lassen. Das ist ein gesundes Arbeitsprinzip, und der Verfasser kann
hierdurch manche lehrreiche Beobachtung machen.

Das fiir Lukas besonders Charakteristische liegt nach Conzelmann in
dem Bild des heilsgeschichtlichen Ablaufs, welches der Evangelist unter
Anwendung des iiberlieferten Stoffes entwirft (S.5). Hier erscheine zum
erstenmal eine ausgearbeitete, abgestufte Heilsgeschichte, die in folgende
[ipochen zerfallen soll: 1. Zeit Israels; 2. Leben Jesu; 3. Zeit der Kirche
(S. 8. 128. 146). «Mitte der Zeit> sei nun eben die zweite Periode, welche
den Weg des irdischen Meisters zum Inhalt habe, andrerseits nach Luk. 4, 13;
22, 3 vom Wirken des Satans vorldufig befreit sei. Auf das «Heute» in
Luk. 4, 21 legt der Verfasser dabei grofles Gewicht; und zwar habe Lukas
damit etwas Vergangenes gemeint, indem er in bewufiter Reflexion die
Zeit Jesu objektiviert und historisiert (S.169). Sogar innnerhalb des Lebens
Jesu habe Lukas drei verschiedene Stufen unterschieden: Galilda, Reise-
periode, Jerusalem (8. 9. 18—79. 162. 168). Die urspriingliche «Eschatologie»
sei iiberhaupt durch jene Periodisierung zu einem historischen System, zur
<Heilsgeschichte» geworden (S.81). Ja, auch die Anfinge der Kirche seien
von der Gegenwart des Verfassers historisch abgehoben worden (S.51.).
Grund zu dieser heilsgeschichtlichen Historisierung sei das Ausbleiben der
Parusie gewesen (S.6).

«Heilsgeschichte» ist also fiir Conzelmann etwas Sekundires, das erst
Lukas geschaffen habe; primir sei dagegen etwas gewesen, was er ohne
nihere Definition als «Eschatologie» bezeichnet. Obwohl der Verfasser es
nicht ausdriicklich sagt, hat er sich dadurch in der aktuellen Debatte um



Rezensionen 131

O. Cullmanns Buch «Christus und die Zeity auf die Seite seines Lehrers
R. Bultmann gestellt. Dall es im Neuen Testament eine Heilsgeschichte gibt,
wie vor allem Cullmann betont, das kann der Verfasser nicht leugnen. Aber
nach Conzelmann ist diese erst spiter entstanden, als ein Ergebnis der ent-
tiuschten Naherwartung. Sie sei eine von Lukas konstruierte Theorie,
gewilh durch die Verhiltnisse begriindet, wertvoll, erbaulich und geist-
reich, aber doch nur ein Theologumenon, eine sekundire Konstruktion
(S. 82). Der personliche Einsatz des Lukas wird dabei aulerordentlich stark
betont, indem Conzelmann mit vorlukanischen Sondertraditionen nicht
rechnen will.

Hier, im Rahmen einer kurzen Besprechung, kann natiirlich die grofe
Frage von Eschatologie und Heilsgeschichte nicht aufgerollt werden. Con-
zelmann hat allerdings ein sehr lehrreiches Bild der lukanischen Heils-
geschichte gegeben. Da er aber diese Heilsgeschichte als eine wesentliche
Verdnderung der urspriinglichen Eschatologie darstellt, geht er von einem
recht esoterischen Begriff «Eschatologie» aus. Ein nicht Eingeweihter muf}
vergeblich fragen, in welchem Sinne der Ausdruck hier verwendet wird;
nur das ist klar, daf} eine unbestimmte «Naherwartung» vorauszusetzen sei.
Zu bemerken ist weiter, daB ein von heilsgeschichtlichem Denken freies
Urchristentum, welches Liukas dann auf seine Weise bearbeitet hétte, nicht
so ohne weiteres vorausgesetzt werden kann. Wenn es z. B. bei Conzelmann
(S.187 A.4) heiBt: «Schon bei Me ist die Verschiebung der Eschatologie
zu bemerken», so muf} sich die Frage erheben: Was fiir ein Kriterium hat
man dabei fiir das Urspriingliche? Und wenn der Verfasser (S.82 A.1) be-
hauptet, am Anfang der christlichen Entwicklung stehe eine kritische Re-
duktion der jiidischen apokalyptischen Vorstellungen, so fragt sich, ob man
nicht aus subjektiven Griinden diese Reduktion leicht zu weit gehen 1dlit,
und ob nicht etwa die fiir Jesus wichtigen Begriffe «Reich Gottes» und
«Menschensohn» eben zu den jiidischen apokalyptischen Vorstellungen ge-
hérten. Auch in diesem Punkte wire es jedenfalls fiir die nicht Eingeweihten
wertvoll gewesen, wenn der Verfasser seine Auffassung nicht so axioma-
tisch vorgetragen hitte. Es ist also zu dem Thema, welches die Mitte von
Conzelmanns sonst wirklich aufschlufireicher Arbeit bildet, iiberhaupt zu
bemerken, dafl auf anders denkende Theologen mehr Riicksicht zu nehmen
gewesen wire. Auch in anderen Beziehungen baut der Verfasser zu viel auf
Idola theatri. So behandelt er Bultmanns «Die Geschichte der synoptischen
Tradition» durchgehend als kanonisch, was auch ein solcher Leser kaum
richtig finden wird, der diese Standardarbeit aufrichtig bewundert.

Was aber die eigentliche Darstellung der lukanischen Gedankenwelt
betrifft, hat Conzelmann viele treffende und lehrreiche Beobachtungen ge-
macht. Mit lebendigem Interesse liest man hier z.B., was er zu sagen hat
iiber die Stellung Johannes des Tédufers, itber den theologischen Sinn des
Reiseberichts, die Rolle Galildas, Samarias und Jerusalems, die Einstellung
des Lukas zu Juden und Romern, die Symbolik von solchen Erscheinungen
wie «Berg» und «See», die Stellung der Engel und iiberdies die spezifische
Bedeutung einer stattlichen Reihe von theologischen Begriffen, die mit
sicherem Verstiéindnis fiir das Wesentliche analysiert werden. Es kann nicht



132 Rezensionen

alles hier aufgezihlt werden, sondern das reiche und schwungvoll geschrie-
bene Buch mul} fiir sich selbst reden.?!

Von diesem Forscher darf man noch viele Beitriage zu den neutestament-
lichen Fragen erwarten. Es mogen vielleicht schon hier zwei mit dem vor-
liegenden Thema zusammenhingende Fragen genannt werden, iiber die man
von Conzelmann gerne eine nihere Auslegung hétte. Einmal sollten die
merkwiirdigen Beziehungen des Lukasevangeliums zu der johanneischen
Tradition untersucht werden. Dann wire eine sachliche Behandlung des
Kirchenbegriffs im Lukasevangelium wiinschenswert. In der vorliegenden
Arbeit wird die Bedeutung desselben fiir das Evangelium prinzipiell ge-
leugnet. Es geschieht aber ohne nihere Begriindung; der Hinweis auf das
Periodenschema (S.104) ist nur ein Zirkelargument. Allerdings wurde
die nachésterliche Kirche durch die AusgieBung des Heiligen Geistes be-
festigt, aber der Geist erschien dann nur als Ersatz fiir die personliche
Anwesenheit Jesu; dagegen waren die Apostel als Empfinger und Ver-
walter des Evangeliums schon lange da, so dall die Kirche im Prinzip mit
deren Berufung gegriindet wurde. Ein so bestimmter Unterschied zwischen
der apostolischen Jiingerschar und der nach Ostern und Pfingsten sich be-
festigenden apostolischen Kirche 1iBt sich kaum machen. Und in der Tat
enthilt Conzelmanns Studie zur Theologie des Lukas schon viele Beob-
achtungen zum lukanischen Kirchenbegriff,

Basel. Bo Reicke.

Vincent Taylor, The Names of Jesus, London, Macmillan and Co., 1953, 179 p.,
12 5 6 d net.

Der Verfasser, der in jiingster Zeit auch auf dem Festland durch einen
ausfiihrlichen und sorgfiltig gearbeiteten Kommentar zum Markusevange-
lium bekannt geworden ist, hat in den Jahren 1951/52 die Speaker’s Lectures
in Oxford gehalten und sich dabei zur Aufgabe gestellt, als Vorarbeit zum
Studium der Person Christi séimtliche Namen und Titel, die Jesus im NT
beigelegt werden, niher zu untersuchen. Er bespricht in einem ersten Teil
diejenigen Namen und Titel, die sich ihm als die wichtigsten aufgedringt
haben: Jesus, Sohn Josephs, Sohn der Maria, Rabbi, Lehrer, Meister, (der)
Prophet, Christus, Davidssohn, Menschensohn, Gottesknecht, Herr, Gottes-
sohn. In einem zweiten Teil fiihrt er weitere Namen und Titel auf. Dabei
unterscheidet er allgemein messianische Titel, wie z. B. Kénig, Gerechter,
Richter, von solchen messianischen Titeln, die eine Beziehung zur Gemeinde
ausdriicken, wie Hirt, Stein, wahrer Weinstock. Von diesen heben sich
soteriologische Titel ab, wie Retter, Mittler, Lamm, Paraklet, die auf das
Heilswerk hinweisen. Schliefllich bestimmt der Verf. 16 Titel als solche
eigentlich christologischer Art, wie z. B. Bild Gottes, Brot des Lebens, der
letzte Adam, der Logos.

Taylor geht jeweils so vor, dafl er die Bibelstellen anfiihrt, in denen

1 Bisweilen ist der Gedankengang nicht klar, vielleicht weil die Bibel-
stellen nicht deutlich oder nicht richtig angegeben worden sind, z. B. S. 91
A. 3.



Rezensionen 133

die einzelnen Namen und Titel begegnen, ihre hellenistischen oder jiidi-
schen Herkunftsméglichkeiten erortert und die christliche Bildungskraft
unterstreicht, durch die man in Verwendung hellenistischen oder jiidischen
Materials in hymnischer Anbetung und einem damit eng verbundenen theo-
logischen Denken zu eigener Formulierung durchzustoflen vermochte und
in einem geschichtlichen Sichtungsprozell die einen Titel zu kurzlebigen
BekenntnisduBerungen, die anderen zu permanenten Symbolen des christ-
lichen Glaubens werden sah. Schlieflich versucht der Verf. in jedem der
42 Abschnitte den theologischen Gehalt jedes Titels herauszuarbeiten und
die Besonderheit jedes einzelnen, aber auch die Verwandtschaft mit andern
Titeln aufzuzeigen.

Taylor verteilt den untersuchten Stoff auf drei Perioden: auf die Zeit
Jesu vor der Kreuzigung, auf die Zeit von ca. 30 bis 65, auf die Zeit von
ca. 656 bis 100. Er 1afit sich durch das Auftauchen und Wiederverschwinden
der einzelnen christologischen Titel innerhalb dieser drei Perioden zur
SchluBfolgerung verfithren, dafl die klassischen Namen und Titel fiir Jesus,
wie «Herr, Sohn, Wort, Jesus, Jesus Christus, unser Herr Jesus Christus»,
die «einzigen Namen mit einer voraussehbaren Zukunft» (p.174s.) seien.
Hier wird man ihm nicht zustimmen koénnen. Zwar ist der Verf. villig im
Recht, wenn er auf die wenig oder nichts versprechenden Neuprigungen
verweist, die sich Jesus besonders im 19. Jahrhundert gefallen lassen mufite
(«der grofie Galilder», ¢der Zimmermann von Nazareth»), und die sich
bei allem rhetorischen Pathos, mit dem man sie jeweils zu gebrauchen
pflegte, doch deutlich durch mangelnde Inspiration auszeichneten. Aber
wenn sich Taylor auf die von ihm genannten, allein fiir zukunftstréchtig
gehaltenen Titel beschrdnken will, so scheint er mir doch der wieder neu
zum Leben erweckenden Kraft des Heiligen Geistes zu nahe zu treten.
Es wire doch durchaus denkbar, dal gerade der Sinngehalt eines Titels
wie «Sohn» oder «<Herr» nur dann richtig erkannt werden kann, wenn Titel
wie «Menschensohny oder «Gottesknechts» von einem neuen Verstindnis aus
neu in Geltung kommen. Auch das arianisch mifldeutbare «Lehrers oder
<Meister» hat innerhalb der neutestamentlichen Christologie seine heute
vielleicht ganz besonders wichtige Funktion zu erfiillen. Man darf sich
jedenfalls durch keine wahrscheinlich gemachte geschichtliche Entwick-
lungslinie davon abhalten lassen, in die Gleichzeitigkeit mit allen von
Taylor vorbildlich knapp und prézis untersuchten Titeln zu kommen. Von
da aus wire dann auch zu priifen, ob sich nicht ein anderes Einteilungs-
prinzip aufdridngen miillite als das, welches der Verf. sich gewihlt hat.
Alle 42 Wegweiser, die Taylor uns an den Lebensweg stellt, sind jedenfalls
mehr oder weniger deutlich imstande, auf das Geheimnis der Gottesherr-
schaft hinzuzeigen, die mit Jesus Christus angebrochen ist.

Glarus. Werner Bieder.

J. W. Doeve, Jewish Hermeneutics in the Synoptic Gospels and Acts, Assen

(Holland), Van Gorcum und Comp., 1954, 232 S.

In der vorliegenden Doktorarbeit unternimmt es der Verf., Bedeutung,
Wert und Nutzen der rabbinischen Quellen und der rabbinistischen Studien



134 Rezensionen

fiir das Verstindnis des NT, speziell der Evangelien und der Apostel
geschichte, herauszustellen. Er tut das zunéchst so, dall er in einem ersten
Kapitel einen kritischen Ueberblick iiber die seit dem 17. Jhdt. zu diesem
Thema erschienene Literatur bietet. Bei der groflen Belesenheit, iiber die
sich der Verf. hier ausweist, wundert man sich immerhin, weshalb er das
grofle Werk von J. Bonsirven, Exégése Rabbinique et exégése Paulinienne
(1939) nicht kennt. Dann setzt sich D. umsichtig und scharfsinnig mit den
Einwénden auseinander, die je und dann gegen das Heranziehen rabbinischer
Texte beim Studium des NT vorgebracht wurden, und er zeigt, dall alle vor-
gebrachten Argumente einer niheren Priifung nicht standhalten. In diesen
Zusammenhang wendet er sich auch gegen die lange Zeit praktizierte Hoch-
und Ueberschitzung der apokalyptischen und pseudepigraphen Literatur,
die nach ihm nicht die Volksfrémmigkeit widerspiegelt (auch der Rabbi
kommt aus dem «Volk»!), sondern eine Spezialitit darstellt. Vor allem die
Behauptung, dafl Jesus den Apokalyptikern niher gestanden sei als den
Rabbinen, ist nach D. nichts als eine petitio principii (S.49). Das 3. Kapitel
beschiftigt sich mit der Exegese des AT durch die Tannaiten mit dem Ziel,
Gemeinsamkeit und Unterschied zum Schriftgebrauch des NT herauszuarbei-
ten. Begriffe werden geklért, und zahlreiche Beispiele erldutern die exege-
tischen Regeln der Tannaiten. Fiir den Vergleich mit dem NT beschrinkt
sich D. auf die Rabbinen von Hillel bis Akiba und Jischmael. Der Schwer-
punkt der Arbeit liegt wohl in den beiden folgenden Kapiteln. In Kap. IV
sucht D. den Einflull rabbinischer Itxegese und ihrer Methodik auf das NT
zu kliren. Jesus geht nach D. von der Ueberzeugung aus, dafl er der Messias
ist und dafl mit ihm das Inde der Welt genaht sei. Von da aus finde Jesus
dann, daf} in der Schrift von ihm die Rede sei, und so fiihre er eine neuec
verpflichtende Haggada im Blick auf ihn ein. Weiter bringt das Kap. zahl-
reiche Beispiele fiir Schriftexegesen im NT, die durchaus nach rabbinischer
Manier durchgefiihrt sind. In allem ist sich D. aber durchaus der Grenzen
bewullt, die seinem Verfahren gesetzt sind, und er ist weit davon entfernt,
es zu verabsolutieren. Speziell untersucht er dann noch den Problemkreis
um die Begriffe «Reich Gottesy, «Menschensohn» und «Messiasy. Er lehnt die
Annahme eines leidenden Menschensohnes im 1. Hen. ab, ohne daBl er sich
allerdings mit dem Artikel maic von Joach. Jeremias im Theol. Worterbuch
auseinandersetzt. Doch ist der Nachweis wichtig und richtig, daB der
Menschensohn im 1. Hen. nicht der Erléser von Siinde und Schuld ist, sondern
der Befreier der Gerechten aus Not und Bedriickung. Dann stellt D. die
These auf, dal der Widerstreit zwischen Jesus und den Rabbinen hinsicht-
lich «Reich Gottes» und «Menschensohny auf den Umstand zuriickgehe, dafl
beide Parteien jeweils andere at.liche Stellen miteinander verbunden hiitten
und so zu andern Schriftbeweisen gekommen seien. Damit scheint mir doch
das wichtigste Moment in den Differenzen nicht gesichtet zu sein, nimlich
der Absolutheitsanspruch Jesu. Denn dieser Anspruch bestimmt ja letztlich
Jesu Schriftgebrauch. Wenn diese Frage bei D. gestellt wiirde, dann konnte
er auch zu der andern Frage vorstoflen, nimlich nach den treibenden Mo-
tiven und Interessen in der Exegese des Rabbinats zu fragen. Zum minde-
sten miiBte D. hier die Verbindung herstellen zu seiner Feststellung, daB



Rezensionen 135

Jesus sich als Messias gewullt habe: er miilite sich fragen, ob nicht das
MessiasbewuBtsein Jesu seinen Schriftgebrauch bestimmt. Aber diese Frage
wird nicht gestelit und die Verbindung zwischen Exegese und Messias-
bewullitsein nicht hergestellt. Hier scheint mir aber die entscheidende
Schwiiche dieser Arbeit zu liegen. Es ist natiirlich richtig, daf — wie D. sagt
— dieser Absolutheitsanspruch Jesu (oder wie man diese Sache sonst nennen
will) fiir uns unerklirbar ist, und dafl wir demgegeniiber Art und Methode
der damaligen jiidischen Exegese kennen. Aber es diirfte gerade in der
Natur der hier zu behandelnden Sache liegen, dafl eben das Entscheidende
in der Person und im Anspruch Jesu nicht mehr «erklirts werden kann. s
sollte ferner auch beachtet werden — was D. wieder nicht tut —, daf} sich
Jesus auch souverédn iiber die Schrift stellen kann mit seinem absoluten
«Ich aber sage euch», wobei er durchaus darauf verzichtet, irgendwelche
exegetischen Deduktionen zu geben. So miiite zum mindesten die Frage
gestellt werden, ob nicht bei Jesus zuerst sein Sendungsbewufitsein steht,
auf Grund dessen dann die Schrift in bestimmter Weise verstanden und
gebraucht wird: warum entsteht bei den Rabbinen dieses, bei Jesus aber ein
anderes Mosaik aus den at.lichen Stellen?

Wertvoll scheint mir dagegen der Nachweis zu sein, wie stark Jesus im
AT lebte und wie stark z. B. die Verbindungslinien zwischen ihm und Dan. 7
sind. Bei einzelnen der hier beigebrachten Kombinationen wird man frei-
lich wieder Fragezeigen setzen kénnen: war z. B. wirklich die Vorstellung
von der «Herrlichkeit Gottes» die Briicke, auf der Jesus vom Menschensohn-
Gedanken zur Vorstellung von sich als dem «Sohne Gottes» gelangte? Sollte
D. dieser Nachweis gegliickt sein, dann ergében sich erhebliche historische
und exegetische Konsequenzen daraus! In Kap. VI endlich wird der Schrift-
beweis der Urgemeinde fiir die Auferstehung Jesu aus der Apostelge-
schichte vorgefiihrt. Auch hier scheint mir zu wenig zum Ausdruck ge-
bracht zu sein, dafl in der Urgemeinde Schriftgebrauch und Exegese aus-
gehen von der Christustatsache Tod und Auferstehung. In Kap. VII wird
neben einer Auseinandersetzung mit der formgeschichtlichen Forschung
Material beigebracht, das zeigen soll, dali Stellen aus dem AT den Ueber-
lieferungsbericht iiber Jesus beeinflut haben, dall auf Grund von bestimm-
ten at.lichen Stellen gewisse Traditionen miteinander verbunden wurden.
Ob sich das im einzelnen so halten liBlt, wie der Verf. meint, wird sich
erweisen miissen; es ist D. gegeniiber zu fragen, ob nicht viel einfachere und
einsichtigere Traditionsgesetze wirksam gewesen sind.

Im ganzen wird man der Hauptthese des Verf. nur beistimmen kénnen,
daB zum Verstindnis der Evangelien und der Apostelgeschichte die Kennt-
nis rabbinischer Quellen und rabbinischer Exegese unerliflich ist, und da’
es nicht geniigt, sich auf das in den groBfen Sammelwerken zusammenge-
tragene Material zu verlassen. Man wird dem Verf. danken fiir die gebotene
Einfithrung in die rabbinische Gedankenwelt und in die Problematik der Be-
ziehungen zwischen ihr und der Botschaft des Neuen Testamentes.

Steffisburg. Hans Bietenhard.



136 Rezensionen

Othmar Heggelbacher, Die christliche Taufe als Rechtsakt nach dem Zeugnis
der friihen Christenheit (Paradosis — Beitrige zur Geschichte der alt-
christlichen Literatur und Theologie, VIII. Band), Freiburg i. Ue., Uni-
versitatsverlag, 1953, IX + 196 Seiten, Fr. 8.30/DM 8.—.

Die Erforschung der christlichen Rechtsgeschichte der Antike steckt
noch in den Anfingen. Der katholische Verfasser, Dozent fiir Kirchenrecht
an der Universitdt Freiburg i. Br., widmet seine Untersuchung der Taufe,
deren altkirchlichen Rechtscharakter er zu erfassen sucht. Er sieht in der
Taufe den Quellpunkt der kirchlichen Ordnung. Die Taufe ordnet ein in die
Christusgemeinschaft, verschafft den Zugang zur FEucharistie, ist Eid,
Weihe an Gott und Vertrag. Aus der Taufe flielen Verpflichtungen und
Rechte. Sie verleiht dem Getauften das Christusgeprige, das notwendig
normative Auswirkungen zeitigt, welche nicht nur die Tatigkeit und Gel-
tung innerhalb der Kultgemeinschaft beschlagen, sondern die ganze Breite
des biirgerlichen Lebens bestimmen. Im altchristlichen Taufrecht offenbart
sich die kultisch-sakramentale Grundlegung des Kirchenrechts iiberhaupt.

Der wichtigste Abschnitt des Buches ist iiberschrieben: «Die christliche
Taufe als rechtserheblicher sakramentaler Akt.» Der Titel enthilt eine Deu-
tung der Taufe, die wir als v6llig zutreffend beurteilen. Heggelbacher stellt
fest, dafl «nach der ungebrochenen Ueberzeugung der christlichen Friihzeit
die Taufe eine Handlung nicht in sich jurisdiktioneller» Art sei. Er beriihrt
sich darin mit dem aus den eigenen Kreisen heftig angefochtenen Kirchen-
rechtler J. Klein, der auch die Ansicht ausgesprochen hat, dal die Taufe
«jedenfalls nicht ein Rechtsakt» sei. Ist nun die Taufe eine sakramentale
Handlung, so ist doch mit ihr Recht gegeben. Sie ist rechtserheblich. Sie
zeitigt ein Recht, das sich mit dem Taufakt einerseits und mit dem durch
die Taufe begriindeten Christenstande beschiftigt. Die romischen Kirchen-
juristen pflegen darum, weil die Taufe Rechtswirkungen nach sich zieht,
sie selbst auch als Rechtsakt zu betrachten. Wir hitten gewiinscht, der Ver-
fasser hitte sich mit dieser Ansicht ausfiihrlich auseinandergesetzt. ks
handelt sich bei dieser Differenz doch wohl nicht nur um das Symptom eines
kirchenrechtlichen Methodenstreites, sondern um eine wichtige theologische
Entscheidung. Es geht hier darum, ob das Kirchenrecht — um eine Unter-
scheidung Bultmanns aufzunehmen — in der Kirche Christi konstituierende
oder regulierende Bedeutung hat. Im ersteren Fall gelangt das Kirchenrecht
zu einer heilsvermittelnden Funktion und wird dadurch evangelisch un-
moglich. Im andern Fall bleibt es im Bereich dessen, wo der Apostel das
«Gesetz Christi» hat stehen sehen, und ordnet und schiitzt das Leben in
der Christusgemeinschaft.

Der Verfasser hat sich solche systematischen Erwidgungen erspart. Er
hat sich darauf konzentriert, die positiven Normen aufzusuchen und fest-
zuhalten, die die Kirche in der Antike im Zusammenhang mit der Taufe
aufgestellt hat. Karl Barth hat in «Die kirchliche Lehre von der Taufe»
die Taufordnungen, die sinnlose, fiir das Leben der Kirche irrelevante Be-
dingungen und Forderungen festlegten, eine «kiimmerliche Jurisprudenz»
genannt. Die altkirchliche Taufdisziplin ist gewill etwas Besseres als eine



Rezensionen 137

solche kiimmerliche Jurisprudenz. Das 1it schon die Darstellung Heggel-
bachers, der die Normen in ihrem Zusammenhang aufzihlt, ahnen. Aber er
hiitte doch noch ein Mehreres tun sollen, indem er ihren Sinn priifend kléirte,
statt sich nach positivistischer Weise mit der blofRen Konstatation zufrieden
zu geben.

So stellt er fest, dafl die Didache die ersten genaueren Vorschriften iiber
die Materie des Taufsakramentes bringt, dal neben der Immersionstaufe
bereits die Infusionstaufe steht, fiir deren Gleichberechtigung sich Cyprian
aber immerhin wehren muB}, und dall das Konzil zu Karthago von 255 vor-
schreibt, das Wasser zu segnen. Der Verf. sieht in Matth. 28,19 keine litur-
gische, sondern eine juridische Anweisung, die vorschreibt, den Téufling
den drei gottlichen Personen zu weihen. Die Weiheworte gehéren unlésbar
in den Zusammenhang des Taufaktes selbst, so dall weder das Taufbad fiir
sich noch die Anrufung der Namen fiir sich eine eigene Wirkung haben.
Wichtiger als die Frage, ob es neben einer dreigliedrigen Formel auch eine
kiirzere «auf den Namen Jesu Christi»> gab, eine Frage, die Heggelbacher
unerdértert 1ift, ist das Problem, ob zur Taufe auller Waschung und Weihe-
worten auch das Taufbekenntnis als konstituierender Bestandteil gehorte.
Das laft nicht nur Tertullians scharfes Wort vermuten: «Anima enim non
lavatione, sed responsione sancitur», sondern auch Hippolyt, nach dessen
Kirchenordnung dem dreimaligen Untertauchen je eine Frage des Taufers
und eine Antwort des Téuflings vorausgehen. Dall die Taufbefragung zur
Ordnung gehérte, ist auch durch Cyprian und cinige Mirtyrerakten bezeugt.
Die liturgische Gestaltung war verschieden. Leider vermilit der Leser die
explizite Schlulfolgerung, dall die altkirchliche Taufe dem Juridischen
itberlegen bleibt und dall die flieBende dullere Normierung durchaus dem
Charakter der Taufe, ihrer iiberindividuellen, iibernatiirlichen, geistigea
Art dient.

Rechtliche Erfordernisse an die Taufspender und die Taufgehilfen
scheinen nicht gestellt worden zu sein, es sei denn ihr eigenes Getauftsein.
«Quod enim ex aequo accipitur, ex aequo dari potest.» An diesem Grund-
satz dndert prinzipiell auch des Ignatius von Antiochien Anordnung nichts,
dall das Taufen ohne Bischof nicht erlaubt sei. Die kirchenamtliche Be-
stellung ist dennoch zum giiltigen Taufen nicht Voraussetzung, was mir
wiederum die Unabhidngigkeit der Taufe von allem Kirchenrecht zu be-
weisen scheint.

Heggelbacher untersucht die rechtlichen Anforderungen an den Tauf-
bewerber nach dem Schema Intentio — Instructio — Attritio. Das Schema
ist durchaus ungeeignet und dem altertiimlichen Gemeindeleben inadiquat.
Der Verfasser hiitte sich besser direkt dem Katechumenat und Photizomenat,
in dem die spiateren Glieder der Kirche die Wirklichkeit Christi in seiner
Ekklesia erfuhren, zugewandt und die Vorbereitung der Taufe durch Beten
und Fasten behandelt. Das sind echte Ordnungselemente, die der Taufe
obligatorisch vorausgehen.

Die Rechtserheblichkeit der Taufe liegt einmal darin, dafl sie Imitia-
tionsritus ist. Der Verfasser fithrt in der auch in der protestantischen
Forschung gewohnten Weise aus, dafi die altkirchliche Taufe der Eintritt



138 Rezensionen

in das Messiasreich ist. Daraus ergeben sich bedeutende Folgerungen fiir
das gottesdienstliche und biirgerliche Leben. Aber auch dall die Taufe zum
Eigentum Christi macht, daB sie Zueignung, Weihe an Gott ist und daf die
friihchristliche Zeit diese Hingabe als den Hauptsinn der Taufe stark her-
ausgestellt hat, zeitigte eine uniibersehbare Rechtswirksamkeit. Dafiir
sieht Heggelbacher nicht nur die Formel «auf den Namen», einen Ausdruck
des Giroverkehrs, fiir charakteristisch an, sondern auch die Ersetzung des
mehr intellektuell-religits gefarbten Begriffes «mysterium» durch den der
Militarsprache eigenen, ethisch-rechtlichen Terminus «sacramentum». Mit
ihm ist der Begleitgedanke des Versprechens verbunden. Dem entspricht
die Rechtsform des Christentums im Roémischen Reich als Hetérie, d. h. als
Genossenschaft, deren Mitglieder sich eidlich zu gegenseitiger Treue ver-
pflichtet haben. Ebensolche Rechtserheblichkeit resultiert aus der Auf-
fassung der Taufe als Vertrag, die der Verfasser schon in biblischer Zeit
bezeugt findet, dann aber vor allem bei Tertullian aufweist. Sein Begriff{
«lex» ist der Vertrag, der zwischen einem Magistraten und einer Einzel-
person geschlossen ist, d. h. ein Vertrag, deren einer Partner eine persona
potentior ist. In den Zusammenhang des Taufvertrages stellt Tertullian
auch die Abrenuntiatio diaboli. Ebenso weist die alte Bezeichnung der
Taufe als «Siegel», als Eigentumsmarke und Erkennungszeichen, darauf
hin, daB mit der Taufe Recht gegeben ist, inshesondere wenn sich die Vor-
stellung spédter mit dem Vertragsgedanken vermischt. Durch die Taufe ist
der Mensch an Christus und seine Gemeinde gebunden.

Unter die Verpflichtungen, die der Mensch als Getaufter hat, rechnet
Heggelbacher auch die lebendige Lehre der Kirche, den Kanon, die Lex fidei.
Diese Behauptung bediirfte einer viel weitgehenderen Begriindung und
einer sorgfiltigeren Abgrenzung dessen, was damit gemeint und was nicht
gemeint ist, damit man mit dem Verfasser dariiber wirklich in Diskussion
treten konnte. Es hédngt daran die Entscheidung, ob sich das Kirchenrecht
der Lehre bemiichtigen darf oder nicht. Inhaltsreicher ist naturgemilB die
Entfaltung der Lex disciplinae, der Verpflichtung der Getauften auf ein
bekenntnishaft bestimmtes Leben. Der wiedergegebene Abschnitt von der
Taufe als rechtserheblichem sakramentalem Akt schliefit mit der Skizzie-
rung der Rechte, die aus der Taufe erflieBen.

Der besondere Wert des Buches liegt darin, dal es die Probleme in
einem Forschungsgebiet deutlich aufweist, das noch wenig aufgehellt ist.
Es ist ein weit ausholender Abril vom altkirchlichen Tauf- und Mit-
gliedschaftsrecht. Seine Unvollstdndigkeit in den Antworten ist Anregung
zu weiterem Forschen und Nachdenken.

Fehraltorf (Kt. Ziirich). Max Schoch.

Hans-Joachim Diesner, Studien zur Gesellschaftslehre und zur sozialen
Haltung Augustins, Halle, Max Niemeyer, 1954, 124 S.

Der Verfasser geht von der Feststellung aus, daf sich im 4. Jahrhundert
zwei Tendenzen gegeniiberstanden: die Anpassung der Kirche an die herr-
schenden Verhiltnisse der Welt auf der einen Seite und auf der andern die



Rezensionen 139

monchisch-asketische Bewegung, die diese Anpassung verneinte. Er will
in seiner Studie zeigen, wie sich diese beiden Tendenzen auf die Gesell-
schaftslehre und die soziale Haltung Augustins ausgewirkt haben. Es geht
ihm dabei nicht so sehr darum, ausfiihrlich darzulegen, wie sich Augustin
grundsitzlich iiber Fragen gedullert hat, die in den Bereich der Gesell-
schaftslehre fallen, wie er also etwa iiber das Problem der Ehe, des Besitzes
usw. gedacht hat. Sein Ziel ist vielmehr zu beschreiben, wie Augustin sich
tatsiichlich den sozialen Problemen gegeniiber verhalten hat, die das da-
malige Afrika darbot. D. versucht in erster Linie aufzudecken, wie Augu-
stins Kampf gegen die Donatisten in dieser Beziehung zu beurteilen ist.

Er kommt zum Ergebnis, dal der Kirchenvater fiir die tatsdchlichern
sozialen Probleme nur in sehr beschrinktem Malle ein Auge gehabt hat.
Er tritt fiir den ungestorten Besitz der obern und mittleren Klassen ein
und legt den ausbeuterischen Tendenzen der oberen Schichten kaum etwas
in den Weg, wenn sie nur seiner Caritasforderung nachkommen (37). Bei
der Darstellung der gesellschaftlichen Organisationsformen beschriinkt er
gich auf die Familie und den Staat, wihrend doch das soziale Gefiige
seiner Zeit sehr viel komplizierter und vielfiltiger ist (54). In seinem
Kampf gegen Donatisten und Circumcellionen hat er die sozialen Miflstinde
Nordafrikas nie in Rechnung gezogen. Wihrend andere, wie z. B. Salvian,
die MiBstéinde zum mindesten gesehen und keinen Stand von der Schuld am
Zerfall des Reiches ausgenommen haben, hat sich Augustin auf die Seite der
Besitzer gestellt und ihre Rechte nur in ganz vereinzelten Fillen angetastet.
In einem besonderen Kapitel zeigt D., daf Augustin mit der einflufireichen
Oberschicht einen engen Kontakt gehabt und die Zusammenarbeit mit ihr
auf breitester Front gesucht hat (92—112).

D. sieht den Grund fiir die Einseitigkeit und Befangenheit, die Augustin
in sozialen Fragen bekundet, in der Frommigkeit, zu der ihn sein «religioses
Bediirfnis» gefiihrt hat. Er schreibt: da Augustin aus sich selbst heraus nicht
die richtige Einordnung in das Weltgeschehen und das dahinterstehende
Sein fand, zwang ihn sein religioses Bediirfnis zur Selbsterkenntnis und
Selbstbeschrinkung. Der Glaube trat an die Stelle der ratio und die aucto-
ritas an die der Eigenregie. Das wirkte sich auf seine Stellung zur Gesell-
schaft aus: mehr oder minder sah er alles mit der Brille des Mdnches oder
doch Kirchenfiihrers, der alle rein diesseitigen Strebungen hinter sich ge-
lassen hatte. Hinter der Beziehung zu Gott treten die menschlichen Bin-
dungen zuriick, und zwar so weit, dafl die Umwelt oft kaum noch gesehen,
jedenfalls nicht in ihren Strebungen und Bediirfnissen erkannt und be-
riicksichtigt wird (112). Das kirchliche Interesse fiihrt ihn dazu, die Ober-
schicht zu gewinnen, um mit ihrer Hilfe unmittelbar die ganze Bevdlkerung
der kirchlichen Autoritit zu unterwerfen (113). Er bewertet die Héher-
stehenden als Autorititstriger. Seine Achtung vor den Autoritdten, vor
allem vor der staatlichen Autoritit, hindert ihn, die menschlichen Probleme
menschlich zu sehen. Sein autorititsgebundenes Christsein besteht in der
Verkiimmerung des Menschseins (117).

Es ist zweifellos richtig, daB zwischen der asketischen Frommigkeit und
der mangelhaften Erkenntnis der sozialen Probleme ein Zusammenhang



140 Rezensionen

bestehen kann. D. macht es aber zu wenig deutlich, daf} die asketische Selbst-
beschrinkung nicht eine personliche Eigenart von Augustin ist, sondern daf}
darin die Frommigkeit der damaligen Zeit iiberhaupt besteht. Bei allen
Vitern ist der Hintergrund die monchische Weltverneinung, auch bei denen,
die nach D.s Ansicht weniger befangen urteilen. Ein zutreffendes Urteil
iiber Augustin kann nur gewonnen werden, wenn man ihn im Zusammen-
hang seiner Zeit beurteilt, nicht aber, wenn man MaQstibe unserer Zeit an
ihn anlegt und ihn danach aburteilt. Der Verfasser zieht wohl gelegentlich
Salvian oder Ambrosius zum Vergleich heran; das Vergleichen miilite aber
sehr viel weiter ausgedehnt werden, wenn die Gestalt Augustins im rechten
Rahmen stehen soll.

Ein sehr modernes Urteil ist es, wenn D. sagt, dafl Augustin durch sein
religitses Bediirfnis zur asketischen Frommigkeit gedringt worden sei.
Die Askese ist fiir den damaligen Menschen nicht einfach die Befriedigung
eines Seelenbedarfs, sondern eine viel tiefere innere Verpflichtung. Welt-
verneinung war nicht eine Haltung, die man je nach Veranlagung wihlen
konnte, sondern die notwendige Folge der Bekehrung. Da wo mit dem
Glauben wirklich Ernst gemacht wurde, mufite auch die Askese sein. Der
Verfasser hitte darum das Wesen der augustinischen Askese ausfiihrlich
darstellen miissen, wenn die Haltung des Kirchenvaters wirklich hitte ver-
standlich werden sollen. — Die grofle Frage bleibt die, inwiefern das aske-
tische Christentum eine berechtigte Auslegung des neutestamentlichen Chri-
stentums ist und wieweit eine gewisse Uninteressiertheit an diesseitigen
sozialen I'ragen dem christlichen Glauben iiberhaupt anhaftet. Der Verfasser
beriihrt das Problem im Voriibergehen, wenn er auf die Stellung der Viiter
zur Sklavenfrage hinweist. Er geht aber nicht ndher auf das damit ver-
bundene Problem ein. Und doch konnte sich gerade bei der Erorterung dieses
Problems zeigen, in welchem Zusammenhang die Gestalt Augustins letztlich
zu sehen ist.

Herblingen (Kt. Schaffhausen). Lukas Vischer.

Felix Fliickiger, Geschichte des Naturrechtes, I. Band: Altertum und Friih-
mittelalter, Zollikon-Ziirich, Evangelischer Verlag AG., 1954, 475 S.

Seit dem Beginn der Neuzeit sind Theologiec und Rechts- und Staats-
theorie, vor allem im Bereich des Protestantismus, eigene Wege gegangen.
Wihrend sich im Mittelalter vorwiegend nur Theologen mit den Problemen
der Rechts- und Staatstheorie befaliten, sind es seit der Neuzeit die gelehrten
Juristen und die Philosophen. Es kam die Zeit des Naturrechtes der Auf-
klarung, spater die historische Rechtsschule, und von der Mitte des 19. Jahr-
hunderts hinweg bis in die Zwischenkriegszeit hinein dominierte der Positi-
vismus, fiir den «Recht»> war, was ein Gesetzgeber befahl; dabei hat der
Positivismus vollkommen iibersehen, daBl niemand die vollen Konsequenzen
aus der positivistischen Rechtstheorie gezogen hat, weil man immer noch
von sdkularisierten christlichen Werten zehrte. Erst die totalitdren Staats-
systeme waren die Vollender des Positivismus und haben Ernst gemacht
mit der Theorie, «Recht> sei, was der Staat befehle. Diese Erfahrungen



Rezensionen 141

haben zu einer Abwendung vom Positivismus gefiihrt, und die heutige Zeit
sucht wieder nach iiberstaatlichen Werten als Grundlage der staatlichen
Rechtsordnung. Katholische Rechtsdenker wenden sich dem thomistischen
Naturrecht zu (Rommen, Maritain, Manser u. a.). Theologie und Staats- und
Rechtstheorie nihern sich einander wieder. Die reformierten Juristen kon-
nen aber aus mancherlei Griinden nicht auf den Thomismus zuriickgreifen;
aber auch sie stellen die Frage, welche Konsequenzen sich aus ihrem Glau-
ben fiir die staatliche Rechtsordnung ergeben. Bei diesem Suchen nach iiber-
staatlichen Rechtsprinzipien kann die zweitausend Jahre alte Naturrechts-
lehre nicht iibersehen werden, und es gibt von reformierter Seite bereits
eine ganze Anzahl Untersuchungen zum Problem des Naturrechtes; was
aber noch fehlte, war eine einldfiliche Arbeit iiber die Geschichte des Natur-
rechtes.

Diese Liicke fiillt nun das Werk von Fliickiger in hervorragender
Weise aus, wobei es die Juristen vor allem begriilen, dall ein Theologe
dieses Buch geschrieben hat, der auf die mannigfaltigen Zusammenhiinge
zwischen der Theologie und den einzelnen Naturrechtslehren in oft sehr
prignanten Formulierungen hinweisen kann. Der vorliegende erste Band
ist der Geschichte des Naturrechtes im Altertum und im Friihmittelalter
gewidmet. Es ist ausgeschlossen, im Rahmen einer Buchbesprechung die
Fiille des gebotenen Stoffes auch nur zu resumieren. Fliickiger schopft
nicht aus zweiter Hand, sondern ist zu den Quellen selbst vorgedrungen;
er kann daher eine unmittelbare Darstellung der einzelnen Lehren geben,
und wo er die alten Philosophen oder die Kirchenviter selbst zu Worte
kommen laft, geschieht das immer mit typischen Zitaten. Bei aller — hier
unumginglicher — Breite der Darstellung verliert er sich nie in Einzel-
heiten, sondern beschrinkt sich auf das Wesentliche. Er reiht nicht — blof}
referierend — die einzelnen Naturrechtslehren aneinander, sondern nimmt
immer auch kritisch Stellung. Die Aktualitit des Stoffes kommt durch ver-
schiedene Hinweise auf Zusammenhiénge zwischen diesen L.ehren und mo-
dernen Staatstheorien immer wieder zur Geltung, so wenn Fliickiger aus-
fithrt, dafl in homerischer Zeit die Volks- oder Heeresversammlung ein
heiliger Bezirk war, wo unter dem Schutz des Zeus freie Rede und freier
Ratschlufl méglich war und daB dies die Urform der spéitern Demokratie
war. Er zeigt auch die geistesgeschichtlichen Grundlagen der autoritéiren
Staatsformen, die bis zu Platon und dem Neuplatonismus zuriickreichen,
oder weist darauf hin, daB die Lehre von der natiirlichen Freiheit und
Gleichheit der Menschen nicht antiken, sondern biblischen Ursprunges ist.

Mit Interesse sieht man der Fortsetzung des Werkes entgegen. Es ist
ein wertvoller Beitrag zum Gespréich zwischen Theologen und Juristen iiber
eine gerechte Sozialordnung.

Bern, Hans Marti.

Ernst Benz, Bischofsamt und apostolische Sukzession im deutschen Prote-
stantismus, Stuttgart, Evang. Verlagswerk, 1953.

Das hier zu besprechende Buch beginnt, nach einer Einfithrung, die
uns noch beschiftigen wird, mit einer eindrucksvollen Szene aus dem Leben



142 Rezensionen

des ehrwiirdigen Bischofs der mihrischen Briider, Daniel Ernst Jablonski.
In ihr wird geschildert, wie er als Hofprediger des Kurfiirsten Fried-
rich 1I1. von Brandenburg und als apostolischer Bischof den berechtigten,
aber vergeblichen Versuch machte, bei der Kénigskrénung von 1701 nicht
allein zur Salbung des neuen Koénigs zugelassen zu werden, sondern auch
das apostolische Bischofsamt in den evangelischen Kirchen der kgl. preuBi-
schen Staaten zusammen mit einer auf das Book of Common Prayer ge-
griindeten Liturgie einzufiithren. Jablonskis Briefwechsel mit Bischéfen der
englischen Kirche, mit Leibniz und mit dem kurfiirstlichen Kabinett ist
von hohem Interesse fiir den Charakter des Mannes sowohl wie fiir seine
Auffassung vom Wesen des bischoflichen Amts., Wie schon gesagt, war
sein Versuch erfolglos; an seiner Stelle wurden die Hofprediger v. Sanden
und Ursinus mit dem Bischofstitel ausgestattet und fungierten bei der
Salbung, der in der gesamten Zeremonie nur ein bescheidener Platz ein-
geraumt war.

Schon in diesem ersten Kapitel spiirt man, dafl sich der Verf. das poli-
tische Problem nicht geniigend klargemacht hat, das es damals in Preufien in
Kirche und Staat zu losen galt, als sich Friedrich II1. in Kénigsberg zum
«Konig in Preulleny kronte. Es wird durch den von uns soeben verwendeten
Ausdruck «die kgl. preuliischen Staatens bezeichnet. Als Herzog von Cleve
und Graf von der Mark hatte der Kurfiirst zu der dortigen calvinistischen
Kirche, der er selber angehérte, eine ganz andere Stellung als zu den
lutherischen Kirchen in seinen Herzogtiimern Pommern und Preuflen oder
in der Kurmark. Eine Vereinheitlichung des geistlichen Amts und der
Liturgie in den verschiedenen Kirchen seiner Staaten wiire auf den hef-
tigsten o6rtlichen Widerstand gestofien. Mit einem Naseriimpfen iiber die
Eifersucht der Krone auf die Wahrung ihres Summepiskopats, wie der Verf.
es tut, kann man dem politischen Problem der Griindung Preuflens schwer-
lich beikommen.

Die Vereinheitlichung Preullens wurde erst am Anfang des 19. Jahrh.
im Vollzug der Reformpolitik Steins durch Hardenbherg und seine Nach-
folger durchgefiihrt; und es ist allerdings merkwiirdig zu sehen, wie bei
dieser Neugriindung Preufiens sogleich auch die kgl. preullischen Bischofe
wieder auftauchten, und zwar diesmal eindeutig im Zuge der kgl. preu-
Rischen, kirchlichen Unions-Bestrebungen. Freilich waren die Sack, Bo-
rowski, Eilert, und wie sie alle hieflen, nichts weiter als verkleidete kgl.
preuBische Konsistorialrite erster und zweiter Klasse; aber die Tatsache,
dafl der Konig Friedrich Wilhelm ITI. und sein Berater Nicolovius sie zu
Bischofen machten, verdient Beachtung und Erklirung.

Zum Zweck dieser Erklirung wird man wohl weiter ausgreifen miissen,
als es der Verf. getan hat. Es ist aber richtig, die zwei kirchlichen Er-
scheinungen dazu heranzuziehen, auf die der Verf. eingegangen ist. Die
eine ist die pietistische Bewegung des 18. Jahrh. und zumal die Tatsache,
daB die Briider-Unitdt unter Mithilfe des preuflischen Konigs Friedrich
Wilhelm I. das apostolische Bischofsamt bewahrt hatte. Die andere ist die
<Erweckungs-Bewegung» des ausgehenden 18. und beginnenden 19. Jahrh.,
zumal jener unerfreuliche Teil davon, der sich an die Namen Alexanders I.



Rezensionen 143

von RuBland, seiner «Freundin», der Frau v. Kriidener, und des Fiirsten
Gallitzin kniipft. In dieser Hinsicht sollten noch andere Quellen als die vom
Verf. herangezogenen existieren.

Hitte der Verf. sein Buch so geschrieben, wie wir es hier skizziert
haben, so wire ihm nicht allein der Historiker zu Dank verpflichtet ge-
wesen, sondern er hitte auch seinem Hauptanliegen, der Wiedereinfithrung
des apostolischen Episkopats in der deutschen evangelischen Kirche, einen
Dienst erwiesen. Er hiitte Gelegenheit gehabt, auf die einigende Kraft
des Bischofsamts hinzuweisen und wirklich zu beweisen, wie die Schaf-
fung eines echten Episkopats, wie die kirchliche Situation sie damals ver-
langte, durch politische Kurzsichtigkeit auf seiten Friedrich Wilhelms III.
hintertrieben wurde, und wie das verstéindnisvollere Eingehen auf kirchliche
Bediirfnisse durch Friedrich Wilhelm 1V. und Bunsen auf eine kirchliche
Lage traf, die sich einem derartigen Plan verschlol — und verschlielen
muflite. Freilich wire es dazu noétig gewesen, auch die Linie zu den Vor-
gingen aullerhalb Preuflens im Auge zu behalten. Die Rolle Feuerbachs und
seiner I'reunde (zumal Tiedge und Elise v. d. Recke!) bei der Begriindung
der evangelischen Kirche in Bayern und die J. P.Hebels bei der Konsti-
tuierung der badischen Kirche wiren zu beachten gewesen.

Das alles sind pia desideria. Was der Verf. gegeben hat, ist die Dar-
stellung von Episoden mit Abdruck von Dokumenten. Die Darstellung lei-
det unter dem bekannten Schwarzweifl-Schema. Die staatliche Entscheidung
gegen KEinfithrung des apostolischen Episkopats ist eo ipso schlecht, und
ein Beweis dafiir braucht nicht angetreten zu werden. Andererseits ist die
Entscheidung von Jablonski und Zinzendorf, David Nitschmann vor seiner
Reise nach Amerika zum Bischof zu weihen, eo ipso gut, obwohl auch sie
nicht frei von politischen Erwigungen war: Die Tatsache, dal die englische
Kirche — und mit ihr die englische Regierung — in Georgia den geist-
lichen Stand der von ihm ordinierten Geistlichen der Briider-Unitdt aner-
kennen wiirde, hat ganz ohne Zweifel den Entschlull ihn zu konsekrieren
zur Reife gebracht.

Vorsichtig gebraucht, kann das Buch Material fiir eine zu schreibende
Geschichte des geistlichen Amts in der preuBischen Kirche liefern; aber
nicht nur in Kleinigkeiten, wie z. B. wenn die englische Partei der Tories
stets als «Torriesy erscheint, wird der Gelehrte auf der Hut sein miissen.

Was sind die Griinde, weshalb ein namhafter Kirchenhistoriker derart
Fiasko gemacht hat? Die Antwort auf diese Frage finden wir in der <Ein-
fithrung». Der Verf. hat sein Buch nicht in erster Linie als historische
Studie, sondern als ein Plddoyer fiir die Einfiihrung des apostolischen
Episkopats in den deutschen evangelischen Kirchen geschrieben. Wieso
allerdings gerade die Entwicklung der Dinge in Preufien ein derartiges
Plddoyer zu unterstiitzen geeignet sein sollte, hat der Veri. nicht deutlich
gemacht. Wir gehen jedoch schwerlich fehl, wenn wir annehmen, dal der
Verf. in den anderen gréfleren Landeskirchen kaum auf die Verleihung des
Bischofstitels an Geistliche gestoBen ist und dafll ihm gerade an dem Namen
«Bischof» besonders gelegen ist.

Die Griinde allerdings, die der Verf. fiir die Wiedereinfithrung des



144 Rezensionen

apostolischen Bischofsamts geltend macht, haben mit der Entwicklung der
preuBlischen Kirche kaum etwas zu tun. Er behauptet u.a., dal es das
apostolische Bischofsamt war, das fiir «die universale Fiille charismatischen
Lebens, das noch die spitmittelalterliche Kirche aufzuweisen hattes, ver-
antwortlich war. Wir mochten ungern diese Fiille charismatischen Lebens,
die immerhin so sonderbare Friichte zeitigte wie das hl. Blut zu Wilsnack
und einen so zweifelhaften Geruch verbreitete wie den der Beginen-Héuser
im ausgehenden 15. Jahrh., gegen die «reine Lehres der Reformation ein-
tauschen, auch wenn wir damit den apostolischen Episkopat in unserer
Kirche aufgeben miilten. Wenn es wirklich wahr sein sollte, dall ein Ab-
schwenken von kirchlichen «Regierungsmethoden, die zum Teil kirchen-
fremden Bezirken wie den Methoden der behérdlichen Biirokratie, der Ge-
werkschaftsfithrung, des Militdrs oder der Unterseeboottaktiky entnom-
men sind, den deutschen evangelischen Kirchen diese «universale Fiille
charismatischen Lebens» wieder verschaffen wiirde, so beschworen wir
unsere deutschen Briider, sich mit den besagten Regierungsmethoden ab-
zufinden, so schwer ertriglich sie auch sein mogen. Es war gewill nicht
von ungefihr, dafl nicht nur die landesherrliche Kirchenzucht, sondern auch
die katholische Kirche in Deutschland sich entschlieBen muBten, die «uni-
versale Fiille charismatischen Lebensy recht drastisch zu beschneiden.
Aber die Alternative ist iiberhaupt vom Verf. falsch gestellt. Ganz
ohne Riicksicht auf Erfolg ist es die Pflicht einer jeden christlichen Kirche,
sich zu entscheiden, ob sie sich als «apostolische» Kirche zu bekennen hat,
und, wenn sie das tut, zu priifen, ob sie ohne ein apostolisches Amt ein sol-
ches Bekenntnis mit gutem Gewissen ablegen kann. Wir haben vor kurzem
Griinde vorgebracht, die einer solchen Annahme entgegenstehen. * In Kiirze
gesagt, bestehen sie darin, dall der Kanon apostolischer Schriften, den sich
die ganze Kirche durch das apostolische Credo zu eigen macht, durch das
apostolische Amt der Kirche gepredigt und in ihrem Leben organisiert
werden mull, so dall die drei apostolischen Vermichtnisse gewissermafien
als vestigium Trinitatis im Leben der Kirche wirksam werden miissen,
um die ganze Kirche wirklich als apostolisch erscheinen zu lassen. In die-
sem Sinne ist die apostolische Sukzession allerdings, wie der Verf. das aus-
gefiithrt hat, ein Einigungsmittel in der Church of South-India geworden.
Vor der Einfithrung der apostolischen Sukzession um eines dadurch
zu erzielenden, scheinbaren Nutzens willen kann aber nicht genug gewarnt
werden. Im Jahr 1947 hat Father Henry T. Brandreth ein Buch, «Episcopi
vagantes and the Anglican Churchy (London, S.P.C.K.), veroffentlicht, das
denen zur Lektiire zu empfehlen ist, die glauben, daff der Anschlul} an die
bestehende Sukzession einer der nicht-rémischen Kirchen von selbst einen
quasi-magischen EinfluBl auf das kirchliche Lieben haben kionnte. Das Buch
enthdlt eine kommentierte Liste derjenigen Personen, die mit mehr oder
weniger Recht die apostolische Bischofswiirde in Anspruch nehmen, weil
sie von dazu <berechtigtens Personen geweiht worden seien. In der iiber-

1 Vgl. The Apostolic Succession in the First Two Centuries, London
1953.



Rezensionen 145

wiegenden Mehrzahl der Fille ist es ihnen miBlungen, eine Kirche um sich
zu versammeln, in der sie das Hirtenamt wirklich versehen koénnten. Es mag
den einen oder andern iiberraschen, neben Namen wie dem des «Metropoli-
ten von (Glastonbury» auch den eines namhaften deutschen Theologen wie
F. Heiler zu finden. Fr. Brandreth, a. a. O. 51 n. 1, warnt mit Recht vor der
capparent misconception that a person is consecrated a bishop of a particular
line of succession rather than a bishop of the Church of Godys.

Heywood, Lancs., England. Arnold Ehrhardt.

Hermann Zeltner, Schelling (Frommanns Klassiker der Philosophie, be-
griindet von Richard Falckenberg, Band XXXIII), Stuttgart, Fr. From-
manns Verlag, 1954.

Das Werk von Hermann Zeltner ist eine klare Einfithrung in die
schwerzugéngliche Weltschau Schellings. Zeltner behandelt dessen Philo-
sophie <nach ihren wesentlichen Gegenstinden» (Ich, Geist, Natur, Ge-
schichte, Recht und Staat, Kunst, Gott, Freiheit, Sein), wobei jedesmal der
Weg nachgezeichnet wird, den der Denker von seinen Jugendschriften bis zu
seinem Alterswerk gegangen ist. Diese problemgeschichtliche Darstellung
entspricht dem komplexen und sich entfaltenden Denken Schellings, ja wird
von ihm geradezu gefordert.

Der theologisch interessierte Leser wird gewill auch den oft besproche.
nen und so modern anmutenden Realismus Schellings, der auch bei Zeltner
klar zum Ausdruck kommt, und ebenso die nicht minder modern anmutende
ambivalente Gedankenfithrung beachten. Er ist aber besonders dankbar
dafiir, daB hier nun endlich das oft verkannte Alterswerk, die sog. positive
Philosophie Schellings, die gebiihrende Beachtung findet. Zeltner urteilt,
Schelling habe mit der Altersphilosophie <als einziger unter den grollen
Denkern des deutschen Idealismus den magischen Kreis durchbrochen. ..
in dem das idealistische Denken sich selbst gefangen hatte» (48). Dieses
Urteil entspricht demjenigen Schlatters, auf das hier anmerkungsweise hin-
gewiesen werde: Schelling ist ¢so nah an das Verstindnis des Christus
herangekommen... als dies ohne Aufgabe der kantischen These moglich
ists (In: «Die philosophische Arbeit seit Cartesiusy, 1906). Ebenso werden
von der heutigen theologischen Lage her die Hinweise Zeltners auf das
Verhiltnis Schellings zu Kierkegaard zu beachten und zu bedenken sein.
Kierkegaard schreibt, als er Schelling 1840/1 horte: <Ich bin so froh,
Schellings zweite Vorlesung gehort zu haben — unbeschreiblich. So habe
ich lange geseufzt in mir; da er das Wort ,Wirklichkeit’ nannte... da
hiipfte die Gedankenfrucht in mir vor Freude wie in Elisabeth ... Hier
kann vielleicht Klarheit kommen. Dies eine Wort, das mich an alle meine
philosophischen Leiden und Qualen erinnerte» (59). Schelling ist auch in
seinem Postulat eines systemfreien Denkens, im Wagnis zum <logischen
Einsturz» — nach einem Ausdruck Jaspers’ —, mit Kierkegaard verwandt,
gerade weil es dhnlichen Motiven entspringt. Dieses systemfreie Denken
hétte das systematische Philosophieren zu ergénzen. Zeltner sagt: <Beiden
schien der personale Charakter des Menschseins, der personale Charakter

10



146 Rezensionen

vor allem des Gottesverhdltnisses durch ein Denken auf dem bisherigen
Wege philosophisch verdeckt und verfilscht zu werden .. .» (64). Und wenn
das letzte Wort der Ich-Philosophie bei Schelling heifit: «...nicht Ver-
nichtung des Ich... aber auch nicht... Identifikation mit dem Absoluten,
gsondern ... Umkehrung in Person und damit... personales Verhiltnis zur
absoluten Person Gottes» (99), dann ist nach Zeltner «Kierkegaards Formel
fiir die Existenz erreicht: Sich zu sich selbst verhalten und sich darin zu
einem Absoluten verhalten» (320).

‘Wir entnehmen nun den zwei besonders schdnen Abschnitten «Gott»
und <Sein» einige Gedanken, um einen Einblick in die Fiille der Aspekte
zu geben, die hier herausgearbeitet sind. Welcher Weg wird da durch-
schritten, vom «Gott ist nichts als das absolute Ich» des jungen Schelling bis
zu den reifen Sdtzen der Altersphilosophie, iiber die zu sagen ist: «Ohne
einen aktiven Gott, der nicht nur Objekt der Kontemplation ist, kann es
darum eine Religion nicht geben. Daher gibt es innerhalb der Vernunft-
wissenschaft keine Religion...» (215). Welcher Weg auch, wenn der junge
Schelling den Mythos als poetische Wahrheit versteht und im Systempro-
gramm sagt: <...ehe die Mythologie nicht verniinftigz geworden ist, mul
sich die Philosophie ihrer schimen» (218), und wenn dann im Alterswerk
die Diastase zwischen Offenbarung und Mythologie erkannt ist, was bei
Schelling eindriicklicherweise die Erkenntnis, dafl es ohne Mythologie keine
Offenbarung gibt, einschlieft. Die Offenbarung bedient sich der jeweils
aktuellen Mythologie und hebt sie dabei auf! Welcher Weg endlich, wenn
in der Gottesfrage zunichst die Erkenntnis eines absoluten und objektiven
Gottes nur als ein Umweg empfunden wird, weil es ja das absolute Ich
allein ist, dem der Name Gottes zukommt — bis dann auch hier die Alters-
philosophie sagt: «Was er auch ist, das ist er durch sich selbst, nicht durch
uns» (244). Der Uebergang ist freilich bei Schelling nie unvermittelt — auch
in der Gottesfrage nicht, weil ihn zeit seines Lebens Begriffe wie «Selbst-
erkennen Gottesy und «Lebendigkeit Gottes» beschiaftigt haben. (Die von
theologischer Seite immer wieder beanstandete Dualitit in Gott ist weithin
ein Versuch, dem Problem des persénlichen und lebendigen Gottes nicht
auszuweichen.)

Und nun die ontologischen Probleme! Wenn Schellings Selbstinterpre-
tation, nach der es eine letzte Kontinuitit fiir sein ganzes Werk gibt, nicht
eine Téduschung sein soll, mull das in der Ontologie sichtbar werden. Da
gilt nun zun#chst: Alles, was ist, ist nur durch die Richtung auf sich selbst;
alles Sein ist urspriinglich Identitéit. Das bedeutet aber bei Schelling charak-
teristischerweise: «Sein im urspriinglichen Sinn ist nicht einfach, sondern
in sich gedoppelt nach der Weise zweier auf sich selbst bezogener und zu-
gleich identischer Momente, Faktoren, Krifte...» Diese Konstitution erst
ermdglicht Sein, d. h. <sich selbst durch eigene Kraft zu tragen> (281). Sein
ist damit lebendig, titig, werdend, nie seiend! Diese Denkform findet ihre
Anwendung zunichst in den Aeullerungen iiber das absolute Ich, an dessen
Platz dann Begriffe wie Geist, Verstand oder Gott treten. Sie fordert auch
immer wieder die Erorterung des Verhiiltnises des Absoluten zum Endlichen,
zu den Kinzeldingen, wobei der Begriff der Idee zum Mittelbegriff wird.



Rezensionen 147

Eine eindriickliche <existentielles Wendung nehmen die scheinbar formalen
Erérterungen, wenn die verborgene Dynamik — Sein als gedoppeltes Sein
— sich entliddt und vom <«Miteinander> zum <«Gegeneinanders> oder zum
Abfall fiihrt; damit sind die Problemkreise um Freiheit, Nichts, Grund.
Existenz gestellt. Schellings reife Ontologie entfaltet die eben angedeuteten
Fragen in seiner beriihmten Potenzenlehre. Die Potenzen sind Voraus-
setzung jeder Individualitit. Sie sind aber nicht Gattungsbegriffe; Gattungs-
begriffe haben ja die einzelnen Individuen, die sie unter sich begreifen,
seinsmilBig auBer sich. Die Potenzen dagegen stellen in sich Arten des
Seins dar, «sie sind selbst seiende Gattungen, und sie sind darum zwar
keine Einzelwesen, aber doch wie Einzelwesen» (307). Sie schliefien ein-
ander einerseits aus, kénnen aber nicht ohne einander sein. Diese Spannung
zwischen ihnen bedingt den Weltprozell. So geht es um eine immanente und
um eine transitive Funktion der Potenzen. Weiter: Gott ist «das Potenz-
lose», hat aber doch auch ein Sein in sich. Ja, vom Gottesbegriff her gesehen,
haben die Potenzen nicht primér transitive Bestimmungen, die einem andern
Sein «zur Gestaltung verhelfen», sondern sind «immanente Bestimmungen
des gottlichen Seins selbsty (308). Durch eine gottliche «Urentscheidungs
werden sie in ihre transitive Bestimmung eingesetzt, womit auch das Sein
Gottes «ins Werden» gebracht wird. Hier liegen natiirlich Probleme, aber
Schelling meinte, im Unterschied zur Jugendphilosophie, damit die These,
dafl Gott nicht das Sein, sondern der Herr des Seins ist, gesichert zu haben.
Die so entfaltete Problematik bedeutete ihm zugleich die Sicherung der
These, dall alles Seiende wesentlich hingeordnet ist auf ein Hoheres.

Einige kritische Anregungen mochten mehr als Wiinsche zu Ergéinzun-
gen in einer zweiten Auflage denn als eigentliche Einwinde aufgefalit
werden. M. E. miifite die Linie zu Jakob Boehme deutlicher werden. Stich-
worte wie «Willey, bzw. «Suchts des Willens (108) oder Gott als «<unendliche
AusflieBlichkeity (247) oder — im Blick auf die Harmonie des Einzelwillens
mit dem Universalwillen und die moégliche und faktische Disharmonie, dic
dadurch entsteht, dal der Eigenwille «<aus dem Centro» als seiner Stelle
weicht (271) — solche Stichworte weisen auf Boehme! Auch dort ist
Boehme der hochbedeutsame Mittler, wo Gott als Akt, Wille, Person und
nicht als Sein verstanden ist. Hier fiihren Linien zu Luther, aber vielleicht
auch zu einer Gedankenwelt, wie sie bei einem Duns Scotus anzutreffen ist.
DafBl die Dualitét in Gott auf Boehme hinweist, ist klar, ebenso, dafl auch
hier Linien zu Luther fiihren. M. E. diirfte in der Frage der Denkform
auch nicht vergessen werden, dafl hier Schelling letztlich Heraklit ver-
bunden ist. Endlich wire der Hinweis wichtig, dal im Anschlufl an Boehme
gegeniiber der Linie Eckhart-Plotin-Neuplatonismus ein wesentlicher Fort-
schritt erreicht ist. Diese Linie lést die Frage, warum durch das Ueber-
stromen des Urwesens andere Wesen entstehen, mit der Annahme, daB die
Ursache vollkommener ist als die Wirkung. Boehme und Schelling erheben
die Dialektik der Gegensitze zum beherrschenden Prinzip; sie gewinnen
damit eine reichere, «existentiellere»> Schau und sichern sich besser gegen
den Pantheismus.

Von theologischer Seite diirfte vielleicht noch der Wunsch angebracht



148 Rezensionen

werden, einmal von der Liehre vom Heiligen Geist her Fragen an Schelling
zu stellen. Diese Lehre kénnte sich einmal mehr als hervorragendes Krite-
rium erweisen und zu einer sinnvollen Auseinandersetzung mit dem Idealis-
mus fiithren. Dabei ginge es wohl zugleich um Begegnung und Begrenzung!

Beatenberg. Kurt Lithi.

Emil Brunner, Das Ewige als Zukunft und Gegenwart, Ziirich, Zwingli-
Verlag, 1953, 238 S.

Arthur Rich, Die Bedeutung der Eschatologie fiir den christlichen Glauben,
Kirchliche Zeitfragen, Heft 31, Ziirich, Zwingli-Verlag, 1954, 27 S.

Emil Brunner schreibt im Nachwort zu seinem vorliegenden Buch: ¢Die-
ser Entwurf einer [schatologie ist nicht nur das Produkt eines theologi-
schen Denkens, das sich bemiiht, das, was die Apostel ihrer Zeit als die
groBe Hoffnung verkiindeten, unserer Zeit in ihren Begriffen zu sagen,
ohne es substantiell zu verindern, sondern ebenso sehr die Frucht des
Glaubenskampfes eines einfachen Christenmenschen, der, durch schwere
Todeserfahrungen angefochten, den Trost des Evangeliums suchte. Dabei
erkannte er, daB das Iivangelium keinen Trost fiir den Einzelnen bereit hat,
der nicht zugleich eine Zukunftsverheilung fiir die Menschheit als ganze
bedeutet. Diese Einheit des Personalen mit dem Menschheitlich-Gemein-
schaftlichen, dieses durchgehende Leitmotiv meiner ganzen Theologie ist
neben dem, was im Titel zum Ausdruck kommt: die unzertrennliche Einheit
dessen, was der Glaube jetzt hat, und dessen, was er als das Zukommend-
Ewige hofft, der Hauptinhalt dieses Buches. Moge es mit dazu dienen, dafl
die hoffnungsarme Menschheit von heute sich dem Evangelium, namentlich
seiner groflen Zukunftsverheilung zuwendet, die der einzige Ausweg aus
dieser Hoffnungslosigkeit der Gegenwart ist...» Diese Worte seien hier
vorangestellt, weil sie als Absicht des Verfassers erkennen lassen, was auch
der Eindruck des L.esers von dem vorliegenden Werk ist. Zweifellos ist
Brunners Darstellung der christlichen Eschatologie nicht nur eine objektive
Darlegung der neutestamentlichen Ausagen iiber die Zukunft des Gottes-
reiches, sondern zugleich ein persénliches Bekenntnis zur christlichem Hoff-
nung, wodurch das Werk nicht nur an Tiefe, sondern auch an Ueberzeu-
gungskraft gewinnt.

Wie in andern Biichern, verfolgt Brunner auch in dem vorliegenden mit
den dogmatischen zugleich apologetische Ziele. Er will nicht nur die Sprache
des heutigen Menschen sprechen, sondern nimmt auch immer wieder mo-
derne, diesseitige Formen der Zukunftshoffnung (Fortschrittsglaube, Kom-
munismus) zum Ausgangspunkt, um dann freilich, nachdem er deren An-
liegen kritisch gewdiirdigt hat, die christliche Hoffnung auf die Zukunft
Christi in ihrer Verschiedenheit von jedem idealistischen oder materialisti-
schen Fortschriftsgedanken zu beschreiben.

Die beiden ersten Kapitel des Buches handeln von der Bedeutung der
Hoffnung in der menschlichen Existenz und vom Glauben an den Fortschritt
der Menschheit. Kapitel 3 handelt vom Grund der christlichen Hoffnung.
Brunner betont, dal Zukunft, im Sinne der biblischen Eschatologie, nicht



Rezensionen 149

Entfaltung dessen ist, was schon besteht, sondern ein Zu-Kommen, eine
Verwirklichung der Hoffnung von Gott her, und er zeigt auch, dall die
Hoffnung auf eine solche Verwirklichung nicht in einem der vorgenannten
weltlichen Anliegen griindet, sondern in der Offenbarung Gottes. «Der
Grund der christlichen Hoffnung ist die Offenbarung Gottes in Jesus
Christus. Gottes Offenbarung ist nicht ein Buch, nicht ein Dogma, sondern
eine Geschichte, die Geschichte des Christus. Freilich wissen wir von dieser
Geschichte nicht anders als durch die Zeugnisse der Schrift; aber nicht
diese, sondern der in ihnen Bezeugte ist die eigentliche Offenbarung. Damit
fillt wie mit einem Schlag eine ganze Menge von Einwinden dahin, die
seit es eine kritische Bibelforschung gibt gegen die angeblich unfehlbare
Autoritét des Bibelbuchstabens erhoben wurden, gerade auch in Fragen, die
die Hoffnung betreffen» (S.27). Im vierten und fiinften Kapitel folgt als-
dann die Auseinandersetzung mit dem modernen Geschichts- und Zeitdenken.
Das christliche Geschichtsdenken wird bestimmt vom Ereignis der Inkarna-
tion her. Das, was in einem absoluten Sinn einmalig ist, die Verséhnung als
Tat Gottes, ist zugleich auch historisch einmalig gewesen in der Geschichte
Jesu. Die immer wieder sich erneuernde Aneignung der Offenbarung
schliefit dieses historisch einmalige Geschehen nicht aus, sondern setzt es
voraus. Von hier aus ist alles ungeschichtliche und alles zyklische Zeit-
denken, aber auch die existentialistische Zeit- und Geschichtsdeutung, als
dem biblischen Denken nicht entsprechend erkannt. Man wiinschte nur, dal
Brunner seinen hier eingenommenen Standpunkt in den folgenden Kapiteln
iiber die Ekklesia, iiber das Millennium und iiber die «negative VerheiBung>»
des Antichrist noch bestimmter und eindeutiger vertreten hiitte, als dies der
Fall ist; er wiirde dann vielleicht weniger prinzipiell und allgemein ge-
sprochen haben (z. B. iiber das «Revolutionsprinzip des Christenglaubens:»
im Gegensatz zum Kommunismus), aber dafiir doch etwas liebevoller von
der Kirche der Vergangenheit und vor allem von den gewill oft sehr an-
fechtbaren chiliastischen «Utopistens. Mit Kapitel 9 beginnen dann die
grundlegenden und sehr gehaltvollen Ausfiithrungen iiber die Zukunft
Christi und iiber die Bedeutung dieser Zukunftshoffnung fiir das gegen-
wirtige Leben, ferner iiber die Parusie und iiber die endzeitliche Auf-
erstehung. Der Zusammenhang der christlichen Enderwartung mit den Er-
eignissen von Karfreitag und Ostern wird hier deutlich sichtbar gemacht
und als von entscheidender Bedeutung erkannt: Die Auferstehung Christi
verbiirgt nicht nur die Hoffnung des ewigen Lebens, sondern auch die Ge-
wilheit der persénlichen Auferstehung. Trotz aller Zugestindnisse hinsicht-
lich der Kritik an der biblischen Kosmologie hiélt Brunner entschieden an
der Parusicerwartung fest, daher auch an der Hoffnung auf die Vollendung
der Menschheitsgeschichte im kommenden Gottesreich. Beides ist nicht apo-
kalyptische Bildrede, sondern Christusgeschehen, von dem zwar in der
Sprache der Apokalyptik gesprochen wird — weil wir anders gar nicht
davon sprechen kénnen —, an dessen Realitit wir aber zu zweifeln keinen
Grund haben, weil das, was schon geschehen ist in Christi Tod und Auf-
erstehung, auch die Gewihr des Kiinftigen in sich birgt.

In der Verteidigung dieses Standpunktes lehnt Brunner sowohl den



150 Rezensionen

Fundamentalismus ab, der in mifiverstindlicher Weise die Offenbarung
nicht in Christus, sondern im geschriebenen Zeugnis von Christus erkennen
will, wie auch die konsequent-eschatologische Deutung der christlichen
Eschatologie, der mit Recht entgegengehalten wird, dafl das Neue Testa-
ment nicht nur von einem kiinftigen, sondern auch von einem gegenwirti-
gen eschatologischen Geschehen redet. Ablehnend und kritisch wird aber
auch die von Bultmann vertretene existentiale Interpretation des Neuen
Testaments beurteilt. Wiederholt setzt Brunner sich mit Bultmann ausein-
ander, dem er vorwirft, dall die «existentiale Interpretation» gar keine
Interpretation sei, sondern eine Elimination. Die Dimension der Zukunft,
die der biblischen Botschaft wesentlich ist, geht bei Bultmann verloren. Was
bleibt, ist ein Glaube ohne Hoffnung. «Ein Kerygma ohne Zukunftshoff-
nung aber ist nun einmal nicht die Botschaft des Neuen Testaments, weder
diejenige der synoptischen Evangelien, noch diejenige des Paulus oder
Johannesy (S.232). Iis wire sehr zu wiinschen, dall die Vertreter der Ent-
mythologisierung sich mit den Einwiinden Brunners griindlich auseinander-
setzen wiirden, um so mehr, als Brunner jedenfalls den Beweis erbracht hat,
dafl das Anliegen der biblischen Eschatologie auch heute noch in der Be-
griffsprache des neuerdings viel bekdmpften «Subjekt-Objekt-Schemas» viel
verstindlicher ausgedriickt werden kann, als dies in der Sprache der Ent-
mythologisierung bis jetzt je der Fall gewesen ist.

Obschon es im einzelnen nicht immer ausgesprochen wird, so ist doch
deutlich, dafl die Darlegungen Brunners in ihren wesentlichen Aspekten auf
den neueren exegetischen Forschungen der neutestamentlichen Wissenschaft
fullen, vor allem auf den Arbeiten von Oscar Cullmann (trotz der Kritik
an dessen Zeitbegriff), Werner Georg Kiimmel und Eduard Schweizer. Eine
Abhingigkeit soll mit dieser Feststellung nicht behauptet werden, sondern
eine sehr positiv zu wertende Bezugnahme der Dogmatik auf die Exegese,
durch welche die Selbstindigkeit der Gesamtkonzeption in keiner Weise in
Frage gestellt wird.

Kritische Einwinde wiren zu verschiedenen Aussagen zu machen. So
diirfte z. B. das Anliegen der existentialen Interpretation kaum richtig er-
kannt sein, wenn diese als Subjektivismus (S.233) verstanden wird. Von
hier aus erledigte sich dann auch der abwegige Versuch, die Theologie Bult-
manns als Reaktion auf den <«Objektivismusy» Karl Barths zu deuten. — Die
ins Symbol aufgenommene Aussage iiber die Auferstehung des Fleisches hat
nichts zu tun mit der «Griberdramatik der mittelalterlichen Phantasie»
(S.164), die Aussage ist vielmehr als Abwehr der gnostisch-platonischen
Seelenlehre zu verstehen, insofern diese ein Weiterleben nur der Seele an-
nahm; selbstverstidndlich gehért zur Auferstehung des Fleisches auch das
Zeugnis von der nachfolgenden Verwandlung im Sinne von 1. Kor. 15, 50 ff.
— Als Haupteinwand aber muf} vorgebracht werden, dal Brunner den Zu-
sammenhang von Ischatologie und (Heils-)Geschichte viel zu wenig be-
achtet. Das eschatologische Denken der Bibel kann nicht geldst werden
von der Geschichte und Hoffnung Israels, vom Auftrag der Heidenmission
und von der Frage nach der «Zeit der Heiden» (Luk. 21, 24). Die mangelnde
Beriicksichtigung der heilsgeschichtlichen Aspekte diirfte ein Grund sein,



Rezensionen 151

warum die Ausfithrungen iiber Zeit und Geschichte und iiber die Kirche
am wenigsten befriedigen.

Diese Einwinde sollen aber den hohen Wert des Buches nicht bestrei-
ten. Dieses wird seinen Platz als einer der bedeutendsten neueren Beitrige
zum eschatologischen Problem in der theologischen Diskussion behaupten.

Es ist als ein schénes Zeichen wissenschaftlicher Kontinuitidt zu werten,
daB der Nachfolger Emil Brunners in Ziirich, Arthur Rich, an das zuletzt
verdffentlichte Werk seines Vorgingers ankniipft und in der ersten Ver-
6ffentlichung nach seinem Amtsantritt ebenfalls zum eschatologischen Pro-
blem Stellung nimmt. Die kurze, aber inhaltsreiche Studie iiber die Be-
deutung der Eschatologie fiir den christlichen Glauben verrat zunichst
einen Standort, der von demjenigen Brunners nicht wesentlich verschieden
ist. Das gilt sowohl fiir den Begriff des Eschatologischen — der sehr klar
herausgearbeitet wird, wie sich diese Arbeit Richs iiberhaupt durch eine
vorbildlich klare und einfache Sprache auszeichnet —, wie dann auch fiir
die iibereinstimmende Abgrenzung sowohl gegeniiber der konsequent-escha-
tologischen wie gegeniiber der existentialen Interpretation der neutesta-
mentlichen Botschaft. Dann aber erfolgt eine bedeutsame und theologisch
hochinteressante Weiterfithrung. Gegeniiber der «nicht nur bei Rudolf Bult-
mann» festzustellenden Reduktion des eschatologischen Heilsgeschehens auf
den existentiell-personalen Bereich des Menschen macht Rich den Zusam-
menhang von Eschatologie und Schipfung sichtbar. Die «Entkosmologisie-
rung» der Eschatologie erscheint schon deshalb als ein Unding, weil ja der
Mensch, dem die eschatologische Predigt gilt, selber ein Teil des Kosmos
ist, dem er verhaftet bleibt. Der Versuch einer Trennung des Ewigen vom
Zeitlichen, des Unweltlichen vom Weltlichen, ist seiner Intention nach
gnostisch. «Demgegeniiber ist nun in der eschatologischen Sicht des Neuen
Testamentes die ganze raum-zeitliche Schopfung in das mit Christus an-
hebende Heilsgeschehen hineingenommen. Anders ausgedriickt: die Schop-
fung wird hier von ihrem Ende, von ihrer gottgewollten Bestimmung, eben
von Christus her gesehen, ,Alles ist durch ihn und auf ihn hin erschaffen’,
so sagt es Paulus oder doch zumindest ein Paulusschiiler. Das aber, diinkt
mich, sei ein Wort von grundlegender Bedeutung.» Die vorliegende knappe
Studie kann nun freilich blof} in bedeutsamen Hinweisen zeigen, in welcher
Richtung der Verfasser dieses eschatologische Verstindnis der Schépfung
zu entfalten gedenkt. Es wird aber ersichtlich, daB die neutestamentlichen
Aussagen iiber die Imago Dei wie die Vorstellung von der neuen Schépfung
hier nun tatsdchlich existentielle Bedeutung fiir den christlichen Glauben
bekommen. Auch der Erwihlungs- und Bundesgedanke miifiten von hier
aus, in einem grofleren Zusammenhang, folgerichtig wieder ganz anders
aktuell werden. Jedenfalls 148t die Studie A. Richs, innerhalb der heutigen
Diskussion um das eschatologische Problem, den Ansatz zu einer wirklichen
Weiterbildung und Vertiefung des eschatologischen Denkens erkennen, und
man kann nur dem Wunsche Ausdruck geben, dafl das, was sich hier in so
interessanter und verheifungsvoller Weise ankiindigt, bald einmal in aus-
gereifter Gestalt vorliegen mdochte.

Guttannen/Basel. : Felix Flickiger.



152 Rezensionen

John Bjérkhem, Die verborgene Kraft, Olten und Freiburg i. B., Walter-
Verlag, 1954, 250 S.

Die Ausfiihrungen des vielseitig gebildeten Schweden — er ist Theo-
loge, Psychologe und Mediziner und auf allen drei Gebieten durch For-
schungsarbeiten ausgewiesen — umkreisen die iibersinnlichen Phénomene,
vor allem die Psychometrie (iibersinnliche Wahrnehmung bei Beriihrung
eines Gegenstandes, etwa eines Messers am Ort eines Verbrechens), aber
auch Telepathie und Hellsehen, Wunderheilungen, automatische Schrift,
Zungenreden, Telekinese und Materialisationen. Nach einer Mitteilung des
Verlages sollen zwischen dem Verfasser und I.B. Rhine, dem bekannten
amerikanischen Forscher auf parapsychischem Gebiet, Beziehungen beste-
hen, iiber deren Art wir Niheres leider nicht erfahren.

Das Buch trdgt keinen streng wissenschaftlichen Charakter, sondern
will weite Leserkreise interessieren — ein Vorhaben, das als gelungen be-
zeichnet werden muli, denn es wird interessant erzéhlt und erregendes
Tatsachenmaterial dargeboten. Dennoch ist uns ein Unbehagen bei dieser
Art der Popularisation geblieben. Es geht um zu ernste Dinge — n#mlich
um die Infragestellung des ganzen heute fiir uns giiltigen naturwissen-
schaftlichen Weltbildes, um die ewige Gegenwart des Vergangenen, um das
Leben jenseits des Todes —, als dafl man sich mit der Konversations- und
Salonféhigkeit der Probleme zufrieden geben diirfte, was anscheinend hier
geschieht. Dabei nimmt der Verfasser seine Disziplin ernst und trat selbst
mit exakten experimentellen Untersuchungen in ihr hervor. Er weill, daB
die Forschung hier erst in den ersten Anfingen steht und unser Wissen um-
stritten und liickenhaft ist. Wie unsicher er selbst nicht selten in der Beur-
teilung der Tatsachenfrage und nun gar der Erklédrungsversuche ist, kann
der aufmerksame Leser oft erfassen; z. B. wird eingestanden, dafl in dem
Komplex «Therese Neumann» alles verworren erscheine und niemand mehr
aus noch ein wisse (S.110). Um so zweifelhafter im Wert erscheint uns ein
Schritt in die breite Oeffentlichkeit, wie sonst berufsmifBige Journalisten
ihn tun. Sollte nicht vorerst strenge Esoterik der Forschung geboten sein,
um den Versuchungen der Masse zu Scheinwissen und Aberglauben und
den Stérungen von daher zu begegnen?

Solche Kritik schlieft die Anerkennung nicht aus, dafl der Verfasser
sachkundig ist und dafl darum der Kundige aus dem Buche lernt, besonders
aus dem zweiten Teil, in dem eigene Versuche in guter Ausfiihrlichkeit
mitgeteilt werden; zwei gelten der Psychometrie (von ihnen einer den aus
dem Nemisee geborgenen Schiffen des Caligula), einer der Seelenexkursion
und zwei dem Spiritismus (die u. E. zur abschliefenden Beurteilung noch
lange nicht reif sind). Gelegentlich erwacht der Wunsch im Leser, er
mochte mehr Material dargeboten bekommen, z. B. iiber die Sprachphino-
mene. Auch den Erklidrungsversuchen und der Theoriebildung, die sich in
einem Buch wie diesem natiirlich in engen Grenzen halten, folgt man mit
Gewinn, wenn man in den Problemen schon zu Hause ist. Allerdings kann der
gebildete Leser auf simple Glossen zur Atomphysik verzichten.

So hinterldft das Buch einen zwiespiltigen Eindruck. Schon die Ein-



Miszelle 153

leitung beschwort in fataler Weise die Marchenstimmung. «Vielleicht ist die
Parapsychologie im groflen ganzen noch nicht weit iiber das Stadium des
Mirchenbuches hinausgewachsen» (S.14). Da sich solche AeuBlerungen
wiederholen, schadet sich der Verfasser und wird sich iiber unerwiinschte
Wirkungen seines Buches kaum wundern kénnen. Dall gute Tatsachen-
berichte und Forschungsergebnisse ins Volk dringen, ist auch unser Wunsch,
nicht zuletzt deswegen, um den vulgiren Materialismus zu erschiittern.
Aber die Popularisierung vermeide das ganz Fragwiirdige, die Verspielt-
heit der Problematik und alle Zugestéindnisse an die Sensationslust! Von
ihnen hilt sich der Verfasser nicht frei.

Rostock. Gottfried Holtz.

Miszelle.

Christus, des Gesetzes téog.

Der Ausdruck tého¢ in Rom. 10, 4 ist exegetisch immer noch umstritten.
Einige verstehen das Wort in temporalem Sinn, so z.B. Nygren (Komm.
z. St.): «. ..die Zeit des Gesetzes ist vorbei, Christus ist das Ende des Ge-
setzes, sein Endpunkt, sein Téhogy; dhnlich Lietzmann, Gaugler u. a. Andere
verstehen es final: Christus ist das Ziel, die Erfiillung des Gesetzes (z. B.
Karl Barth, Kirchl. Dogmatik I1/2, S.269; vgl. Bauer, Worterb. z. NT,
4. Aufl.,, Sp.1475). Beide Auslegungen standen sich seit jeher, schon in der
altprotestantischen Theologie, gegeniiber. Wihrend die Uebersetzung
<Ende» zumeist im Anschlufl an Luther vertreten wird, geben z. B. Calvin,
Grotius, Paraeus, Toletus, Gomarus, Estius, Matth. Polus einer finalen
Erklirung den Vorzug. So Calvin (Comm. ed. Tholuck, V, S.155): «... imo
quicquid doceat Lex, quicquid praecipiat, quicquid promittat, semper Chri-
stum habet pro scopo.» Grotius (Annot. in Ep. ad Rom., Op. Theol. III, Bas.
1732, S. 734): <Lex Mosis via tantum fuit ad Euangelium: téhog (finis) est
viae meta, ut supra 6, 21—22; 1 Tim. 1, 5. Idem sensus Gal. 3, 24 et supra
3, 31 & 8§, 4; Hebr. 7, 19. Christus saepe ponitur pro Euangelio, ut supra
diximus 9, 32: wAfpwpa véuou dydmn...» Nach Paraeus ist téhog gleich
mAnpwoig, dhnlich Estius: Christus est per quem lex impletur. — Als weitere
Belegstelle gilt Rom. 13, 10. Vgl. Matth. Polus, Synopsis Criticorum aliorum-
que Scripturae... 1712, V, 215,

Sprachlich ist von der finalen Bedeutung «Ziel» auszugehen. Im pro-
fanen Griechisch wird das Ende im zeitlichen Sinn stets mit Teheuth be-
zeichnet, wogegen 1élo¢ die Bedeutung des Zieles hat, oder aber des Endes
im Sinne ‘eines erreichten Zieles, d. h. der Erfiillung oder Vollendung. In
LXX und im nt.lichen Griechisch wird diese Unterscheidung allerdings nicht
mehr streng durchgefiithrt, weil auch die Zeit im biblischen Denken —
anders als im griechischen — teleologisch verstanden ist, als die von Gott
gesetzte und seinen Zielen der Weltlenkung zufithrende Zeit. Deshalb kann
télog in LXX als Uebersetzung fiir das hebr. $2 verwendet werden, welcher
Begriff das Ende, aber zugleich die Vollendung eines Zeitabschnittes be-



	Rezensionen

