Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 11 (1955)

Heft: 2

Artikel: Existentiale Interpretation als Problem der christlichen Predigt
Autor: Ott, Heinrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877424

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877424
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Existentiale Interpretation als Problem der
christlichen Predigt.

In der heutigen Theologie wird mit Nachdruck das Postu-
lat einer existentialen Interpretation der in der Heiligen Schrift
dokumentierten Aussagen und Anschauungen erhoben. Wollte
man diese Forderung als eine bloff akademische Angelegenheit
auffassen — als werde hier aus einem rein intellektuellen Be-
diirfnis, gleichsam als Spielerei oder um einer bestimmten phi-
losophischen Weltansicht auf dem Felde der Theologie Geniige
zu tun, die Umsetzung der biblischen Botschaft in philoso-
phische Begriffe verlangt —, so wiirde man sie griindlich mif3-
verstehen. Das Postulat und Programm einer existentialen In-
terpretation der Bibel zielt vielmehr auf die Praxis des kirch-
lichen Lebens ab. Existentiale Interpretation will der kirch-
lichen Verkiindigung dienen: sie bezweckt die «Ichtheity, d. i.
die Wirklichkeitsgeméafheit und also — sofern es um existen-
tielle Wirklichkeit geht — die Existenzgeméfheit der Predigt.
Demnach mul} sich das Programm der existentialen Interpre-
tation bzw. eine etwaige Krfiillung desselben auf dem prakti-
schen Felde, im Raum der Homiletik, bewidhren. Der gegen
Bultmann (welcher ja das Postulat einer existentialen Inter-
pretation nicht nur erhoben, sondern auch selber einen Versuch
zur Erfiillung desselben unternommen hat) dann und wann gel-
tend gemachte Kinwand: man koénne auf Grund seines ent-
mythologisierten bzw. existential interpretierten Neuen Testa-
ments nicht mehr predigen, ist demnach im Prinzip, abgesehen
davon, ob er sachlich zutrifft oder nicht, methodisch durchaus
richtig und keineswegs eine wissenschaftlich unzulissige Ab-
urteilung der Theorie aus dem praktischen Bediirfnis. Er ist
formal sachgemill gerade im Sinne Bultmanns selber.

1

Im Hinblick auf dieses praktische Telos der existentialen
Interpretation ergeben sich einige Fragen, denen wir im fol-
genden nachgehen wollen:

1. Wie vollzieht sich die existentiale Interpretation in der
homiletischen Praxis? Wie vollbringt die christliche Predigt



116 H. Ott, Existentiale Interpretation als Problem d. christlichen Predigt

das, was im Programm der existentialen Interpretation gefor-
dert ist, ndmlich: die Inhalte christlicher Verkiindigung als
Phénomene menschlicher Existenz bzw. in ihrer Beziehung zu
den Strukturen der Existenz sichtbar zu machen? Welches Tun
des Predigers ist existentiale Interpretation, und inwiefern ist
dieses besondere Tun fiir das Tun des Predigers iiberhaupt
konstitutiv?

2. Es wird gegen den Versuch einer existentialen Interpre-
tation, welcher die von ihm als mythologisch qualifizierten
Aussagen der Bibel in der Weise (freilich integral, ohne im Be-
stand der Aussagen Abstriche zu machen) interpretiert, dafl
er sie als solche (d.i. in ihrer urspriinglichen, «mythologi-
scheny Gestalt) eliminiert, eingewendet, dal er damit die In-
halte des biblischen Zeugnisses entscheidend verkiirze.! Wie
miifite sich — falls der Einwand richtig ist — der Sachverhalt
dieser Verkiirzung auf dem Felde der Homiletik darstellen, wo
sich ja das allfdllige Ungeniigen des beschriebenen Versuchs
in erster Linie zeigen muf?

3. Wie durch die Schrift, so ergeht auch durch die Predigt
das Wort Gottes; die Predigt hat wie die Schrift gottliche Auto-
ritit. «Praedicatio verbi Divini est verbum Divinumy (Bullin-
ger, Confessio Helvetica Posterior). Diese Autoritit ist und
bleibt nun freilich eine solche des Wortes Gottes und nicht eine
solche des Predigers. Durch den Mund des Predigers ergeht das
Wort Gottes, aber nicht ist das, was der Prediger «gegenstind-
lich» «meinty, eo ipso und als solches schon Gottes Wort. Die
Identitdt zwischen dem Worte der Predigt und dem Worte
Gottes ist eine «indirektes.? Sie steht unter dem Gesetz des
«ubi et quando visum est Deoy. — Von da aus ergibt sich nun
aber die Frage: Wie kann unter diesen Umstéinden das mensch-
liche Tun der Predigt als Aufgabe und Leistung verstanden
und vollzogen werden, wenn nimlich zugleich das Ziel, ja viel-
mehr sogar der Gegenstand dieses Tuns als das alleinige Wort

1 So Giinther Bornkamm in «Mythos und Evangelium», Miinchen 1951.

Ferner Karl Barth in «Rudolf Bultmann. Ein Versuch, ihn zu versteheny,
Zollikon 1952.

? Vgl. Karl Barth, Kirchliche Dogmatik 1/2, § 22, 1. und 2. Barth erklirt
dort u. a., daB ein Prediger und Theologe wohl eine <reine Lehres, d. i. eine
klare, fiir Gottes eigenes Reden transparente Lehre, verkiindigen konne
und miisse, niemals aber eine <richtige Meinung».



H. Ott, Existentiale Interpretation als Problem d. christlichen Predigt 117

Gottes selbst menschlicher Verfiigung und Leistung grund-
sédtzlich entzogen ist?

Die drei IFragestellungen unterscheiden sich insofern, als
die erste und die damit zusammenhéngende, jene nur speziali-
sierende und konkretisierende zweite beim Menschen ansetzen,
beim Desiderat der Existenzgemillheit der Predigt, wihrend
die dritte bei Gott ansetzt und bei seinem Beschlul}, durch die
Predigt seiner Kirche sein eigenes Wort an die Menschen er-
gehen zu lassen. Doch sind die Fragestellungen verwandt und
laufen letztlich auf dasselbe hinaus: auf die rechte Beschrei-
bung des Geschehens der Predigt als des Geschehens der Be-
gegnung zwischen dem lebendigen Gott und dem wirklichen
Menschen. Gefragt ist beide Male: wie von der gegebenen
(gott-menschlichen) Sache her das Tun dieser Sache, soweit
es ein menschliches Tun ist, zu bestimmen und zu regeln sei? —
Eine angemessene und vollstindige Losung dieser Fragestel-
lungen wiirde somit auf eine umfassende praktische Predigt-
lehre hinauslaufen.

1L

Wir vermuten nun, dall sich uns ein Ansatz zu einer zu-
sammenhingenden Loésung dieser F'ragen darbietet, wenn wir
uns besinnen auf das Wesen von Wort und Sprache.

Wir gehen aus von der folgenden These: Die Sprache ist
nicht nur das Instrument von «vor-sprachlichen», rein «begriff-
lichen» Gedanken; das Wort enthdlt mehr als nur den von dem
jeweils Sprechenden gemeinten Sinn: Es transzendiert den ge-
meinten Sinn. Wort und Sprache haben transzendierenden
Charalter.

Diese knappe Bestimmung des Wesens der Sprache ist der
landldufigen Sprachauffassung, wonach ein Wort lediglich ein
Lautzeichen fiir einen gemeinten Bedeutungsinhalt ist, ent-
gegengesetzt. Sie ist etwa so zu deuten: Das Wort hat als
Wort, die Sprache hat als Sprache ein Eigengewicht, welches
schwerer ist als die Bedeutungsfracht, mit der der sprechende
Mensch, der sich je des Wortes zum Ausdruck einer bestimmten
Meinung bedient, dasselbe befrachtet. Denn die Sprache ist
nicht, wenigstens nicht ausschliefilich, vom menschlichen Sub-



118 H. Ott, Existentiale Interpretation als Problem d. christlichen Predigt

jekt her, das jeweils etwas Bestimmtes «meint», zu verstehen.
Die Sprache ist nicht eine Erfindung des Menschen. Sie ist nicht
vom Menschen als ein Sekundires abzuleiten. Sondern sie ist
vor dem Menschen oder mit dem Menschen da: als das Wesens-
Element, in dem der Mensch als solcher sein Wesen hat. Damit
wire die Sprache nicht mehr ein Entwurf des Menschen, son-
dern ein Entwurf dessen, der den Menschen erschaffen hat. Die
Sprache hat ihren Ursprung bei Gott. Gott hat und spricht zu-
erst das Wort (das Wort — nicht die einzelnen Worte!); er ist
primidr des Wortes michtig.

Diese These vom transzendierenden Charakter des Wortes
ist hier nur in grofter Knappheit angedeutet und ausgelegt. Sie
bediirfte der ausfiihrlichsten Préizisierung und Begriindung.
Diese kann im Zusammenhang dieser Betrachtung nicht ge-
geben werden. Wir gebrauchen die These darum hier als
bloBe Arbeitshypothese und sehen zu, wie sie sich beim Ver-
such einer andeutungsweisen LoOsung unserer homiletischen
Probleme bewihrt.

Das Wort transzendiert den vom jeweils sprechenden Men-
schen gemeinten Sinn. Zugleich ist es aber dem Menschen ge-
geben, «in die Hand gegebeny»: der Mensch ist (sekundir, bis zu
einem gewissen Grade) des Wortes michtig. Er kann sprechen;
er ist seinem Wesen nach das Zdov Aoyov &ov. — Vom Ge-
sichtspunkt dieser Stellung des Menschen zum Wort, die dem-
nach in gewissem Sinne eine Doppelstellung ist, gilt nun beides:
Einerseits ist das Sprechen des Wortes ein menschliches Tun,
das in bestimmter Absicht und zu bestimmtem Zwecke unter-
nommen wird; andererseits aber verfiigt doch der Mensch nicht
schlechthin iiber das Wort. Von hier aus diirfte es aber ein-
sichtig zu machen sein, inwiefern es moglich ist, dal in der
Predigt einerseits der Mensch Gottes Wort redet (Gottes Wort
also in gewissem Sinne des Menschen eigenes Wort wird), dafl
aber in solchem Geschehen doch andererseits Gott selbst das
alleinige «Prinzip» seines Wortes bleibt. Gott wirkt in der
Kraft seines Geistes durch das in der Verkiindigung der Kirche
weiterlaufende Wort der Bezeugung seiner grofien Taten, und
zwar geschieht dies sein Wirken in und mit dem verkiindigten
Wort aller Unvollkommenheit, allem Ungehorsam und aller
Lauheit, aller Verwirrung und allem Irrtum, aller Selbstsicher-



H. Ott, Existentiale Interpretation als Problem d. christlichen Predigt 119

heit und aller Langweiligkeit der Prediger und Theologen
zum Trotz. Gott kann kraft seiner wirksamen Selbstbezeugung
durch das verkiindigte Wort im Herzen der Horer seine Gnade
und seine Ehre auch ganz anders bezeugt werden lassen als in
dem Sinne, wie das Wort vom Prediger gemeint war. Das darf
aber nicht so interpretiert werden, als treibe der Heilige Geist
Gottes Sache auch ohne das schlecht verkiindigte Wort, im
Gegensatz zu demselben oder an ihm vorbei. Vielmehr wirkt
der Geist im Wort und durch das Wort, auch da, wo es in
Schwachheit verkiindigt wird (und wo wére es je anders denn
in Schwachheit verkiindigt worden!). Gott selber bleibt das
«Prinzipy seines Wortes, auch wo es durch den Mund von
Menschen ergeht. Das ist moglich, weil das Wort — eben das
Wort selber! — jeweils mehr ist, als was ein bestimmter Mensch
damit meint.

Des weiteren hat der Prediger beim Reden seines Wortes
mit dem transzendierenden Charakter des Wortes zu rechnen.
Er hat damit zu rechnen, dall das Wort als solches allem je-
weiligen menschlichen Reden vorausliegt: und zwar nicht nur
als ein schon bereitliegendes Instrument, dessen sich der
Mensch bei der Verfolgung seiner Pline bedienen kann, son-
dern vielmehr als eine je bestimmte inhaltliche Gegebenheit,
nach der sich der Mensch in seinem Sein und Reden zu richten
hat, bzw. durch die er in seinem Sein und Reden je bestimmt
wird, die ihm also zum Schicksal wird. So sind wir alle in un-
serem geistigen Wesen durch unsere Muttersprache geprigt. —
So steht denn auch das jeweilige Reden des Predigers unter dem
Gesetz von bestimmten, vorgegebenen Worten: den Worten des
Kerygmas (Kerygma hier nicht im Sinne Bultmanns als Ver-
kiindigung schlechthin, sondern in seinem vermutlich ur-
gpriinglichen Sinne verstanden: als Heroldsruf, als knapp zu-
sammenfassende Nennung der Wahrheit Gottes in Christo).
Diesen Grundworten kann das jeweilige Reden des Predigers
sich nie entziehen. Wohl sind sie stets aus der je konkreten
existentiellen Situation des Predigers und seiner Horer und im
Hinblick auf diese Situation zu entfalten, «existential zu inter-
pretieren»: doch stets dienen dabei die Worte der existential
interpretierenden Rede dem Grundwort; dieses laft sich nicht
in seine Interpretation auflésen (wie es nach Bultmanns Er-



120 H. Ott, Existentiale Interpretation als Problem d. christlichen Predigt

fiilllung des existentialen Programms vermutlich anzustreben
wire). Der «Texty mull neben oder vielmehr vor der «Ueber-
setzung>» stehengelassen werden, sonst wird diese entleert. —
Der «pro me-Charaktery der existential interpretierenden Rede
ist somit nur sinnvoll, wenn er stets auf den ¢pro se-Charakter»
des zu interpretierenden Grundwortes bezogen bleibt. Auf dem
Felde der Praxis, ndmlich der homiletischen Rede, ist damit auf
Grund der Einsicht in die Wesensstruktur der Sprache das
Ungeniigen der total entmythologisierenden Erfiillung des «exi-
stentialen Programms» und damit implizit die Notwendigkeit
einer Erweiterung dieser Art von existentialer Interpretation
dargetan.

Dies letzte Ergebnis kann noch durch folgende Erwigung
verdeutlicht werden: Die Predigt folgt dem Gesetz der Sprache.
Die Sprache hat zwei Funktionen: Sie ist primér Nennung be-
gegnender Wirklichkeit. In solcher Nennung ereignet sich das
dem Menschen eigentiimliche Verhéltnis zum Sein; der Mensch
begegnet allem Wirklichen so, dal} er es beim Namen nennt bzw.
ihm einen Namen gibt und es so in seine Welt{, in seinen Begeg-
nungsraum hineinnimmt. Sprache ist dann sekundidr Entfal-
tung der Nennung, Reflexion, Ausbreitung des in der Begeg-
nung enthaltenen Sinns. Die beiden Funktionen sind stets
streng aufeinander bezogen. — Dementsprechend vollzieht sich
nun die Predigt heute 1. als Proklamation des Kerygmas (der
primidren Ant-wort des Menschen auf das von Gott selbst ge-
gesprochene Wort), 2. als existentiale Interpretation desselben
im Blick auf die Existenz des je hic et nunc lebenden Menschen.
Diese beiden Vollzugsweisen miissen immer Hand in Hand
gehen und stets streng aufeinander bezogen bleiben. Die eine
hat sich je an der anderen zu bewihren. Proklamation des
Kerygmas ohne existentiale Interpretation wird zur toten De-
klamation; existentiale Interpretation ohne Proklamation des
Kerygmas wird zur autorititslosen Theorie.

ITI.

Von den damit gewonnenen Positionen aus kann nun ein
Satz ausgesprochen und erldutert werden, von dem dann wei-
tere Aufschliisse iiber Funktion und Gestalt der Predigt zu er-
warten sind: Die Predigt hat liturgischen Charakter.



H. Ott, Existentiale Interpretation als Problem d. christlichen Predigt 121

Liturgie ist ihrem eigentlichen Wesen nach ein Gesprich
zwischen Gott und seinem Volk. Sie ist ihrer Erscheinung
nach ein menschliches Tun: ein menschliches Reden. Solches
menschliche Reden (menschlicher Gottesdienst) ist indessen
nur insofern sinnvoll, als in und durch solches menschliche
Tun ein gottliches Tun sich ereignet, als in und mit solchem
menschlichen Wort ein goéttliches Wort ergeht, als in solchem
Dienst des Gottesvolkes der Herr selber zu Worte kommt. So setzt
alle Liturgie voraus, dafl vor aller Liturgie Gott zuerst gespro-
chen hat und dalB es von da her ein schlechthinniges Jenseits
der Liturgie gibt. Und doch: Das Jenseits der Liturgie wird nir-
gends sichtbar; sichtbar ist nur die Liturgie selber, das mensch-
liche Reden, das menschliche Tun. Wenn nun nicht das gott-
liche Tun und Reden vom menschlich-liturgischen Tun und
Reden ganz gelést werden soll (was zu einer schwérmerischen
Theologie fiihren miilite, wobei schlieilich das liturgische Re-
den, das Wort iiberhaupt, zwangsldufig entleert wiirde), wenn
vielmehr das gottliche Tun und Reden in dem und durch das
menschliche Tun und Reden sich ereignen soll, also in den-
selben Worten, dann mufl im Wesen des menschlichen Wortes
diese Moglichkeit, die Moglichkeit des Ereigniswerdens eines
Jenseits menschlicher Rede, bereits angelegt sein. Es ist dies
der Fall: kraft des transzendierenden Charakters der Sprache.
Der transzendierende Charakter der Sprache ist die Bedingung
der Mdéglichkeit echt liturgischen (gott-menschlichen) Gesche-
hens; man kann nun nicht sagen, dall durch diesen Satz das
Tun und Reden Gottes einem menschlichen Apriori unterwor-
fen werde; denn wir haben ja bereits festgestellt, dal die
Sprache, das Wort ihren Ursprung bei Gott haben.

Die primdre Form der Liturgie ist das Gebet: die direkte
Anrufung Gottes, das bekennende Ausrufen seiner grofien
Taten, das Kerygma. (Auch das Kerygma, die Nennung der
Taten Gottes, obwohl in der dritten Person gesprochen, ist ein
Gebet. Man vergleiche dazu die hymnischen Psalmen, welche
Gott in der dritten Person preisen.) Aber auch die Predigt hat
liturgischen Charakter: sofern sie néimlich, wie bereits ge-
zeigt, ihrerseits entscheidend teilhat an der Nennung, am Ke-
rygma. Man kann die Predigt vielleicht als die sekundére Form
der Liturgie bezeichnen, sofern sie eine Mischung ist von Nen-



122 H. Ott, Existentiale Interpretation als Problem d. christlichen Predigt

nung und Erklirung, von Proklamation des Kerygmas und exi-
stentialer Interpretation. Weil nun auch innerhalb der Predigt
die Funktion der Proklamation die primére ist, welcher die
sekundire Funktion der existentialen Interpretation zu dienen
hat, darum hat die Predigt ihre Wurzeln in der Liturgie, rich-
tiger: in der primé#ren Liturgie, im Gebet, da, wo die Sprach-
funktion der Nennung rein gegeben ist. Die Predigt ist einge-
bettet in die Liturgie; sie wiichst aus der Liturgie empor und
kehrt in dieselbe zuriick. Sie ist selber ein Stiick Liturgie. «Die
christliche Predigt ist im Gottesdienst nicht ein Gegenstiick
zur Liturgie, sondern ein wesentlicher Teil derselben. Die Li-
turgie selbst ist der Versuch der christlichen Kirche, ihren Glau-
ben in sachgemal gebundener Form, iiber Raum und Zeit hinaus
giiltig, darzustellen und dadurch zu bekennen. In der Liturgie
bekennt sich die Gemeinde zur wahrhaft katholischen Kirche
und bringt Gebet und Lobgesang als schwaches Abbild des
himmlischen Gottesdienstes ihrem Koénige und Herren dar.»*
Die Predigt ist selber Anbetung Gottes; vielleicht sogar eine
besonders «intensive» IForm der Anbetung, sofern hier das
Wort der Nennung, das Grund-Wort, unterstiitzt, vergegenwir-
tigt, verlebendigt ist durch das Wort der Klidrung, die Interpre-
tation. Vielleicht daf man sogar (in Theorie und Praxis) so
weit gehen miilite, die Grenze zwischen der Predigt und der
iibrigen Liturgie unscharf werden zu lassen.

Wie ist nun von hier aus die Begriindung der Predigt in der
Heiligen Schrift zu verstehen? — Die Predigt schopft ihr Ke-
rygma, ihr Grund-Wort, aus der Heiligen Schrift. Und das
heifit: aus der Liturgie; denn die Heilige Schrift ist in ihrem Ur-
sprung liturgisch. * Die Entstehung der Heiligen Schrift steht
unter dem Gesetz der Liturgie und damit unter dem Apriori des
transzendierenden Charakters der Sprache. Die Rede vom
«Zeugnisy, welches die Schrift ist, und die Rede vom «Gottes-
wort und Menschenwort in der Bibely, welche in der gegenwir-

3 Wolfgang Trillhaas, [lvangelische Predigtlehre, 3. Aufl. 1948, S. 7.

* Man vergleiche dazu die These der Formgeschichte iiber die Ent-
stehung der Evangelien. Man vergleiche ferner den liturgischen Charakter
der Psalmen und schlieflich die Anschauung zeitgenéssischer Alttestament-
ler — G. von Rad! — von der liturgischen Entstehung der Dokumente iiber
Gesetz und heilige Geschichte Israels.



H. Ott, Existentiale Interpretation als Problem d. christlichen Predigt 123

tigen Diskussion um die Autoritit der Schrift oft auftreten,
miillten vom transzendierenden Wesen der Sprache her tran-
szendental gekliart werden. Die Einsicht in den transzendieren-
den Charakter der Sprache miilite in der Lehre vom Schrift-
prinzip eine entscheidende Rolle spielen. — Predigt ist also
Liturgie im Anschlufl an das liturgische Vorbild, welches die
Heilige Schrift selber bietet. Predigt ist gleichsam die litur-
gische Verlingerung der in der Heiligen Schrift selber anhe-
benden Liturgie. Wir sehen, nach der Preisgabe der Lehre von
der Verbalinspiration, keinen anderen Weg als den gezeigten,
um die Autoritit der Schrift exakt zu begriinden!

Ferner: Wie stellt sich von hier aus der Vollzug und die
konkrete Gestalt der Predigt dar? — Die Predigt hat drei
Hauptelemente, welche wohl auch konkret an einzelnen Pre-
digten, ja wohl sogar als einzelne Teile von Predigten sichtbar
gemacht werden kénnen: 1, das doxologische Element, 2. das
belehrende Klement («biblische», «dogmatisches oder «ethi-
schey Belehrung der Gemeinde), 3. das praktische Element (an
die Gegebenheiten des Lebens der Zuhorer ankniipfend, kon-
kret ermahnend oder tréstend). Das Zusammentreten dieser
drei Elemente kennzeichnet die «rechtes Predigt. Das prak-
tische Element steht fiir den Anredecharakter der Predigt. Das
belehrende Element steht fiir die gedankliche Einheit, Strenge,
Prézision, theologische Verantwortbarkeit (vom Prediger aus
gesehen) und fiir die «Individualitity der einzelnen Predigt.
Das doxologische Element steht fiir die Autoritit der Predigt.
Dies letztere ist vor allem wichtig: Durch das doxologische Ele-
ment bindet sich die Predigt an die «direktey Liturgie, geht sie
aus derselben hervor und miindet in dieselbe wieder ein. Da-
durch hat sie Anteil an der direkten Gottesgeschichte und Got-
tesbegegnung. Die Predigt ist, sofern sie ein Reden von Men-
chen zu Menschen ist, ein <horizontalesy Geschehen. Die «di-
rektey Liturgie ist als Anrede an Gott ein ¢vertikalesy Gesche-
hen. Sofern nun aber die Predigt ihrem Wesen nach zugleich
eine Anrede Gottes an den Menschen ist, mul} sie am vertikalen
Geschehen Anteil haben. Diesen Anteil gewinnt sie kraft ihres
doxologischen Elementes, kraft ihrer Einbettung in die «di-
rekte» Liturgie. Von daher hat sie ihre Autoritiit. Natiirlich ist
die Anrede Gottes an den Menschen menschlichem Tun nicht



124 H. Oit, Existentiale Interpretation als Problem d. christlichen Predigt

verfiighbar und kann auch durch ein «doxologisches Tuny nicht
<herbeigefiihrty werden. Doxologie als verfiigharmachendes
Mittel verstanden, wire ja auch gar nicht mehr Doxologie. In-
dessen verwirklicht sich nach Gottes Anordnung seine Anrede
an den Menschen am ehesten in und mit dem Vollzug der
menschlichen Anrede an Gott, d. i. der grundsétzlichen verant-
wortlichen Aufgeschlossenheit des Menschen fiir Gottes Han-
deln, und somit muf} die «vertikale Dimensiony grundsitzlich
«offengehaltensy werden. Praktisch darf vielleicht gesagt wer-
den: Eine Predigt, der das doxologische Element fehlt, hat —
mag sie noch so gedanklich-straff, noch so seelsorgerlich-
lebensnah sein — keine Awutoritit. Sie ist nicht eigentlich
Predigt.

IV.

Die bisherigen Ausfiihrungen iiber den transzendierenden
Charakter der Sprache und iiber den liturgischen Charakter
der Predigt sollten das Postulat der existentialen Interpretation
hinsichtlich seiner Voraussetzungen, hingichtlich des Rahmens,
innerhalb dessen es sinnvoll ist, erliutern und zugleich damit
die Grenze des Versuchs einer Erfiillung dieses Postulats bei
denen, die es in unserer Zeit zuerst erhoben haben, aufzeigen.
Nunmehr soll das Postulat selber positiv aufgenommen und in
zwiefacher Hinsicht erldutert werden:

1. Das Problem des homiletischen Ankniipfungspunktes:
Die Predigt mul} auf die wirkliche Existenz des Menschen und
auf deren Strukturen Bezug nehmen. Auf die wirkliche Exi-
stenz: Die Predigt ist ein Leerlauf, sie ist keine Anrede, wenn
sie Scheinprobleme diskutiert, welche vom Horer nicht als die
seinen, nicht als wirkliche, ¢existentielley L.ebensprobleme emp-
funden werden kénnen. Dies zu verhiiten, mull die Verkiindi-
gung ausgehen von einem wissenschaftlich vertieften Verstind-
nis der Strukturen der Existenz (der Existentialien) und damit
der Moglichkeit sinnvoller, sachgemifler existentieller 'rage-
stellungen.

Dies bezieht sich vor allem auf das «praktischey Element
der Predigt. Der «Prozelly der Predigt kann wohl etwa so be-
schrieben werden: Die Erscheinungsform der Predigt ist wohl



H. Ott, Existentiale Interpretation als Problem d. christlichen Predigt 125

am ehesten die der Lehre. Das <belehrende» Element ist nach
aullen hin das dominierende. Die Predigtarbeit ist als solche
Gedankenarbeit. Sie wird aber aus zwei Quellen, von zwei Sei-
ten her, gespeist: aus den doxologischen, kerygmatischen,
biblisch-liturgischen Grund-Worten und aus dem existentialen
Wissen um die Wirklichkeit der Existenz. Sie nimmt gehorsam
die Grund-Worte auf und verarbeitet sie (indem sie sie doch zu-
gleich als solche stehen 1dBt!) zur brauchbaren Lehre, indem
sie sie zur wirklichen Existenz in Bezug setzt. Sie tut dies im
Vertrauen darauf, dafl in diesen Grund-Worten immer schon
eine genuine Beziehung zur Existenz obwaltet, weil in ihnen
vor Zeiten das Wort des lebendigen Gottes an wirkliche Men-
schen erging.

Die Predigt <kniipfty also in gewissem Sinne bei der
menschlichen Existenz «any. Sie gibt <« Antworty auf die «Fra-
geny der Existenz. Die Existentialien, die Strukturen und die
aus ihnen erwachsenden Fragen der Existenz sind nun aber
nicht eine vor aller Verkiindigung statisch gegebene, iiber-
blickbare Grolie, sondern sie bilden gleichsam nur den einen
Aspekt des dynamischen Geschehens, der lebendigen Gottesbe-
gegnung, welche sich in der Predigt vollzieht. Es mufl dabei
auch die Moglichkeit offengelassen werden, daB eine «I'rage»
allererst in der Begegnung mit der «Antworty entsteht bzw.
entdeckt wird. Es miissen beide Aspekte festgehalten werden:
Gottes Wort ist Antwort auf eine echte Frage des Menschen;
zugleich aber ist des Menschen sich wandelndes Fragen Ant-
wort auf das Wort Gottes. Die beiden Aspekte stehen zueinan-
der in einem dialektischen Verhéltnis.

2. Die Predigt im Lebensvollzug des Predigers: Der Predi-
ger ist der erste Horer des Wortes Gottes. Das Wort wird in
der Predigt fiir die Gemeinde je neu lebendig und gewinnt fiir
sie seine je aktuelle Iixistenzgemifheit, weil und indem es zu-
vor fiir den Prediger existenzgemil geworden ist. Die Lebens-
erfahrung des Predigers verbiirgt die (jeweilige, je neu zu voll-
ziehende) Lebensnihe der Predigt; das existentielle Betroffen-
sein des Predigers verbiirgt die existentiale Interpretation. So
mull, vom Gesichtspunkt des Postulates der existentialen In-
terpretation, die Existenz, der Liebensvollzug des Predigers zu
einem besonderen Thema auf dem Felde der Homiletik werden.



126 H. Ott, Existentiale Interpretation als Problem d. christlichen Predigt

— Die Existenzerfahrung kann und darf aber die «Wissen-
schafty von der existentialen Interpretation nicht einfach iiber-
fliissig machen — so wenig andererseits diese Wissenschaft die
Lebenserfahrung zu ersetzen vermag. Man kann das Postulat
der existentialen Interpretation, welches im Grunde darauf hin-
ausliuft, das, was alle rechte Verkiindigung und Homiletik
will, wissenschaftlich zu erforschen, nicht leichthin beiseite
schieben.

Die Predigt ist nicht nur die Aufgabe und das Amt des Pre-
digers, sondern sie ist als dieses zugleich ein Inhalt seines per-
sonlichen Lebens. Der Prediger ist ein Mensch, der predigen
mul}, der aber als Mensch wie alle andern Glieder der Ge-
meinde, denen er zu predigen hat, auf dem Wege zu Gott ist.
Auf diesem Wege hat auch die Predigt — als ein Inhalt seines
personlichen Lebens — ihre bestimmte Funktion. Die Predigt
ist objektiv Liehre. Sie ist aber — weil diese Lehre existentieller
Art ist — zugleich subjektiv der Ausdruck einer personlichen
Gotteserkenntnis. Sie ist Zeugnis von Gott, aber zugleich —
und eben als solches — Bezeugung eines personlichen existen-
tiellen Betroffenseins von Gott. Da aber der Prediger als
Mensch je noch auf dem Wege ist, hat seine jeweilige Gottes-
erkenntnis und also auch seine Predigt je vorlaufigen, vorbe-
reitenden, vorwartsdringenden Charakter.

Vorausgesetzt, dall die Predigt als existentielle Lehre aus
dem existentiellen Betroffensein des Predigers hervorgehen
mull, wird die Frage wichtig: inwiefern der Prediger fiir die
Aussagen seiner Predigt mit seiner Existenz einstehen kénnen
mull, Mul} er die Worte, die er gebraucht, in ihrer ganzen Tiefe
verstanden haben? Mull er die Erfahrungen, auf die er zielt,
schon gemacht haben? Mull er die Forderungen, die er aus-
spricht, schon erfiillt haben? usw. — Die Antwort auf diese
Fragestellung wird wohl eine sehr differenzierte, der Wirk-
lichkeit der Existenz in ihrer ganzen Komplexitiit méglichst an-
gemessene sein miissen. Ansitze zur Losung dieser Frage
diirften etwa liegen in der Einsicht in den «vorldufigen» Cha-
rakter der Predigt und (damit zusammenhidngend) in der Ein-
sicht in den transzendierenden Charakter des Wortes, welcher
auch als ein antizipierender Charakter verstanden werden kann.
Redet nicht der Prediger je auch im Blick auf seine noch be-



Rezensionen 127

vorstehende Lebensgeschichte? Verpflichtet er nicht durch
seine Predigt sich selber fiir die Zukunft? Entwirft er nicht
auch sich selber ein Programm? Steht er nicht predigend selber
in der Erwartung kiinftiger Begegnungen? Nimmt er nicht
durch das Wort kiinftige, erst noch zu aktualisierende oder zu
vertiefende Erkenntnis Gottes vorweg? Kraft seines transzen-
dierenden Charakters hat das Wort in gewissem Sinne «escha-
tologischey Struktur: Es nennt das, was noch nicht ist. Es ver-
gegenwirtigt Kiinftiges und wirft die Existenz des Redenden
und des Hérenden in die Zukunft.

Castiel (Kt. Graubiinden). Heinrich Oftt.

Rezensionen.

H. H. Rowley, The Unity of the Bible, London, The Carey Kingsgate Press,
1953, X + 201 S.

Der bekannte und unglaublich fleifige Alttestamentler Prof. H. H. Row-
ley in Manchester verdffentlicht in diesem Buch einige Vorlesungen, die
er 1951—52 in England und den Vereinigten Staaten gehalten hat. Er behan-
delt hier ein Thema, mit dem er besonders vertraut ist, ndmlich die Einheit
der Bibel. Nicht nur durch seine Beziehungen zu Principal H. W. Robinson
und anderen, sondern auch und vor allem durch seine gewaltige Produktion
und seine vielseitigen Interessen ist Rowley wie sonst kaum einer geeignet,
dieses Thema zu behandeln. Dall er die Aufgabe mit einem flieRenden Stil
und mit einer unpolemischen, aber doch bestimmten und selbstindigen Hal-
tung durchfiihrt, wird niemanden iiberraschen, der etwas von diesem «Fak-
totum>» der alttestamentlichen Exegese erfahren hat.

Rowley ist Historiker und nicht Systematiker und will deswegen von
den historischen Gegebenheiten ausgehen. Die Einheit der Bibel sieht er
nicht als etwas Statisches, sondern als etwas Dynamisches an (S.7); er
rechnet auch stark mit Verschiedenheit und Entwicklung. Nur einen Faktor
betrachtet er als konstant: Gott. Die Einheit der Bibel liege in Fortschritt
und Entwicklung, aber es handelt sich dabei nicht um eine immanente, son-
dern um eine von Gott gegebene Entwicklung. Und nur auf Grund dieses
Faktors lasse sich die Entwicklung iiberhaupt erkldiren (S.11). Auch ein
teleologisches Lllement sei nach Rowley vorauszusetzen, indem das Alte
Testament iiber sich selbst hinausweise und eine kiinftige Erfiillung andeute
(S.12). Allegorie und Typologie werden aber vom Verfasser bedingungslos
abgelehnt (S.17. 19 e. p.).

Nach diesen prinzipiellen Bemerkungen geht Rowley in zwei Kapiteln
auf die Einheit des Alten Testaments ein. Er behandelt hier folgende zwei
Problemkreise: das Verhiltnis zwischen Gesetz und Propheten und das Got-



	Existentiale Interpretation als Problem der christlichen Predigt

