
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 11 (1955)

Heft: 2

Artikel: Existentiale Interpretation als Problem der christlichen Predigt

Autor: Ott, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877424

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877424
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Existentiale Interpretation als Problem der
christlichen Predigt.

In der heutigen Theologie wird mit Nachdruck das Postulat

einer existentialen Interpretation der in der Heiligen Schrift
dokumentierten Aussagen und Anschauungen erhoben. Wollte
man diese Forderung als eine bloß akademische Angelegenheit
auffassen — als werde hier aus einem rein intellektuellen
Bedürfnis, gleichsam als Spielerei oder um einer bestimmten
philosophischen Weltansicht auf dem Felde der Theologie Genüge
zu tun, die Umsetzung der biblischen Botschaft in philosophische

Begriffe verlangt —, so würde man sie gründlich
mißverstehen. Das Postulat imd Programm einer existentialen
Interpretation der Bibel zielt vielmehr auf die Praxis des
kirchlichen Lebens ab. Existentiale Interpretation will der
kirchlichen Verkündigung dienen: sie bezweckt die «Echtheit», d. i.
die Wirklichkeitsgemäßheit und also — sofern es um existentielle

Wirklichkeit geht — die Existenzgemäßheit der Predigt.
Demnach muß sich das Programm der existentialen Interpretation

bzw. eine etwaige Erfüllung desselben auf dem praktischen

Felde, im Raum der Homiletik, bewähren. Der gegen
Bultmann (welcher ja das Postulat einer existentialen
Interpretation nicht nur erhoben, sondern auch seiher einen Versuch
zur Erfüllung desselben unternommen hat) dann und wann
geltend gemachte Einwand: man könne auf Grund seines
entmythologisierten bzw. existential interpretierten Neuen Testaments

nicht mehr predigen, ist demnach im Prinzip, abgesehen
davon, ob er sachlich zutrifft oder nicht, methodisch durchaus
richtig und keineswegs eine wissenschaftlich unzulässige
Aburteilung der Theorie aus dem praktischen Bedürfnis. Er ist
formal sachgemäß gerade im Sinne Bultmanns selber.

I.

Im Hinblick auf dieses praktische Telos der existentialen
Interpretation ergeben sich einige Fragen, denen wir im
folgenden nachgehen wollen :

1. Wie vollzieht sich die existentiale Interpretation in der
homiletischen Praxis? Wie vollbringt die christliche Predigt



116 H. Ott, Existentiale Interpretation als Problem d. christlichen Predigt

das, was im Programm der existentialen Interpretation gefordert

ist, nämlich: die Inhalte christlicher Verkündigung als
Phänomene menschlicher Existenz bzw. in ihrer Beziehung zu
den Strukturen der Existenz sichtbar zu machen? Welches Tun
des Predigers ist existentiale Interpretation, und inwiefern ist
dieses besondere Tun für das Tun des Predigers überhaupt
konstitutiv?

2. Es wird gegen den Versuch einer existentialen Interpretation,

welcher die von ihm als mythologisch qualifizierten
Aussagen der Bibel in der AVeise (freilich integral, ohne im
Bestand der Aussagen Abstriche zu machen) interpretiert, daß

er sie als solche (d. i. in ihrer ursprünglichen, «mythologischen»

Gestalt) eliminiert, eingewendet, daß er damit die
Inhalte des biblischen Zeugnisses entscheidend verkürze.1 AVie
müßte sich — falls der Einwand richtig ist — der Sachverhalt
dieser Verkürzung auf dem Felde der Homiletik darstellen, wo
sich ja das allfällige Ungenügen des beschriebenen Versuchs
in erster Linie zeigen muß?

3. Wie durch die Schrift, so ergeht auch durch die Predigt
das Wort Gottes; die Predigt hat wie die Schrift göttliche Autorität.

«Praedicatio verbi Divini est verbum Divinum» (Bullinger,

Confessio Helvetica Posterior). Diese Autorität ist und
bleibt nun freilich eine solche des Wortes Gottes und nicht eine
solche des Predigers. Durch den Mund des Predigers ergeht das
AVort Gottes, aber nicht ist das, was der Prediger «gegenständlich»

«meint», eo ipso und als solches schon Gottes Wort. Die
Identität zwischen dem Worte der Predigt und dem Worte
Gottes ist eine «indirekte».2 Sie steht unter dem Gesetz des
«ubi et quando visum est Deo». — Von da aus ergibt sich nun
aber die Frage: Wie kann unter diesen Umständen das menschliche

Tun der Predigt als Aufgabe und Leistung verstanden
und vollzogen werden, wenn nämlich zugleich das Ziel, ja
vielmehr sogar der Gegenstand dieses Tuns als das alleinige Wort

1 So Günther Bornkamm in «Mythos und Evangelium», München 1951.

Ferner Karl Barth in «Rudolf Bultmann. Ein Versuch, ihn zu verstehen»,
Zollikon 1952.

2 Vgl. Karl Barth, Kirchliche Dogmatik 1/2, § 22, 1. und 2. Barth erklärt
dort u. a., daß ein Prediger und Theologe wohl eine «reine Lehre», d. i. eine
klare, für Gottes eigenes Reden transparente Lehre, verkündigen könne
und müsse, niemals aber eine «richtige Meinung».



H. Ott, Existentiale Interpretation als Problem d. christlichen Predigt 117

Gottes selbst menschlicher Verfügung und Leistung
grundsätzlich entzogen ist?

Die drei Fragestellungen unterscheiden sich insofern, als
die erste und die damit zusammenhängende, jene nur
spezialisierende und konkretisierende zweite beim Menschen ansetzen,
beim Desiderat der Existenzgemäßheit der Predigt, während
die dritte bei Gott ansetzt und bei seinem Beschluß, durch die

Predigt seiner Kirche sein eigenes Wort an die Menschen
ergehen zu lassen. Doch sind die Fragestellungen verwandt und
laufen letztlich auf dasselbe hinaus: auf die rechte Beschreibung

des Geschehens der Predigt als des Geschehens der
Begegnung zwischen dem lebendigen Gott und dem wirklichen
Menschen. Gefragt ist beide Male: wie von der gegebenen
(gott-menschlichen) Sache her das Tun dieser Sache, soweit
es ein menschliches Tun ist, zu bestimmen und zu regeln sei? —
Eine angemessene und vollständige Lösung dieser Fragestellungen

würde somit auf eine umfassende praktische Predigtlehre

hinauslaufen.

II.

Wir vermuten nun, daß sieh uns ein Ansatz zu einer
zusammenhängenden Lösung dieser Fragen darbietet, wenn wir
uns besinnen auf das Wesen von Wort und Sprache.

Wir gehen aus von der folgenden These: Die Sprache ist
nicht nur das Instrument von «vor-sprachlichen», rein «begrifflichen»

Gedanken; das Wort enthält mehr als nur den von dem

jeweils Sprechenden gemeinten Sinn: Es transzendiert den
gemeinten Sinn. Wort und Sprache haben transzendierenden
Charakter.

Diese knappe Bestimmung des Wesens der Sprache ist der
landläufigen Sprachauffassung, wonach ein Wort lediglich ein
Lautzeichen für einen gemeinten Bedeutungsinhalt ist,
entgegengesetzt. Sie ist etwa so zu deuten: Das Wort hat als
Wort, die Sprache hat als Sprache ein Eigengewicht, welches
schwerer ist als die Bedeutungsfracht, mit der der sprechende
Mensch, der sich je des Wortes zum Ausdruck einer bestimmten
Meinung bedient, dasselbe befrachtet. Denn die Sprache ist
nicht, wenigstens nicht ausschließlich, vom menschlichen Sub-



118 H. Ott, Existentiale Interpretation als Problem d. christlichen Predigt

jekt her, das jeweils etwas Bestimmtes «meint», zu verstehen.
Die Sprache ist nicht eine Erfindung des Menschen. Sie ist nicht
vom Menschen als ein Sekundäres abzuleiten. Sondern sie ist
vor dem Menschen oder mit dem Menschen da: als das Wesens-
Element, in dem der Mensch als solcher sein Wesen hat. Damit
wäre die Sprache nicht mehr ein Entwurf des Menschen,
sondern ein Entwurf dessen, der den Menschen erschaffen hat. Die
Sprache hat ihren Ursprung bei Gott. Gott hat und spricht
zuerst das Wort (das Wort — nicht die einzelnen Worte!); er ist
primär des Wortes mächtig.

Diese These vom transzendierenden Charakter des Wortes
ist hier nur in größter Knappheit angedeutet und ausgelegt. Sie
bedürfte der ausführlichsten Präzisierung und Begründung.
Diese kann im Zusammenhang dieser Betrachtung nicht
gegeben werden. Wir gebrauchen die These darum hier als
bloße Arbeitshypothese und sehen zu, wie sie sich beim
Versuch einer andeutungsweisen Lösung unserer homiletischen
Probleme bewährt.

Das Wort transzendiert den vom jeweils sprechenden
Menschen gemeinten Sinn. Zugleich ist es aber dem Menschen
gegeben, «in die Hand gegeben»: der Mensch ist (sekundär, bis zu
einem gewissen Grade) des Wortes mächtig. Er kann sprechen;
er ist seinem Wesen nach das 2wov Xöyov ex°v. — Vom
Gesichtspunkt dieser Stellung des Menschen zum Wort, die
demnach in gewissem Sinne eine Doppelstellung ist, gilt nun beides:
Einerseits ist das Sprechen des Wortes ein menschliches Tun,
das in bestimmter Absicht und zu bestimmtem Zwecke
unternommen wird; andererseits aber verfügt doch der Mensch nicht
schlechthin über das Wort. Von hier aus dürfte es aber
einsichtig zu machen sein, inwiefern es möglich ist, daß in der
Predigt einerseits der Mensch Gottes Wort redet (Gottes Wort
also in gewissem Sinne des Menschen eigenes Wort wird), daß
aber in solchem Geschehen doch andererseits Gott selbst das
alleinige «Prinzip» seines Wortes bleibt. Gott wirkt in der
Kraft seines Geistes durch das in der Verkündigung der Kirche
weiterlaufende Wort der Bezeugung seiner großen Taten, und
zwar geschieht dies sein Wirken in und mit dem verkündigten
Wort aller Unvollkommenheit, allem Ungehorsam und aller
Lauheit, aller Verwirrung und allem Irrtum, aller Selbstsicher-



H. Ott, Existentiale Interpretation als Problem d. christlichen Predigt 119

heit und aller Langweiligkeit der Prediger und Theologen
zum Trotz. Gott kann kraft seiner wirksamen Selbstbezeugung
durch das verkündigte Wort im Herzen der Hörer seine Gnade
und seine Ehre auch ganz anders bezeugt werden lassen als in
dem Sinne, wie das Wort vom Prediger gemeint war. Das darf
aber nicht so interpretiert werden, als treibe der Heilige Geist
Gottes Sache auch ohne das schlecht verkündigte Wort, im
Gegensatz zu demselben oder an ihm vorbei. Vielmehr wirkt
der Geist im Wort und durch das Wort, auch da, wo es in
Schwachheit verkündigt wird (und wo wäre es je anders denn
in Schwachheit verkündigt worden!). Gott selber bleibt das

«Prinzip» seines Wortes, auch wo es durch den Mund von
Menschen ergeht. Das ist möglich, weil das Wort — eben das
Wort selber! — jeweils mehr ist, als was ein bestimmter Mensch
damit meint.

Des weiteren hat der Prediger beim Reden seines Wortes
mit dem transzendierenden Charakter des Wortes zu rechnen.
Er hat damit zu rechnen, daß das Wort als solches allem
jeweiligen menschlichen Reden vorausliegt: und zwar nicht nur
als ein schon bereitliegendes Instrument, dessen sich der
Mensch bei der Verfolgung seiner Pläne bedienen kann,
sondern vielmehr als eine je bestimmte inhaltliche Gegebenheit,
nach der sich der Mensch in seinem Sein und Reden zu richten
hat, bzw. durch die er in seinem Sein und Reden je bestimmt
wird, die ihm also zum Schicksal wird. So sind wir alle in
unserem geistigen Wesen durch unsere Muttersprache geprägt. —
So steht denn auch das jeweilige Reden des Predigers unter dem
Gesetz von bestimmten, vorgegebenen Worten: den Worten des

Kerygmas (Kerygma hier nicht im Sinne Bultmanns als
Verkündigung schlechthin, sondern in seinem vermutlich
ursprünglichen Sinne verstanden: als Heroldsruf, als knapp
zusammenfassende Nennung der Wahrheit Gottes in Christo).
Diesen Grundworten kann das jeweilige Reden des Predigers
sich nie entziehen. Wohl sind sie stets aus der je konkreten
existentiellen Situation des Predigers und seiner Hörer und im
Hinblick auf diese Situation zu entfalten, «existential zu
interpretieren»: doch stets dienen dabei die Worte der existential
interpretierenden Rede dem Grundwort; dieses läßt sich nicht
in seine Interpretation auflösen (wie es nach Bultmanns Er-



120 H. Ott, Existentiale Interpretation als Problem d. christlichen Predigt

füllung des existentialen Programms vermutlich anzustreben
wäre). Der «Text» muß neben oder vielmehr vor der «Ueber-
setzung» stehengelassen werden, sonst wird diese entleert. —
Der «pro me-Charakter» der existential interpretierenden Rede
ist somit nur sinnvoll, wenn er stets auf den «pro se-Charakter»
des zu interpretierenden Grundwortes bezogen bleibt. Auf dem
Felde der Praxis, nämlich der homiletischen Rede, ist damit auf
Grund der Einsicht in die Wesensstruktur der Sprache das
Ungenügen der total entmythologisierenden Erfüllung des
«existentialen Programms» und damit implizit die Notwendigkeit
einer Erweiterung dieser Art von existentialer Interpretation
dargetan.

Dies letzte Ergebnis kann noch durch folgende Erwägung
verdeutlicht werden: Die Predigt folgt dem Gesetz der Sprache.
Die Sprache hat zwei Funktionen: Sie ist primär Nennung
begegnender Wirklichkeit. In solcher Nennung ereignet sich das
dem Menschen eigentümliche Verhältnis zum Sein; der Mensch
begegnet allem Wirklichen so, daß er es beim Namen nennt bzw.
ihm einen Namen gibt und es so in seine Welt, in seinen
Begegnungsraum hineinnimmt. Sprache ist dann sekundär Entfaltung

der Nennung, Reflexion, Ausbreitung des in der Begegnung

enthaltenen Sinns. Die beiden Funktionen sind stets
streng aufeinander bezogen. — Dementsprechend vollzieht sich
nun die Predigt heute 1. als Proklamation des Kerygmas (der
primären Ant-wort des Menschen auf das von Gott selbst
gegesprochene Wort), 2. als existentiale Interpretation desselben
im Blick auf die Existenz des je hic et nunc lebenden Menschen.
Diese beiden Vollzugsweisen müssen immer Hand in Hand
gehen und stets streng aufeinander bezogen bleiben. Die eine
hat sich je an der anderen zu bewähren. Proklamation des

Kerygmas ohne existentiale Interpretation wird zur toten
Deklamation; existentiale Interpretation ohne Proklamation des

Kerygmas wird zur autoritätslosen Theorie.

III.
Von den damit gewonnenen Positionen aus kann nun ein

Satz ausgesprochen und erläutert werden, von dem dann weitere

Aufschlüsse über Funktion und Gestalt der Predigt zu
erwarten sind: Die Predigt hat liturgischen Charakter.



H. Ott, Existentiale Interpretation als Problem d. christlichen Predigt 121

Liturgie ist ihrem eigentlichen Wesen nach ein Gespräch
zwischen Gott und seinem Volk. Sie ist ihrer Erscheinung
nach ein menschliches Tun: ein menschliches Reden. Solches
menschliche Reden (menschlicher Gottesdienst) ist indessen
nur insofern sinnvoll, als in und durch solches menschliche
Tun ein göttliches Tun sich ereignet, als in und mit solchem
menschlichen Wort ein göttliches Wort ergeht, als in solchem
Dienst des Gottesvolkes der Herr selber zuWorte kommt. So setzt
alle Liturgie voraus, daß vor aller Liturgie Gott zuerst gesprochen

hat und daß es von da her ein schlechthinniges Jenseits
der Liturgie gibt. Und doch: Das Jenseits der Liturgie wird
nirgends sichtbar; sichtbar ist nur die Liturgie selber, das menschliche

Reden, das menschliche Tun. Wenn nun nicht das
göttliche Tun und Reden vom menschlich-liturgischen Tun und
Reden ganz gelöst werden soll (was zu einer schwärmerischen
Theologie führen müßte, wobei schließlich das liturgische
Reden, das Wort überhaupt, zwangsläufig entleert würde), wenn
vielmehr das göttliche Tun und Reden in dem und durch das
menschliche Tun und Reden sich ereignen soll, also in
denselben Worten, dann muß im Wesen des menschlichen Wortes
diese Möglichkeit, die Möglichkeit des Ereigniswerdens eines
Jenseits menschlicher Rede, bereits angelegt sein. Es ist dies
der Fall: kraft des transzendierenden Charakters der Sprache.
Der transzendierende Charakter der Sprache ist die Bedingung
der Möglichkeit echt liturgischen (gott-menschlichen) Geschehens;

man kann nun nicht sagen, daß durch diesen Satz das
Tun und Reden Gottes einem menschlichen Apriori unterworfen

werde; denn wir haben ja bereits festgestellt, daß die
Sprache, das Wort ihren Ursprung bei Gott haben.

Die primäre Form der Liturgie ist das Gebet: die direkte
Anrufung Gottes, das bekennende Ausrufen seiner großen
Taten, das Kerygma. (Auch das Kerygma, die Nennung der
Taten Gottes, obwohl in der dritten Person gesprochen, ist ein
Gebet. Man vergleiche dazu die hymnischen Psalmen, welche
Gott in der dritten Person preisen.) Aber auch die Predigt hat
liturgischen Charakter: sofern sie nämlich, wie bereits
gezeigt, ihrerseits entscheidend teilhat an der Nennung, am
Kerygma. Man kann die Predigt vielleicht als die sekundäre Form
der Liturgie bezeichnen, sofern sie eine Mischung ist von Nen-



122 H. Ott, Existentielle Interpretation als Problem d. christlichen Predigt

nung und Erklärung, von Proklamation des Kerygmas und exi-
stentialer Interpretation. Weil nun auch innerhalb der Predigt
die Funktion der Proklamation die primäre ist, welcher die
sekundäre Funktion der existentialen Interpretation zu dienen
hat, darum hat die Predigt ihre Wurzeln in der Liturgie,
richtiger: in der primären Liturgie, im Gebet, da, wo die
Sprachfunktion der Nennung rein gegeben ist. Die Predigt ist eingebettet

in die Liturgie; sie wächst aus der Liturgie empor und
kehrt in dieselbe zurück. Sie ist selber ein Stück Liturgie. «Die
christliche Predigt ist im Gottesdienst nicht ein Gegenstück
zur Liturgie, sondern ein wesentlicher Teil derselben. Die
Liturgie selbst ist der Versuch der christlichen Kirche, ihren Glauben

in sachgemäß gebundener Form, über Raum und Zeit hinaus
gültig, darzustellen und dadurch zu bekennen. In der Liturgie
bekennt sich die Gemeinde zur wahrhaft katholischen Kirche
und bringt Gebet und Lobgesang als schwaches Abbild des
himmlischen Gottesdienstes ihrem Könige und Herren dar.» 3

Die Predigt ist selber Anbetung Gottes; vielleicht sogar eine
besonders «intensive» Form der Anbetung, sofern hier das
Wort der Nennung, das Grund-Wort, unterstützt, vergegenwärtigt,

verlebendigt ist durch das Wort der Klärung, die Interpretation.

Vielleicht daß man sogar (in Theorie und Praxis) so
weit gehen müßte, die Grenze zwischen der Predigt und der
übrigen Liturgie unscharf werden zu lassen.

Wie ist nun von hier aus die Begründung der Predigt in der
Heiligen Schrift zu verstehen? — Die Predigt schöpft ihr Ke-

rygma, ihr Grund-Wort, aus der Heiligen Schrift. Und das
heißt: aus der Liturgie; denn die Heilige Schrift ist in ihrem
Ursprung liturgisch.4 Die Entstehung der Heiligen Schrift steht
unter dem Gesetz der Liturgie und damit unter dem Apriori des
transzendierenden Charakters der Sprache. Die Rede vom
«Zeugnis», welches die Schrift ist, und die Rede vom «Gotteswort

und Menschenwort in der Bibel», welche in der gegenwär-

3 Wolfgang Trillhaas, Evangelische Predigtlehre, 3. Aufl. 1948, S. 7.
4 Man vergleiche dazu die These der Formgeschichte über die

Entstehung der Evangelien. Man vergleiche ferner den liturgischen Charakter
der Psalmen und schließlich die Anschauung zeitgenössischer Alttestament-
ler — G. von Rad! — von der liturgischen Entstehung der Dokumente über
Gesetz und heilige Geschichte Israels.



H. Oit, Existentiale Interpretation als Problem d. christlichen Predigt 123

tigen Diskussion um die Autorität der Schrift oft auftreten,
müßten vom transzendierenden Wesen der Sprache her
transzendental geklärt werden. Die Einsicht in den transzendierenden

Charakter der Sprache müßte in der Lehre vom Schriftprinzip

eine entscheidende Rolle spielen. — Predigt ist also
Liturgie im Anschluß an das liturgische Vorbild, welches die
Heilige Schrift selber bietet. Predigt ist gleichsam die
liturgische Verlängerung der in der Heiligen Schrift selber
anhebenden Liturgie. Wir sehen, nach der Preisgabe der Lehre von
der Verbalinspiration, keinen anderen Weg als den gezeigten,
um die Autorität der Schrift exakt zu begründen!

Ferner: Wie stellt sich von hier aus der Vollzug und die
konkrete Gestalt der Predigt dar? — Die Predigt hat drei
Hauptelemente, welche wohl auch konkret an einzelnen
Predigten, ja wohl sogar als einzelne Teile von Predigten sichtbar
gemacht werden können: 1. das doxologische Element, 2. das
belehrende Element («biblische», «dogmatische» oder «ethische»

Belehrung der Gemeinde), 3. das praktische Element (an
die Gegebenheiten des Lebens der Zuhörer anknüpfend, konkret

ermahnend oder tröstend). Das Zusammentreten dieser
drei Elemente kennzeichnet die «rechte» Predigt. Das
praktische Element steht für den Anredecharakter der Predigt. Das
belehrende Element steht für die gedankliche Einheit, Strenge,
Präzision, theologische Verantwortbarkeit (vom Prediger aus
gesehen) und für die «Individualität» der einzelnen Predigt.
Das doxologische Element steht für die Autorität der Predigt.
Dies letztere ist vor allem wichtig: Durch das doxologische
Element bindet sich die Predigt an die «direkte» Liturgie, geht sie
aus derselben hervor und mündet in dieselbe wieder ein.
Dadurch hat sie Anteil an der direkten Gottesgeschichte und
Gottesbegegnung. Die Predigt ist, sofern sie ein Reden von Men-
ehen zu Menschen ist, ein «horizontales» Geschehen. Die
«direkte» Liturgie ist als Anrede an Gott ein «vertikales» Geschehen.

Sofern nun aber die Predigt ihrem Wesen nach zugleich
eine Anrede Gottes an den Menschen ist, muß sie am vertikalen
Geschehen Anteil haben. Diesen Anteil gewinnt sie kraft ihres
doxologischen Elementes, kraft ihrer Einbettung in die
«direkte» Liturgie. Von daher hat sie ihre Autorität. Natürlich ist
die Anrede Gottes an den Menschen menschlichem Tun nicht



124 H. Ott, Existentiale Interpretation als Problem d. christlichen Predigt

verfügbar und kann auch durch ein «doxologisches Tun» nicht
«herbeigeführt» werden. Doxologie als verfügbarmachendes
Mittel verstanden, wäre ja auch gar nicht mehr Doxologie.
Indessen verwirklicht sich nach Gottes Anordnung seine Anrede
an den Menschen am ehesten in und mit dem Vollzug der
menschlichen Anrede an Gott, d. i. der grundsätzlichen
verantwortlichen Aufgeschlossenheit des Menschen für Gottes Handeln,

und somit muß die «vertikale Dimension» grundsätzlich
«offengehalten» werden. Praktisch darf vielleicht gesagt werden:

Eine Predigt, der das doxologische Element fehlt, hat —
mag sie noch so gedanklich-straff, noch so seelsorgerlich-
lebensnah sein — keine Autorität. Sie ist nicht eigentlich
Predigt.

IV.

Die bisherigen Ausführungen über den transzendierenden
Charakter der Sprache und über den liturgischen Charakter
der Predigt sollten das Postulat der existentialen Interpretation
hinsichtlich seiner Voraussetzungen, hinsichtlich des Rahmens,
innerhalb dessen es sinnvoll ist, erläutern und zugleich damit
die Grenze des Versuchs einer Erfüllung dieses Postulats bei
denen, die es in unserer Zeit zuerst erhoben haben, aufzeigen.
Nunmehr soll das Postulat selber positiv aufgenommen und in
zwiefacher Hinsicht erläutert werden:

1. Das Problem des homiletischen Anknüpfungspunktes:
Die Predigt muß auf die wirkliche Existenz des Menschen und
auf deren Strukturen Bezug nehmen. Auf die wirkliche
Existenz: Die Predigt ist ein Leerlauf, sie ist keine Anrede, wenn
sie Scheinprobleme diskutiert, welche vom Hörer nicht als die
seinen, nicht als wirkliche, «existentielle» Lebensprobleme
empfunden werden können. Dies zu verhüten, muß die Verkündigung

ausgehen von einem wissenschaftlich vertieften Verständnis

der Strukturen der Existenz (der Existentialien) und damit
der Möglichkeit sinnvoller, sachgemäßer existentieller
Fragestellungen.

Dies bezieht sich vor allem auf das «praktische» Element
der Predigt. Der «Prozeß» der Predigt kann wohl etwa so
beschrieben werden: Die Erscheinungsform der Predigt ist wohl



H. Ott, Existentiale Interpretation als Problem d. christlichen Predigt 125

am ehesten die der Lehre. Das «belehrende» Element ist nach
außen hin das dominierende. Die Predigtarbeit ist als solche
Gedankenarbeit. Sie wird aber aus zwei Quellen, von zwei Seiten

her, gespeist: aus den doxologischen, kerygmatischen,
biblisch-liturgischen Grund-Worten und aus dem existentialen
Wissen um die Wirklichkeit der Existenz. Sie nimmt gehorsam
die Grund-Worte auf und verarbeitet sie (indem sie sie doch
zugleich als solche stehen läßt!) zur brauchbaren Lehre, indem
sie sie zur wirklichen Existenz in Bezug setzt. Sie tut dies im
Vertrauen darauf, daß in diesen Grund-Worten immer schon
eine genuine Beziehung zur Existenz obwaltet, weil in ihnen
vor Zeiten das Wort des lebendigen Gottes an wirkliche
Menschen erging.

Die Predigt «knüpft» also in gewissem Sinne bei der
menschlichen Existenz «an». Sie gibt «Antwort» auf die «Plagen»

der Existenz. Die Existentialien, die Strukturen und die
aus ihnen erwachsenden Fragen der Existenz sind nun aber
nicht eine vor aller Verkündigung statisch gegebene,
überblickbare Größe, sondern sie bilden gleichsam nur den einen
Aspekt des dynamischen Geschehens, der lebendigen Gottesbegegnung,

welche sich in der Predigt vollzieht. Es muß dabei
auch die Möglichkeit offengelassen werden, daß eine «Frage»
allererst in der Begegnung mit der «Antwort» entsteht bzw.
entdeckt wird. Es müssen beide Aspekte festgehalten werden:
Gottes Wort ist Antwort auf eine echte Frage des Menschen;
zugleich aber ist des Menschen sich wandelndes Fragen
Antwort auf das Wort Gottes. Die beiden Aspekte stehen zueinander

in einem dialektischen Verhältnis.
2. Die Predigt im Lebensvollzug des Predigers: Der Prediger

ist der erste Hörer des Wortes Gottes. Das Wort wird in
der Predigt für die Gemeinde je neu lebendig und gewinnt für
sie seine je aktuelle Existenzgemäßheit, weil und indem es
zuvor für den Prediger existenzgemäß geworden ist. Die
Lebenserfahrung des Predigers verbürgt die (jeweilige, je neu zu
vollziehende) Lebensnähe der Predigt; das existentielle Betroffensein

des Predigers verbürgt die existentiale Interpretation. So

muß, vom Gesichtspunkt des Postulates der existentialen
Interpretation, die Existenz, der Lebensvollzug des Predigers zu
einem besonderen Thema auf dem Felde der Homiletik werden.



126 H. Ott, Existentiale Interpretation als Problem <1. christlichen Predigt

— Die Existenzerfahrung kann und darf aber die «Wissenschaft»

von der existentialen Interpretation nicht einfach
überflüssig machen — so wenig andererseits diese Wissenschaft die
Lebenserfahrung zu ersetzen vermag. Man kann das Postulat
der existentialen Interpretation, welches im Grunde darauf
hinausläuft, das, was alle rechte Verkündigung und Homiletik
will, wissenschaftlich zu erforschen, nicht leichthin beiseite
schieben.

Die Predigt ist nicht nur die Aufgabe und das Amt des
Predigers, sondern sie ist als dieses zugleich ein Inhalt seines
persönlichen Lebens. Der Prediger ist ein Mensch, der predigen
muß, der aber als Mensch wie alle andern Glieder der
Gemeinde, denen er zu predigen hat, auf dem Wege zu Gott ist.
Auf diesem Wege hat auch die Predigt — als ein Inhalt seines
persönlichen Lebens — ihre bestimmte Funktion. Die Predigt
ist objektiv Lehre. Sie ist aber — weil diese Lehre existentieller
Art ist — zugleich subjektiv der Ausdruck einer persönlichen
Gotteserkenntnis. Sie ist Zeugnis von Gott, aber zugleich —
und eben als solches — Bezeugung eines persönlichen existentiellen

Betroffenseins von Gott. Da aber der Prediger als
Mensch je noch auf dem Wege ist, hat seine jeweilige
Gotteserkenntnis und also auch seine Predigt je vorläufigen,
vorbereitenden, vorwärtsdrängenden Charakter.

Vorausgesetzt, daß die Predigt als existentielle Lehre aus
dem existentiellen Betroffensein des Predigers hervorgehen
muß, wird die Frage wichtig: inwiefern der Prediger für die
Aussagen seiner Predigt mit seiner Existenz einstehen können
muß. Muß er die Worte, die er gebraucht, in ihrer ganzen Tiefe
verstanden haben? Muß er die Erfahrungen, auf die er zielt,
schon gemacht haben? Muß er die Forderungen, die er
ausspricht, schon erfüllt haben? usw. — Die Antwort auf diese
Fragestellung wird wohl eine sehr differenzierte, der
Wirklichkeit der Existenz in ihrer ganzen Komplexität möglichst
angemessene sein müssen. Ansätze zur Lösung dieser Frage
dürften etwa liegen in der Einsicht in den «vorläufigen» Cha
rakter der Predigt und (damit zusammenhängend) in der
Einsicht in den transzendierenden Charakter des Wortes, welcher
auch als ein antizipierender Charakter verstanden werden kann.
Redet nicht der Prediger je auch im Blick auf seine noch be-



Rezensionen 127

vorstehende Lebensgeschichte? Verpflichtet er nicht durch
seine Predigt sich selber für die Zukunft? Entwirft er nicht
auch sich selber ein Programm? Steht er nicht predigend selber
in der Erwartung künftiger Begegnungen? Nimmt er nicht
durch das Wort künftige, erst noch zu aktualisierende oder zu
vertiefende Erkenntnis Gottes vorweg? Kraft seines transzen-
dierenden Charakters hat das Wort in gewissem Sinne «escha-
tologische» Struktur: Es nennt das, was noch nicht ist. Es
vergegenwärtigt Künftiges und wirft die Existenz des Redenden
und des Hörenden in die Zukunft.

Castiel (Kt. Graubünden). Heinrich Ott.

Rezensionen.

H. H. Rowley, The Unity of the Bible, London, The Carey Kingsgate Press,
1953, X + 201 S.

Der bekannte und unglaublich fleißige Alttestamentler Prof. H. H. Rowley

in Manchester veröffentlicht in diesem Buch einige Vorlesungen, die
er 1951—52 in England und den Vereinigten Staaten gehalten hat. Er behandelt

hier ein Thema, mit dem er besonders vertraut ist, nämlich die Einheit
der Bibel. Nicht nur durch seine Beziehungen zu Principal H. W. Robinson
und anderen, sondern auch und vor allem durch seine gewaltige Produktion
und seine vielseitigen Interessen ist Rowley wie sonst kaum einer geeignet,
dieses Thema zu behandeln. Daß er die Aufgabe mit einem fließenden Stil
und mit einer unpolemischen, aber doch bestimmten und selbständigen
Haltung durchführt, wird niemanden überraschen, der etwas von diesem
«Faktotum» der alttestamentlichen Exegese erfahren hat.

Rowley ist Historiker und nicht Systematiker und will deswegen von
den historischen Gegebenheiten ausgehen. Die Einheit der Bibel sieht er
nicht als etwas Statisches, sondern als etwas Dynamisches an (S. 7) ; er
rechnet auch stark mit Verschiedenheit und Entwicklung. Nur einen Faktor
betrachtet er als konstant: Gott. Die Einheit der Bibel liege )n Fortschritt
und Entwicklung, aber es handelt sich dabei nicht um eine immanente,
sondern um eine von Gott gegebene Entwicklung. Und nur auf Grund dieses
Faktors lasse sich die Entwicklung überhaupt erklären (S. 11). Auch ein
teleologisches Element sei nach Rowley vorauszusetzen, indem das Alte
Testament über sich selbst hinausweise und eine künftige Erfüllung andeute
(S. 12). Allegorie und Typologie werden aber vom Verfasser bedingungslos
abgelehnt (S. 17. 19 e. p.).

Nach diesen prinzipiellen Bemerkungen geht Rowley in zwei Kapiteln
auf die Einheit des Alten Testaments ein. Er behandelt hier folgende zwei
Problemkreise: das Verhältnis zwischen Gesetz und Propheten und das Got-


	Existentiale Interpretation als Problem der christlichen Predigt

