
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 11 (1955)

Heft: 2

Artikel: Das quietistische Element in der Botschaft des Jesaja

Autor: Keller, Carl A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877422

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877422
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift
11. Jahrgang Heft 2 März/April 1955

Das quietistische Element
in der Botschaft des Jesaja.

Als im. Jahre 733 v. Chr. die vereinigten Armeen von
Damaskus und Israel den Davididen Ahas in Jerusalem angriffen,
rief der Prophet Jesaja dem zitternden König zu:

«Hüte dich wohl und bleibe ruhig!
Fürchte dich nicht, und dein Herz verzage nicht
vor diesen rauchenden Scheiterstummeln ...» (Jes. 7, 4).

Als man etliche Jahre später in Jerusalem zur Abwehr der
assyrischen Großmacht umfassende militärische und diplomatische

Vorbereitungen traf, mahnte der Prophet:

Durch Umkehr und Ruhigbleiben werdet ihr gerettet,
In Ruhe und Vertrauen liegt eure Stärke» (30, 15).

Als er schließlich zu derselben Zeit sich mit den gegen seine
Botschaft auftretenden Widersachern auseinanderzusetzen
hatte, zitierte er als Zusammenfassung seiner Predigt das Wort
Jahwes:

«Dies ist die Ruhstatt — schafft Ruhe dem Müden!
Und dies ist der Rastplatz...» (28, 12).

In entscheidenden Augenblicken seines Wirkens als Prophet

hat also Jesaja seine wesentlichste Aussage in den
Begriff der Ruhe gefaßt. Welcher Art ist die Ruhe, die der Prophet

im Namen seines Gottes proklamiert, und wie kommt er
dazu, ausgerechnet «Ruhe» zu verlangen? Es scheint, eine
sorgfältige Analyse der jesajanischen «Ruhe» lasse eine wichtige

Seite in Jesajas Gotteserleben wie in seiner Verkündigung
aufleuchten. Es werden darum im folgenden die einschlägigen
Stellen einer näheren Prüfung unterzogen, um sie nachher in
den Gesamtzusammenhang von Jesajas Botschaft einzustellen.

6



82 C. A. Keller, Das quietistische Element in der Bolschaft des Jesaja

I.

Jes. 7, 4. — Der König Ahas ist, wenn auch verzagten
Herzens, äußerst geschäftig, die notwendigen Maßnahmen zur
Abwehr eines feindlichen Angriffs zu treffen. Vielleicht hat er
auch bereits diplomatische Schritte bei Assur eingeleitet. In
eben diesem Moment ruft ihm der Prophet das Wort vom
«Ruhen» zu. Diese Mahnung zur Ruhe steht in dem Wort Je-
sajas nicht allein, und die restlichen Aussagen des Propheten
müssen zum Verständnis des zu behandelnden Begriffs
herangezogen werden.

«Hüte dich» — "i»$n — damit warnt der Prophet vor einem
falschen Tun. Das hebräische Wort wird in der Regel gefolgt
von einer negativen Aussage, eingeleitet mit ]S oder p ; es

fordert also auf, von einer Tätigkeit abzustehen, innezuhalten,
sich zu besinnen, eine grundsätzlich andere Haltung
einzunehmen. «Hüte dich ja, Isaak wieder nach Haran zu bringen»,
antwortet Abraham seinem Knecht auf dessen Frage (Gen. 24,

6). «Hüte dich ja, wieder vor mein Angesicht zu kommen»,
droht der Pharao dem Mose (Ex. 10, 28). Vor allem braucht der
Deuteronomist das Wort, wenn er ganz dringend vor einem
falschen Tun warnen, d. h. ein Verbot ganz besonders einschärfen

will; so etwa sagt er wiederholt: «Hüte dich, Jahwe zu
vergessen» (6, 12; 8, 4 usw.), «die Leviten zu vergessen» (12,
19), «überall zu opfern» (12, 13), «in die Schlinge der Kana-
anäer zu geraten» (12, 30) usw. Ganz in diesem Sinne ist auch
das «Hüte dich» des Jesaja zu verstehen: «Hüte dich, deine
militärischen Vorbereitungen zu treffen; laß ab von deinem
geschäftigen Tun, das sich lediglich von Furcht und Verzagtheit

leiten läßt.» Wenn hier nach der Aufforderung «Hüte dich»
im Hebräischen eine negative Partikel wie ]B oder p fehlt,
kann man wohl vermuten, das nachfolgende Wort öppp besitze
in sich eine solche negative Funktion. Das wird sich auch aus
der Betrachtung dieses Wortes tatsächlich ergeben.

«Beibe ruhig» — Bptfn —. Die Wurzel optf trägt zunächst
das Moment des Abstehens von einem Tun, des Innehaltens,
des Verschnaufens. So will Boas «nicht ruhen», also nicht
abstehen von seinem Plan, bis Ruths Angelegenheit in Ordnung
ist (Ru. 3, 18). «Kehre zurück in die Scheide, sei ruhig und



C. A. Keller, Das quietistische Element in der Botschaft des Jesaja 83

kalte dich still!», so umschreibt ein Prophet seine Aufforderung
an das «Schwert Jahwes», zu «ruhen» Jer. 47, 6); «Ruhe»
schließt an dieser Stelle deutlich das Abstehen von einem
Auftrag, einem befohlenen Tun ein. Sehr häufig, vor allem beim
Deuteronomisten und Chronisten, aber auch in sonstiger
kultischer Literatur (Ps. 76, 9; Jes. 14, 7) findet sich die Wendung
fisn nüj?tp, «das Land ist ruhig». Aus dieser Formel erhellt, wie
sehr die «Ruhe», jedenfalls soweit sie durch die Wurzel Dptf
ausgedrückt ist, ein ausgesprochen politischer Begriff ist. Sie
bezeichnet den Normalzustand, den Segen, den Dibtf eines Landes.

Es ist ein Zustand ohne schädliche Aktivitäten und
Einwirkungen, ohne Gefährdung durch Feinde, ohne Krieg, ohne
Grauen und Furcht der Unsicherheit, der Zustand, da eine
Gemeinschaft —seltener (vgl. besonders Hiob 3, 13. 26) ein
Individuum — ganz für sich ist, zufrieden, unbedroht und
unbeschäftigt. Zur Ruhe gehört etwa die lange Dauer des Lebens
im angestammten Lande (Jer. 48, 11), die Abwesenheit der
Herren und Unterdrücker (cf. Jes. 14, 7; Ri. 18, 7), Ueberfluß
an allen Dingen (Ri. 18, 7 — emend.; 1. Chron. 4, 40), Freiheit
und unaussprechliche Freude (Jes. 14, 7 f.). Ruhe ist
weitgehend identisch mit «Friede» (cf. Jes. 57, 2; Jer. 49, 23), ist
Erlösung von den Einwirkungen der Frevler und des Bösen
(Ps. 94, 13), sowie von Streit (cf. Prov. 15, 18). Diese Ruhe ist
«Hoheit» und «Sättigung an Brot» (Ez. 16, 49) ; sie wird
erfüllt in der Regierung gesegneter Könige, während welcher
Zeit eben «das Land Ruhe hat». — Der religiöse Gebrauch
erhellt vor allem aus Stellen wie Ps. 76, 9: In der Erscheinung
Jahwes zum Gericht «fürchtet sich die Erde und wird still»:
Das heißt, die kriegerischen und politischen Unternehmungen
der Menschen (cf. Verse 6—8.10) nehmen ein Ende mit Schrek-
ken, die Unterdrückten atmen auf und freuen sich über das
Heil. Als heilspolitische Zusammenfassung der gesamten Ideologie

mag Jes, 32, 15—20 gelten: Wenn der «Geist aus der
Höhe» ausgegossen sein wird, werden überall Recht und
Gerechtigkeit, Ruhe, Friede und allgemeine Fruchtbarkeit sowie
Sicherheit herrschen.

Aus dieser kurzen Uebersicht erhellt der Gehalt der
Aufforderung zur Ruhe in Jes. 7, 4 recht klar. Einerseits meint der
Prophet tatsächlich, im Anschluß an seine Warnung «Hüte



84 C. A. Keller, Das quietistische Element in der Botschaft des Jesaja

dich», daß der König radikal abstehen soll von seinen geschäftigen

Vorbereitungen. Anderseits aber mag auch ein wenig
jener spezifisch politische Gebrauch mitschwingen; trotz des
imminenten Angriffs soll der König, in kühner Paradoxic, das
Land nicht in die Abenteuer eines Krieges stürzen, vielmehr
gerade angesichts der Feinde die Ruhe proklamieren und
einhalten, auf das Gedeihen des Friedens bauen, das rasche Nahen
der Feinde ignorieren und darauf beharren, daß Sicherheit und
Wohlstand nicht gefährdet sind. — Wie das möglich ist, tönt
das Folgende an:

«Fürchte dich nicht» — diese Wendung leitet bekanntlich in
der Regel, jedenfalls im Munde eines Propheten, ein Heilswort
ein. Und in der Tat folgt sogleich ein solches, zunächst in der
verächtlichen Apostrophierung der Feinde — «rauchende
Scheiterstummeln» —, und dann ausdrücklich als Jahwewort:
«Es wird nicht bestehen und nicht geschehen» (V. 7). Der Prophet

weiß also, daß die Nichtigkeit des feindlichen Unternehmens

von Jahwe beschlossen ist, daß also Jahwe selber sich
nicht aus seiner Ruhe aufschrecken läßt, daß er unbeirrt an
«Heil» und «Frieden» für sein Volk und Land festhält, und
daß darum das geschäftige militärische und diplomatische Tun
töricht, sinnlos ist. Wenn nun der Prophet zu dem «Fürchte
dich nicht» noch die Mahnung fügt: «Dein Herz werde nicht
weich», so warnt er damit vor jeder Selbstaufgabe, vor der
Desintegration der Persönlichkeit und mahnt zu neuer Konzentration

der Seelenkräfte. Das leitet denn auch folgerichtig über
zur abschließenden Sentenz: «Glaubet ihr nicht, so bleibet ihr
nicht» (V. 9). Wenn der König nicht die feste Realität Jahwes,
der sich nicht aus der Ruhe bringen läßt, sondern die Torheit
menschlichen Beginnens beschlossen hat, die alleinige
Wirklichkeit sein läßt und seine Haltung nicht auf diese Realität
gründet, wird seine ganze Stellung ungesichert sein und bleiben.

Sein Herz wird «weich» bleiben, die Lebenskräfte werden
sich zersplittern. Nimmt er aber seinen Stand unerschütterlich
auf Jahwe, so weiß er um die Hinfälligkeit kriegerischer
Unternehmungen und wird ruhig bleiben.

Die «Ruhe», welche Jesaja verlangt, besteht also in der
Annahme des Willens und der Ruhe Jahwes, in einem festen,
furchtlosen Gehaltensein in den Stürmen des geschichtlichen



C. A. Keller, Das quietistische Element in der Botschaft des Jesaja 85

Lebens durch den Gott, der die Stürme samt und sonders zum
Schweigen bringt. Sie steht in absolutem Gegensatz zum Treiben

und zu den Erscheinungen des militärisch-politischen
Lebens und hebt sich in paradoxer Weise aus dem
Zeitgeschehen heraus. Wer «ruhig» bleibt, löst sich von der
Verstrickung in die weltpolitischen Zusammenhänge, er hält sich
bewußt stille und duldet keine Beeinträchtigung des Friedens.

Jes. 30, 15—17. — Die historische Situation erhellt aus
V. 16, welcher Bezug nimmt auf die Bündnispolitik Jerusalems
in den letzten Jahrzehnten des 8. vorchristlichen Jahrhunderts,
vor allem mit Aegypten; denn die «schnellen Rosse», auf
welchen die Judäer reiten wollen, stehen wohl im Zusammenhang
mit der ägyptischen Wehrmacht (cf. 31, 3). Die judäischen
Politiker suchten Wege und Mittel, ihre «Kraft» zu vermehren
und so zu bestehen im weltgeschichtlichen Sturm und «gerettet»
zu werden (vgl. V. 15 und s. unten). Genau wie zu Beginn seiner

Wirksamkeit während des syrisch-ephraimitischen Krieges
hat Jesaja diese politisch-militärische Geschäftigkeit abgelehnt,
und in dem Gerichtswort 30, 16—17 spricht er ihr das endgültige

Urteil: Sie wird völlig vergeblich sein und in der Flucht
der Armee, der Auflösung und dem Ruin des Vaterlandes enden.

Das in den Versen 16 und 17 enthaltene Urteil wird nun in
V. 15 begründet. Seine Vorgeschichte und seine Voraussetzungen

werden damit dem Volk, insbesondere den Militärs und
Politikern, in Erinnerung gerufen. Jesaja zitiert hier ein älteres

Gotteswort. Jedenfalls meint er mit diesem Zitat seine —
und das heißt: Jahwes — frühere Botschaft in Kürze zu
resümieren. Er will epigrammatisch Jahwes Stellungnahme zu den

Tagesfragen rekapitulieren. Da diese Stellungnahme durch den
Mund des Propheten den nationalen Politikern bekannt sein
mußte, diese aber in bewußtem Gegensatz sich auf ihre Pläne
versteiften, besteht das Urteil Gottes zu Recht. Wir dürfen also
von dem zitierten Jahwewort tiefe Einblicke in Jesajas Stellung
zum Zeitgeschehen erwarten. Das Wort lautet:

«Durch Umkehr und ,Ruhigbleiben' werdet ihr gerettet,
In ,Ruhe' und Vertrauen liegt eure Stärke.»

Formgeschichtlich handelt es sich um eine ausgesprochene
Thora-Belehrung, die antwortet auf die Frage: «Was sollen



86 C. A. Keller, Das quietistische Element in der Botschaft des Jesaja

wir tun?». Es geht um «Heil» (stftn) und «Kraft» (rnna), und
der Prophet will kundtun, worin Heil und Kraft zu finden
sind. Um Heil und Kraft haben sich jedenfalls auch die Politiker

bemüht; denn die Abwehr eines Feindes — im vorliegenden
Falle: Assurs — ist immer «Heil» und selbstverständlich nur
möglich durch «Kraft». Formgeschichtlich kann man sich hinter

dem Orakel Jesajas geradezu eine Frage bzw. eine Klage
denken, etwa in der Art Gideons: «Womit soll ich Israel Heil
schaffen?» (Ri. 6, 15), oder wie sie in den Klageliedern des
Einzelnen wie des Volkes mannigfach erklingt und auch hinter
einem Verse wie Ps. 20, 7 steht («Jetzt weiß ich: Jahwe schafft
seinem Könige Heil; er antwortet ihm von seinem heiligen Himmel

mit Heils-Krafttaten seiner Rechten»), oder Psalm 21, 2

(«Jahwe, in deiner Kraft freue sich der König; er frohlocke
tiher dein Heil»). Die Frage: «Wo ist Heil und Rettung? Wie
werden wir stark gegen den Feind?» mag ausgesprochen oder
unausgesprochen dem Propheten vorgelegen haben, und er hat
sich als Beauftragter Jahwes gerade dazu geäußert.

Seine Thora forderte damals 4 Dinge: «Umkehr» (naw),
«Stillesitzen» (nrn), «Ruhe» (t3j?tfn) und «Vertrauen» (nnü?).
Die Forderung nach «Ruhe» ist uns bereits in 7, 4 begegnet;
sie ist auch bereits eingehend erläutert worden. Was dort über
diese «Ruhe» als Abstehen von militärisch-diplomatischen Plänen

und als Festhalten am Frieden des Landes gesagt wurde,
gilt auch hier. Das «Stillesitzen» schließt in sich das Moment
des «Sich-Lagerns», «Sich-Niederlassens» 1, ja so etwas wie
ein «Hocken»; wer so «ruht» (rm) der läßt sich nicht
aufschrecken und nicht zu unnötigem Tun bewegen. Jesaja mahnt
also, sich nicht erschüttern zu lassen und die außenpolitischen

Pläne nicht weiter zu verfolgen.
Charakteristisch ist nun aber die religiöse Begründung dieser

Untätigkeit: «Umkehr» und «Vertrauen». Letzteres weist
zurück auf das «Glauben» aus dem syrisch-ephraimitischen
Krieg, und die «Umkehr» auf den Schear-jaschub, der eben
damals den Propheten begleitete. Das Entscheidende ist also
wiederum die Einkehr bei Jahwe, die Abkehr von aller
glaubenslosen Geschäftigkeit, das Richten aller Aufmerksamkeit
auf Jahwe, das ruhige Gehaltensein und Sich-halten-Lassen

1 Vgl. L. Koehler, Lexicon (1953), s.v.



C. A. Keller, Das quietistische Element in der Botschaft des Jesaja 87

durch ihn allein. Jesaja verlangt also angesichts der beängstigenden

politischen Lage Beschränkung auf das rein Religiöse.
Man stelle sich diese Forderung ganz konkret vor: Sie ist nicht
nur extrem pazifistisch — indem sie den Krieg ablehnt —,
sondern ausgesprochen quietistisch. Aeußerlich mußte sie als
verantwortungslose Vogel-Strauß-Politik erscheinen. Aber dieser

tollkühne Verzicht auf die militärische Bereitschaft war
eben nur möglich auf Grund eines Wissens um die göttlichen
Grundlagen des Geschehens, auf konsequent religiöser Grundlage.

Wiederum finden wir also die Botschaft vom ruhigen Nichtstun

inmitten scheinbar drängender Notwendigkeiten. In einem
zunächst unerklärlichen Illusionismus verkündet der Prophet,
man dürfe bereits leben in einem Zustand der realisierten
Eschatologie, wo Glück und unbeschwerte Freude verwirklicht
sind. Die Frage stellt sich gebieterisch: Wie ist solcher Illusionismus

möglich hei einem Propheten, der so nüchtern und
scharfsinnig seine Zeit durchschaut? Die Antwort wird im
zweiten Teil der Untersuchung gegeben werden.

Jes. 28, 9—13. — Es ist unmöglich, im gegenwärtigen
Zusammenhange auf eine Exegese der ganzen Gerichtsrede
einzugehen. Sie ist darum schwierig, weil der genaue Sinn der
von «stammelnden Lippen und fremder Zunge» gelallten Worte
kaum zu erhellen ist. Indessen steht es mit der entscheidenden
Aussage von V. 12: «Dies ist die Ruhstatt (nmin) — gebt Ruhe
dem Müden —, und dies ist der Rastplatz» ähnlich wie in Jes.
30, 15: Auch hier zitiert der Prophet ein früheres Wort. Weil
die Israeliten jenes frühere Wort nicht hören wollten, werden
sie bestraft werden: Sie werden «zurücktaumeln, zerbrochen
werden, in die Falle geraten und gefangengenommen». Es droht
ihnen also Verlust der Freiheit und Selbständigkeit, die
Katastrophe des Gerichtes. Das in V. 12 zitierte frühere Wort soll
also wiederum dieses Urteil begründen: Die Israeliten hätten
den Weg zur Freiheit und Sicherheit, zur Bewahrung der
Existenz und des Lebens wohl wissen können; da sie aber
nichts davon wissen wollten, müssen sie die Konsequenzen
tragen. Wir können annehmen, daß wiederum dem Wort V. 12

große Bedeutung für die Erfassung des Propheten Jesaja
zukommt.



88 C. A. Keller, Das quietistische Element in der Botschaft des Jesaja

Formgeschichtlich ist das Wort ähnlich zu behandeln wie
30, 15: auch hier haben wir eine Thora vor uns. Sie ist zwar
nicht vollständig — wie ja auch das ganze Orakel einen
unfertigen, fragmentarischen Eindruck macht. Vermutlich zitiert
Jesaja nur den Anfang des damaligen Wortes. Wiederum geht
es um etwas, was die Hörer suchten und entweder formell oder
doch implizit dem Propheten als Frage vorlegten: «Wo findet
der Müde Ruhe und Erquickung?» Auf diese Frage lautet die
Weisung: «Dies ist die Ruhstatt, dies ist der Rastplatz.» Der
Prophet macht sich anheischig, im Namen Jahwes das tiefste
Sehnen der Menschen zu erfüllen.

Wenn wir nach Parallelen und Voraussetzungen einer
solchen Thora forschen, stoßen wir auf die Klage Barucbs in
Jer. 45, 3: «Weh mir! Jahwe hat meinem Schmerze Kummer
zugefügt! Seufzend mühe ich mich ab und finde keine
Ruhstatt!» 2 Oder wir denken an Aeußerungen mancher Klagepsalmen,

wie Ps. 42, 6: «Was zeigst du dich so ratlos, meine Seele,
und bist so unruhig gegen mich»3, oder an die Sehnsucht
Hiobs nach «Ruhe» (3, 13.26). Auf solches Verlangen
antwortet der Prophet: «Ich weiß euch Ruhe und Erquickung:
Dies ist eure Rubstatt, der Ort, wo ihr euch Iahen und rasten
könnt. .» Spätere Propheten werden ebenso raten, z. B. Jere-
mia (6, 16: «Fragt... : Welches ist der rechte Weg? Darauf
gehet, so werdet ihr Ruhe 4 finden für eure Seelen») oder Deu-
terojesaja (40, 31!). Daß er Suchenden und Irrenden, Müden
und Klagenden, Zusammenbrechenden und Dürstenden den

Weg zur «Ruhstatt», zum Ort der Erquickung zeigte, darin hat
Jesaja das Entscheidende an seiner Verkündigung erblickt.
Und weil die Israeliten gerade auf diese Botschaft nicht hören
wollten, werden sie mit dem Gegenteil bedroht: dem Untergang

und der Hoffnungslosigkeit.
Für den Hebräer faßte jedenfalls der Begriff der «Ruhstatt»

nicht nur, wie es wohl heute klingen mag, die Labung
der Seele in sich; vielmehr enthält er etwas Umfassendes,
Allgemeines. In Gen. 49, 15, wo es von Issaschar heißt, er habe
die Ruhstatt (nnüa) geschätzt und darum die Lasten der Ab-

2 nirua.
3 'Vs ,»nr).
4»ina,ch Jes.28,12: HSna.- : — t** ; —



C. A. Keller, Das quietistische Element in der Botschaft des Jesaja 89

hängigkeit auf sich genominen, steht er offenbar im Gegensatz
zum kecken Wagen des Beduinen und Kriegers. In Ru. 1, 9 rät
Naemi ihren Schwiegertöchtern, sich in ihrer Heimat Männer
zu suchen, um so eine «Ruhstatt» zu finden, d. h. gesellschaftlichen

Schutz und Sicherheit. In religiösen Zusammenhängen
— so schon in dem alten Ladelied Ps. 132, 8. 14 — bezeichnet
die Ruhstatt den Tempel (cf. Jes. 66, 1), und dann vor allem bei
den Deuteronomisten das ganze heilige Land Jahwes (Num.
12, 9; 1. Kön. 8, 56; vgl. Ps. 95, 11). Darin herrschen Ordnung,
Friede, Sorglosigkeit. Der ganze Gehalt der nnua — für den
Einzelnen wie für die Gemeinschaft — erhellt aus Psalm 23

(«zur Ruhstatt am Wasser führt er mich»): Wie die Herden
und Karawanen lechzend nach Ruhe verlangen, wo der
beschwerliche Pfad ein Ende hat und man sich sorglos niederläßt,

so verlangt der Mensch nach der Freiheit von Kummer
und Unrast: nach der Ruhestatt. Diese Sehnsucht wollte Jesaja
seinen Mitmenschen erfüllen: Er wußte die Ruhstatt und wollte
sein Wissen seinem Volke mitteilen.

Jesaja hat also die «Ruhe», die Sicherheit vor politischer
Gefährdung und damit den bewußten Verzicht auf
politischmilitärische Aktivität verkündet als das Wesentlichste an seiner

Botschaft. Wenn sich auch nur wenige Stellen ausdrücklich
damit befassen, so erhalten diese doch durch ihre Funktion im
Ganzen der Prophétie besonderes Gewicht. Jesaja war —
jedenfalls unter anderem — ein Quietist, vielleicht gar ein
religiöser Schwärmer. Um die Art dieses Quietismus näher
abzuklären, sei seine Botschaft in einem weiteren Umfange
beigezogen.

II.

In drei Richtungen soll das Ergebnis der bisherigen
Exegese erweitert und vertieft werden.

1. Das Wesen der Sünde des Volkes. — In den behandelten
Worten tritt regelmäßig die «Ruhe» in deutlichen Gegensatz zu
einer militärischen und diplomatischen Geschäftigkeit, die sich
den nationalen Führern durch die weltgeschichtliche Lage
aufzudrängen schien, die aber nach dem Urteil des Propheten nur
zum Untergang führen konnte; war sie doch identisch mit der



90 C. A. Keller, Das quietistische Element in der Botschaft des Jesaja

Ablehnung der göttlichen Botschaft, und damit mit der Sünde.
Ohne nun den ganzen jesajanischen Sündenbegriff darzustellen
— Jesaja hat zur Erkenntnis der Sünde viele bedeutsame
Beiträge geleistet —, seien lediglich die Gerichtsreden kurz von
dem uns hier beschäftigenden Gesichtspunkt aus durchgangen.
Es zeigt sich bald, daß nach Jesaja ein Aspekt der Sünde in
einer frenetischen Aktivität besteht, in einer Betriebsamkeit,
die an Gott vorbeilebt.

Daß der Prophet der falschen außenpolitischen Aktivität,
in allen Perioden seines Lebens radikal ablehnend gegenüberstand,

ist schon zum Ausdruck gekommen. Er lehnt auch die
vielseitigen, umfassenden militärischen Vorbereitungen ab,
weil man dabei das Wichtigste unterläßt: auf Jahwe zu
schauen (22, 8—11). Aus dieser Ablehnung des internationalen
Verkehrs in Politik und Kriegsunternehmungen wird es
mindestens teilweise zu erklären sein, daß Jesaja die ausländische
Kultur erbarmungslos verwirft: «Voll ist das Land mit Künsten

des Ostens, und von Wahrsagern wie die Philister, und mit
Ausländern tauschen sie Handschlag.» 5 Daß Jesaja nachher
die Fülle von «Silber und Gold, von Schätzen ohne Ende, von
Pferden und Wagen ohne Ende und von Götzen» mißbilligt
(2, 7 f.), ist in diesem Zusammenhange sehr verständlich. Der
Prophet vermißt in dieser reich gegliederten Vielfalt die
Konzentration auf Jahwe. Man tat viel zu viel in außenpolitischer
Hinsicht; und diese Geschäftigkeit war Sünde.

In der Innenpolitik nimmt der Prophet eine ähnliche kritische

Haltung ein. Den komplizierten Ausbau der Verwaltung
hat er als verhängnisvoll beurteilt, oder zum mindesten mit
seinem Spott Übergossen, wie die ausführliche Aufzählung aller
möglichen Beamten in 3, 2 f. beweist: «Offizier und Krieger,
Richter und Prophet, Wahrsager und Aeltester, Hauptmann
von Fünfzig und Magnat, Ratsherr, ,Geheimkünstler' (Duhm)
und Zauberverständiger»: Sie alle werden entfernt werden.
Ebenso geißelt der Prophet die überreiche Produktion an
Verordnungen, die Gesetzesinflation (10, Iff.), die lediglich zur
Verhüllung und zum Mißbrauch des Rechtes führt.

Das hier sichtbare Uebermaß menschlichen Gestaltungs-
5 Der Text ist verdorben, obwohl von DSIa bestätigt; vgl. die

Kommentare.



C. A. Keller, Das quietistische Element in der Botschaft des Jesaja 91

willens zeigt sich auch auf sozialem und kulturellem Gebiet:
Man «reiht Haus an Haus und Feld an Feld» (5, 8) ; man steht
früh auf, um sich an Trinkgelagen zu erfreuen — wiederum,
in charakteristischer Spitze, mit einer Fülle von verschiedenen
Musikinstrumenten — ohne «auf das Werk Jahwes zu
schauen» (5, 11 f.). Verständlich, daß dem Propheten gerade die
verwirrende Fülle und Mannigfaltigkeit weiblicher Toilette und
Schmuckgegenstände als anstößig in die Augen sticht (3, 16 ff.).

Auch an den religiösen Kritiken fällt die Geißelung der
geschäftigen Fülle auf: «Wozu die Menge eurer Opfer?» (1, 11).
Schon die Mehrheit der Götzen (2, 8. 20; 1, 29 usw.) muß
demjenigen, der konsequent nur den einen Jahwe kennt, ein Greuel
sein. Ueberhaupt ist es die muntere Rüstigkeit, die sich von
keinem Schlage unterkriegen läßt, ohne sich je auf die Tiefe
des Gerichtes zu besinnen, welche Jesaja nicht ertragen kann
(9, 9).

Man erkennt, wie die diffuse, ziellose Geschäftigkeit der
Menschen, die nirgends Ruhe und Halt findet als nur in einer
eigenen, eingebildeten Größe, für den Propheten zum Wesen
der Sünde gehört. Was er der Fülle des wirtschaftlichen,
religiösen und politischen Tuns entgegensetzt, ist ganz einfach die
Größe und Erhabenheit Jahwes (2, 6 ff.).6 Wenn sich diese
Größe am Tage Jahwes durchgesetzt haben wird, hört alle
Geschäftigkeit auf, und das Tun des Menschen erstreckt sich
lediglich auf die ausgesprochenen Tätigkeiten des Heils — die
von jeher, seit dem grauen heidnischen Altertum, zu den
Kennzeichen einer friedlichen, heilvollen Herrschaft gehörten: Auf
«Recht und Gerechtigkeit» (1, 25 f.; 28, 17 usw.); und nur die
«Armen», d. h. die gegenwärtigen Opfer jener Geschäftigkeit,
werden an dem Heile teilhaben (14, 30. 32). Man kann sich denken,

wie Jesaja gegen die gigantische Geschäftigkeit unserer
Tage im Namen seines Gottes gewettert hätte!

2. Jahwes Ruhe. — Wir haben dargelegt, daß Jesaja die
Negation der Ruhe, wie sie in der scheinbaren Wirklichkeit der
Menschen sich durchsetzt, als Sünde charakterisierte. Dieses

6 Nach Joh. Lindblom, Gibt es eine Eschatologie bei den atl. Propheten
(Studia Theologica 1953, S. 89 f.), ist Jesaja gerade mit dem Orakel 2, 10 ff.
zum Schöpfer der «universalen Gerichtseschatologie» geworden. Jedenfalls
ist dieses Wort von größter Bedeutung für das Gotteserlehen des Propheten.



92 C. A. Keller, Das quietistische Element in der Botschaft des Jesaja

Ergebnis wird positiv ergänzt durch die Art und Weise, wie
sich Jahwe verhält. Eigentlich gehörte hierher eine lückenlose
Analyse des Erlebnisgehaltes der Anthropomorphismen, die
jedoch in anderem Zusammenhang geleistet werden soll. —
Wichtig ist vor allem 18, 4. Wiederum schaut Jesaja geschäftiges

weltpolitisches Tun der Völker untereinander, schnelle
Gesandtschaften, rastloses Mühen um militärische und diplomatische

Erfolge. Aber Jahwe vereitelt alles: «Ich will ruhig sein
und schauen an meinem Ort, wie blendende Hitze über dem

Licht, wie eine Tauwolke in der Erntehitze.» 7 Inmitten der
diplomatischen Aktivität der Völker hat Jesaja den ruhigen,
unerschütterlichen Gott erkannt und erlebt, der sich durch
nichts aus seiner überlegenen Ruhe bringen läßt und
unbeweglich, wie von weit her, das Treiben betrachtet. Sicherlich
will damit der Prophet seinen Volksgenossen suggerieren, sie
sollten doch ebenso ruhig und überlegen dem Treiben zuschauen
und sich durch nichts von ihrer gesammelten, auf Jahwe
konzentrierten Sicherheit abbringen lassen.8

7 Vgl. dazu vor allem den sprachgewaltigen Kommentar von B. Duhm,
z. St.

8 Vgl. Jes. 22, 11; 31, 1, wo der Prophet mitten im Kriegstreiben dieses
«Schauen auf Jahwe* ausdrücklich verlangt. — G. von Rad, Der Heilige
Krieg im Alten Israel, (1951) S. 59, bezieht diese Forderung auf die Ideologie

des Heiligen Krieges: Man solle zuschauen, wie Jahwe als Kämpfer
und Retter Jerusalems den Krieg führt und die Feinde besiegt. In dieser
Ausschließlichkeit läßt sich diese Deutung angesichts Jes. 5,12 —- wo man
das «Werk Jahwes» kaum als «Heiligen Krieg» erklären kann — wohl nicht
halten; indessen hat von Rad zwingend gezeigt, daß Jesaja bei der
Ausgestaltung seiner Botschaft — gerade auch in den uns beschäftigenden Aspekten

— auf die Glaubenswelt des Heiligen Krieges zurückgegriffen hat. Es
sei gestattet, lediglich zwei Vorbehalte anzumelden, die übrigens ganz auf
der Linie der Arbeit von Rads liegen:

a) Bezeichnenderweise fehlt bei Jesaja eine eingehende Schilderung der
Hauptsache am Heiligen Krieg: des eigentlichen Kampfes, gipfelnd in
Jahwes Sieg. Auch Jes. 31, 4 (cf. von Rad, a. a. O. S. 60) redet durchaus
nicht so konkret, wie man das wünschen möchte. Jesaja beschränkt sich in
der Regel darauf, das Ergebnis festzustellen, nämlich die Annihilation der
Gegner — die schon vorher feststand. Man kann nicht genug betonen, daß
die alte Tradition bei Jesaja radikal vergeistigt ist.

b) G. von Rad unterstreicht mehrmals, daß Jesaja sich keineswegs nur
von der Ideologie des Heiligen Krieges her verstehen läßt; im Gegenteil
tritt «hier nur ein sehr kleiner Sektor aus der vielgestaltigen Botschaft



C. A. Keller, Das quietistische Element in der Botschaft des Jesaja 93

Aehnlich klingen die Bilder in 31, 4 und 5: Angesichts der
rastlosen Bündnisbetrebungen und des Kriegstreibens lagert
Jahwe über seinem erwählten Orte, dem Zion, und beschützt
ihn, wie sich ein Löwe seine Beute nicht abjagen läßt, und die
Vögel wachsam über ihrem Neste kreisen. Jahwe hat nun
einmal beschlossen, Zion zu bewahren, und darin läßt er sich
durch nichts beirren.

Diesen Entschluß, seine eigene Ruhe unter allen Umständen
auf Zion zu übertragen und dort Ruhe zu halten, betrachtet
Jesaja als einen Teil von Jahwes «Plan». «Der Begriff der ,Ruhe'
steht bei Jesaja in engem Zusammenhang mit der Rede des

,Planes'.» 8 Die wichtigste Belegstelle bildet wohl 14, 24—27.
Daß dort der Begriff «Plan» parallel steht zur «ausgestreckten
Hand», dürfte für den statischen Charakter des Planes
kennzeichnend sein; Jesaja weiß, daß es sich bei Jahwes Plan nicht
um einen «Aktionsplan» handelt, sondern lediglich um die
Durchsetzung seines Willens und Wesens, m. a. W. um die
endgültige Manifestation dessen, was eigentlich bereits vorhanden

ist und in Jahwe existiert. «Nicht eine bestimmte
Geschichtsideologie beherrscht (Jesajas) Botschaft; er ist von der
andringenden Wirklichkeit des lebendigen Gottes erfaßt und
muß davon künden, daß sich diese Wirklichkeit in der
Geschichte unwiderstehlich durchsetzt und daß schließlich alle
Welt erfüllt sein wird von dem nifr ^rias.» 10 Die monumentale
Einheitlichkeit von Jahwes, an Zion sich verwirklichendem
Plane hebt sich wohltuend ab von der lächerlichen Täppigkeit
menschlicher Diplomatie, wie Jesaja sie sieht.

Aus dem Wesen des ruhigen, unerschütterlichen Gottes ist
es zu verstehen, daß Jesaja auch mit dem Zion und seinem Erder

Propheten in unser Gesichtsfeld» (S. 56). Jesaja hat daneben noch viele
andere Ideologien und alte Traditionen verwendet. Aufgabe einfühlender
Untersuchung ist es, ihrem Zusammenhang untereinander und ihrem Platz
im Ganzen des Gotteserlebens nachzuspüren. Die eben erwähnte Vergeistigung

der Kriegsideologie zeigt sich dann als Folge des spezifischen
Gotteserlebens des Propheten. — Als Ergänzung zu der traditionsgeschichtlichen
Untersuchung G. von Rads ist die Sammlung und Sichtung des Materials
bei H. Fredriksson, Jahwe als Krieger (1945), beizuziehen.

8 Martin Schmidt, Prophet und Tempel (1948), S. 237, Anm. 64.
10 Joh. Fichtner, Jahwes Plan in der Botschaft des Jesaja, ZAW 1952

(Bd. 63), S. 33.



94 C. A. Keller, Das quietistische Element in der Botschaft des Jesaja

leben das Empfinden sicherer Festigkeit verbunden hat.11 Auf
dem Zion kann man Zuflucht nehmen (14, 32) ; man wird, wenn
man auf den Zion seine eigene «Festigkeit gründete (plMjn), d. h.
«glaubt», nicht wanken (28, 16). Die Ruhe Jahwes teilt sich
also dem Zion und den darauf Vertrauenden mit. Umgekehrt
werden die andern, welche diesen ruhigen Fixpunkt verwerfen
oder verachten, gerade dort «straucheln und fallen» (8, 15).
Vielleicht wird eine psychologische Ausdeutung der Worte des

Propheten noch weiter gehen und darauf hinweisen, daß allem
Menschlich-Natürlichen, das mit dem Zion zusammenhängt,
ebenfalls das Moment der festen Ruhe und Geborgenheit anhaftet,

so wenn Eljakim mit den «Schlüsseln des Hauses David»
zu einem «Nagel an sicherm Ort» wird (22, 22 ff. — wenn echt!),
oder wenn die Wasser von Siloa — im Gegensatz zu den
brausenden Strömen des Auslandes — «sacht fließen» (8, 6).

An Gott und allem Göttlichen hat also Jesaja die ruhige,
sichere Festigkeit geschätzt und auch erlebt, und er hat es

gewagt, sie weit über alle eingebildete und doch im Grunde
schwächliche Betriebsamkeit der Menschen zu stellen.

3. Das persönliche Gotteserleben des Propheten. — In einer
letzten Richtung werden unsere Untersuchungen vertieft durch
die direkten Zeugnisse über Jesajas persönliches Gotteserleben,
vor allem Jes. 8, 16 f. und Jes. 6.

Aus der Berufungsvision sind für unsern Zusammenhang
nur zwei Momente wesentlich.12

a) Es ist immer wieder die hohe «Vergeistigung», sei es des

Gotteserlebens, sei es der Beschreibung deselben, bewundernd
11 Es scheint mir nicht nötig, Jesajas Botschaft von der Bewahrung des

Zion als spätere Entwicklung zu hetrachten.
12 Die Berufungsvision ist in letzter Zeit wiederholt untersucht worden.

In seinem Buche «Die Offenharungserlebnisse der Propheten Arnos,
Jesaja und Jeremias (1946) hat Ivar P. Seierstad die Komponenten von
Jesajas Gotteserleben einer eingehenden psychologischen Analyse unterzogen

(s. vor allem S. 91 ff.). Seine Ergebnisse wie seine Methode können
zum Teil wertvoll ergänzt werden durch die allerdings einseitig auf die
kultischen Affinitäten bezogenen Forschungen von Ivan Engneil, The Call
of Isaiah (1949). Eine ausgesprochen theologische Analyse findet sich bei
Martin Schmidt, a, a. O. (1948), S. 32 ff. Schließlich hat V. Herntrich in
seinem Kommentar (1950) eine eingehende theologische Exposition der
Berufungsvision geradezu zum Ausgangspunkt seines eindrucksvollen Jesaja-
verständnisses gemacht.



C. A. Keller, Das quietistische Element in der Botschaft des Jesaja 95

hervorgehoben worden. Warum beschreibt der Prophet den
«König» nicht, den «seine Augen gesehen» haben? Ist es
keusche Verhüllung des Göttlichen, Scheu, das Unsagbare
auszusprechen — oder hat der Prophet überhaupt keine Gestalt
gesehen, wie es Seierstad will? Wir werden das kaum schlüssig
entscheiden können; jedenfalls aber steht fest, daß in der ganzen

Vision Gott nicht handelnd eingreift. Der Prophet hört
lediglich eine Stimme — die Stimme Gottes. Die Entsündigung
wird vorgenommen durch den Seraphen, nicht durch Gott
selber, und den Auftrag erhält der zu Sendende — anders als
später Jeremia — nur durch das Wort Jahwes. In der ganzen
Szene waltet, vor allem was Jahwe betrifft, eine eigenartige,
fast statisch zu nennende Ruhe. Diese Ruhe hängt jedenfalls
mit der durchweg zu beobachtenden «Erhabenheit» Jahwes
zusammen, einer Erhabenheit, die also für Jesaja zurückgeht
auf sein Initiationserlebnis.13 Wir gehen kaum fehl, wenn wir
diese Ruhe als den letzten Grund für die quietistische Verkündigung

des Propheten betrachten.
b) Der Hymnus der Seraphen erklärt: «Seine Herrlichkeit

erfüllt die ganze Erde.» Damit hat der Prophet etwas gehört
und erfahren — denn die Seraphen verkünden (nicht nur «die
esehatologische Wirklichkeit vorwegnehmend»!14) eine
gegenwärtige, in der göttlichen Schau vorhandene Tatsache —, was
eigentlich jedes weitere Wirken und Reden überflüssig macht:
«Die ,Wucht' des göttlichen Wesens durchdringt und beherrscht
die ganze irdische Wirklichkeit, die göttliche Uebermacht
entfaltet sich als schlechthinnige Weltmächtigkeit.» 15 Hier stehen
wir vielleicht vor dem innersten Kern der Botschaft des
Propheten. Denn wenn dem so ist, wenn schlechthin nichts vor dem
Kabod Jahwes bestehen kann, wenn alles erfüllt wird von
eben dieser Herrlichkeit, dann verliert alles menschlich «Hohe»
und Selbständige seinen Wert und muß vor der Wirklichkeit,
die der Prophet in der «Ekstase» (bzw. in dem charakteristischen

«überbewußten» Zustand) realisiert hat, verschwinden.
Man kann vielleicht so formulieren: Der Plan Jahwes besteht

13 Zur Erhabenheit im Gottesbild .Jesajas vgl. vor allem Seierstad; auch
M. Schmidt, a, a. O. S. 23 ff.

14 So Joh. Fichtner, a. a. 0.
15 Seierstad, a. a. 0. S. 99.



96 C. A. Keller, Das quietistische Element in der Botschaft des Jesaja

darin, daß die im Beruflingserlebnis geschaute Wirklichkeit
Jahwes — daß die ganze Erde durchstrahlt und durchdrungen
ist vom Kabod — sich «verwirklichte, d. h. manifeste, unverhüllte

Wirklichkeit wird. Weil diese Wirklichkeit — und damit
der Plan, sie zu manifestieren — feststeht, gibt es für den
Menschen nur eine rechte Verhaltensweise: sich aller unnötigen

Aktivität — die ja nur gegen den Plan Gottes gerichtet sein
kann — zu enthalten, sich an die «Wirklichkeit» Jahwes
anzuschließen und sich so der «Ruhe» zu befleißen. Von daher
muß jede unnötige Geschäftigkeit zur Sünde werden, und jeder,
der handelt ohne Jahwe, der also jene Einladung zur «Ruhe»
verwirft, muß «straucheln und fallen»: Er zerbricht vor der
Wirklichkeit Jahwes.

In 8, 17 erklärt der Prophet, daß er selber für sich eben

gerade diese Haltung einnehme; nur das eine kann er tun: Auf
Jahwe harren und warten. Jahwe hat sein Angesicht verhüllt;
seine Herrlichkeit ist noch nicht — für den Propheten muß es

heißen: nicht wieder — sichtbar geworden. Der Prophet
zersplittert sich nicht in Aktionen, in religiöser oder sozialerWirk-
samkeit, und vor allem nicht in weltlicher Tätigkeit. Nein,
er «wartet». Sprachlich nimmt er hier Wendungen aus dem
kultischen Klagelied des Einzelnen auf und bekennt damit, er
befinde sich eben in der Lage eines Menschen, der in solchen
Gebeten seine Lage «beklagt»: 10 angefochten, von allen Helfern

verlassen. Er harrt auf das Manifest-Werden der
Wirklichkeit Jahwes — und darin ist er voller «Ruhe».17

Der Kreis hat sich geschlossen. Wenn Jesaja seine Mitbürger

zur «Ruhe» wies, so hat er in der Tat das für ihn
Entscheidende genannt. Daß Jahwes herrliche Wirklichkeit zum
Durchbruch kommen würde, stand fest. Für Jesaja stand
sogar, seit seiner Initiation, das Weitere fest, daß dieser Durchbruch

bereits geschehen, bereits die alleinige Wirklichkeit war.
Sich hingeben an diese Wirklichkeit und sich in dieser Hingabe

16 Zu den «drei Subjekten» der Klage — Gott, die Feinde, der Klagende
— vgl. zuletzt C. Westermann, Struktur und Geschichte der Klage im AT,
ZAW 1954 (Bd. 66), S.44ff.

17 Es läuft dieser Haltung durchaus parallel, wenn Jes. nach 8,11 sich
darum von den «Verschwörungen» distanzieren kann, weil er «von der Hand
Jahwes gepackt» ist.



Ii. Morgenthaler, Statistische Beobachtungen 97

endgültig geborgen wissen, darauf vertrauen und nichtige
Unternehmungen vermeiden, in dieser göttlichen Wirklichkeit
ruhen und Erquickung finden — darin bestand der im Glauben
tollkühne, für die Welt der Wirtschaft und der Politik verwerfliche,

nur von seinem Ziel und Ende her zu rechtfertigende
Quietismus des Propheten Jesaja.

Ossingen (Kt. Zürich). Carl A. Keller.

Statistische Beobachtungen am Wortschatz des
Neuen Testaments.

Antrittsvorlesung, gehalten am 11. Dezember 1954

an der Universität Bern.

Statistische Beobachtungen am Wortschatz des Neuen
Testaments sind seit jeher von großer Bedeutung gewesen, haben
sie doch hier bei der Abklärung der vielen Echtheitsfragen ein
ganz besonderes Gewicht. Forscher wie Holtzmann 1, Smith 2,

Cadhury3, Harnack4, Harrison 5, Michaelise, Percy7, Ruckstuhl

8 und viele andere mehr haben zu ganzen Schriften oder
auch nur zu Einzelabschnitten mehr oder weniger umfassende
statistische Untersuchungen angestellt. In Anbetracht der
Tatsache, daß sich die nt.liche Wissenschaft immer wieder genötigt
sieht, auf solche statistische Erhebungen zurückzugreifen, ist
es eigentlich erstaunlich, daß nicht schon längst ein umfassendes

statistisches Wörterbuch zum Neuen Testament geschaffen
worden ist. Seine Erstellung ist um so dringlicher, als' die ver-

1 H. J. Holtzmann, Die synoptischen Evangelien, 1863, S. 307 ff.
2 J. Ritchie Smith, Presbyterian and Reformed Review, II, 1891, S. 647 ff.
3 H. J. Cadbury, The Style and Literary Method of Luke, I, The Diction

of Luke and Acts, Harvard Theological Studies 6, 1919.
4 A. Harnack, Lukas der Arzt, 1906, S. 14 f., 48 f. u. a.
5 P. N. Harrison, The Problem of the Pastoral Epistles, 1921.
6 Wilh. Michaelis, Pastoralbriefe und Wortstatistik, in ZNW 28, 1929,

S. 69 ff.
7 Ernst Percy, Die Probleme der Kolosser- und Epheserbriefe, 1946,

S. 16 ff., 179 ff.
8 Eugen Ruckstuhl, Die literarische Einheit des Johannesevangeliums,

1951.

7


	Das quietistische Element in der Botschaft des Jesaja

