Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 11 (1955)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen.

Ernst Benz, Die Ostkirche im Lichte der protestantischen Geschichtsschrei-
bung von der Reformation bis zur Gegenwart, Freiburg/Miinchen, Verlag
Karl Alber, 1952, XII + 421 S.

Ernst Wolf, Peregrinatio, Studien zur reformatorischen Theologie und zum
Kirchenproblem, Miinchen, Chr. Kaiser Verlag, 1954, 358 S.

1. Die Arbeit von Ernst Benz soll nicht einfach ein Beitrag zur Ge-
schichte der Kirchengeschichtsschreibung sein, sondern wendet sich aus
bestimmten Griinden gerade den abendlindischen Darstellungen der Ost-
kirche zu. Die Ostkirche ist von der europiischen Geschichtsschreibung
meistens vernachlidssigt worden. Ressentiments haben die Gesichtspunkte
getrilbbt und Vorurteile entstehen lassen. Ein Ueberblick iiber die Dar-
stellungen der letzten vier Jahrhunderte kann darum an mancher Stelle
Kldrung schaffen. Da die Darstellung je nach dem konfessionellen Stand-
ort des Verfassers verschieden ist, behandelt Benz zuniichst die protestan-
tische Geschichtsschreibung t; ein spiterer Band soll der katholischen ge-
widmet werden. Gerade jetzt, wo die Begegnung zwischen Ost und West
in ein besonders bedeutungsvolles Stadium eingetreten ist, ist es von Nut-
zen, zu zeigen, wie die Ostkirche beurteilt und dargestellt worden ist.
Es wird dadurch der Weg zu einer gerechteren Beurteilung der Ostkirche
geebnet,

Wenn vielleicht Benz die Bedeutung seines Unternehmens auch iiber-
schitzt, so kann doch kein Zweifel daran sein, daB es tatsichlich einen Dienst
in der angegebenen Richtung tut. Es werden in der Darstellung von Benz
wirklich die Motive und Gesichtspunkte deutlich, die die protestantische
Geschichtsschreibung jeweils geleitet haben und z.T. noch bis heute —
man denke nur an das abschitzige Urteil Harnacks — nachwirken. Benz
streicht vor allem die «schwachen Stelleny der protestantischen Geschichts-
schreibung mit aller Deutlichkeit heraus. — Er kommt zum Ergebnis, dafl
durch die ganze protestantische Geschichtsschreibung seit der Reformation
zwei Gesichtspunkte maflgebend gewesen sind: die 6kumenische Idee und das
konfessionelle Sonderbewufitsein; einmal wird die Ostkirche als Schwester-
kirche im Rahmen der Christenheit aufgefallt, das andere Mal die Beson-
derheit der protestantischen Kirche betont. Selbstverstdndlich wandeln
beide Gesichtspunkte von Epoche zu Epoche ihre Gestalt; sowohl die
einschlieflende als die ausschlieBende Tendenz wird jeweils nach dem
herrschenden Verstindnis der Konfession ganz anders begriindet, und vor
allem kommen seit Peter dem Grollen und seit dem Eingreifen Alexanders I.
in die europiische Politik politische Gesichtspunkte hinzu, die die Dar-
stellung der Ostkirche in den allgemeinen Wechsel von Russophobie
und Russophilie hineingezogen haben. Einen entscheidend wichtigen Ein-
fluB hat der romantische Gedanke des «Volksgeistes» und der «Volksseeley
auf die Beurteilung des Ostens und der Ostkirche ausgeiibt.

1 Der Titel des Buches ist nicht zutreffend; da mit wenigen Ausnahmen
nur deutsche Autoren behandelt werden, sollte es besser heiflen: ... im
Lichte der deutschen protestantischen Geschichtsschreibung.



Rezensionen 69

Da Benz seine bisherige wissenschaftliche Titigkeit in erster Linie
der Erforschung der Ostkirche gewidmet hat, findet er AnlafB, in einem
abschliefenden Kapitel zu zeigen, wie sich die Ostkirche im Lichte seiner
eigenen Arbeiten darstellt. Er bezeichnet sich selbst als den ersten Ver-
treter ciner <¢wissenschaftlichen Oekumeniky und erklidrt auch, was er
darunter verstanden wissen will. Ockumenik ist eine weiterentwickelte
Form der drei traditionellen Facher Symbolik, Konfessionskunde und Kir-
chenkunde und ist aus der Notwendigkeit entstanden, die Begegnung der
Kirchen im Rahmen der ékumenischen Bewegung auf eine wissenschaftliche
theologische Grundlage zu stellen. Von den traditionellen Fichern unter-
scheidet sich die Oekumenik sowohl gesinnungsm#Big als thematisch. Sie
begniigt sich nicht damit, die Konfessionen beschreibend nebeneinanderzu-
stellen, sondern ist bewegt von der Frage, was die Koexistenz vieler Kir-
chen fiir die einzelne Kirche bedeutet. Sie setzt als Gesinnung voraus, dafl
man den Vertreter einer andern Kirche um der von allen geglaubten und
bekannten Kirche willen als Mitchristen anerkenne. Die thematische Ver-
anderung bhesteht darin, daB die Vertreter der Oekumenik besondere Auf-
merksamkeit auf das Studium der interkonfessionellen Beziehungen und
der konfessionellen Polemik verwenden.

Es fragt sich aber, ob durch die Bezeichnung «Oekumeniks die Begriffe
statt geklédrt nicht eher verwirrt werden. Sicher ist, dafl die Konfessions-
kunde im alten Stil nicht mehr am Platze ist, seit die ckumenische Bewe-
gung Tatsache geworden ist. Es muf} tatsidchlich zu der blof vergleichenden
Darstellung der Konfessionen die IFrage nach der Einheit der Kirche
mit allen ihren Konsequenzen treten. Ist aber fiir eine auf diese Weise ver-
éinderte Konfessionskunde der Name Oekumenik am Platz? Nein, denn
man erwartet unter diesem Namen ein viel weiteres Gebiet, als die Kon-
fessionskunde umfallit; man erwartet, dal Oekumenik den ganzen Bereich
der Erkenntnisse behandle, die mit der Uneinigkeit und der geglaubten
und von Gott geschenkten Einheit der Kirche zusammenhéngen. Dazu ge-
horen aber auller der Konfessionskunde — auch wenn sie durch das Stu-
dium der interkonfessionellen Beziehungen erginzt ist — noch andere
Gebiete, z. B. die Auslegungsgeschichte, die kirchliche Soziologie u. a.m.
Alle diese Gebiete unter dem Namen Oeckumenik zusammenzufassen ist
darum wiederum nicht geraten, weil keines von ihnen sich in der 6kume-
nischen Fragestellung erschopft. Richtiger ist es darum, auf die Bezeich-
nung Oekumenik iiberhaupt zu verzichten und die 6kumenische Bedeutung
der einzelnen Gebiete auf andere Weise hervorzuheben; etwa indem man
eine Bezeichnung wie «dkumenische Konfessionskundey einfiihrt oder in
der Definition des einzelnen Wissenschaftsgebietes seine dkumenische
Funktion herausstellt. Brauchbar ist der Name Oekumenik nur, wenn man
damit eine vornehmlich praktische Wissenschaft bezeichnen will, die sich
mit der «Strategie» der Oekumene befalit und ihr dienen will. 2

Wenn sich der Name Oekumenik aus Griinden der thematischen Ab-

2 In diesem Sinne ist in Princeton ein Studienfach mit dem Namen
Oekumenik geschaffen worden.



70 Rezensionen

grenzung schon nicht empfiehlt, so fragt sich weiter, ob die «Gesinnungy,
die Benz fiir seine neue Wissenschaft verlangt, ausreicht, um den Namen
Oekumenik zu rechtfertigen. Die Gesinnung, den «Angehorigen der andern
geschichtlichen Erscheinungsform der Kirchey als Mitchristen anzuerkennen
und «die spezifische Wahrheit, die sie geschichtlich reprasentieren», gut-
zuheiflen, schafft nach Benz eine doppelte Bereitschaft; die Bereitschaft,
sich fragen zu lassen: bin ich richtig, so wie ich bin?, und diejenige, den
andern zu fragen: bist du richtig, so wie du bist? Die Oekumenik hat die
Aufgabe, diese doppelte Bereitschaft zu férdern. — Die 6kumenische Be-
gegnung erschopft sich aber nicht darin, dall man sich gegenseitiger Kritik
aussetzt und durch den gegenseitigen Vergleich der Einheit niherkommt;
das Wesentliche an ihr besteht darin, dal das Bewufitsein, die Uneinigkeit
der Kirchen sei unsere Schuld, den Antrieb gibt, zunichst von den Vor-
aussetzungen der eigenen Konfession her immer von neuem nach der
wahren Kirche zu suchen. Diese Gesinnung spiirt man aber der Arbeit von
Benz nicht an; der Tenor seines Buches ergeht sich jedenfalls darin, jeg-
liches Anzeichen von konfessioneller Haltung zu ironisieren, und aus der
anderen neueren Arbeit des Verfassers «Bischofsamnt und apostolische Suk-
zession» geht hervor, dal es ihm in erster Linie um die Herausstellung von
unbekannten und unerwarteten Uebereinstimmungen der Kirchen zu tun ist,
welche dem kritischen Vergleich férderlich sein konnen.3 Auch diese
Arbeit leistet ihre Dienste, aber man mul} sich bewullt sein, dafl die dku-
menische Begegnung nicht im Vergleiche der Kirchen mit dem ékumenisch
erweiterten Herzen der Kirchenhistoriker besteht, sondern in der verbind-
lichen Begegnung der Glaubenden.

2. Das Buch von Ernst Wolf umfalit 13 Artikel, die alle schon friither
erschienen sind. Der letzte und neueste unter ihmen ist in unserem Zu-
sammenhang zugleich der interessanteste: «Oekumenische Symbolik: zur
Aufgabe der Konfessionskunde heutes. — Wolf zeigt da, daB die Disziplin
der Symbolik auf lutherischem Boden gewachsen ist. Denn nur das Luther-
tum versteht unter den Symbolen die Bekenntnisschriften; andere Kirchen
kennen nur das cOuBolov, nidmlich das Konstantinopolitanum, oder deren
drei, ndmlich die drei altkirchlichen. Nur der weite Begriff von Symbol
und die ihm entsprechende Ueberzeugung, dall aus der Lehre das Wesen
der Kirche zu erkennen sei, haben die Wissenschaft der Symbolik ermég-
licht. Symbolik besteht in der Einfiihrung in die eigenen Bekenntnisschrif-
ten und in der Auseinandersetzung mit andern Lehren. Sowohl die Isagogik
als die Polemik bedeuten ein Fragen und Ringen nach der reinen Lehre
und damit nach der Einheit und Reinheit der Kirche. Sie tragen also echt
Skumenischen Charakter.

Die Konfessionskunde ist nicht nur eine Weiterentwicklung, sondern
eine Veridnderung der Symbolik. Sie hat zwar mit Recht gezeigt, daBl die
Kirchen nicht nur unter ihren Lehren zu begreifen sind, aber sie hat den
Ansatz der Symbolik, ihre Ausrichtung auf die reine Lehre und die Ein-
heit der Kirche, verdunkelt, und es ist ihr die kirchliche Verbindlichkeit

8 Evangel. Verlagswerk, Stuttgart, 1953.



Rezensionen it

iiberhaupt verlorengegangen. Wolf verlangt nun an Stelle der Konfessions-
kunde eine okumeniseche Symbolik, die zu den Intentionen der reformato-
rischen Isagogik und Polemik zuriickkehrt. Damit ist die heutige Aufgabe
der Konfessionskunde ohne Zweifel genauer umschrieben als durch die
Oekumenik, die Benz vorschléigt.

Herblingen (Kt. Schaffhausen). Lukas Vischer.

Fritz Buri, Theologie der Existenz, Bern und Stuttgart, Verlag Paul Haupt,
1954, 128 S,

«Theologie der Existenzs — das bedeutet nicht, dafl hier in einem
eminenten Sinne «aus der KExistenz» heraus Theologie getrieben wird,
sondern vielmehr, daB hier Theologie durch einen bestimmten, vorgefaliten
Begriff von Existenz geleitet und durchweg geprigt ist. Dieser Begriff ist
derjenige der Existenzphilosophie von Karl Jaspers. Die Arbeit von Buri,
die selber als «neuer Grundrifl einer Dogmatik» verstanden werden will
(6), stellt im Grunde ein Experiment dar: das Kxperiment einer durch-
gehenden Konfrontation jenes spezifischen Existenzbegriffs mit den tradi-
tionellen Lehrstiicken der Dogmatik — dies mit der Absicht, die dogma-
tische Ueberlieferung mittels jenes Begriffs im Hinblick auf eine neue
«Summe der Theologiey» komprehensiv zu bearbeiten und sie so (wie ein
Lieblingsausdruck von Buri lautet) «umwandelnd anzueignen».

Buris Ausgangspunkt, der Begriff der Existenz, wird eingangs, durch-
aus im Amnschlull an Jaspers, definiert (9 f.): Existenz ist 1. ein nicht zu
vergegenstindlichendes, wissenschaftlich nicht falbares Selbstsein. Sie ist
als solches 2. bezogen auf Transzendenz als ihren Ursprung und erfiahrt sich
3. in solchem Bezug als sich selber geschenkt. Fiir die sich solcherart auf
Transzendenz bezogen wissende Existenz wird nun 4. der Mythos (wie
iibrigens auch die metaphysische Spekulation) zum symbolischen Ausdruck
ihres Selbstverstindnisses. So existiert KExistenz 5. in Geschichtlichkeit,
d. h. in Gemeinschaft und in der Bedingtheit durch Ueberlieferung, und
erfahrt, solche Geschichtlichkeit in unbedingter, doch «nicht zu verallge-
meinernder Weise» iibernehmend, in der Zeit die ewige Wahrheit. — Dies
ist das fiir alles nachfolgende Theologisieren malBlgebliche Arbeitsprinzip
Buris, seine vorausgesetzte Doktrin. Man gewinnt denn im folgenden manch-
mal den Eindruck, dafl hier nicht so sehr von der Sache her und im Hinblick
auf die Sache, als eher von der Dokfrin her und im Hinblick auf diese
gedacht wird. Der Jasperssche Existenzbegriff mup bei allen theologischen
Problemen stets und unter allen Umstéinden die Ldsung bringen; er mull
nur einfach in richtiger Weise angewendet werden, und schon ist die er-
hoffte Kldrung da! Doktrinér erscheint es uns z. B., wenn «Theologie der
Existenzy — wie aus dem folgenden ersichtlich sein wird — stets in stereo-
typer Weise gegenstindliches Denken und existentielle Aktualisierung als
zwei (freilich auch wieder unléslich verbundene) «Prinzipien» gegenein-
anderstellt, ohne damit zu rechnen, dafl moglicherweise das sog. «gegen-
stindliche» («objektivierende») Denken lediglich eine zwar epochale, doch
ephemere Erscheinung in der Geschichte menschlichen Denkens ist; daB



72 Rezensionen

ihm folglich moglicherweise gar nicht der Rang einer derart prinzipiellen
Instanz zukommt; dall folglich moglicherweise auf manche in der Ge-
schichte der christlichen Theologie auftretenden <«Spekulationen» wund
<«Mythologumene» gar nicht mit solcher Selbstverstindlichkeit der Begriff
der «Vergegenstindlichung» angewendet werden kann, wie es bei Buri
geschieht.

Entsprechend der fiinfgliedrigen Bestimmung des Existenzbegriffs ent-
wickelt Buri seinen dogmatischen Grundrifl in fiinf Teilen. Jedem Teil
stellt er eine knappe historische Einleitung voran, worin er — teils vom
Gesichtspunkt der konsequenten KEschatologie, inshes. der Wernerschen
Dogmengeschichte — die Entwicklung des betreffenden Lehrstiicks in der
altprotestantischen, neuprotestantischen (evtl. der roém.-katholischen) und
der modernen Theologie skizziert und die im Verlauf dieser Geschichte
aufgetretenen theologischen Aporien aufzuzeigen sucht, die dann im folgen-
den durch die Anwendung des Existenzbegriffs behoben werden sollen.
Die fiinf Teile sind: I. Offenbarung und Existenz (enthaltend die Lehre
von der Offenbarung und der HI. Schrift; entsprechend der Bestimmung von
Existenz als wissenschaftlich nicht erfalbarem Selbstsein). IL. Gott fir
Existenz (enthaltend die Lehre von Gott, Seinem Dasein, Seinem Wesen
und Seinen Eigenschaften, von der Schopfung und von der Theodizee; ent-
sprechend der Bestimmung von Existenz als bezogen auf Transzendenz).
ITI. Existenz als Gnade (enthaltend die Lehre von der Siinde, von der
Rechtfertigung und von der Pridestination; entsprechend der Bestimmung
des Transzendenzbezuges von Existenz als Sich-selbst-geschenkt-Werden).
IV. Christologie der Ixistenz (enthaltend die Lehre von Christi Per-
son und Werk; entsprechend der Konzeption von Mythos als Symbol des
Selbstverstindnisses von Existenz). V. Christliche Existenz in der Zeit
(enthaltend die Lehre von Wort und Sakrament, von der Kirche und von
den letzten Dingen; entsprechend der Bestimmung der Existenz als zeitlich-
geschichtlicher Verwirklichung). — Im Rahmen dieser kurzen Besprechung
ist es leider nicht moglich, Buris Bearbeitung der dogmatischen Tradition
und die Ergebnisse, zu denen er dabei gelangt, im Zusammenhang darzu-
stellen. Sein Gedankengang verliuft zumeist, mit einer gewissen Monotonie,
nach dem Schema einer Gegeniiberstellung von «Vergegenstiandlichung»
und «Existenz»: Gottes Dasein ist fiir gegenstindliches Denken nicht be-
weisbar, sondern erweist sich nur im erfahrenen Transzendenzbezug glau-
bender Existenz. Eben dies heillt dann: «Offenbarung fiir Existenz». Chri-
stologie ist wahr nicht als gegenstédndliche, allgemein verbindliche Lehre,
sondern als Ausdruck des Selbstverstindnisses der sich selber als Gnade
erfahrenden Existenz. Desgleichen die Pradestinationslehre als Ausdruck
des ErwiihlungsbewuBtseins der Existenz. Desgleichen die Heilsmittel, Wort
und Sakramente, als vermittelnde, Lebenskontinuitit stiftende Symbole
der sich in der Zeit verwirklichenden christlichen, d.i. durch christliche
Ueberlieferung in ihrem Transzendenzbezug bestimmten, Existenz. Usw.

Die solcherart stattfindende Bearbeitung der dogmatischen Tradition
mutet oftmals etwas dullerlich an. So, wenn Buri in der Verhandlung des
Theodizee-Problems, nachdem er die hier sich ergebenden Schwierigkeiten



Rezensionen 73

aufgezeigt hat, die verschiedenen in der Geschichte christlichen Denkens
aufgetretenen Antworten (urzeitlicher Fall gewisser Engel, fortschrei-
tende Ueberwindung des Uebels in der Welt, endzeitlicher Sieg Gottes iiber
das Bose, Agnostizismus gegeniiber der Abgriindigkeit Gottes, ja Atheismus
angesichts des Bdsen in der Welt usw.) nebeneinander bestehen 1dlt, mit
dem einfachen Zusatz: «Nicht als gegenstéindliche Lehren, sondern als Aus-
drucksformen der Transzendenzbezogenheit von Existenz...» «Theologie
der Existenz mull diesem ganzen Problemkomplex gegeniiber in erster
Linie auf die Unterscheidung von objektiv-wissenschaftlich, mythologisch-
spekulativen und fiir Glauben von Existenz aus giiltizen Aussagen auf-
merksam machen» (49). So wird das Prinzip der transzendenzbezogenen,
in Mythen und Spekulationen sich ausdriickenden Existenz von auflen an
das Problem herangetragen und in Form eines sehr generellen Vorbehaltes
geltend gemacht, und im iibrigen bleiben die verschiedenen Lehrmeinungen
als mégliche Symbole indifferent nebeneinander bestehen. Angesichts sol-
cher Indifferenz gegeniiber substantiellen theologischen Gegensitzen kann
man sich des FEindrucks nicht erwehren: es méchte jenes Prinzip auf
dem Felde theologischer Problematik am Knde — schon rein methodisch
gesehen — doch kein so sehr gutes, sachgemilles, erhellendes und zum
klirenden Verstindnis, zur «xumwandelnden Aneignung» der Tradition niitz-
liches Prinzip sein, wie Buri annimmt. — Ganz analog verhilt es sich in
der «Christologie der Existenz», wo Buri die verschiedenen Christologien
(z. B. den «Gott-Menschen des altkirchlichen Dogmas» oder den «gottlichen
Weisheitslehrer des Rationalismus») unter dem niimlichen Vorbehalt als
mogliche mythische Symbole nebeneinander stehen lifit — oder dann in
der Lehre von den Sakramenten, wo Buri selbst den Sakramentalismus und
die sieben Sakramente der rémischen Kirche gelten 1ilt, sofern sie inner-
halb der katholischen Kirchengemeinschaft wirkliche Heilsmittel, d.i.
echten symbolischen Ausdruck fiir die Transzendenzbezogenheit von Exi-
stenz darstellen (103). Vom Gesichtspunkt protestantischer Theologie ist
danach dagegen, bzw. fiir die protestantische Auffassung nichts weiter zu
sagen, als: daB fiir die protestantischen Kirchen eben protestantische Tra-
dition mafgeblich sei (107). Hier enthiillt sich der reine Traditionalismus
als einer der Wesensziige dieser «Theologie der Existenzy, fiir welche es,
weil keine besondere Offenbarung, kein besonderes Heilshandeln Gottes
in der Geschichte, darum auch kein gegeniiberstehendes Kriterium der
Wahrheit, kein Schriftprinzip, gibt. Trotz solcher Méngel in der Systematik
der Bearbeitung der Tradition ist der konstruktive, systematische Wille
des Verfassers zur integralen Aufnahme und Neuformung der Ueberliefe-
rung nicht zu verkennen. Er ist durch die ganze Schrift hindurch deutlich
spiirbar.

Eine Auseinandersetzung mit diesem dogmatischen Grundrifl im gan-
zen wiirde eine eingehende Auseinandersetzung mit der Jaspersschen Exi-
stenzphilosophie voraussetzen. Und vielleicht dall, wo eine solche geleistet
wire, die Auseinandersetzung mit Buri sich eriibrigte. Lediglich im Sinne
einer programmatischen Skizze sei hier gesagt: dall eine Auseinanderset-
zung mit Jaspers von der Theologie her vermutlich bei dessen Chiffre-



74 Rezensionen

oder Symbolgedanken einsetzen miifite, welcher ja auch bei Buri eine ent-
scheidende Rolle spielt (dessen Projekt einer Aneignung der theologischen
Tradition mittels des Existenzbegriffs wird erst durch jenen Gedanken
iiberhaupt moglich). Biblische Theologie kennt einen dhnlichen Begriff
wie denjenigen der Jaspersschen Chiffre fiir Transzendenz: ndmlich denjeni-
gen des Namens Gottes, welcher ja auch nicht einfach mit Gott gleichzuset-
zen ist, sondern auch gleichsam eine «Chiffre» fiir Gott darstellt. Aber
hier besteht nun ein fundamentaler Unterschied: Der Name Gottes ist der
Name, den Gott sich selber gegeben hat. Die Chiffre fiir Transzendenz
dagegen erwichst aus dem geschichtlichen Lebensvollzug der sich selbst
auf Transzendenz bezogen wissenden Existenz des Menschen. Demnach be-
steht der hier zugrunde liegende Gegensatz nicht zwischen Absolutsetzung
des Christentums (des christlichen Mythos) einerseits und Anerkennung
verschiedener Mythen als legitimer Symbole des Transzendenzbezugs an-
dererseits, wie dies Jagpers und seine Schiiler gerne darstellen (so z.B.
Jaspers in seinem Vortrag iiber «Wahrheit und Unheil der Entmythologi-
sierung», in dem fraglichen Punkte sehr treffend beantwortet durch Rudolf
Bultmann in dieser Zschr., Heft 2/1954, S.91 und 94). Der Gegensatz ist
vielmehr ein solcher in der Struktur existentieller Haltung (man darf hier
sagen: ein existentialer) : zwischen gehorsamer Beungung des Denkens unter
eine letzte Autoritit und arbitrirer Souver#dnitdt in der Beurteilung der
Erscheinungen existentieller Wirklichkeit. Dort geht die Bewegung von
oben nach unten: Gott gibt sich selber einen Namen, unter den sich der
Mensch vernehmend beugt. Hier geht sie von unten nach oben: Existenz
setzt, in der Begegnung mit Transzendenz, selber die Chiffern, in denen
Transzendenz fiir sie erfahrbar wird. Der Himmel der Transzendenz bleibt
leer ohne die Symbole, die der Mensch sich selber entwirft; und auf Grund
seines Wissens um diese Situation anerkennt dann der sekundir Verste-
hende die Gleichberechtigung der verschiedenen Symbole.

Interessant ist schlieBlich die Stellungnahme Buris zur von ihm so ge-
nannten «<mythologischen Theologie», also beispielsweise zur «neueren heils-
geschichtlichen Theologie» (wie Buri die dialektische Theologie zu nennen
pflegt). Diese Stellungnahme ist ndmlich iiberraschend positiv: «<Mytholo-
gische» Theologie hat eine grofle Bedeutung fiir die Ueberlieferung der
als Ausdrucksformen christlichen Selbstverstindnisses unentbehrlichen My-
then (30f.). Bringen wir den Gesamtschematismus der <«Theologie der
Existenz», so wie er uns nun bekannt geworden ist, in Rechnung, so diirfte
sich nunmehr folgendes Bild ergeben: Die eigentlich substantiellen theo-
logischen Gedankengidnge werden in der mythologischen Theologie voll-
zogen, wihrend Theologie der Existenz dabei gleichsam nur die Rolle
einer Préliminarwissenschaft spielt, deren Aufgabe es ist, jeweilen den
bewuBten formalen Vorbehalt geltend zu machen. Ueberlegen wir uns
schlieBlich, dall eine solche Priliminarwissenschaft der Existenz, welche
den in Mythen sich konkretisierenden existentiellen Entscheidungen vor-
ausliegt, eine sehr problematische Sache ist, dal moglicherweise eine der-
artige Ontologie der Existenz allererst auf dem Grunde einer «ontischen»
existentiellen Position, in Burischer Terminologie: allererst auf dem



Miszelle 75

Grunde einer angeeigneten symbolhaltigen Ueberlieferung und niemals iso-
liert davon iiberhaupt legitim ist — dann dringt sich die Vermutung auf:
es mochte letztlich das eigenste Wesen der von Buri dargebotenen «Theo-
logie der Existenz» darin bestehen, dafl sie sich selber iiberfliissig macht.

Castiel (Graubiinden). Heinrich Ott.

Miszelle.

Die Anfinge des Taufertums in Bern.

Wiihrend die neuere Tauferforschung, besonders durch die Arbeiten von
Fritz Blanke und Harold S. Bender, die Entstehung des Tédufertums nach Zeit
und Ort relativ genau auf den 17.—22. Januar 1525 in Ziirich, resp. Zollikon,
zu bestimmen vermochte !, sind die Anfénge der Tdufer in Bern ihrer Da-
tierung nach immer noch hochst ungewill. Ernst Miiller berichtet in seiner
«Geschichte der Bernischen Téufery» (Frauenfeld, 1895), Seite 23, dariiber
das Folgende: «Der erste im Rat amtlich behandelte Fall von Wiedertduferei
im Bernbiete betrifft im Jahre 1525 eine Frau in Zofingen, die sich hat wie-
dertaufen lassen. Wenn sie davon absteht, will man sie sein lassen. Wenn
sich im Jahre 1525 der bernische Rat mit ,Wiedertaufe’ beschiftigt, so ist
klar, dalk diese Geistesrichtung schon einige Zeit frither wirksam war; sie
wird nicht bei ihrem ersten Auftreten bis in den bernischen Ratsaal einge-
drungen sein, und die betreffende Frau wird vor der Vollziehung ihrer Taufe
sich mit dieser Geistesrichtung vertraut gemacht haben. Die Staatsbehir-
den schritten iiberhaupt erst dann ein, wenn eine Geistesrichtung staats-
gefihrlich zu werden schien, und insbesondere hat Bern sich nicht als In-
quisitionsbehirde des Bischofs von Konstanz berufen gefiihlt. In Bern waren
zur selben Zeit auch Taufer, von denen kein Ratsprotokoll erzihlt, Wir
finden sie in einem Brief des H. Bullinger, den er noch von Kappel aus an
Heinrich Simler in Bern schrieb. Johann Jacob Simler datiert diesen Brief
auf Ende 1524 oder Anfang 1525, nach den fortlaufenden Seiten des Codex,
in den das Original eingereiht ist.»

Diese Angaben Ernst Miillers haben in der Tauferforschung bedeutsame
Folgen gehabt; denn sie gaben den Weg frei fiir die Behauptung, dal} das
Berner Téaufertum dlter sei als das von Ziirich. Diese auf Grund von Miillers
Angaben naheliegende Annahme ist dann auch von verschiedenen Histori-
kern zur Stiitzung einer weiteren Theorie als sicher erwiesener, historischer
Sachverhalt vorausgesetzt worden. Die Simlersche Datierung des Bullinger-

1 H. S. Bender, Conrad Grebel, Goshen, USA, 1950, Seite xiv: «The
Swiss Brethren movement, commonly called Anabaptism... was formally
initiated on January 21, 1525, in the city of Zurich, Switzerland, or the
nearby village of Zollikon.» Genaue Angaben bei Fritz Blanke, «Ort und
Zeit der ersten Wiedertaufe», Theologische Zeitschrift, 1952, Heft 1, Seite
74 ff. und ausfiihrlich in dem Aufsatz «Zollikon 1525, ThZ, 1952, Heft 4,
Seite 241 ff.



	Rezensionen

