
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 11 (1955)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen.
Ernst Benz, Die Ostkirche im Lichte der protestantischen Geschichtsschreibung

von der Reformation bis zur Gegenwart, Freiburg/München, Verlag
Karl Alber, 1952, XII + 421 S.

Ernst Wolf, Peregrinatio, Studien zur reformatorischen Theologie und zum
Kirchenproblem, München, Chr. Kaiser Verlag, 1954, 358 S.

1. Die Arbeit von Ernst Benz soll nicht einfach ein Beitrag zur
Geschichte der Kirchengeschichtsschreibung sein, sondern wendet sich aus
bestimmten Gründen gerade den abendländischen Darstellungen der
Ostkirche zu. Die Ostkirche ist von der europäischen Geschichtsschreibung
meistens vernachlässigt worden. Ressentiments haben die Gesichtspunkte
getrübt und Vorurteile entstehen lassen. Ein Ueberblick über die
Darstellungen der letzten vier Jahrhunderte kann darum an mancher Stelle
Klärung schaffen. Da die Darstellung je nach dem konfessionellen Standort

des Verfassers verschieden ist, behandelt Benz zunächst die protestantische

Geschichtsschreibung1; ein späterer Band soll der katholischen
gewidmet werden. Gerade jetzt, wo die Begegnung zwischen Ost und West
in ein besonders bedeutungsvolles Stadium eingetreten ist, ist es von Nutzen,

zu zeigen, wie die Ostkirche beurteilt und dargestellt worden ist.
Es wird dadurch der Weg zu einer gerechteren Beurteilung der Ostkirche
geebnet.

Wenn vielleicht Benz die Bedeutung seines Unternehmens auch
überschätzt, so kann doch kein Zweifel daran sein, daß es tatsächlich einen Dienst
in der angegebenen Richtung tut. Es werden in der Darstellung von Benz
wirklich die Motive und Gesichtspunkte deutlich, die die protestantische
Geschichtsschreibung jeweils geleitet haben und z. T. noch bis heute —
man denke nur an das abschätzige Urteil Harnacks — nachwirken. Benz
streicht vor allem die «schwachen Stellen» der protestantischen Geschichtsschreibung

mit aller Deutlichkeit heraus. — Er kommt zum Ergebnis, daß

durch die ganze protestantische Geschichtsschreibung seit der Reformation
zwei Gesichtspunkte maßgebend gewesen sind: die ökumenische Idee und das

konfessionelle Sonderbewußtsein; einmal wird die Ostkirche als Schwesterkirche

im Rahmen der Christenheit aufgefaßt, das andere Mal die
Besonderheit der protestantischen Kirche betont. Selbstverständlich wandeln
beide Gesichtspunkte von Epoche zu Epoche ihre Gestalt; sowohl die
einschließende als die ausschließende Tendenz wird jeweils nach dem
herrschenden Verständnis der Konfession ganz anders begründet, und vor
allem kommen seit Peter dem Großen und seit dem Eingreifen Alexanders I.
in die europäische Politik politische Gesichtspunkte hinzu, die die
Darstellung der Ostkirche in den allgemeinen Wechsel von Russophobie
und Russophilie hineingezogen haben. Einen entscheidend wichtigen Einfluß

hat der romantische Gedanke des «Volksgeistes» und der «Volksseele»
auf die Beurteilung des Ostens und der Ostkirche ausgeübt.

1 Der Titel des Buches ist nicht zutreffend; da mit wenigen Ausnahmen

nur deutsche Autoren behandelt werden, sollte es besser heißen: im
Lichte der deutschen protestantischen Geschichtsschreibung.



Rezensionen 69

Da Benz seine bisherige "wissenschaftliche Tätigkeit in erster Linie
der Erforschung der Ostkirche gewidmet hat, findet er Anlaß, in einem
abschließenden Kapitel zu zeigen, wie sich die Ostkirche im Lichte seiner
eigenen Arbeiten darstellt. Er bezeichnet sich selbst als den ersten
Vertreter einer «wissenschaftlichen Oekumenik» und erklärt auch, was er
darunter verstanden wissen will. Oekumenik ist eine weiterentwickelte
Form der drei traditionellen Fächer Symbolik, Konfessionskunde und Kir-
cbenkunde und ist aus der Notwendigkeit entstanden, die Begegnung der
Kirchen im Rahmen der ökumenischen Bewegung auf eine wissenschaftliche
theologische Grundlage zu stellen. Von den traditionellen Fächern
unterscheidet sich die Oekumenik sowohl gesinnungsmäßig als thematisch. Sie
begnügt sich nicht damit, die Konfessionen beschreibend nebeneinanderzustellen,

sondern ist bewegt von der Frage, was die Koexistenz vieler
Kirchen für die einzelne Kirche bedeutet. Sie setzt als Gesinnung voraus, daß

man den Vertreter einer andern Kirche um der von allen geglaubten und
bekannten Kirche willen als Mitchristen anerkenne. Die thematische
Veränderung besteht darin, daß die Vertreter der Oekumenik besondere
Aufmerksamkeit auf das Studium der interkonfessionellen Beziehungen und
der konfessionellen Polemik verwenden.

Es fragt sich aber, ob durch die Bezeichnung «Oekumenik» die Begriffe
statt geklärt nicht eher verwirrt werden. Sicher ist, daß die Konfessionskunde

im alten Stil nicht mehr am Platze ist, seit die ökumenische Bewegung

Tatsache geworden ist. Es muß tatsächlich zu der bloß vergleichenden
Darstellung der Konfessionen die Frage nach der Einheit der Kirche
mit allen ihren Konsequenzen treten. Ist aber für eine auf diese Weise
veränderte Konfessionskunde der Name Oekumenik am Platz? Nein, denn
man erwartet unter diesem Namen ein viel weiteres Gebiet, als die
Konfessionskunde umfaßt; man erwartet, daß Oekumenik den ganzen Bereich
der Erkenntnisse behandle, die mit der Uneinigkeit und der geglaubten
und von Gott geschenkten Einheit der Kirche zusammenhängen. Dazu
gehören aber außer der Konfessionskunde — auch wenn sie durch das
Studium der interkonfessionellen Beziehungen ergänzt ist — noch andere
Gebiete, z. B. die Auslegungsgeschichte, die kirchliche Soziologie u. a. m.
Alle diese Gebiete unter dem Namen Oekumenik zusammenzufassen ist
darum wiederum nicht geraten, weil keines von ihnen sich in der
ökumenischen Fragestellung erschöpft. Richtiger ist es darum, auf die Bezeichnung

Oekumenik überhaupt zu verzichten und die ökumenische Bedeutung
der einzelnen Gebiete auf andere Weise hervorzuheben; etwa indem man
eine Bezeichnung wie «ökumenische Konfessionskunde» einführt oder in
der Definition des einzelnen Wissenschaftsgebietes seine ökumenische
Funktion herausstellt. Brauchbar ist der Name Oekumenik nur, wenn man
damit eine vornehmlich praktische Wissenschaft bezeichnen will, die sich
mit der «Strategie» der Oekumene befaßt und ihr dienen will. 2

Wenn sich der Name Oekumenik aus Gründen der thematischen Ab-

2 In diesem Sinne ist in Princeton ein Studienfach mit dem Namen
Oekumenik geschaffen worden.



70 Rezensionen

grenzung schon nicht empfiehlt, so fragt sich weiter, ob die «Gesinnung»,
die Benz für seine neue Wissenschaft verlangt, ausreicht, um den Namen
Oekumenik zu rechtfertigen. Die Gesinnung, den «Angehörigen der andern
geschichtlichen Erscheinungsform der Kirche» als Mitchristen anzuerkennen
und «die spezifische Wahrheit, die sie geschichtlich repräsentieren»,
gutzuheißen, schafft nach Benz eine doppelte Bereitschaft; die Bereitschaft,
sich fragen zu lassen: bin ich richtig, so wie ich bin?, und diejenige, den
andern zu fragen: bist du richtig, so wie du bist? Die Oekumenik hat die
Aufgabe, diese doppelte Bereitschaft zu fördern. — Die ökumenische
Begegnung erschöpft sich aber nicht darin, daß man sich gegenseitiger Kritik
aussetzt und durch den gegenseitigen Vergleich der Einheit näherkommt;
das Wesentliche an ihr besteht darin, daß das Bewußtsein, die Uneinigkeit
der Kirchen sei unsere Schuld, den Antrieb gibt, zunächst von den

Voraussetzungen der eigenen Konfession her immer von neuem nach der
wahren Kirche zu suchen. Diese Gesinnung spürt man aber der Arbeit von
Benz nicht an; der Tenor seines Buches ergeht sich jedenfalls darin,
jegliches Anzeichen von konfessioneller Haltung zu ironisieren, und aus der
anderen neueren Arbeit des Verfassers «Bischofsamt und apostolische
Sukzession» geht hervor, daß es ihm in erster Linie um die Herausstellung von
unbekannten und unerwarteten Uebereinstimmungen der Kirchen zu tun ist,
welche dem kritischen Vergleich förderlich sein können.3 Auch diese
Arbeit leistet ihre Dienste, aber man muß sich bewußt sein, daß die
ökumenische Begegnung nicht im Vergleiche der Kirchen mit dem ökumenisch
erweiterten Herzen der Kirchenhistoriker besteht, sondern in der verbindlichen

Begegnung der Glaubenden.
2. Das Buch von Ernst Wolf umfaßt 13 Artikel, die alle schon früher

erschienen sind. Der letzte und neueste unter ihnen ist in unserem
Zusammenhang zugleich der interessanteste: «Oekumenische Symbolik: zur
Aufgabe der Konfessionskunde heute». — Wolf zeigt da, daß die Disziplin
der Symbolik auf lutherischem Boden gewachsen ist. Denn nur das Luthertum

versteht unter den Symbolen die Bekenntnisschriften; andere Kirchen
kennen nur das ouußoXov, nämlich das Konstantinopolitanum, oder deren
drei, nämlich die drei altkirchlichen. Nur der weite Begriff von Symbol
und die ihm entsprechende Ueberzeugung, daß aus der Lehre das Wesen
der Kirche zu erkennen sei, haben die Wissenschaft der Symbolik ermöglicht.

Symbolik besteht in der Einführung in die eigenen Bekenntnisschriften
und in der Auseinandersetzung mit andern Lehren. Sowohl die Isagogik

als die Polemik bedeuten ein Fragen und Ringen nach der reinen Lehre
und damit nach der Einheit und Reinheit der Kirche. Sie tragen also echt
ökumenischen Charakter.

Die Konfessionskunde ist nicht nur eine Weiterentwicklung, sondern
eine Veränderung der Symbolik. Sie hat zwar mit Recht gezeigt, daß die
Kirchen nicht nur unter ihren Lehren zu begreifen sind, aber sie hat den
Ansatz der Symbolik, ihre Ausrichtung auf die reine Lehre und die Einheit

der Kirche, verdunkelt, und es ist ihr die kirchliche Verbindlichkeit

3 Evangel. Verlagswerk, Stuttgart, 1953.



Rezensionen 71

überhaupt verlorengegangen. Wolf verlangt nun an Stelle der Konfessionskunde

eine ökumenische Symbolik, die zu den Intentionen der reformatorischen

Isagogik und Polemik zurückkehrt. Damit ist die heutige Aufgabe
der Konfessionskunde ohne Zweifel genauer umschrieben als durch die
Oekumenik, die Benz vorschlägt.

Herblingen (Kt. Schaffhausen). Lukas Vischer.

Fritz Buri, Theologie der Existenz, Bern und Stuttgart, Verlag Paul Haupt,
1954, 128 S.

«Theologie der Existenz» — das bedeutet nicht, daß hier in einem
eminenten Sinne «aus der Existenz» heraus Theologie getrieben wird,
sondern vielmehr, daß hier Theologie durch einen bestimmten, vorgefaßten
Begriff von Existenz geleitet und durchweg geprägt ist. Dieser Begriff ist
derjenige der Existenzphilosophie von Karl Jaspers. Die Arbeit von Buri,
die selber als «neuer Grundriß einer Dogmatik» verstanden werden will
(6), stellt im Grunde ein Experiment dar: das Experiment einer
durchgehenden Konfrontation jenes spezifischen Existenzbegriffs mit den
traditionellen Lehrstücken der Dogmatik — dies mit der Absicht, die dogmatische

Ueberlieferung mittels jenes Begriffs im Hinblick auf eine neue
«Summe der Theologie» komprehensiv zu bearbeiten und sie so (wie ein
Lieblingsausdruck von Buri lautet) «umwandelnd anzueignen».

Buris Ausgangspunkt, der Begriff der Existenz, wird eingangs, durchaus

im Anschluß an Jaspers, definiert (9 f.) : Existenz ist 1. ein nicht zu
vergegenständlichendes, wissenschaftlich nicht faßbares Selbstsein. Sie ist
als solches 2. bezogen auf Transzendenz als ihren Ursprung und erfährt sich
3. in solchem Bezug als sich selber geschenkt. Für die sich solcherart auf
Transzendenz bezogen wissende Existenz wird nun 4. der Mythos (wie
übrigens auch die metaphysische Spekulation) zum symbolischen Ausdruck
ihres Selbstverständnisses. So existiert Existenz 5. in Geschichtlichkeit,
d.h. in Gemeinschaft und in der Bedingtheit durch Ueberlieferung, und
erfährt, solche Geschichtlichkeit in unbedingter, doch «nicht zu
verallgemeinernder Weise» übernehmend, in der Zeit die ewige Wahrheit. — Dies
ist das für alles nachfolgende Theologisieren maßgebliche Arbeitsprinzip
Buris, seine vorausgesetzte Doktrin. Man gewinnt denn im folgenden manchmal

den Eindruck, daß hier nicht so sehr von der Sache her und im Hinblick
auf die Sache, als eher von der Doktrin her und im Hinblick auf diese
gedacht wird. Der Jasperssche Existenzbegriff muß bei allen theologischen
Problemen stets und unter allen Umständen die Lösung bringen; er muß

nur einfach in richtiger Weise angewendet werden, und schon ist die
erhoffte Klärung da! Doktrinär erscheint es uns z. B., wenn «Theologie der
Existenz» — wie aus dem folgenden ersichtlich sein wird — stets in stereotyper

Weise gegenständliches Denken und existentielle Aktualisierung als
zwei (freilich auch wieder unlöslich verbundene) «Prinzipien» gegenein-
anderstellt, ohne damit zu rechnen, daß möglicherweise das sog.
«gegenständliche» («objektivierende») Denken lediglich eine zwar epochale, doch

ephemere Erscheinung in der Geschichte menschlichen Denkens ist; daß



72 Rezensionen

ihm folglich möglicherweise gar nicht der Rang einer derart prinzipiellen
Instanz zukommt; daß folglich möglicherweise auf manche in der
Geschichte der christlichen Theologie auftretenden «Spekulationen» und
«Mythologumene» gar nicht mit solcher Selbstverständlichkeit der Begriff
der «Vergegenständlichung» angewendet werden kann, wie es bei Buri
geschieht.

Entsprechend der fünfgliedrigen Bestimmung des Existenzbegriffs
entwickelt Buri seinen dogmatischen Grundriß in fünf Teilen. Jedem Teil
stellt er eine knappe historische Einleitung voran, worin er — teils vom
Gesichtspunkt der konsequenten Eschatologie, insbes. der Wernerschen
Dogmengeschichte — die Entwicklung des betreffenden Lehrstücks in der
altprotestantischen, neuprotestantischen (evtl. der röm.-katholischen) und
der modernen Theologie skizziert und die im Verlauf dieser Geschichte
aufgetretenen theologischen Aporien aufzuzeigen sucht, die dann im folgenden

durch die Anwendung des Existenzbegriffs behoben werden sollen.
Die fünf Teile sind: I. Offenbarung und Existenz (enthaltend die Lehre
von der Offenbarung und der Hl. Schrift; entsprechend der Bestimmung von
Existenz als wissenschaftlich nicht erfaßbarem Selbstsein). II. Gott für
Existenz (enthaltend die Lehre von Gott, Seinem Dasein, Seinem Wesen
und Seinen Eigenschaften, von der Schöpfung und von der Theodizee;
entsprechend der Bestimmung von Existenz als bezogen auf Transzendenz).
III. Existenz als Gnade (enthaltend die Lehre von der Sünde, von der
Rechtfertigung und von der Prädestination; entsprechend der Bestimmung
des Transzendenzbezuges von Existenz als Sich-selbst-geschenkt-Werden).
IV. Christologie der Existenz (enthaltend die Lehre von Christi Person

und Werk; entsprechend der Konzeption von Mythos als Symbol des

Selbstverständnisses von Existenz). V. Christliche Existenz in der Zeit
(enthaltend die Lehre von Wort und Sakrament, von der Kirche und von
den letzten Dingen; entsprechend der Bestimmung der Existenz als zeitlich-
geschichtlicher Verwirklichung). — Im Rahmen dieser kurzen Besprechung
ist es leider nicht möglich, Buris Bearbeitung der dogmatischen Tradition
und die Ergebnisse, zu denen er dabei gelangt, im Zusammenhang
darzustellen. Sein Gedankengang verläuft zumeist, mit einer gewissen Monotonie,
nach dem Schema einer Gegenüberstellung von «Vergegenständlichung»
und «Existenz»: Gottes Dasein ist für gegenständliches Denken nicht
beweisbar, sondern erweist sich nur im erfahrenen Transzendenzbezug
glaubender Existenz. Eben dies heißt dann: «Offenbarung für Existenz».
Christologie ist wahr nicht als gegenständliche, allgemein verbindliche Lehre,
sondern als Ausdruck des Selbstverständnisses der sich selber als Gnade
erfahrenden Existenz. Desgleichen die Prädestinationslehre als Ausdruck
des Erwählungsbewußtseins der Existenz. Desgleichen die Heilsmittel, Wort
und Sakramente, als vermittelnde, Lebenskontinuität stiftende Symbole
der sich in der Zeit verwirklichenden christlichen, d. i. durch christliche
Ueberlieferung in ihrem Transzendenzbezug bestimmten, Existenz. Usw.

Die solcherart stattfindende Bearbeitung der dogmatischen Tradition
mutet oftmals etwas äußerlich an. So, wenn Buri in der Verhandlung des

Theodizee-Problems, nachdem er die hier sich ergebenden Schwierigkeiten



Rezensionen 73

aufgezeigt hat, die verschiedenen in der Geschichte christlichen Denkens
aufgetretenen Antworten (urzeitlicher Fall gewisser Engel, fortschreitende

Ueberwindung des Uebels in der Welt, endzeitlicher Sieg Gottes über
das Böse, Agnostizismus gegenüber der Abgründigkeit Gottes, ja Atheismus
angesichts des Bösen in der Welt usw.) nebeneinander bestehen läßt, mit
dem einfachen Zusatz: «Nicht als gegenständliche Lehren, sondern als
Ausdrucksformen der Transzendenzbezogenheit von Existenz ...» «Theologie
der Existenz muß diesem ganzen Problemkomplex gegenüber in erster
Linie auf die Unterscheidung von objektiv-wissenschaftlich, mythologischspekulativen

und für Glauben von Existenz aus gültigen Aussagen
aufmerksam machen» (49). So wird das Prinzip der transzendenzbezogenen,
in Mythen und Spekulationen sich ausdrückenden Existenz von außen an
das Problem herangetragen und in Form eines sehr generellen Vorbehaltes
geltend gemacht, und im übrigen bleiben die verschiedenen Lehrmeinungen
als mögliche Symbole indifferent nebeneinander bestehen. Angesichts
solcher Indifferenz gegenüber substantiellen theologischen Gegensätzen kann
man sich des Eindrucks nicht erwehren: es möchte jenes Prinzip auf
dem Felde theologischer Problematik am Ende — schon rein methodisch
gesehen — doch kein so sehr gutes, sachgemäßes, erhellendes und zum
klärenden Verständnis, zur «umwandelnden Aneignung» der Tradition
nützliches Prinzip sein, wie Buri annimmt. — Ganz analog verhält es sich in
der «Christologie der Existenz», wo Buri die verschiedenen Christologien
(z. B. den «Gott-Menschen des altkirchlichen Dogmas» oder den «göttlichen
Weisheitslehrer des Rationalismus») unter dem nämlichen Vorbehalt als
mögliche mythische Symbole nebeneinander stehen läßt — oder dann in
der Lehre von den Sakramenten, wo Buri selbst den Sakramentalismus und
die sieben Sakramente der römischen Kirche gelten läßt, sofern sie innerhalb

der katholischen Kirchengemeinschaft wirkliche Heilsmittel, d. i.
echten symbolischen Ausdruck für die Transzendenzbezogenheit von
Existenz darstellen (103). Vom Gesichtspunkt protestantischer Theologie ist
danach dagegen, bzw. für die protestantische Auffassung nichts weiter zu
sagen, als: daß für die protestantischen Kirchen eben protestantische
Tradition maßgeblich sei (107). Hier enthüllt sich der reine Traditionalismus
als einer der Wesenszüge dieser «Theologie der Existenz», für welche es,
weil keine besondere Offenbarung, kein besonderes Heilshandeln Gottes
in der Geschichte, darum auch kein gegenüberstehendes Kriterium der
Wahrheit, kein Schriftprinzip, gibt. Trotz solcher Mängel in der Systematik
der Bearbeitung der Tradition ist der konstruktive, systematische Wille
des Verfassers zur integralen Aufnahme und Neuformung der Ueberliefe-
rung nicht zu verkennen. Er ist durch die ganze Schrift hindurch deutlich
spürbar.

Eine Auseinandersetzung mit diesem dogmatischen Grundriß im ganzen

würde eine eingehende Auseinandersetzung mit der Jaspersschen
Existenzphilosophie voraussetzen. Und vielleicht daß, wo eine solche geleistet
wäre, die Auseinandersetzung mit Buri sich erübrigte. Lediglich im Sinne
einer programmatischen Skizze sei hier gesagt: daß eine Auseinandersetzung

mit Jaspers von der Theologie her vermutlich bei dessen Chiffre-



74 Rezensionen

oder Symbolgedanken einsetzen müßte, welcher ja auch hei Buri eine
entscheidende Rolle spielt (dessen Projekt einer Aneignung der theologischen
Tradition mittels des Existenzbegriffs wird erst durch jenen Gedanken
überhaupt möglich). Biblische Theologie kennt einen ähnlichen Begriff
wie denjenigen der Jaspersschen Chiffre für Transzendenz: nämlich denjenigen

des Namens Gottes, welcher ja auch nicht einfach mit Gott gleichzusetzen

ist, sondern auch gleichsam eine «Chiffre» für Gott darstellt. Aber
hier besteht nun ein fundamentaler Unterschied: Der Name Gottes ist der
Name, den Gott sich selber gegeben hat. Die Chiffre für Transzendenz
dagegen erwächst aus dem geschichtlichen Lebensvollzug der sich selbst
auf Transzendenz bezogen wissenden Existenz des Menschen. Demnach
besteht der hier zugrunde liegende Gegensatz nicht zwischen Absolutsetzung
des Christentums (des christlichen Mythos) einerseits und Anerkennung
verschiedener Mythen als legitimer Symbole des Transzendenzbezugs
andererseits, wie dies Jaspers und seine Schüler gerne darstellen (so z. B.

Jaspers in seinem Vortrag über «Wahrheit und Unheil der Entmythologi-
sierung», in dem fraglichen Punkte sehr treffend beantwortet durch Rudolf
Bultmann in dieser Zschr., Heft 2/1954, S. 91 und 94). Der Gegensatz ist
vielmehr ein solcher in der Struktur existentieller Haltung (man darf hier
sagen : ein existentialer) : zwischen gehorsamer Beugung des Denkens unter
eine letzte Autorität und arbiträrer Souveränität in der Beurteilung der
Erscheinungen existentieller Wirklichkeit. Dort geht die Bewegung von
oben nach unten: Gott gibt sich selber einen Namen, unter den sich der
Mensch vernehmend beugt. Hier geht sie von unten nach oben: Existenz
setzt, in der Begegnung mit Transzendenz, selber die Chiffern, in denen
Transzendenz für sie erfahrbar wird. Der Himmel der Transzendenz bleibt
leer ohne die Symbole, die der Mensch sich selber entwirft; und auf Grund
seines Wissens um diese Situation anerkennt dann der sekundär Verstehende

die Gleichberechtigung der verschiedenen Symbole.
Interessant ist schließlich die Stellungnahme Buris zur von ihm so

genannten «mythologischen Theologie», also beispielsweise zur «neueren
heilsgeschichtlichen Theologie» (wie Buri die dialektische Theologie zu nennen
pflegt). Diese Stellungnahme ist nämlich überraschend positiv: «Mythologische»

Theologie hat eine große Bedeutung für die Ueberlieferung der
als Ausdrucksformen christlichen Selbstverständnisses unentbehrlichen
Mythen (30 f.). Bringen wir den Gesamtschematismus der «Theologie der
Existenz», so wie er uns nun bekannt geworden ist, in Rechnung, so dürfte
sieh nunmehr folgendes Bild ergeben: Die eigentlich substantiellen
theologischen Gedankengänge werden in der mythologischen Theologie
vollzogen, während Theologie der Existenz dabei gleichsam nur die Rolle
einer Präliminarwissenschaft spielt, deren Aufgabe es ist, jeweilen den
bewußten formalen Vorbehalt geltend zu machen. Ueberlegen wir uns
schließlich, daß eine solche Präliminarwissenschaft der Existenz, welche
den in Mythen sich konkretisierenden existentiellen Entscheidungen
vorausliegt, eine sehr problematische Sache ist, daß möglicherweise eine
derartige Ontologie der Existenz allererst auf dem Grunde einer «ontischen»
existentiellen Position, in Burischer Terminologie: allererst auf dem



Miszelle 75

Grunde einer angeeigneten symbolhaltigen Ueberlieferung und niemals
isoliert davon überhaupt legitim ist — dann drängt sich die Vermutung auf:
es möchte letztlich das eigenste Wesen der von Buri dargebotenen «Theologie

der Existenz» darin bestehen, daß sie sich selber überflüssig macht.

Castiel (Graubünden). Heinrich Ott.

Miszelle.

Die Anfänge des Täufertums in Bern.

Während die neuere Täuferforschung, besonders durch die Arbeiten von
Fritz Blanke und Harold S. Bender, die Entstehung des Täufertums nach Zeit
und Ort relativ genau auf den 17.—22. Januar 1525 in Zürich, resp. Zollikon,
zu bestimmen vermochte 1, sind die Anfänge der Täufer in Bern ihrer
Datierung nach immer noch höchst ungewiß. Ernst Müller berichtet in seiner
«Geschichte der Bernischen Täufer» (Frauenfeld, 1895), Seite 23, darüber
das Folgende: «Der erste im Rat amtlich behandelte Fall von Wiedertäuferei
im Bernbiete betrifft im Jahre 1525 eine Frau in Zofingen, die sich hat
wiedertaufen lassen. Wenn sie davon absteht, will man sie sein lassen. Wenn
sich im Jahre 1525 der bernische Rat mit Wiedertaufe' beschäftigt, so ist
klar, daß diese Geistesrichtung schon einige Zeit früher wirksam war; sie
wird nicht bei ihrem ersten Auftreten bis in den bernischen Ratsaal
eingedrungen sein, und die betreffende Frau wird vor der Vollziehung ihrer Taufe
sich mit dieser Geistesrichtung vertraut gemacht haben. Die Staatsbehörden

schritten überhaupt erst dann ein, wenn eine Geistesrichtung
staatsgefährlich zu werden schien, und insbesondere hat Bern sich nicht als
Inquisitionsbehörde des Bischofs von Konstanz berufen gefühlt. In Bern waren
zur selben Zeit auch Täufer, von denen kein Ratsprotokoll erzählt. Wir
finden sie in einem Brief des H. Bullinger, den er noch von Kappel aus an
Heinrich Simler in Bern schrieb. Johann Jacob Simler datiert diesen Brief
auf Ende 1524 oder Anfang 1525, nach den fortlaufenden Seiten des Codex,
in den das Original eingereiht ist.»

Diese Angaben Ernst Müllers haben in der Täuferforschung bedeutsame
Folgen gehabt; denn sie gaben den Weg frei für die Behauptung, daß das
Berner Täufertum älter sei als das von Zürich. Diese auf Grund von Müllers
Angaben naheliegende Annahme ist dann auch von verschiedenen Historikern

zur Stützung einer weiteren Theorie als sicher erwiesener, historischer
Sachverhalt vorausgesetzt worden. Die Simlersche Datierung des Bullinger-

1 H. S. Bender, Conrad Grehel, Goshen, USA, 1950, Seite xiv: «The
Swiss Brethren movement, commonly called Anabaptism was formally
initiated on January 21, 1525, in the city of Zurich, Switzerland, or the
nearby village of Zollikon.» Genaue Angaben bei Fritz Blanke, «Ort und
Zeit der ersten Wiedertaufe», Theologische Zeitschrift, 1952, Heft 1, Seite
74 ff. und ausführlich in dem Aufsatz «Zollikon 1525», ThZ, 1952, Heft 4,

Seite 241 ff.


	Rezensionen

