Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 11 (1955)

Heft: 1

Artikel: Augustins "Burgerschaft Gottes"
Autor: Schmidt, Martin Anton

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877421

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877421
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

M. A. Schmidt, Augustins «Biirgerschaft Gottes» 45

Mit-leidens des Hohenpriesters, aber auch seiner Vollmacht zu
helfen in Barmherzigkeit und Gnade.

So fiigt sich Hebr. 5, 7—8 in den Kreis der Aussagen iiber
das hohepriesterliche Amt des Christus ein. Dabei wird in be-
sonderer Weise das eine Wegstiick aus dem Gang des Hohen-
priesters betrachtet: die Erniedrigung auf Erden, die die Voll-
endung begriindet.

Hebr. 5, 7—8 betont — wie der ganze Hebrierbrief — die
Menschlichkeit des Erlosers in der Absicht, das Zutrauen zum
Erhéhten zu stirken durch den Hinweis auf seine in seiner
irdischen Geschichte geoffenbarte Solidaritit mit den Siin-
dern. Das ist das Thema des Hebréerbriefes — nicht die Ab-
wehr einer falschen Christologie, sondern die Stirkung des
miide und lédssig gewordenen (laubens und die Ermutigung
in der Angst vor dem Leiden. Ihm dienen alle christologischen
Aussagen, ihm dient aber auch die Parénese, deren Forderung
in dem gottlichen Geschenk des Erldsers begriindet ist.

Hauptwil (Kt. Thurgau). Mathis Rissi.

Augustins «Biirgerschaft Gottes».

Akademischer Vortrag, gehalten am 30. November 1954
in der Universitit Basel.

Dal} die Zeit, in der wir den 1600. Geburtstag des Kirchen-
vaters Augustin feiern, mit dessen Zeit mancherlei Verwandtes
hat, darauf hinzuweisen liegt allzu nahe. Als im Jahre 410 zum
ersten Male seit mythischer Vorzeit ein Barbarenheer in die
Stadt Rom eindrang, mulite sich mit dem politischen Rom, mit
der griechisch-romischen Kultur auch das Christentum er-
schiittert fragen: «Quid salvum est, si Roma perit?» * War denn
die Sache Roms nicht auch die Sache Christi geworden, seit
Konstantin durch Christus gesiegt hatte? Gab es denn nun
nicht ein «christliches Romy?

So redet man heute auch von einer «Bedrohung des christ-
lichen Abendlandesy. Ist Augustin, der das christliche Abend-

1 Hieronymus, Ep.123,6 (CSEL 56, 94).



46 M. A. Schmidt, Augustins <Biirgerschaft Gottes»

land in hervorragender und mannigfacher Weise mit seinem
Geist geprigt hat, noch lebendig genug, sich zur heutigen
Angst trostlich und wegweisend zu dullern, wie er es bei der
damaligen Bedrohung tat?

Als die Kunde von der Bedrohung Roms nach Hippo Regius
gekommen war, predigte Augustin seiner Gemeinde: «Caelum
et terra transibunt (Mt. 14, 35); quid ergo mirum, si aliquando
finis est civitati?» > Als man dann aber erfuhr, dall die Goten
nach drei Tagen wieder abgezogen waren, ohne Rom zerstort
zu haben, sagte er: «Manet civitas, quae nos carnaliter genuit.
Deo gratias. Utinam et spiritualiter generetur et nobiscum
transeat ad aeternitatem! Si non manet civitas, quae nos carna-
liter genuit, manet, quae nos spiritualiter genuit... Civitas
sancta, civitas fidelis, civitas in terra peregrina, in coelo fun-
data est.» * Wie merkwiirdig spricht Augustin hier als Romer
und doch nicht als Rémer! Der «civitasy, die seine und seiner
Zuhorer irdische Heimat ist, stellt er eine andere «civitas»
gegeniiber; zu ihr und nicht mehr zu Rom gehort, wer «dem
Geiste nach gezeugty ist. Mit einem «christlichen Rom» rechnet
er nicht; er wiinscht es nur. Aber solch ein Rom miifite Biirger-
recht in der civitas bekommen, die nach dem Zusammenhang
der zitierten Stelle das «himmlische Jerusalem» ist. Der christ-
liche Romer, als den wir ihn sprechen héren (insofern er doch
am Geschick der Stadt, der er sich durch seine Geburt zuge-
horig weill, Anteil nimmt), ist ein Fremdling in dieser civitas
geworden, insofern er an das «ewige Romy nicht glauben kann.
Aber er gibt Rom nicht mehr auf, als er es von seinem Stand-
punkt aus aufgeben mufl. Er wiinscht, daB das «Uebergehen
zur Ewigkeity, d. h. aber die Geschichte, in der Rom grofl war
und noch ist und die doch im Tage Christi ihr Ende und Ziel
hat, dafl diese Geschichte nicht gegen, nicht ohne Rom gehe. *

2 Serm. 81,9 (PL 38, 505).

3 Serm. 105,7, 9 (PL 38, 622).

% In den zitierten Stellen bedeutet «civitas> einerseits «Stadt», ander-
seits «Biirgerschafty (s. W.Kamlah Christentum und Geschichtlichkeit,
Stuttgart und Kéln 1951 [2. Aufl. von: Christentum und Selbstbehauptung,
Frankfurt a. M. 1940] 155 ff.). Augustin wiinscht den <Biirgern Roms>», daf}
sie auch Biirger der ewigen civitas werden. Dall noch viele Biirger von
der «civitas terrenay zur ¢civitas Dei» kommen werden, sagt De civ. Dei 1
1 Anf. Nach den Predigtstellen wiirden solche wohl noch «Biirger Roms»



M. A. Schmidt, Augustins «Biirgerschaft Gottes» 47

In solchen Krisen sollen die Christen nicht auf Rom schauen;
wenn doch die Rémer auf Christus, den Griinder der <civitas
Dei», schauten!® Welche Romer jetzt ihre eigene romische
Lage, das, worin das Elend, aber auch die Gréfle des Namens
«Rom» besteht, richtig verstehen wiirden, die wiirden jetzt den
Schaden Roms nicht den Christen, d. h. dem Abfall von den
alten Gottern, zuschreiben. Diesen Vorwurf, in dem der alte
Spruch der Christenverfolger «Pluvia defit, causa Christiani

genannt werden konnen, nach keiner Aussage Augustins aber wiren sie
dann mehr Biirger der «civitas terrena». Das Uebergehen zur «Biirgerschaft
Gottesy, das fiir viele ¢Biirger Roms» (die dann nicht mehr Glieder der
<civitas terrenas sein werden) sicher erwartet wird, ist fiir Rom als «Biir-
gerschafty wiinschbar, fiir eine weltumspannende «res publica» nach De civ.
Dei II 19 gerade noch denkbar. Dall die letztere «traumhaft unwirkliche
Unméglichkeits immerhin noch denkbar ist, ist nach Kamlah 178 f. dem cice-
ronischen personalen Begriff von <res publica» zuzuschreiben, so dal auch
hier nicht an ein mittelalterliches «sacrum regnum» zu denken ist. Bezeich-
nenderweise wird dort iiber die Rolle Roms in dieser getriumten res publica
nichts gesagt, vielmehr von der verdorbenen res publica Rom (vgl. De civ.
Dei XIX 21.24) hinweg iiber jene Utopie auf die endzeitliche res publica
geschaut, <ubi Dei voluntas lex est». Es geht also, wenn die Rémer als <Biir-
ger» und <Biirgerschafty» angeredet werden, um mehr als den «rdmischen
Staaty, freilich auch keineswegs gegen das Staatliche an sich, wie die zi-
tierten Kapitel in ihrer Dialektik deutlich zeigen. Der Staat ist so, wie
seine Biirger sind, und so wird es einen vollkommenen Staat wohl erst in
der Ewigkeit geben, was die «Gottesbiirger» aber keineswegs hindern soll,
die vorldufigen Giiter des irdischen Staates zu wiirdigen und zu <gebrau-
chen», seine Fehler aber nicht mitzumachen und seine Unzulinglichkeiten
zu ertragen. — Dort, wo Augustin Rom und seine Einrichtungen als «civitas
terrena» vor Augen hat, weill er sich nicht als Rémer; s. Kamlah 167 f. Und
doch redet er wiederum als ein zur Gottesbiirgerschaft Gekommener, der
von Geburt Rémer ist und nicht gegen Rom an sich, als «civitas», redet, son-
dern gegen Rom als Prototyp der «civitas terrena». Zu letzterer aber gehort
der Selbstruhm (vgl. De civ. Dei I praef.) und das Reden vom <«ewigen
Romy»; dazu s. H. Fuchs, Augustin und der antike Friedensgedanke (Neue
philologische Untersuchungen 3) Berlin 1926, 162 ff. mit Verweis auf M.
Bolwin, Die christlichen Vorstellungen vom Weltberuf der Roma acterna
bis auf Leo den GroBen, Diss. Miinster 1923; ferner Kamlah 175 ff. — Im
folgenden sind Stellen ohne andere Angabe aus De civ. Dei zitiert, wobei
die Seiten- und Zeilenzahlen der Ausgabe von B.Dombart und A.Kalb,
Leipzig 1928 f., nur beigefiigt sind, soweit es dem rascheren Auffinden
dient.

5 XXII 6 (II 562): Christus... caelestis et sempiternae conditor civi-
tatis; I praef.: Rex... et conditor...; XVIIT 1 (IT 255, 21); vgl. XI 1 Anf.



48 M. A. Schmidt, Augustins «Biirgerschaft Goftes»

sunty wieder aufgenommen wird ®, mit dem das untergehende
Heidentum gerade der romischen gebildeten Aristokratie sich
noch einmal heftig gegen das Neue aufbdumt, nimmt Augustin
zum Ausgangspunkt fiir sein gewaltiges Werk «De civitate Dei».

Wir iibersetzen das Wort «civitasy lieber nicht mit «Staaty.?
Es stehen sich in der «civitas Dei» und der «civitas terrenay,
von deren Gegensatz immer wieder die Rede ist, nicht zwei
Staaten oder Staatsformen, aber auch nicht einfach das «Himm-
lische» und das «Irdische» gegeniiber, ndmlich nicht ein unver-
géngliches und ein vergédngliches <Biirgerrechty in dem Sinne,
dafl man in beiden zugleich als Doppelbiirger existieren kénnte,
solange man noch auf Erden lebt. EEs stehen auch nicht zwei
Ideologien oder Konzeptionen zur Auswahl, mit denen das Zu-
sammenleben der Menschen zu gestalten wire und zwischen
denen man nur zu wihlen hétte als zwischen einer «christ-
lichen» und einer «antichristlichen». Ebenfalls geht es nicht ein-
fach darum (obwohl uns diese Unterscheidung schon etwas
naher an die Sache heranfiihrt), auf die irdischen Interessen
und Giiter zu verzichten, um dafiir die himmlischen zu be-
kommen, oder aber an den irdischen Giitern und Interessen
festzuhalten im Verzicht auf die himmlischen. Wir befinden uns
vielmehr in der Geschichte, in der alle Menschen vor den glei-
chen Fragen stehen: von Krieg und Frieden, von Selbstbehaup-
tung durch Herrschaft iiber Feindliches oder aber Selbst-
behauptung dadurch, daBl man sich doch lieber dem Widrigen
unterwirft, als sich toten laBt. Wir befinden uns in der Ge-
schichte dieser Welt, in der keiner nicht auf seine Weise gliick-
lich sein und auf seine Weise Frieden haben will. ® Keine an-
dere Welt und Geschichte kennt Augustin zu seiner Zeit als
diese. Nicht anders kann er die Romer sehen als so. Und das ist
auch die Welt, in der sich die Christen befinden.

Aber in dieser geschichtlichen Welt gibt es von Anfang an
zweierlei Art von Biirgern, untereinandergemischt, letztlich in
ihrer Unterscheidung nur Gott bekannt®, aber doch so, daB

¢ I13.

7 S. Kamlah 155 ff. und vgl. Anm. 4.

8TV 23 (I174); X 1 Anf.; XTI 26 Schl.; XIX 12; XXIT 30 (IT 633).

® XI1:...quas in hoc interim saeculo perplexas quodam modo diximus
invicemque permixtas; XVIII 1 (die civitas Dei ist «in» der civitas terrena



M. A. Schmidt, Augustins «Biirgerschaft Gottes» 49

von der Unterscheidung immer etwas sichtbar bleibt, doch so,
dafB jetzt z. B. die einen Biirger angreifen und die andern sich
verteidigen miissen. ** Und was greifen jene an? Das Recht der
Andern, nur in Christus den wahren Gottesdienst und darum
auch das Ende und Ziel aller Geschichte zu sehen. ** Und was
verteidigen diese? Ihren Willen, in dieser Welt Fremdlinge zu
sein, durch sie zu «pilgern», nicht ihr zu entfliehen, vielmehr
in der Welt, wie sie ist, den Weg und nicht das Ziel zu sehen 2,
ihre Ueberzeugung, dall die «vita beatay, die «paxy, die doch
alle wiinschen, nicht in Rom, nicht in der Selbstvollendung die-
ser Geschichte gefunden werden kann, sondern nur in der Voll-
endung durch den Gott Jesu Christi. Wenn es den angreifenden
Romern um eine «Restitutiony (des alten Rom, seiner Tugen-
den und seiner «religios) zu tun ist **, so wissen demgegeniiber
die Christen, dal} es in der civitas terrena nichts zu restituieren
gibt. Ist doch diese die Folge eines Falles, eines Abfalles von
Engeln und Menschen; und nur darum gibt es iiberhaupt eine
Menschengeschichte, die mehr ist als ein Fallen in das end-
giiltige Elend der Verdammnis, weil Gott einen Teil der gefal-
lenen Menschen wieder zu restituieren, d.h. aus der civitas
terrena, in der sie alle geboren werden, in die civitas Dei, die
Gesellschaft der Engel, die Gott nie verlieflen, iiberzufiihren
beschlossen hat. ** Nicht zwei Welten sind durch diesen Abfall
entstanden; denn alles, was Gott geschaffen hat, ist, sofern es

¢peregrina, quantum ad hominum genus pertinet»); XVIII 49 (auf die
ecclesia bezogen) ; XVIII 54 Schl.; XIX 26; XX 7 (II 422: nur Gott bekanut).
Vgl. Kamlah 147 ff.

10 T praef.; I 1; vgl. Retract. IT 43, 69.

11 Von I 1 (De adversariis nominis Christi...) ausgehend — in den
nichsten Kapiteln werden die wiihrend des Goteneinfalles auch den Heiden
hilfreichen christlichen Heiligtiimer ins Licht gestellt — spannt sich der
Bogen bis zum Schlull des ersten, apologetischen Teils in B. X, wo auch die
letzten mit den Platonikern diskutierten Fragen sich in solchen des Kultes
(Christus oder die Ddmonen verehren?) zuspitzen. Im zweiten Teil s. am
Anfang XI 2, am Schlufl XXIT 6—10. 18. 29 (II 624: regnum Christi).

12 Sehr viele Stellen reden vom <«peregrinariy der Gottesbiirgerschaft,
ihrer Biirger oder genauer jihres menschlichen Teils. S. Kamlah 162 f., Anm.
100—112; 268 f., Anm, 528. Dazu noch z. B. V 16; XVIII 1 (s. Anm. 9);
XVIIT 51 (IT 336, 9 ff.); XIX 14 (II 380, 12 ff.); XXII 6 (II 563, 22 ff.).

13 S, Kamlah 306.

14 Vgl. Anhang (S.661.).



50 M. A. Schmidt, Augustins <Biirgerschaft Gottes»

geschaffen ist, in seinem Sein gut; allein der Wille der Engel
und Menschen schuf den Unterschied der beiden Biirgerschaf-
ten.

Ueber dieser Welt und Geschichte bleibt Gott stehen als der,
dessen einem Willen und Plan auch der bose Wille, der von
ihm abgefallen ist, nicht entfallen kann. Von Anfang an teilte
sich die verniinftige Schépfung in solche, die selber wie Gott
sein wollen und sich selbst in Hochmut zu vollenden streben,
und in solche, die wissen, daB sie nicht Gott sind, und darum
ihre Vollendung in Gott suchen.*® Wie aber am Anfang als
Wort, so steht in der Mitte der Geschichte Jesus Christus als
der Einzige, der Gott ist in Wahrheit und Mensch als der Weg
zur Wahrheit, die er selber ist. ¥ Eine Welt aus einer und zu
einer Wahrheit also ist es, von Gott gewollt und geordnet vom
Hochsten bis zum Niedrigsten, eine Geschichte, die Anfang,
Mitte und Ende in der gleichen Wahrheit hat. *®* Zwei Willen
aber sind es, die in der Geschichte auftreten: der Wille der
¢superbiay, des Gott-gleich-sein-Wollens, in den alle Menschen
durch den Siindenfall verstrickt sind, und der Wille der «hu-

18 Vgl. bes. XI 17; XII 1—3. 6—8; XIII 14; XIV 3. 13

18 Schon I praef. wird das Thema von Hochmut und Demut angeschla-
gen; weiter vgl. bes. XI 33; XII 1 (I 512); XIV 3 (II 8, 20 ff.); XIV 13
(mit Ecel. 10, 13); XIV 14. 27. 28; XIX 12 (IT 375); XIX 25. 27. S. auch
Anm. 25. Zur <perversa imitatio Dei» vgl. Fuchs (s. Anm. 4) 28, der auf
Conf. IT 6, 14, und Kamlah 171, der auf Hippolyt hinweist. Mit den Gedanken
iiber Hochmut, Begehren von und Verfithrung zu falscher Gottlichkeit bzw.
Gottesverehrung bildet die ausfiihrliche Darstellung des Dédmonischen die
Briicke von der «religionsgeschichtlichen», kultisch-politischen Begriindung
der civitas terrena zu ihrer biblischen Begriindung: VIII 14 ff.; B. IX; B. X
(falscher und wahrer Gottesdienst; Christus als wahres Opfer und, wie
schon B. IX, wahrer Mittler). Die civitas terrena ist zugleich die hochmiitige
und démonisierte: XI 1. Beides liegt im oft vorkommenden Wechselausdruck
«civitas impiorum». «Superbia» ist immer wieder als ethische, kultische, ge-
schichtliche Macht zugleich sichtbar. In Hochmut bzw. Demut schlieflen sich
Engel und Menschen in den beiden civitates zusammen: XII 1 Anf.

17 X1 2 Sechl.: ...quo itur Deus, qua itur homo. Die schionsten dieshe-
ziiglichen Stellen Augustins finden sich gesammelt bei E. Przywara, Au-
gustinus, die Gestalt als Gefiige, Leipzig 1934, 332 ff. Christus als Mittler:
IX 15.17; X 24, 29. 32; XI 2.

18 Vgl. z. B. die Erorterungen XII 10—28, bes. Kap. 28 Schl., auch X 28
Schl. («exortus, procursus, debiti finesy der beiden civitates; so auch XI 1
Schl.).



M. A. Schimidt, Augustins «Biirgerschaft Gottes» 51

militasy, zu dem die Menschen nur durch Jesus Christus kom-
men, den <wahren humilisy, in dem die Demut erst zu einer
geschichtlichen Grofle, einer menschlichen Moglichkeit wur-
de. *® Ohne ihn wire Demut nur noch bei den Engeln, die nicht
in Hochmut fielen; durch ihn gibt es nun Menschen, die ihr
Ziel nicht in der Selbstvollendung suchen, um welche die Ge-
fallenen kampfen, solange sie in der civitas terrena sind, die
vielmehr «transire, peregrinariy wollen 2°, die nicht mehr dem
Ruf der Ddamonen folgen miissen, in sich selber etwas sein zu
wollen **, vielmehr dieses ihr «Sein» in seiner urspriinglichen
Bedeutung, als Ruf und Aufgabe von und zu Gott auffassen. **
So wollen die Einen hoch hinaus und fallen, weil sie wollen,
was sie nicht sind. Die Demiitigen aber wollen niedrig sein
und steigen, weil sie wollen, was sie sind: nicht ohne Gott
sein. ?* Diese beiden Willen in der Welt haben also von Anfang
an zu den beiden civitates (oder auch «societatesy) gefiihrt,
von denen die eine nicht «terrenay heillt, weil sie auf Erden
ist, sondern weil sie auf Erden ihren Ruhm sucht und herrschen
will 2%, die andere aber nicht «Dei» oder auch «caelestisy, weil
sie nicht auf Erden wire, nicht mitten unter den Vertretern der
andern civitas und an den gleichen Krdengiitern teilhabend,
sondern weil ihre «sententia» ist: «Deus superbis resistit, hu-
milibus autem dat gratiam.» ** Keineswegs bekennt sich diese
civitas zu Elend und Verzicht um ihrer selbst willen 2¢; sie will

18 X 24 (I 440); X 29 (T 449, 1 ff.; 450, 7ff.); vgl. IV 16 Schl.; IX 15
(I 387, 31f.). Das eindriicklichste augustinische Beispiel: Conf, VII 18,
24 — 21, 27. Ueber das Verhiltnis der angelischen civitas Dei zu Christus
bzw. der Trinitdt und der alttestamentlichen civitas Dei zu Christus konnen
wir hier nicht handeln.

20 8. Anm. 12. Vgl. bes. XXII 6 (II 563, 22 ff.).

22 X1V 4 Anf.: Cum ergo vivit homo secundum hominem, non secundum
Deum, similis est diabolo. Vgl. XIV 13 (ITI 33 {.).

2 X1V 4 (I1 9): Cum itaque vivit homo secundum veritatem, non vivit
secundum se ipsum, sed secundum Deum.

2 Vgl. XIV 13 mit den Erwidgungen iiber «sursum» und <deorsumy.
X1V 4 wird Hochmut als ¢«secundum mendacium», Demut als «secundum ve-
ritatem vivere» beschrieben.

28 XTIV 28 (unten S.58 zitiert).

25 I praef. Prov. 3, 34 = Jak. 4, 6 = 1. Petr. 5, 5 wird noch zitiert: XI 33
(I5081.); XVII 4 (II 208); XIX 27.

26 ¢Miseriay, iiberwiegend auch «indigentia» u. d. beschreiben den allge-
meinen Zustand der «mortalitas», mit dem sich die civitas terrena begniigt,



52 M. A. Schmidt, Augustins «Biirgerschaft Gottes»

vielmehr das <«bonumy, die «beatitudo», die nicht von Gott
trennt (und darum auch den Menschen allein volles Geniigen
schafft *), welches Maximum an teilhabendem Sein und teil-
habender Giite sie in ihrer Wanderschaft nur als Ziel, nicht
als Besitz haben kann; denn noch lebt sie nicht bei Gott, son-
dern nur auf ihn zu. Was sie aber auf dieser Welt haben kann,
das steht ihr zur Verfiigung, insofern es sie nicht hindert, Gott
zur Verfiigung zu stehen. Sich an die Stelle Gottes setzen und
darum auch Gott fiir seine Zwecke gebrauchen wollen, das ist
das Kennzeichen der civitas terrena. *® Sich Gott zur Verfiigung
wissen und das eigene Gute nicht verleugnen um Gottes willen,
aber ihm zur Verfiigung stellen, der das Gute zu seiner Zeit
durch das Bessere zugleich vollenden und ersetzen wird, das
ist das Kennzeichen der civitas Dei.

Fortschritt und Wachstum der Gottesbiirgerschaft in dieser
Welt ist wohl einerseits sichtbar zu verfolgen, anderseits aber
auch einem «geschichtlichen Selbstverstindnisy geheimnisvoll
entzogen. Die letzte Entscheidung dariiber, wer zu ihr gehort,
wer zu ihr kommt, wer bei ihr bleibt, steht bei Gott allein; das
hindert aber — nach Augustins Prédestinationslehre — keine
echte Entscheidung des Menschen, eine Entscheidung aller-
dings, deren geschichtliche Stunde ihm gegeben werden muf. *°
Darum ist es wohl mehr als nur eine rhetorische Geste, wenn

den sie auch wieder vermehrt. I'iir die civitas Dei sind Ausdriicke wie ¢pa-
tientiay, ¢suspirari» u. d. typisch, die durch die Sehnsucht nach dem end-
zeitlichen Gut bestimmt sind. Die Haltung zu den irdischen Giitern ist dann
einerseits «Verachtung» — s. Kamlah 268, Anm. 522; dazu XXII 6 (II 563
unten) —, anderseits «<Gebrauchs. Dazwischen steht die Selbstbeherrschung
(s. Kamlah 276) bzw. die Herrschaft Gottes, unter welcher stehend die Seele
ihrerseits die libidines beherrschen und die &ufleren Giiter recht gebrauchen
kann (s. Fuchs 8, Anm. 1).

#7 ¢<Erst in der ewigen Hingabe an Gott, im adhaerere Deo, erreichen
Engel und Menschen die begliickende Fiille ihres Seins. Ihre hohe capacitas,
mit der sie fiir Gott empfanglich sind, bedeutet ihre ebenso tiefe Bediirftig-
keit, mit der sie durch nichts Geringeres als Gott selbst zu befriedigen sind.»
(Kamlah 263 mit Hinweis auf XII 1 [I 513]; vgl. die ganzen Ausfiihrungen
261 ff.).

28 Nach XIV 13 (II 32) <¢sibi placere» (2. Petr. 2, 10). Gott zum Mittel
machen wollen: XV 7 (unten S.57 und 8. 58 zitiert). Bleiben im Vorletzten
<neglectis melioribus» und die daraus folgende Unruhe: XV 4.

® Vgl XXII 2.



M. A. Schmidt, Augustins «Biirgerschaft Gottes>» 53

Augustin in der Stunde der Bedrohung den Romern glaubt ans
Herz legen zu diirfen, sich der civitas Dei zuzuwenden und da-
mit den Sinn ihrer Geschichte nicht aufzugeben, sondern in der
einzigen Entscheidung zu vollenden, die vom Ende und Ziel
aller Geschichte her noch Sinn hat : «Haec potius concupisce,
o indoles Romana laudabilis, o progenies Regulorum, Scaevo-
larum, Scipionum, Fabriciorum; haec potius concupisce, haec
ab illa turpissima vanitate et fallacissima daemonum maligni-
tate discerne. Si quid in te laudabile naturaliter eminet, non nisi
vera pietate purgatur atque perficitur, impietate autem disper-
ditur et punitur. Nunc iam elige quid sequaris, ut non in te, sed
in Deo vero sine ullo errore lauderis.» * Nicht immer war Ge-
legenheit, solchermaflen Rom als Rom anzureden. Dall Augu-
stin jetzt diese Gelegenheit wahrnimmt, zeigt ihn uns in der
gleichen Haltung, die wir bei seinen Predigten iiber das Un-
gliick Roms sahen: Er sieht iiber Rom hinweg; aber er iibersieht
es nicht.

Rom ist in der Welt, in der alle unter den gleichen Bedin-
gungen leben, in der aber diese Bedingungen dem Kinen nach
Gottes und seinem Willen zum Heil, dem Andern durch seinen
eigenen Willen, dem Gott ihn iiberlassen wollte, zum Unheil
werden. Augustin weill von dem Suchen nach einer gesicherten
Position, das durch die ganze Menschheit geht. Es gibt auf
dieser unruhigen Erde in allen Kémpfen, allen Aufstinden und
Riubereien iiberhaupt niemanden, der nicht auf seine Weise
sein Gliick, seinen Frieden, seine Sicherheit suchte: «Sicut
enim nemo est, qui gaudere nolit, ita nemo est, qui pacem habere
nolit . .. Pacis igitur intentione geruntur et bella, ab his etiam,
qui virtutem bellicam student exercere imperando atque pu-
gnando. Unde pacem constat belli esse optabilem finem. Omnis
enim homo etiam belligerando pacem requirit, nemo autem
bellum pacificando.» * Denn auch von denen, die einen errun-

30 I 29. Auch diese <«apologetische» Beurteilung Roms ist von der
eschatologischen wohl nicht so weit zu trennen, wie das Kamlah (172 f.) tut.
Ob hier nur eine <rhetorische Geste» gemacht werde (Kamlah 174), wird
man im Zusammenhang mit I 1 und Serm. 105, 7, 9 (s. Anm. 4) entscheiden
und nicht so sehr fragen, welche praktischen oder gar politischen Erwar-
tungen Augustin hier gehabt habe.

# XIX 12 Anf. XIX 12 ff. ist ausfiithrlich Varros <Logistoricus de pace»
beniitzt, wie Fuchs nachgewiesen hat.



54 M. A. Schmidt, Augustins «Biirgerschaft Gottes»

genen Friedenszustand wieder stéren wollen, kann man sagen:
«Non ergo ut sit pax nolunt, sed ut ea sit quam volunt.» **
Dieser sich nicht auf die Menschen beschridnkende, sondern in
der Ordnung alles Geschaffenen begriindete und in den ver-
schiedensten Bereichen nachweisbare Friedenstrieb, der das
Menschenleben nicht nur innerhalb der H&user, nicht nur
innerhalb der Staaten, sondern auch zwischen den Staaten —
eben als Ziel auch der Kriege Frieden suchend — lenkt, Augu-
stin ist weit davon entfernt, ihn zu iibersehen. Es handelt sich
dabei nicht lediglich um unvollkommene Gleichnisse fiir den
wahren Frieden, der allein bei Gott zu finden ist, sondern doch
auch um die Natur- und Geschichtsordnungen, auf welche der
Mensch hier angewiesen ist, um zu sein und zu wirken. * Es
148t sich in diesen Ordnungen auch ein allgemeiner Menschen-
friede als «ordinata concordiay anvisieren. ** Obwohl nun diese
hochste Moglichkeit irdischen Friedens am besten, d. h. mit
moglichst wenig Unterwerfungskriegen, durch eine eintrich-
tige Nachbarschaft von mdoglichst vielen, daher aber moglichst
kleinen Konigreichen erfiillt wiirde **, so ist doch auch die
romische GroBmacht in ihrer Bedeutung fiir den Frieden des
«orbis terrarum» zu wiirdigen. Augustin sieht wohl die Gefahr
des Grofistaates, wenn er schreibt: «Qui (sc. orbis terrarum)
utique, sicut aquarum congeries, quanto maior est, tanto peri-
culis plenior.» * Und er wird nicht miide, gegen die damals den
Christen geldufige Idealisierung der romischen Geschichte als

32 1b.

33 Dal und inwiefern auch die pilgernde civitas Dei auf sie angewiesen
ist, wird in B.XIX immer wieder erdrtert, z. B. Kap. 14, 17 und 26. Beson-
ders Kap. 12 f. wird das varronische Material ruhig und ausfiihrlich aus-
gebreitet und gewiirdigt, trotz der Vorldufigkeit dieser Ordnungen im Ver-
gleich mit der ewigen <pax propria» (Kap. 27 Anf.), trotz der Kap. 1—9
herrschenden Abwertung aller von den Philosophen (auch hier wird Varro
beniitzt) angegebenen bona, virtutes und Lebensziele. Ich kann fiir B. XIX
nur auf die genauen Untersuchungen von Fuchs verweisen. — Eine dhnlich
abwigende Wertung bietet XV 4. Weiter s. Anm. 74.

3 XIX 13 Anf. (in der von Varro iibernommenen und veridnderten <pax-
Tafel», verdndert hauptséchlich, indem die <pax caelestis civitatis: ordina-
tissima et concordissima societas fruendi Deo et invicem in Deo» eingesetzt
wurde).

% IV 15.

8 XIX 7. Zur Beurteilung des Groflstaates s. Fuchs 162 ff.



M. A. Schinidt, Augustins «<Biirgerschaft Gottes» 55

Wegbereiterin fiir das Christentum die Schattenseiten der
romischen Groéle auszumalen: «Verum esty (ndmlich daB
durch Roms Siege eine einheitliche Sprache und eine «pax
societatisy zugleich mit dem rémischen Joch auferlegt wurde);
«sed hoc quam multis et quam grandibus bellis, quanta strage
hominum, quanta effusione humani sanguinis comparatum
est!» ¥ Und als die d&ulleren Kriege Roms aufhorten, kamen die
noch schlimmeren Biirgerkriege. *®* Dennoch hat Augustin dies
und vieles Andere (besonders die Biicher II und III sind voll
davon) nicht geschrieben, um die besondere Verworfenheit
Roms darzutun. Es ist dies vielmehr die allgemeine schuldhafte
«miseriay, die unter den Erdenbiirgern herrscht *°, fiir die Rom
als reprédsentative GroBmacht typisch wird; ist es doch das
«zweite Babylony im geschichtlichen Sinn der «successiones»
und im apokalyptischen Sinn.* Dall aber gerade Rom diese
Grofherrschaft erlangt hat, kann sich Augustin nicht als Un-
recht vorstellen. Es geschah Roms Aufstieg nicht nur unter
gottlicher Zulassung — wie auch jedes Unrecht —, sondern als
Lohn fiir Verdienste der Romer. Die wiirdigen Kleinstaaten, die
unter sich Frieden halten wiirden, haben offenbar gefehlt; die
«cupido dominandiy, der «imperialistische Drang» ** hat keine
Ruhe gelassen. Und da Rom unter den Machtkonkurrenten
noch am meisten Lob verdiente fiir seine menschlichen Tugen-
den, «gerechtery war als die andern Vélker, so war es wohl an
sich nicht gliicklich, dafl nun ein Grofireich mit all seinen
Schattenseiten entstand. Wenn aber schon ein solches entstehen
sollte, so war es das kleinere Uebel und gewissermafien doch
noch ein Gliick, dafl nun gerade Rom die Herrschaft bekam. *?

So ist im Aufstieg Roms und der so erreichten «Befriedung
des Eirdkreisesy doch ein positiver gottlicher Wille, gottliche
‘Wohltat, Belohnung und Gerechtigkeit zu erkennen. ** Aber es

7 XIX 7.

38 Tb.

3% XV 2 (II 61): Parit autem cives terrenae civitatis peccato vitiata
natura, caelestis vero civitatis cives parit a peccato naturam liberans gratia.

2 S Kamlah 167. 335 ff.

4 K. Holl, Augustins innere Entwicklung (Gesammelte Aufsitze zur
Kirchengeschichte ITI, Tiibingen 1928, 54 ff.) 103.

42 TV 15.

43V 11—15 gibt eine ausfiihrliche Wiirdigung der Tugenden der Riomer,



56 M. A. Schmidt, Augustins «Biirgerschaft Gottes»

kommt nun auch um so gréfler in Rom zum Ausdruck, wie
wenig wahrer I'riede in diesem Leben iiberhaupt wohnen kann.
Hier nun setzt Augustins dynamisches Denken ein, das keine
statische «hochsterreichbare irdische Vorstufe des Himmels-
friedensy wiirdigen kann, die sie nicht vom Hochmut, der eben
darin, dal} er den Frieden nur auf Erden haben und selbstge-
fallig verwirklichen will, zum baren Gegenteil des Friedens
fiihrt, bedroht sieht. Dieser Bedrohung st aber Rom schon er-
legen, insofern in ihm die civitas terrena sich manifestiert.
Zum Hochmut gehort der falsche Kult, der in Wirklichkeit
Déamonendienst ist; und so wird Rom zum Tummelplatz aller
gottwidrigen Michte, die nun keineswegs das nur schuldig
bleiben, was zu einem vollkommenen Frieden gehoért, sondern
auch das ins Gegenteil verkehren, was irdischer, vorlaufiger
Friede von Natur aus sein kénnte. Hier vollzieht sich wieder
die dimonische Urperversion, daB alles, was in Gottes Ordnung
einen guten Sinn hat, in der «Ordnung» der Didmonen und der
ihnen folgenden Menschen einen bésen Sinn bekommt, auch
die unzweifelhaften Romertugenden **; sogar die besseren
Biirger, die der Verwirrung steuern kénnten, sind doch nur die
um so hochmiitigeren Biirger. Die «pax terrena», dieses un-
zweifelhafte Gut, bekommt den perversen Sinn, dafl man in ihr
nicht Gott ehren, sondern sich von ihm loskaufen will, um den
eigenen Begierden, vornehmlich der Herrschbegierde, zu fré-
nen. «Civitas . . . id est societas, impiorum non secundum Deum,
sed secundum hominem viventium et in ipso cultu falsae con-
temptuque verae divinitatis doctrinas hominum daemonumve
sectantium his affectibus pravis tamquam morbis et perturba-
tionibus quatitur. Et si quos cives habet, qui moderari talibus
motibus et eos quasi temperare videantur, sic impietate superbi
et elati sunt, ut hoc ipso sint in eis maiores tumores, quo

als deren «<merces temporalis» Gott ihnen das Reich gab (Kap. 15). Sie sind
gewiirdigt und relativiert zugleich, wenn es zum Schlull heifit: Non est,
quod de summi et veri Dei iustitia conquerantur; perceperunt mercedem
suam (Mt.6,2). Weiteres s. bei Holl 103 f. und Kamlah 281 ff. Die letzte
Frage bei dieser unablissigen Wiirdigung und Relativierung ist immer, ob
es um Tugend an sich oder um den Selbstruhm der Tugend gehe, bis zu dem
beriihmten Ausspruch iiber die virtutes als «vitia» (XIX 25).

# S, Anm. 44. Die Ueberschrift von XIX 25 interpretiert die superbia
wiederum kultisch: ... ubi non est vera religio.



M. A. Schmidt, Augustins «Biirgerschaft Gottes» 57

minores dolores.» «FEt hoc est terrenae proprium -civitatis,
Deum vel deos colere, quibus adiuvantibus regnet in victoriis
et pace terrena, non caritate consulendi, sed dominandi cupi-
ditate.» ** Wo also das Irdische sich selbst setzt und um seiner
selbst willen begehrt wird, da hort es nicht auf, ein «<bonum>» zu
sein, wird aber zum Anreiz des Hochmutes, erfahrt einen per-
vertierten, ddmonischen Gebrauch. Die gefallenen Engel schie-
ben sich zwischen Gott und Menschen, werden zu «falschen
und triigerischen Mittlerny, gewissermaflen Mittlern nach
unten, wihrend Christus allein der gute Mittler nach oben ist. ¢

Dennoch ist die so gezeichnete Erdenbiirgerschaft nicht die
«Teufelsbiirgerschafty schlechthin; erst am Ende der Tage
wird sie es eindeutig sein, wenn sie Satans Schicksal teilt. **
Vorher ist sie die Biirgerschaft, aus der sich wohl die Feinde
Gottes erheben, aus der aber noch viele Biirger der civitas Dei
hervorgehen werden. *® Ist sie also einerseits die Integration
alles gottfeindlichen, hochmiitigen Wesens auf Erden, so ver-
harrt sie anderseits noch in einer gewissen neutralen Vor-
laufigkeit, wie eben das Irdische vor dem letzten Gericht noch
ungeschieden ist. Auf die Spannungen, die dem Begriff der
¢civitas terrenay dadurch erwachsen, kann ich hier nicht
weiter eingehen. * Nur sei daran erinnert, daf} der Begriff nie-
mals jenen ganz harmlosen Sinn eines irdischen Staates oder
Vaterlandes erreicht, dem das «jenseitige Vaterlandy friedlich
gegeniiberstiinde, also dafl man Doppelbiirger sein kénnte. Nur
darum ist die Erdenbiirgerschaft noch nicht die absolute
Satansherrschaft, weil ihre Biirger noch aufhéren kénnen,
Erdenbiirger sein zu wollen. Darin liegt das Gute der civitas
terrena, dafl ihre Biirger noch von der civitas terrena sich los-
sagen konnen, um Glieder der auf Erden wallenden Gottes-

4 XIV 9 (II 2b; s. auch die Fortsetzung des Zitates) und XV 7 (IT
68 1.).

% Das wird IX 8 ff. breit ausgefiihrt. Kap. 18: Falsi autem illi falla-
cesque mediatores daemones...

47 Ueber den seltenen Gebrauch von <«civitas diaboli» aus exegetischen
Griinden s. Kamlah 184 f., Anm. 211. Mit dem Blick aufs Ende XX 14 Anf.:

. totum, quod ultimo iam iudicio diabolus et cum suo principe civitas

inimica passura est; in gleicher Weise wird XXI 1 Anf. direkt von der
<civitas diaboli» geredet.

48 11 Anf. 4% Vgl. Kamlah 166 {f., bes. 172 f.



58 M. A. Schmidt, Augustins <Biirgerschaft Gotites>»

biirgerschaft zu werden. Keineswegs ist ja durch die Ereig-
nisse, die vom Fall der Engel iiber den Fall der Menschen, iiber
Kain, den Brudermorder, der zum eigentlichen Griinder der
civitas terrena auf Erden ward — und der Griinder Roms war
ja auch ein Brudermoérder 5® —, keineswegs ist durch all dies
das Bestehen der civitas Dei auch nur tangiert worden. Denn
in ihr werden die groflen Pline und Werke Gottes ausgefiihrt,
die niemals von den Werken der bosen Engel und Menschen
gehindert werden konnen, «weil Er, der in seiner Vorsehung
und Allmacht jedem das Seine zuteilt, nicht nur die Guten,
sondern auch die Bosen auf gute Art zu brauchen verstehty.
Beides liegt in Gottes gutem und gerechtem Willen, obwohl
niemand sagen darf, Gott hétte es nicht anders einrichten
konnen: Ks ist nun einmal dies sein Wille («maluity), «... et
quantum mali eorum superbia e/ quantum boni sua gratia
valeret, ostenderey. ®* Und unmittelbar anschliefend an diesen
Satz werden in einem neuen Kapitel die beiden Biirgerschaften
uns vor Augen gestellt: «Fecerunt itaque civitates duas amores
duo, terrenam scilicet amor sui usque ad contemptum Dei,
caelestem vero amor Dei usque ad contemptum sui. Denique
illa in se ipsa, haec in Domino gloriatur. Illa enim quaerit ab
hominibus gloriam; huic autem Deus conscientiae testis maxi-
ma est gloria. Illa in gloria sua exaltat caput suum; haec dicit
Deo suo: Gloria mea et exaltans caput meum (Ps. 3, 4).» %
Woran erkennt man die civitas Dei, solange sie noch auf Erden
wallt und des Irdischen nicht entraten kann? «Boni quippe ad
hoc utuntur mundo, ut fruantur Deo; mali autem contra, ut
fruantur mundo, uti volunt Deo.y 5

Von dem geschaffenen Willen also, «der in der Wahrheit
stehen blieb», und dem, «der nicht in der Wahrheit stehen
blieb», ausgehend 5, haben auf Erden beide Biirgerschaften in
gleicher Weise zum Unterscheidungsmerkmal die beiden «amo-
resy, die auf Gott und die auf sich selbst gerichtete Liebe. Beide
Arten von Willen oder Liebe erweisen auf Erden ihre Richtig-
keit bzw. Falschheit am Verhiltnis zu den irdischen Giitern:
Der gute Wille gebraucht, was um des Héheren, um Gottes

% XV 5. 51 XIV 27 Anf. Vgl. auch XI 17.
52 XTIV 27 Schl. 58 XTV 28 Anf. s XV 7 (11 69).
5 Nach Joh. 8, 44: ... in veritate non stetit; oft in B. XI.



M. A. Schmidt, Augustins «Biirgerschaft Gottes» 59

willen gebraucht werden kann; Gott aber hangt er um seiner
selbst willen an (denn das heillt «genieReny ). Der bose Wille
verkehrt das Verhiltnis, indem er Gott zum Gebrauchsmittel
macht oder es wenigstens will, um die irdischen Giiter zu
geniellen. Darum schadet es der Gottesbiirgerschaft auch nichts,
auf Erden wallend an den gleichen Giitern wie die Erdenbiir-
gerschaft teilzuhaben. Sie bedarf ihrer vorldufig noch, sie ge-
braucht sie. Zwar kann sie, so fiigen wir nun interpretierend
bei, nicht in dem Sinn das Bése zum Guten gebrauchen wie
Gott. Aber doch hat sie das Gleiche, was die Erdenbiirger-
schaft nur zu ihrem schliefllichen Unheil haben kann, zu ihrem
Heil. Romische pax und virtus z. B., die fiir den Erdenbiirger
im besten Fall ihren Lohn in dieser Welt hat, im allgemeinen
aber doch nur wieder in Hochmut und gefédhrliche Sekuritéit
umschligt ¥, kann dem Gottesbiirger in der rechten Ordnung
bleiben, als vorldufiges bonum, das gerade so «zum Besten»
dient, nimlich zum vergleichenden Hinweis auf das «summum
bonumy, zum Erhoffen und Erreichen des wahren, vollkomme-
nen Friedens. *® Darin nehmen also die Gottesbiirger an Gottes
Willen, der das Gute und Bése zum Guten gebraucht, teil, dal
ihnen das relativ Gute niitzen, dessen Mangel oder Verkehrung
ins Bose aber nichts schaden, ja indirekt auch niitzen kann, in-
dem es sie erprobt und in der Geduld iibt. *® Dieser wohlgeord-
nete Wille aber ist nach der zitierten Stelle von Gottes beherr-
schendem Willen dem Wirken von Gottes Gnade zuzuschrei-
ben. °°

«Mundo utebantur tamquam non utentes.» ** Dieses 1. Kor. 7,
31 entnommene Wort weist demnach auf zweierlei: auf einen
durch Gnade befreiten und befliigelten Willen — das zeigt hier
der uneigentliche Gebrauch von «utiy —, und doch auf einen
sehr geordneten und verniinftigen Willen — wenn wir an den

5 De doctr. Christ. I 4, 4: Frui enim est amore alicui rei inhaerere
propter se ipsam.

5 S. Anm. 43.

58 XVII 13 (pax Salomonis); XVIII 22 Anf. (pax Romana). X 14 redet
von der <¢eruditio», in der man lernt, «a temporalibus ad aeterna capienda
et a visibilibus ad invisibilia» zu kommen. Vgl. Anm, 33.

5 Besonders schon I 29; vgl. dazu Kamlah 269. Ferner z. B. I 8—10;
11 19 Schl.

8¢ XIV 27 Schl.; oben S.58. st T10 (I 18).



60 M. A. Schmidt, Augustins «Biirgerschaft Gottes»

Zusammenhang denken, in dem das Verb sonst steht. Blickt der
Biirger Gottes auf seinem Wege durch die Zeit nach der einen
Seite, so sieht er sich von einer Gnade getragen, von der er bis
zuletzt nicht weil, ob sie ihn in der Gottesbiirgerschaft erhalten
wird oder nicht, ob sie ihm das «donum perseverantiae» gewih-
ren wird oder nicht. ® Blickt er nach der andern Seite, so sieht
er sich einer ewigen Ordnungsschau teilhaftig, in der <die
Dingey aufs verniinftigste abgestuft sind: «Res ergo aliae sunt,
quibus fruendum esty — das ist das Goéttliche —, «aliae, qui-
bus utendum, aliae, quae fruuntur et utuntur.» Was sind diese
letzteren? «Nos..., qui fruimur et utimur, inter utrasque (sc.
res, quibus fruendum, et res, quibus utendum est) constituti

..>» ¥ Sollte es von hier aus schwer sein, bei mir selbst zu er-
kennen, was mein Untergeordnetes und was mein Uebergeord-
netes ist? Oder bin ich durch Dimonen und eigenen Hochmut
so verblendet, daf} ich ohne die Gnade nicht mehr sehen kann,
was nach der Ordnung der Dinge oben und was unten ist?
Augustin weill, dal auch im «richtigen Sehens zuletzt der
eigene Hochmut und unweigerlich damit zusammenhéngend die
Verblendung des Ddmonendienstes alles wieder in Frage stellt
und verkehrt, woriiber unter Philosophen keine Frage mehr
sein sollte. ** In seiner Psalmenerkldrung fiihrt er einmal aus,
wie man die Wahrheit sagen und sie doch nicht sagen kann:
«In Deo laudabo sermones meos... (Ps.55,5) ... Sermones
enim tuos aut mendaces habebis, ideoque tuos, quia mendaces;
aut si erunt veraces sermones et non eos putabis te habere a
Deo, sed a te loqui, — veraces erunt, sed tu mendax eris; si
autem cognoveris nihil te verum in sapientia Dei, in fide veri-
tatis posse dicere, nisi quod ab illo accepisti, de quo dicitur:
Quid enim habes, quod non accepisti? (1.Cor. 4, 7), in Deo

62 XT 12.

% So didaktisch hat Augustin die Sache schon 397 beschrieben (De doctr.
Christ. I 3, 3).

8% Die Auseinandersetzung mit den Philosophen der civitas terrena,
besonders den Platonikern, in B. VIII—X verliert die Ddmonen nie aus dem
Auge (vgl. Anm. 17). In der letzten Zuspitzung auf Porphyrius, der dem
Christentum am nichsten gekommen sei, ringt Augustin nicht so sehr um
dessen Einsicht als vielmehr gegen dessen Hochmut und Dimonendienst
wider die eigene bessere Einsicht (X 26—32; Kap. 28 Schl. ist mit Conf.
VII 9, 13 f. beziiglich Joh. 1 zu vergleichen). Vgl. auch XIV 28; XIX 23.



M. A. Schmidt, Augustins «Biirgerschaft Gottes» 61

laudas sermones tuos, ut in Deo lauderis sermonibus Dei...
In Deo ergo laudabo sermones, quia ibi ipse est fons sermonum
verorum, meos, quia sitiens accessi et bibi.» %

Von hier aus schauen wir noch einmal auf den Weg zu-
riick, den wir zu gehen versuchten. Als Augustin seine Ge-
meinde iiber das Geschick Roms tristete, da schaute sein Blick
iiber das geschichtliche Rom hinweg und iibersah es doch nicht.
Als er dann in dem Werk «De civitate Dei» sich mit den Vor-
wiirfen des Heidentums auseinanderzusetzen unternahm, da
schrieb er nichi eine Verteidigung des Christentums, sondern
der Biirgerschaft Gottes, d. h. aber des Willens Gottes in der Ge-
schichte, aus dem die eine Biirgerschaft fiel, ohne ihm entfallen
zu sein, nach dem die andere Biirgerschaft ihr ewiges Ziel er-
reicht. Hier konnte die Verquickung der Gottesbiirgerschaft mit
Rom, der geschichtlichen Reprisentantin der Irdenbiirger-
schaft, nicht iibersehen werden. Beide Biirgerschaften finden
gich in der Geschichte in einer gewissen Vorldufigkeit. Auch
der gefallene Mensch ist besser als sein eigener Hochmut und
der Damon, dem er opfert.®® Auch wer sich zu den Gottesbiir-
gern zdhlt und an der duleren Gestalt der civitas Dei teilhat,
weill weder, ob er wirklich dazu gehort, noch — was, eschato-
logisch gesehen, aufs Gleiche herauskommt —, ob er zuletzt
dazu geh6ren wird. ® Um sachlich in dieser Sache zu bleiben,
um iiber die ganze Grofle der gottwidrigen Macht hinauszu-
schauen und sie doch nicht zu iibersehen, um in der Geschichte
zu bleiben und doch nicht den Méichten, die auller Gott Ge-
schichte machen, zu verfallen, dazu bedurfte es Kraft und De-
mut. ®® Dabei konnte sich Augustin nicht mit den bisherigen
Versuchen, die Macht Roms und den Aufstieg des Christen-
tums in Zusammenhang zu bringen, etwa im Sinn der «eu-
sebianischen Reichstheologiey, begniigen ®; er konnte sich
auch nicht aus der Geschichte in die Apokalyptik fliichten, in-
sofern er mit Rom noch redete und dessen baldiges Ende gar
nicht unbedingt erwartete. Um hier sachlich zu bleiben, durfte

8 Tnarr. in Ps. 55, 7 (PL 36, 651 £.).

86 VIII 24 (I 362). Vgl. auch Kamlah 234, Anm. 404 zu XV 4. Dag ist
in den im Anhang (S.66f.) erdrterten Zusammenhang zu stellen.

67 IX 12.

% Vgl. I praef. den Satz iiber die «virtus humilitatis» (hier nicht mit
«Tugend...» zu Hbersetzen). 6 S. Kamlah 175 ff. 183.



62 M. A. Schmidt, Augustins «Biirgerschaft Gottes»

er weder den Boden unter den Fiilen verlieren noch irgend-
einem «Gebot der Stunde» folgen, multe er Geschichtskonstruk-
tionen vermeiden ° und sich auf den gefihrlich hohen Grat
wahrer Geschichte fiihren lassen. Ihm folgend, wundern wir
uns, wie man das, was sich aus dieser Sicht bietet, noch mit
seinen Blicken zusammenfassen kann.

Auf der einen Seite ein umfassender Wille Gottes, dem auch
das Bose nicht entfillt, dem aber auch niemand vorschreiben
kann, wo er einerseits das Bése gutmachen, wo er anderseits
das Bose seinem eigenen Willen iiberlassen und auch so zum
Guten, um des Guten willen gebrauchen wird — und Er weil}
von Anfang an, was er tun wird; die schroffen Geheim-
nisse der augustinischen Priadestinationslehre, in denen sich
Anfang und Ende der beiden Biirgerschaften verlieren, aus
denen ihre Geschichte die Spannung erhilt. Auf der andern
Seite dasselbe Bild: Das Boése mull dem Guten dienen — aber
nun in der platonischen Ordnung einer Weltharmonie, in der
alles, insofern es ist, gut ist und das Bose als Schatten des
Guten in #sthetischer Weise den Reiz des «Weltgedichtesy er-
héht, wo vom physikalischen IFriedensstreben, mit dem die
Schwerkraft jeden K6rper zum Boden zieht, iiber den Friedens-
trieb der Rduber bis zum Streben der unruhigen Seele zu Gott
ein schaubarer Zusammenhang waltet.

Auf der einen Seite eine solche Liebe der Gottesbiirgerschaft
zu ihrem Herrn, daf} sie zum «contemptus suiy wird. Auf der
andern Seite jener bekannte Zusammenhang von Gottesliebe
und Selbstliebe, Gotteserkenntnis und Selbsterkenntnis, Welt-
verzicht und Selbstverwirklichung im Gottesfrieden. 7

7 Vgl. IV 7 iiber die Dauer Roms, die Gottes Willen anheimgestellt
wird; XVIII 52 iiber die Frage, ob noch weitere Verfolgungen vor der letz-
ten des Antichrist iibher die Gemeinde kommen werden. Hier entscheidet sich
Augustin zum SchluB ausdriicklich nicht. Dafl ihn sein Gegensatz zur Reichs-
theologie nicht in die Apokalyptik fithrt, sagt auch Kamlah (317 £.).

71 XIX 12£f. S. Anm. 33. Die <«isthetisches Betrachtung findet sich in
konzentrierter Weise ferner: V 11; X 14; XTI 16. 22 f. 28 (imagines Trini-
tatis); XXII 19; ganz besonders XXII 24, Vgl. Kamlah 229 iiber De ord.
1T 4, 12 1.

72 Zum letzteren s. Anm. 26 f. Auf den Zusammenhang von transzen-
dierender Friedenssehnsucht und Selbstverwirklichungstrieb, der sich mit

keinem Frieden als Ausgleich von Spannungen, sondern nur mit schranken-
loser «securitasy zufrieden gibt, weist Fuchs oftmals hin, z. B. S, 47 £. 90. 219.



M. A. Schmidt, Augustins «<Biirgerschaft Gottes» 63

Auf der einen Seite die I'remdlingschaft der civitas Dei in
der Welt. Auf der andern Seite die ihr gegebene Fertigkeit, alles
miihelos in seinen rechten Zusammenhang zu stellen und alle
Giiter der Welt zu gebrauchen, wenn man sie nur unter dem
Vorzeichen «nicht geniefleny hat. Wird auf der einen Seite die
superbia als Besitzenwollen schlechthin geschildert ™, so ist
nach der andern Seite dem Demiitigen alles Besitzen gestattet,
wenn es nur in der rechten Ordnung geschieht. Geld, Arbeit,
aber auch Sklaverei, Krieg und sogar die Folter finden hier
eine sehr unbefangene Wiirdigung. ”* Es kann und mulBl schliel}-
lich alles an seinem Ort «gebrauchts werden, sei es auf die
noch nicht erreichte bessere Ewigkeit hin, sei es allgemein um
eines besseren Zweckes willen, sei es als das geringere von
zwei Uebeln. Nie kann der Fehler an den Dingen selber liegen,
sondern nur am falschen Gebrauch.

‘Weill auf der einen Seite die Gottesbiirgerschaft nicht, durch
wie viele Verfolgungen sie bis zur letzten des Antichrist gehen

7 XV 3. 5; XVIII 2 Anf.

7 S, Anm. 33. Dal die pilgernden Gottesbhiirger die zeitlichen Giiter
nicht nur gebrauchen kénnen, sondern auch nétig haben, sagt neben XIX 17
besonders deutlich auch X 14 Schl. Ueber Geld, Lob der Menschen und Macht
s, XII 8. XXII 24 werden die zivilisatorischen Fihigkeiten des Menschen
unter den Wundern der Kreatur aufgezihlt. Die Folter wird XIX 6 als
unvermeidliches (!) Uebel angesehen — Augustin ist hier <konservativer»
als mancher Stoiker (Kamlah 324; doch s. auch Fuchs 9) —, ebenso X1X 15
die Sklaverei, die als «geringeres Uebel» sogar ihr Gutes hat, wie die Er-
oberungskriege, mit denen sie zusammenhéngt. —Diese Seite Augustins wird
gewlirdigt von P. v. Sokolowski, Augustin und die christliche Zivilisation
(Schr. der Konigsberger Gelehrten Gesellschaft, Geisteswiss. Klasse, 4. Jahr,
H. 3), Halle 1927. Besonders beleuchtet er die positive Einstellung Augustins
zur korperlichen Arbeit, in der sich Schopfungsglaube, Platonismus, das
<biirgerliche» Xthos des «bene uti», kirchliche Aktivitit und humilitas zu
einer neuen Bejahung fortschreitender Zivilisation verbinden, die hdchst
bedeutsam fiir das Mittelalter wird. Interessant ist auch die Wiirdigung
des «rationalistisch-zivilisatorischen Prinzipes der Selbstliebe» (150 £f.). Vgl.
auch W. v. Loewenich, Menschsein und Christsein, Giitersloh 1948, 43 ff.
Auch Holl weist auf die Wertschitzung der Arbeit hin, die XIX 19, beson-
ders aber in der Schrift De opere monachorum vorliegt (108 £.). Kamlahs
(272) Bemerkung iiber Arbeit als Strafe ist, wie er selbst zu erkennen gibt,
mit XXII 22 (II 605) nur schwach gestiitzt. S. 324 redet er von «Iithik des
Dienstes». Was er aber S.327 iiber den ¢«Konservativismusy dieser Ethik
sagt, ist so einseitig gesehen, dall es unrichtig wird.



64 M. A. Schmidt, Augustins «Biirgerschaft Gottes»

mull — die Wende unter Konstantin bedeutet fiir Augustin
wenig, und er rechnet nur mit einzelnen christlichen Kaisern,
nicht aber mit einem «christlichen Staaty ®* —, so kann doch

die Kirche die Machtmittel des Staates in Anspruch nehmen,
wenn Kaiser, die nun eben Gottesbiirger und keine Erdenbiir-
ger mehr sind, ihr solche gerade einmal in die Hand geben:
eines der vielen Mitteln, welche die Gottesbiirgerschaft weise ge-
brauchen kann, ohne auf sie angewiesen zu sein. Was aber
Augustin im Donatistenstreit mehr als Ausnahmegelegenheit
empfunden hat, dazu hat man spéiter die Mo6glichkeit nicht nur
ausnahmsweise gehabt und auch nicht nur ausnahmsweise
ausgeniitzt. ™

Augustin hat sich die Sache nicht einfach gemacht. Er kann
sich auf seinem Grat nicht halten, ohne von der einen Seite
stindig zur andern zu balancieren. Besser gesagt: Er wullte,
daf} er diese Schau nicht wagen durfte ohne die Sicherheit des
Auftretens, die auf der Glaubensautoritit beruht, ohne die De-
mut, die nun aber keineswegs zu den zu gebrauchenden Tu-
genden gehort, sondern als <humilitas Christis Mafistab fiir
alles ist. 77 Durch diese Demut hat er sich nun gerade nicht ab-
halten lassen, auf jenen Hohenweg sich zu begeben. Er hat die
Spannungen der evangelischen Botschaft nicht nur zum Pla-
tonismus, sondern auch in sich erlebt; Schlichtheit war ihm da-
bei nicht gegeben; vorziiglich hat er sich an Paulus gehalten.
Gerade so ist er einVater des komplizierten, ausgreifenden, nicht
in sich ruhenden «christlichen Abendlandesy geworden, das sich
immer wieder selber zum Problem wird. Ein Gegenstand roman-
tischer Sehnsucht kann dessen geistige Einheit im Hinblick auf
Augustin noch weniger werden als im Hinblick auf das Mittel-
alter. Dennoch kann er uns Impulse geben, manches wieder zu-
sammenzuschauen, was wir gerne nur von einer Seite des Ber-
ges betrachteten. Aber die Weisheit, die er uns empfiehlt, ist nicht
die von «Konzeptionen». Er hat in seiner Auseinandersetzung
mit dem Neuplatonismus, durch den er selber hindurchging und
den er nur verliell, um ein <besserer Platonikers zu werden,

7 S. Kamlah 181 ff. 309. 312.

76 S. Kamlah 180 f.; Holl 89 ff.

77 Holl macht (74, Anm. 1) Augustin einen Vorwurf, offenbar, weil er
die Demut so streng dogmatisch und zu wenig ethisch zu beschreiben liebt.



M. A. Schmidt, Augustins <Biirgerschaft Gottes» 65

etwas von der Diamonie des geistigen Besitzenwollens erfahren.
Mit manchen Folgerungen neuplatonischen Denkens hat er in
seinen «Retractationesy abgerechnet, nicht von einer neuen Kon-
zeption, sondern vom Kvangelium her. Hiiten wir uns darum, von
ihm Konzeptionen und Ideologien zu begehren oder auch ihn
mit solchen zu «durchschaueny. Wir wiirden, wenn wir ihn nur
gegen die Damonen auf der andern Seite kiimpfen liellen, schnell
die Ddmonen auf unserer Seite haben in dem, was wir mit
Beifall von ihm aufgenommen, und in dem, was wir mifl}billi-
gend der andern Seite zugeschoben hétten. Augustin warnt uns
vor der «securitasy auf Erden, dem Begehren, unter einer dufle-
ren Sicherung den eigenen Liebhabereien nachzuhangen. ™
Eine christliche Sekuritdt in dieser Welt kennt er trotz aller
Gelassenheit des «Gebrauchensy nicht. Er wiirde sie uns ver-
bieten, als Kennzeichen der Erdenbiirgerschaft entlarven. So
darf auch jenes «Gebrauchen, als gebrauchte man nichty nicht
zu einem bequemen Als—ob, nicht, aus dem Zusammenhang
gelost, zur Rechtferticung des Bestehenden, zur Selbstberuhi-
gung und Selbstrechtfertigung beniitzt werden. Es ist nicht
anders als bei Paulus gemeint, sofern es Wort einer vorwirts-
weisenden Gnade ist. Wie weit das eine Botschaft fiir heute
sei, mag jeder selber entscheiden.

Entscheidung wird uns ja nicht abgenommen, sondern ge-
schenkt und aufgegeben, wenn es um die Gottesbiirgerschaft
geht. Augustin zeigt dies als den Sinn der ganzen Geschichte
auf. Aber nicht Entscheidung an sich, sondern Entscheidung
wofiir? Nicht fiir eine bestehende Institution (aber auch nicht
gegen eine solche — die Kntscheidung mull anderswohin ge-
zielt sein!), nicht fiir das Ziel an sich, fiir Hingabe oder Exi-
stenz als solche, nicht fiir eine Gottesbiirgerlichkeit, sondern
fiir die <«ruhmreichste Biirgerschaft Gottes, in diesen Zeit-
lauften, wihrend sie unter den Gottlosen pilgert, aus dem Glau-
ben lebend, und in jener Sicherheit des ewigen Wohnsitzes, den
sie jetzt geduldig erwartet... dann aber erlangen wird...» ™

78 II20; vgl. auch ITI 28, «Securitasy ist das ausschlieBliche Kennzeichen
des ewigen Friedens.

® T praef.: Gloriosissimam civitatem Dei sive in hoc temporum cursu,
cum inter impios peregrinatur ex fide vivens, sive in illa stabilitate sedis
aeternae, quam nunc expectat per patientiam ... deinceps adeptura...



66 M. A. Schmidt, Augustins <Biirgerschaft Gottes»

Anhang: Zur Lehre von der Wiederergéinzung der Gottesbiirgerschaft.
B. XI enthilt die Lehre von den Engeln, unter denen durch den (soforti-
gen!) Abfall des einen Teiles eine unwiderrufliche Scheidung eingetreten
ist. In B.XII verquicken sich die Probleme des Gotteswillens und der
Engelschéopfung mit denen der Menschenschépfung, der Natur und des Wil-
lens des Menschen, wihrend B.XIIT dann ganz zur Anthropologie des
menschlichen Urstandes iibergeht. Die «Engfiihrung» dieser Verquickung
von Angelologie und Anthropologie haben wir in der Lehre, welche die
angelisch-menschliche Gestalt beider civitates (vgl. z. B. XI 34 Schl.; XII
1 Anf.) begriindet: Um die durch den IFall eines Teiles der Engel in die
(oder besser: der) civitas Dei gerissene Liicke zu schliefen, wird nach
seiner Vorherbestimmung Gott im Laufe der Zeiten mindestens ebenso viele
Menschen in sie berufen, wahrend die iibrigen Menschen den Iolgen des
allgemeinen Siindenfalles, d. h. der Gesellschaft der gefallenen Engel, der
Démonen, in der civitas terrena iiberlassen bleiben. So z. B. XII 23 (Ueber-
schr.!); XII 28 (Uebersechr.!); XXII 1 (IT 554); vgl. II 18 (I 76); XX 17
(I1444). Auf diese schwierigsten Zusammenhinge des Werkes konnen wir
hier nicht ausfiithrlicher eingehen. Sie bilden keinen mythologischen Hinter-
grund, sondern sind iiberall gegenwirtig. Generaliter haben die Menschen
die gleiche gute Natur wie die Kngel und den gleichen Willen, der in der
Teilhabe am summum bonum bleiben oder in Abkehr von ihm die Natur
verkehren und verderben kann. Doch haben die Menschen eine Vorlidufig-
keit des Seins, die den Engeln auch nur als Méglichkeit abgeht. Darin stehen
die Menschen zwischen den guten und den bdsen Engeln, solange sie in der
Vorlaufigkeit dieser Zeit und Sterblichkeit sind: weniger als die ersteren,
besser als die letzteren. Die Engel haben sich von Anfang an, mit der Er-
schaffung der Zeit, des Lichtes entschieden und geschieden. In ihnen ist
die civitas Dei konstituiert, die unwiderruflich in der humilitas der Teil-
habe am ungeschaffenen Licht bleibt (XI 9): «Contemplans inlustratur»
(XI 24 Schl.). In den Dimonen ist ebenso unwiderruflich der Gegenwurf
in die Finsternis geschehen. In ihnen bleibt die «tenebrosa superbia» der
civitas terrena (X1 19) von allem geschieden, was Gott will und tut. Doch
macht er aus ihrem Bosen Gutes und fithrt aus ihr zuriick. Aber dazu
braucht es eine Kreatur, die nicht nur bleibt oder fillt, vielmehr weder
bleibt, ohne zu fallen, noch fillt ohne die Moglichkeit zur Riickkehr. In die-
ser Kreatur nur verwirklicht sich jene civitas Dei, welche nicht die Kreatur
behiilt oder (die sich gegen sie Entscheidenden) unwiderruflich fallen 14Bt,
vielmehr die Gefallenen zuriickruft. Nur im Hinblick auf die menschliche
Kreatur kann von der civitas Dei gesagt werden: «De caelo descendere ista
civitas dicitur, quoniam caelestis est gratia, qua Deus eam fecity (XX 17
[II 444]). Inwiefern auch die Engel unter der Gnade stehen, konnen wir
hier nicht erértern. Aber nur im menschlichen Teil der Gotteshiirgerschaft
wird die Gnade geschichtlich. Nur weil der Mensch nicht in der Alternative
von Bleiben oder Fallen, sondern von Zuriickkehren (in die civitas Dei)
oder Zuriickbleiben (in der civitas terrema) steht, tritt jenes zeitliche Er-
eignis des Engelfalles, das in seiner Anfangswucht gleich das endgiiltige
Ende erreicht, zu einer Geschichte zwischen Anfang und Ende auseinander.



M. A. Schmidt, Augustins «Biirgerschaft Gottes» 67

Die Engel haben (die einen seligerweise, die andern schrecklicherweise)
keine Geschichte mehr. Sie haben ihre geschichtliche Moglichkeit in einem
Augenblick ergiffen, erfiillt oder verspielt. Was wir nun zwischen diesem
Anfang und Ende, in dieser Spannung sehen, das sind zugleich: die Kreatur
Mensch, um der Restitution willen geschaffen (in diesem Zusammenhang
wiirdigt es Augustin, daB zuerst viele Engel, aber nur ein Mensch geschaf-
fen wurde), die Gnade als Restitution, die Geschichte als Schauplatz der
Restitution, Christus als restitutor, augustinisch: mediator. Darum haben in
dieser Geschichte keine anderen Restitutionen einen Sinn, insofern die Ge-
schichte schon selber Restitution ist. Ganz von ihrem Ende her gesehen (das
bei den Engeln schon zu Anfang erreicht ist), ist die Geschichte deswegen
nicht sinnlos leer. In dieser Lehre von der Restitution der Gottesbiirger-
schaft ringt Augustin mit den Problemen, die sich in der Kreuzung der
Fragen von Ewigkeit und Zeit, Zeit als Gegenwart und Zeit als Zeitlauf,
Préadestination, Schépfung, Gnade usw. ergeben. — Wir konnen also Kamlah
(813 £.) nicht zustimmen, wenn er von der Nivellierungstendenz und Mono-
tonie, die von dieser Schau ausgehe, spricht. Anderseits spricht auch er — im
allgemeineren Sinn, nicht im Bezug auf die Restitutionslehre — von dem
«Paradox», dall die Kschatologie als treibende Geschichtskraft erscheint.
Wieviel wir Kamlahs Augustin-Interpretation verdanken, eriibrigt sich zu
betonen. Er hat mit vielen falsch gestellten Alternativen und «Spannungens
aufgerdumt. Wie aber nun gewisse Alternativen, die in der 1. Auflage noch
sehr stark betont wurden, durch vorsichtigere Darstellung an Erkenntnis-
kraft gewinnen, zeigt in der 2. Auflage besonders das neu hinzugekommene
7. Kap. (302 ff.). Es bleibt zu fragen, ob sich Eschatologie und Geschicht-
lichkeit iiberhaupt gegeneinander ausspielen lassen. Die besondere Zuspit-
zung der Angelologie Augustins in jener Restitutionslehre erscheint in die-
sem Kapitel fast wie der letzte grofle Stein des Anstofies zwischen Eschato-
logie und Geschichtlichkeit. Spannungen hier zu leugnen fillt uns nicht ein.
Doch wo sind solche Spannungen, die zur geschichtlichen Existenz gehoren,
und solche, die zwischen ihr und einem ihr Fremden bestehen? ... — Unsere
Arbeit ist aber der Darstellung und nicht der Diskussion gewidmet. Eine
relativ starke Hervorhebung der Engel- und Démonenlehre betrachten wir
als die von Augustin aus sachgemille Darstellung. Wir haben m. . keinen
Grund, das, was uns hier unbequem und unzeitgemifl vorkommt, fiir uns sel-
ber allzu schnell abzuweisen. Im Hinblick auf die Liehre vom Engelfall vgl.
in diesem Sinn: K. L. Schmidt, Lucifer als gefallene Engelmacht (Theol.
Zeitschr. 7, Basel 1951, 161 ff.). O. Cullmann, Zur neuesten Diskussion iiber
die étovoion in Rom. 13, 1 (ib. 10, 1954, 321 ff.) kann uns auf die andersartige
Stellung des gleichen Problems im NT hinweisen. Die besondere Restitu-
tionslehre (Wiedererginzung der civitas Dei), die wir zu wiirdigen ver-
sucht haben, ohne ihre Bedenklichkeiten im iibrigen zu iibersehen, spielt
jedenfalls bei Augustin und besonders in De civ. Dei eine wichtigere Rolle
als bei Anselm von Canterbury (Cor Deus homo I 16—18), wo K. Barth,
Die Kirchliche Dogmatik III 3, Zollikon-Ziirich 1950, 442 f. sie notiert hat.

Kilchberg/Baselland. Martin Anton Schmidt.



	Augustins "Bürgerschaft Gottes"

