
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 11 (1955)

Heft: 1

Artikel: Augustins "Bürgerschaft Gottes"

Autor: Schmidt, Martin Anton

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877421

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877421
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


M. A. Schmidt, Augustins «Bürgerschaft Gottes» 45

Mit-leidens des Hohenpriesters, aber auch seiner Vollmacht zu
helfen in Barmherzigkeit und Gnade.

So fügt sich Hebr. 5, 7—8 in den Kreis der Aussagen über
das hohepriesterliche Amt des Christus ein. Dabei wird in
besonderer Weise das eine Wegstück aus dem Gang des
Hohenpriesters betrachtet: die Erniedrigung auf Erden, die die
Vollendung begründet.

Hebr. 5, 7—8 betont — wie der ganze Hebräerbrief — die
Menschlichkeit des Erlösers in der Absicht, das Zutrauen zum
Erhöhten zu stärken durch den Hinweis auf seine in seiner
irdischen Geschichte geoffenbarte Solidarität mit den
Sündern. Das ist das Thema des Hebräerbriefes — nicht die
Abwehr einer falschen Christologie, sondern die Stärkung des

müde und lässig gewordenen Glaubens und die Ermutigung
in der Angst vor dem Leiden. Ihm dienen alle christologischen
Aussagen, ihm dient aber auch die Paränese, deren Forderung
in dem göttlichen Geschenk des Erlösers begründet ist.

Hauptwil (Kt. Thürgau). Mathis Rissi.

Augustins «Bürgerschaft Gottes».
Akademischer Vortrag, gehalten am 30. November 1954

in der Universität Basel.

Daß die Zeit, in der wir den 1600. Geburtstag des Kirchenvaters

Augustin feiern, mit dessen Zeit mancherlei Verwandtes
hat, darauf hinzuweisen liegt allzu nahe. Als im Jahre 410 zum
ersten Male seit mythischer Vorzeit ein Barbarenheer in die
Stadt Rom eindrang, mußte sich mit dem politischen Rom, mit
der griechisch-römischen Kultur auch das Christentum
erschüttert fragen: «Quid salvum est, si Roma perit?» 1 War denn
die Sache Roms nicht auch die Sache Christi geworden, seit
Konstantin durch Christus gesiegt hatte? Gab es denn nun
nicht ein «christliches Rom»?

So redet man heute auch von einer «Bedrohung des christlichen

Abendlandes». Ist Augustin, der das christliche Abend-

1 Hieronymus, Ep. 123, 6 (CSEL56.94).



46 M. A. Schmidt, Augustins «Bürgerschaft Gottes»

land in hervorragender und mannigfacher Weise mit seinem
Geist geprägt hat, noch lebendig genug, sich zur heutigen
Angst tröstlich und wegweisend zu äußern, wie er es bei der
damaligen Bedrohung tat?

Als die Kunde von der Bedrohung Roms nach Hippo Regius
gekommen war, predigte Augustin seiner Gemeinde: Caelum
et terra transibunt (Mt. 14, 35) ; quid ergo mirum, si aliquando
finis est civitati?» 2 Als man dann aber erfuhr, daß die Goten
nach drei Tagen wieder abgezogen waren, ohne Rom zerstört
zu haben, sagte er: «Manet civitas, quae nos carnaliter genuit.
Deo gratias. Utinam et spiritualiter generetur et nobiscum
transeat ad aeternitatem! Si non manet civitas, quae nos carnaliter

genuit, manet, quae nos spiritualiter genuit... Civitas
sancta, civitas fidelis, civitas in terra peregrina, in coelo fun-
data est.» 3 Wie merkwürdig spricht Augustin hier als Römer
und doch nicht als Römer! Der «civitas», die seine und seiner
Zuhörer irdische Heimat ist, stellt er eine andere «civitas»
gegenüber; zu ihr und nicht mehr zu Rom gehört, wer «dem
Geiste nach gezeugt» ist. Mit einem «christlichen Rom» rechnet
er nicht; er wünscht es nur. Aber solch ein Rom müßte Bürgerrecht

in der civitas bekommen, die nach dem Zusammenhang
der zitierten Stelle das «himmlische Jerusalem» ist. Der christliche

Römer, als den wir ihn sprechen hören (insofern er doch
am Geschick der Stadt, der er sich durch seine Gehurt
zugehörig weiß, Anteil nimmt), ist ein Fremdling in dieser civitas
geworden, insofern er an das «ewige Rom» nicht glauben kann.
Aber er gibt Rom nicht mehr auf, als er es von seinem Standpunkt

aus aufgeben muß. Er wünscht, daß das «Uebergehen
zur Ewigkeit», d. h. aber die Geschichte, in der Rom groß war
und noch ist und die doch im Tage Christi ihr Ende und Ziel
hat, daß diese Geschichte nicht gegen, nicht ohne Rom gehe.4

2 Serm.81,9 (PL 38, 505).
3 Serm. 105,7, 9 (PL 38, 622).
* In den zitierten Stellen bedeutet «civitas» einerseits «Stadt», anderseits

«Bürgerschaft» (s. W. Kamiah, Christentum und Geschichtlichkeit,
Stuttgart und Köln 1951 [2. Aufl. von: Christentum und Selbstbehauptung,
Frankfurt a. M. 1940] 155 ff.). Augustin wünscht den «Bürgern Roms», daß
sie auch Bürger der ewigen civitas werden. Daß noch viele Bürger von
der «civitas terrena» zur «civitas Dei» kommen werden, sagt De civ. Dei I
1 Anf. Nach den Predigtstellen würden solche wohl noch «Bürger Roms»



M. A. Schmidt, Augustins «Bürgerschaft Gottes» 47

In solchen Krisen sollen die Christen nicht auf Rom schauen;
wenn doch die Römer auf Christus, den Gründer der «civitas
Dei», schauten!5 Welche Römer jetzt ihre eigene römische
Lage, das, worin das Elend, aber auch die Größe des Namens
«Rom» besteht, richtig verstehen würden, die würden jetzt den
Schaden Roms nicht den Christen, d. h. dem Abfall von den
alten Göttern, zuschreiben. Diesen Vorwurf, in dem der alte
Spruch der Christenverfolger «Pluvia défit, causa Christiani

genannt werden können, nach keiner Aussage Augustins aber wären sie
dann mehr Bürger der «civitas terrena». Das Uebergehen zur «Bürgerschaft
Gottes», das für viele «Bürger Roms» (die dann nicht mehr Glieder der
«civitas terrena» sein werden) sicher erwartet wird, ist für Rom als
«Bürgerschaft» wünschbar, für eine weltumspannende «res publica» nach De civ.
Dei II 19 gerade noch denkbar. Daß die letztere «traumhaft unwirkliche
Unmöglichkeit» immerhin noch denkbar ist, ist nach Kamiah 178 f. dem cice-
ronischen personalen Begriff von «res publica» zuzuschreiben, so daß auch
hier nicht an ein mittelalterliches «sacrum regnuin» zu denken ist.
Bezeichnenderweise wird dort über die Rolle Roms in dieser geträumten res publica
nichts gesagt, vielmehr von der verdorbenen res publica Rom (vgl. De civ.
Dei XIX 21. 24) hinweg über jene Utopie auf die endzeitliche res publica
geschaut, «ubi Dei voluntas lex est». Es geht also, wenn die Römer als «Bürger»

und «Bürgerschaft» angeredet werden, um mehr als den «römischen
Staat», freilich auch keineswegs gegen das Staatliche an sich, wie die
zitierten Kapitel in ihrer Dialektik deutlich zeigen. Der Staat ist so, wie
seine Bürger sind, und so wird es einen vollkommenen Staat wohl erst in
der Ewigkeit geben, was die «Gottesbürger» aber keineswegs hindern soll,
die vorläufigen Güter des irdischen Staates zu würdigen und zu «gebrauchen»,

seine Fehler aber nicht mitzumachen und seine Unzulänglichkeiten
zu ertragen. — Dort, wo Augustin Rom und seine Einrichtungen als «civitas
terrena» vor Augen hat, weiß er sich nicht als Römer; s. Kamiah 167 f. Und
doch redet er wiederum als ein zur Gottesbürgerschaft Gekommener, der
von Geburt Römer ist und nicht gegen Rom an sich, als «civitas», redet,
sondern gegen Rom als Prototyp der «civitas terrena». Zu letzterer aber gehört
der Selbstruhm (vgl. De civ. Dei I praef.) und das Reden vom «ewigen
Rom»; dazu s. H.Fuchs, Augustin und der antike Friedensgedanke (Neue
philologische Untersuchungen 3) Berlin 1926, 162 ff. mit Verweis auf M.

Bolwin, Die christlichen Vorstellungen vom Weltberuf der Roma aeterna
bis auf Leo den Großen, Diss. Münster 1923; ferner Kamiah 175 ff. — Im
folgenden sind Stellen ohne andere Angabe aus De civ. Dei zitiert, wobei
die Seiten- und Zeilenzahlen der Ausgabe von B. Dombart und A. Kalb,
'Leipzig 1928 f., nur beigefügt sind, soweit es dem rascheren Auffinden
dient.

5 XXII 6 (II 562) : Christus caelestis et sempiternae conditor
civitatis; I praef.: Rex et conditor ...; XVIII 1 (II 255, 21) ; vgl. XI 1 Anf.



48 M. A. Schmidt, Augustins «Bürgerschaft Gottes»

sunt» wieder aufgenommen wird 6, mit dem das untergehende
Heidentum gerade der römischen gebildeten Aristokratie sich
noch einmal heftig gegen das Neue aufbäumt, nimmt Augustin
zum Ausgangspunkt für sein gewaltiges Werk «De civitate Dei».

Wir übersetzen das Wort «civitas» lieber nicht mit «Staat».7
Es stehen sich in der «civitas Dei» und der «civitas terrena»,
von deren Gegensatz immer wieder die Rede ist, nicht zwei
Staaten oder Staatsformen, aber auch nicht einfach das «Himmlische»

und das «Irdische» gegenüber, nämlich nicht ein
unvergängliches und ein vergängliches «Bürgerrecht» in dem Sinne,
daß man in beiden zugleich als Doppelbürger existieren könnte,
solange man noch auf Erden lebt. Es stehen auch nicht zwei
Ideologien oder Konzeptionen zur Auswahl, mit denen das
Zusammenleben der Menschen zu gestalten wäre und zwischen
denen man nur zu wählen hätte als zwischen einer «christlichen»

und einer «antichristlichen». Ebenfalls geht es nicht
einfach darum (obwohl uns diese Unterscheidung schon etwas
näher an die Sache heranführt), auf die irdischen Interessen
und Güter zu verzichten, um dafür die himmlischen zu
bekommen, oder aber an den irdischen Gütern und Interessen
festzuhalten im Verzicht auf die himmlischen. Wir befinden uns
vielmehr in der Geschichte, in der alle Menschen vor den
gleichen Fragen stehen: von Krieg und Frieden, von Selbstbehauptung

durch Herrschaft über Feindliches oder aber
Selbstbehauptung dadurch, daß man sich doch lieber dem Widrigen
unterwirft, als sich töten läßt. Wir befinden uns in der
Geschichte dieser Welt, in der keiner nicht auf seine Weise glücklich

sein und auf seine Weise Frieden haben will.8 Keine
andere Welt und Geschichte kennt Augustin zu seiner Zeit als
diese. Nicht anders kann er die Römer sehen als so. Und das ist
auch die Welt, in der sich die Christen befinden.

Aber in dieser geschichtlichen Welt gibt es von Anfang an
zweierlei Art von Bürgern, untereinandergemischt, letztlich in
ihrer Unterscheidung nur Gott bekannt9, aber doch so, daß

6 113.
7 S. Kamiah 155 ff. und vgl. Anm. 4.
8 IV 23 (I 174) ; X 1 Anf.; XI 26 Schi.; XIX 12; XXII 30 (II 633).
9 XI 1: quas in hoc interim saeculo perplexas quodam modo diximua

invicemque permixtas; XVIII 1 (die civitas Dei ist «in» der civitas terrena



M. A. Schmidt, Augustins «Bürgerschaft Gottes» 49

von der Unterscheidung immer etwas sichtbar bleibt, doch so,
daß jetzt z. B. die einen Bürger angreifen und die andern sich
verteidigen müssen.10 Und was greifen jene an? Das Recht der
Andern, nur in Christus den wahren Gottesdienst und darum
auch das Ende und Ziel aller Geschichte zu sehen.11 Und was
verteidigen diese? Ihren Willen, in dieser Welt Fremdlinge zu
sein, durch sie zu «pilgern», nicht ihr zu entfliehen, vielmehr
in der Welt, wie sie ist, den Weg und nicht das Ziel zu sehen ",
ihre Ueberzeugung, daß die «vita beata», die «pax», die doch
alle wünschen, nicht in Rom, nicht in der Selbstvollendung dieser

Geschichte gefunden werden kann, sondern nur in der
Vollendung durch den Gott Jesu Christi. Wenn es den angreifenden
Römern um eine «Restitution» (des alten Rom, seiner Tugenden

und seiner «religio») zu tun ist13, so wissen demgegenüber
die Christen, daß es in der civitas terrena nichts zu restituieren
gibt. Ist doch diese die Folge eines Falles, eines Abfalles von
Engeln und Menschen; und nur darum gibt es überhaupt eine
Menschengeschichte, die mehr ist als ein Fallen in das
endgültige Elend der Verdammnis, weil Gott einen Teil der gefallenen

Menschen wieder zu restituieren, d. h. aus der civitas
terrena, in der sie alle geboren werden, in die civitas Dei, die
Gesellschaft der Engel, die Gott nie verließen, überzuführen
beschlossen hat. " Nicht zwei Welten sind durch diesen Abfall
entstanden; denn alles, was Gott geschaffen hat, ist, sofern es

«peregrina, quantum ad hominum genus pertinet») ; XVIII 49 (auf die
ecclesia bezogen) ; XVIII 54 Schi.; XIX 26; XX 7 (II 422: nur Gott bekanut).
Vgl. Kamiah 147 ff.

10 I praef. ; I 1; vgl. Retract. II 43, 69.
11 Von I 1 (De adversariis nominis Christi...) ausgehend — in den

nächsten Kapiteln werden die während des Goteneinfalles auch den Heiden
hilfreichen christlichen Heiligtümer ins Licht gestellt — spannt sich der
Bogen bis zum Schluß des ersten, apologetischen Teils in B. X, wo auch die
letzten mit den Piatonikern diskutierten Fragen sich in solchen des Kultes
(Christus oder die Dämonen verehren?) zuspitzen. Im zweiten Teil s. am
Anfang XI 2, am Schluß XXII 6—10. 18. 29 (II 624: regnum Christi).

12 Sehr viele Stellen reden vom «peregrinari» der Gottesbürgerschaft,
ihrer Bürger oder genauer ihres menschlichen Teils. S. Kamiah 162 f., Anm.
100—112; 268 f., Anm. 528. Dazu noch z.B. V 16; XVIII 1 (s. Anm. 9);
XVIII 51 (II 336, 9 ff.); XIX 14 (II 380, 12 ff.) ; XXII 6 (II 563, 22 ff.).

13 S. Kamiah 306.
14 Vgl. Anhang (S.66f.).

4



50 M. A. Schmidt, Augustiiis «Bürgerschaft Gottes»

geschaffen ist, in seinem Sein gut; allein der Wille der Engel
und Menschen schuf den Unterschied der beiden Bürgerschaften.

16

Ueber dieser Welt und Geschichte bleibt Gott stehen als der,
dessen einem Willen und Plan auch der böse Wille, der von
ihm abgefallen ist, nicht entfallen kann. Von Anfang an teilte
sich die vernünftige Schöpfung in solche, die selber wie Gott
sein wollen und sich selbst in Hochmut zu vollenden streben,
und in solche, die wissen, daß sie nicht Gott sind, und darum
ihre Vollendung in Gott suchen.16 Wie aber am Anfang als
Wort, so steht in der Mitte der Geschichte Jesus Christus als
der Einzige, der Gott ist in Wahrheit und Mensch als der Weg
zur Wahrheit, die er selber ist.17 Eine Welt aus einer und zu
einer Wahrheit also ist es, von Gott gewollt und geordnet vom
Höchsten bis zum Niedrigsten, eine Geschichte, die Anfang,
Mitte und Ende in der gleichen Wahrheit hat.18 Zwei Willen
aber sind es, die in der Geschichte auftreten: der Wille der
«superbia», des Gott-gleich-sein-Wollens, in den alle Menschen
durch den Sündenfall verstrickt sind, und der Wille der «hu-

16 Vgl. bes. XI 17; XII 1—3. 6—8; XIII 14; XIV 3. 13.
16 Schon I praef. wird das Thema von Hochmut und Demut angeschlagen;

weiter vgl. bes. XI 33; XII 1 (I 512); XIV 3 (II 8, 20 ff.); XIV 13

(mit Eccl. 10, 13); XIV 14. 27. 28; XIX 12 (II 375); XIX 25. 27. S. auch
Anm. 25. Zur «perversa imitatio Dei» vgl. Fuchs (s. Anm. 4) 28, der auf
Conf. II 6, 14, und Kamiah 171, der auf Hippolyt hinweist. Mit den Gedanken
über Hochmut, Begehren von und Verführung zu falscher Göttlichkeit bzw.
Gottesverehrung bildet die ausführliche Darstellung des Dämonischen die
Brücke von der «religionsgeschichtlichen», kultisch-politischen Begründung
der civitas terrena zu ihrer biblischen Begründung: VIII 14 ff.; B. IX; B. X
(falscher und wahrer Gottesdienst; Christus als wahres Opfer und, wie
schon B. IX, wahrer Mittler). Die civitas terrena ist zugleich die hochmütige
und dämonisierte: XI1. Beides liegt im oft vorkommenden Wechselausdruck
«civitas impiorum». «Superbia» ist immer wieder als ethische, kultische,
geschichtliche Macht zugleich sichtbar. In Hochmut bzw. Demut schließen sich
Engel und Menschen in den beiden civitates zusammen: XII 1 Anf.

17 XI 2 Schi. : quo itur Deus, qua itur homo. Die schönsten
diesbezüglichen Stellen Augustins finden sich gesammelt bei E. Przywara,
Augustinus, die Gestalt als Gefüge, Leipzig 1934, 332 ff. Christus als Mittler :

IX 15. 17; X 24. 29. 32; XI 2.
18 Vgl. z. B. die Erörterungen XII 10—28, bes. Kap. 28 Schi., auch X 28

Sehl, («exortus, procursus, debiti fines» der beiden civitates; so auch XI 1

Schi.).



M. A. Schmidt, Augustins «Bürgerschaft Gottes» 51

militas», zu dem die Menschen nur durch Jesus Christus kommen,

den «wahren humilis», in dem die Demut erst zu einer
geschichtlichen Größe, einer menschlichen Möglichkeit wurde.

19 Ohne ihn wäre Demut nur noch bei den Engeln, die nicht
in Hochmut fielen; durch ihn gibt es nun Menschen, die ihr
Ziel nicht in der Selbstvollendung suchen, um welche die
Gefallenen kämpfen, solange sie in der civitas terrena sind, die
vielmehr «transire, peregrinari» wollen 20, die nicht mehr dem
Ruf der Dämonen folgen müssen, in sich selber etwas sein zu
wollen 21, vielmehr dieses ihr «Sein» in seiner ursprünglichen
Bedeutung, als Ruf und Aufgabe von und zu Gott auffassen.22
So wollen die Einen hoch hinaus und fallen, weil sie wollen,
was sie nicht sind. Die Demütigen aber wollen niedrig sein
und steigen, weil sie wollen, was sie sind: nicht ohne Gott
sein.23 Diese beiden Willen in der Welt haben also von Anfang
an zu den beiden civitates (oder auch «societates») geführt,
von denen die eine nicht «terrena» heißt, weil sie auf Erden
ist, sondern weil sie auf Erden ihren Ruhm sucht und herrschen
will24, die andere aber nicht «Dei» oder auch «caelestis», weil
sie nicht auf Erden wäre, nicht mitten unter den Vertretern der
andern civitas und an den gleichen Erdengütern teilhabend,
sondern weil ihre «sententia» ist: «Deus superbis resistit, hu-
milibus autem dat gratiam.» 25 Keineswegs bekennt sich diese
civitas zu Elend und Verzicht um ihrer selbst willen 26

; sie will
19 X 24 (I 440); X 29 (I 449, Iff.; 450, 7 ff.) ; vgl. IV 16 Schi.; IX 15

(I 387, 31 f.). Das eindrückliehste augustinisehe Beispiel: Conf. VII 18,
24 — 21, 27. Ueber das Verhältnis der angelischen civitas Dei zu Christus
bzw. der Trinität und der alttestamentlichen civitas Dei zu Christus können
wir hier nicht handeln.

20 S. Anm. 12. Vgl. bes. XXII 6 (II 563, 22 ff.).
21 XIV 4 Anf. : Cum ergo vivit homo secundum hominem, non secundum

Deum, similis est diabolo. Vgl. XIV 13 (II 33 f.).
22 XIV 4 (II 9) : Cum itaque vivit homo secundum veritatem, non vivit

secundum se ipsum, sed secundum Deum.
23 Vgl. XIV 13 mit den Erwägungen über «sursum» und «deorsum».

XIV 4 wird Hochmut als «secundum mendacium», Demut als «secundum
veritatem vivere» beschriehen.

24 XIV 28 (unten S. 58 zitiert).
25 I praef. Prov. 3, 34 Jak. 4, 6 1. Petr. 5, 5 wird noch zitiert: XI 33

(I 508 f.) ; XVII 4 (II 208) ; XIX 27.
26 «Miseria», überwiegend auch «indigentia» u. ä. beschreiben den

allgemeinen Zustand der «mortalitas», mit dem sich die civitas terrena begnügt,



52 M. A. Schmidt, Augustins «Bürgerschaft Gottes»

vielmehr das «bonum», die «beatitudo», die nicht von Gott
trennt (und darum auch den Menschen allein volles Genügen
schafft27), welches Maximum an teilhabendem Sein und
teilhabender Güte sie in ihrer Wanderschaft nur als Ziel, nicht
als Besitz haben kann; denn noch lebt sie nicht bei Gott,
sondern nur auf ihn zu. Was sie aber auf dieser Welt haben kann,
das steht ihr zur Verfügung, insofern es sie nicht hindert, Gott
zur Verfügung zu stehen. Sich an die Stelle Gottes setzen und
darum auch Gott für seine Zwecke gebrauchen wollen, das ist
das Kennzeichen der civitas terrena.28 Sich Gott zur Verfügung
wissen und das eigene Gute nicht verleugnen um Gottes willen,
aber ihm zur Verfügung stellen, der das Gute zu seiner Zeit
durch das Bessere zugleich vollenden und ersetzen wird, das
ist das Kennzeichen der civitas Dei.

Fortschritt und Wachstum der Gottesbürgerschaft in dieser
Welt ist wohl einerseits sichtbar zu verfolgen, anderseits aber
auch einem «geschichtlichen Selbstverständnis> geheimnisvoll
entzogen. Die letzte Entscheidung darüber, wer zu ihr gehört,
wer zu ihr kommt, wer hei ihr bleibt, steht bei Gott allein; das
hindert aber — nach Augustins Prädestinationslehre — keine
echte Entscheidung des Menschen, eine Entscheidung
allerdings, deren geschichtliche Stunde ihm gegeben werden muß.20
Darum ist es wohl mehr als nur eine rhetorische Geste, wenn

den sie auch wieder vermehrt. Für die civitas Dei sind Ausdrücke wie <pa-
tientia», «suspirari» u. ä. typisch, die durch die Sehnsucht nach dem end-
zeitlichen Gut bestimmt sind. Die Haltung zu den irdischen Gütern ist dann
einerseits «Verachtung» — s. Kamiah 268, Anm. 522; dazu XXII 6 (II 563

unten) —, anderseits «Gebrauch». Dazwischen steht die Selbstbeherrschung
(s. Kamiah 276) bzw. die Herrschaft Gottes, unter welcher stehend die Seele
ihrerseits die libidines beherrschen und die äußeren Güter recht gebrauchen
kann (s. Fuchs 8, Anm. 1).

27 «Erst in der ewigen Hingabe an Gott, im adhaerere Deo, erreichen
Engel und Menschen die beglückende Fülle ihres Seins. Ihre hohe capacitas,
mit der sie für Gott empfänglich sind, bedeutet ihre ebenso tiefe Bedürftigkeit,

mit der sie durch nichts Geringeres als Gott selbst zu befriedigen sind.»
(Kamiah 263 mit Hinweis auf XII 1 [I 513] ; vgl. die ganzen Ausführungen
261 ff.).

28 Nach XIV 13 (II 32) «sibi placere» (2. Petr. 2, 10). Gott zum Mittel
machen wollen: XV 7 (unten S. 57 und S. 58 zitiert). Bleiben im Vorletzten
«neglectis melioribus» und die daraus folgende Unruhe: XV 4.

29 Vgl. XXII 2.



M. A. Schmidt, Augustins «Bürgerschaft Gottes» 53

Augustin in der Stunde der Bedrohung den Römern glaubt ans
Herz legen zu dürfen, sich der civitas Dei zuzuwenden und
damit den Sinn ihrer Geschichte nicht aufzugeben, sondern in der
einzigen Entscheidung zu vollenden, die vom Ende und Ziel
aller Geschichte her noch Sinn hat : «Haec potius concupisce,
o indoles Romana laudabilis, o progenies Regulorum, Scaevo-

larum, Scipionum, Fabriciorum; haec potius concupisce, haec
ab illa turpissima vanitate et fallacissima daemonum maligni-
tate discerne. Si quid in te laudabile naturaliter eminet, non nisi
vera pietate purgatur atque perficitur, impietate autem disper-
ditur et punitur. Nunc iam elige quid sequaris, ut non in te, sed

in Deo vero sine ullo errore lauderis.» 30 Nicht immer war
Gelegenheit, solchermaßen Rom als Rom anzureden. Daß Augustin

jetzt diese Gelegenheit wahrnimmt, zeigt ihn uns in der
gleichen Haltung, die wir hei seinen Predigten über das
Unglück Roms sahen: Er sieht über Rom hinweg; aber er übersieht
es nicht.

Rom ist in der Welt, in der alle unter den gleichen
Bedingungen leben, in der aber diese Bedingungen dem Einen nach
Gottes und seinem Willen zum Heil, dem Andern durch seinen
eigenen Willen, dem Gott ihn überlassen wollte, zum Unheil
werden. Augustin weiß von dem Suchen nach einer gesicherten
Position, das durch die ganze Menschheit geht. Es gibt auf
dieser unruhigen Erde in allen Kämpfen, allen Aufständen und
Räubereien überhaupt niemanden, der nicht auf seine Weise
sein Glück, seinen Frieden, seine Sicherheit suchte: «Sicut
enim nemo est, qui gaudere nolit, ita nemo est, qui pacem habere
nolit.. Pacis igitur intentione geruntur et bella, ab his etiam,
qui virtutem bellicam student exercere imperando atque pu-
gnando. Unde pacem constat belli esse optabilem finem. Omnis
enim homo etiam belligerando pacem requirit, nemo autem
bellum pacificando.» 31 Denn auch von denen, die einen errun-

30 II 29. Auch diese «apologetische» Beurteilung Roms ist von der
eschatologischen wohl nicht so weit zu trennen, wie das Kamiah (172 f.) tut.
Ob hier nur eine «rhetorische Geste» gemacht werde (Kamiah 174), wird
man im Zusammenhang mit I 1 und Serm. 105, 7, 9 (s. Anm. 4) entscheiden
und nicht so sehr fragen, welche praktischen oder gar politischen Erwartungen

Augustin hier gehabt habe.
31 XIX 12 Anf. XIX 12 ff. ist ausführlich Varros «Logistoricus de pace»

benützt, wie Fuchs nachgewiesen hat.



54 M. A. Schmidt, Augustins 'Bürgerschaft Gottes»

genen Friedenszustand wieder stören wollen, kann man sagen:
«Non ergo ut sit pax nolunt, sed ut ea sit quam volunt.» "
Dieser sich nicht auf die Menschen beschränkende, sondern in
der Ordnung alles Geschaffenen begründete und in den
verschiedensten Bereichen nachweisbare Friedenstrieb, der das
Menschenleben nicht nur innerhalb der Häuser, nicht nur
innerhalb der Staaten, sondern auch zwischen den Staaten —
eben als Ziel auch der Kriege Frieden suchend — lenkt, Augustin

ist weit davon entfernt, ihn zu übersehen. Es handelt sich
dabei nicht lediglich um unvollkommene Gleichnisse für den
wahren Frieden, der allein bei Gott zu finden ist, sondern doch
auch um die Natur- und Geschichtsordnungen, auf welche der
Mensch hier angewiesen ist, um zu sein und zu wirken.33 Es
läßt sich in diesen Ordnungen auch ein allgemeiner Menschenfriede

als «ordinate, concordia» anvisieren.34 Obwohl nun diese
höchste Möglichkeit irdischen Friedens am besten, d. h. mit
möglichst wenig Unterwerfungskriegen, durch eine einträchtige

Nachbarschaft von möglichst vielen, daher aber möglichst
kleinen Königreichen erfüllt würde36, so ist doch auch die
römische Großmacht in ihrer Bedeutung für den Frieden des
«Orbis terrarum» zu würdigen. Augustin sieht wohl die Gefahr
des Großstaates, wenn er schreibt: «Qui (sc. Orbis terrarum)
utique, sicut aquarum congeries, quanto maior est, tanto peri-
culis plenior.» 36 Und er wird nicht müde, gegen die damals den
Christen geläufige Idealisierung der römischen Geschichte als

33 Ib.
33 Daß und inwiefern auch die pilgernde civitas Dei auf sie angewiesen

ist, wird in B. XIX immer wieder erörtert, z. B. Kap. 14, 17 und 26. Besonders

Kap. 12 f. wird das varronische Material ruhig und ausführlich
ausgebreitet und gewürdigt, trotz der Vorläufigkeit dieser Ordnungen im
Vergleich mit der ewigen «pax propria» (Kap. 27 Anf.), trotz der Kap. 1—9
herrschenden Abwertung aller von den Philosophen (auch hier wird Varro
benützt) angegebenen bona, virtutes und Lebensziele. Ich kann für B. XIX
nur auf die genauen Untersuchungen von Fuchs verweisen. — Eine ähnlich
abwägende Wertung bietet XV 4. Weiter s. Anm. 74.

34 XIX 13 Anf. (in der von Varro übernommenen und veränderten «pax-
Tafel», verändert hauptsächlich, indem die «pax caelestis civitatis: ordina-
tissima et concordissima societas fruendi Deo et invicem in Deo» eingesetzt
wurde).

36 IV 15.
36 XIX 7. Zur Beurteilung des Großstaates s. Fuchs 162 ff.



M. A. Schmidt, Augustins «Bürgerschaft Gottes» 55

Wegbereiterin für das Christentum die Schattenseiten der
römischen Größe auszumalen: «Verum est» (nämlich daß
durch Roms Siege eine einheitliche Sprache und eine «pax
societatis» zugleich mit dem römischen Joch auferlegt wurde);
«sed hoc quam multis et quam grandibus bellis, quanta strage
hominum, quanta effusione humani sanguinis comparatum
est!» 37 Und als die äußeren Kriege Roms aufhörten, kamen die
noch schlimmeren Bürgerkriege.38 Dennoch hat Augustin dies
und vieles Andere (besonders die Bücher II und III sind voll
davon) nicht geschrieben, um die besondere Verworfenheit
Roms darzutun. Es ist dies vielmehr die allgemeine schuldhafte
«miseria», die unter den Erdenbürgern herrscht30, für die Rom
als repräsentative Großmacht typisch wird; ist es doch das
«zweite Babylon» im geschichtlichen Sinn der «successiones»
und im apokalyptischen Sinn.10 Daß aber gerade Rom diese
Großherrschaft erlangt hat, kann sich Augustin nicht als
Unrecht vorstellen. Es geschah Roms Aufstieg nicht nur unter
göttlicher Zulassung — wie auch jedes Unrecht —, sondern als
Lohn für Verdienste der Römer. Die würdigen Kleinstaaten, die
unter sich Frieden halten würden, haben offenbar gefehlt; die
«cupido dominandi», der «imperialistische Drang» 41 hat keine
Ruhe gelassen. Und da Rom unter den Machtkonkurrenten
noch am meisten Lob verdiente für seine menschlichen Tugenden,

«gerechter» war als die andern Völker, so war es wohl an
sich nicht glücklich, daß nun ein Großreich mit all seinen
Schattenseiten entstand. Wenn aber schon ein solches entstehen
sollte, so war es das kleinere Uebel und gewissermaßen doch
noch ein Glück, daß nun gerade Rom die Herrschaft bekam.43

So ist im Aufstieg Roms und der so erreichten «Befriedung
des Erdkreises» doch ein positiver göttlicher Wille, göttliche
Wohltat, Belohnung und Gerechtigkeit zu erkennen.43 Aber es

37 XIX 7.
38 Ib.
39 XV 2 (II 61) : Parit autem cives terrenae civitatis peceato vitiata

natura, caelestis vero civitatis cives parit a peccato naturam liberans gratia.
40 S. Kamiah 167. 335 ff.
41 K. Holl, Augustins innere Entwicklung (Gesammelte Aufsätze zur

Kirchengeschichte III, Tübingen 1928, 54 ff.) 103.
42 IV 15.
43 V 11—15 gibt eine ausführliche Würdigung der Tugenden der Römer,



56 M. A. Schmidt, Augustins «Bürgerschaft Gottes»

kommt nun auch um so größer in Rom zum Ausdruck, wie
wenig wahrer Friede in diesem Lehen überhaupt wohnen kann.
Hier nun setzt Augustins dynamisches Denken ein, das keine
statische «höchsterreichbare irdische Vorstufe des Himmelsfriedens»

würdigen kann, die sie nicht vom Hochmut, der eben

darin, daß er den Frieden nur auf Erden haben und selbstgefällig

verwirklichen will, zum baren Gegenteil des Friedens
führt, bedroht sieht. Dieser Bedrohung ist aber Rom schon
erlegen, insofern in ihm die civitas terrena sich manifestiert.
Zum Hochmut gehört der falsche Kult, der in Wirklichkeit
Dämonendienst ist; und so wird Rom zum Tummelplatz aller
gottwidrigen Mächte, die nun keineswegs das nur schuldig
bleiben, was zu einem vollkommenen Frieden gehört, sondern
auch das ins Gegenteil verkehren, was irdischer, vorläufiger
Friede von Natur aus sein könnte. Hier vollzieht sich wieder
die dämonische Urperversion, daß alles, was in Gottes Ordnung
einen guten Sinn hat, in der «Ordnung» der Dämonen und der
ihnen folgenden Menschen einen bösen Sinn bekommt, auch
die unzweifelhaften Römertugenden sogar die besseren
Bürger, die der Verwirrung steuern könnten, sind doch nur die
um so hochmütigeren Bürger. Die «pax terrena», dieses
unzweifelhafte Gut, bekommt den perversen Sinn, daß man in ihr
nicht Gott ehren, sondern sich von ihm loskaufen will, um den
eigenen Begierden, vornehmlich der Herrschbegierde, zu
frönen. «Civitas id est societas, impiorum non secundum Deum,
sed secundum hominem viventium et in ipso cultu falsae con-
temptuque verae divinitatis doctrinas hominum daemonumve
sectantium his affectibus pravis tamquam morbis et perturba-
tionibus quatitur. Et si quos cives habet, qui moderari talibus
motibus et eos quasi temperare videantur, sie impietate superbi
et elati sunt, ut hoc ipso sint in eis maiores tumores, quo

als deren «merces temporalis» Gott ihnen das Reich gab (Kap. 15). Sie sind
gewürdigt und relativiert zugleich, wenn es zum Schluß heißt: Non est,
quod de summi et veri Dei iustitia conquerantur; pereeperunt mercedem
suam (Mt. 6, 2). Weiteres s. bei Holl 103 f. und Kamiah 281 ff. Die letzte
Frage hei dieser unablässigen Würdigung und Relativierung ist immer, ob

es um Tugend an sich oder um den Selbstruhm der Tugend gehe, bis zu dem
berühmten Ausspruch über die virtutes als «vitia» (XIX 25).

44 S. Anm. 44. Die Ueberschrift von XIX 25 interpretiert die superbia
wiederum kultisch: ubi non est vera religio.



M. A. Schmidt, Augustins «Bürgerschaft Gottes» 57

minores dolores.» «Et hoc est terrenae proprium civitatis,
Deum vel deos colere, quibus adiuvantibus regnet in victoriis
et pace terrena, non caritate consulendi, sed dominandi cupi-
ditate.» 45 Wo also das Irdische sich selbst setzt und um seiner
seihst willen begehrt wird, da hört es nicht auf, ein «bonum» zu
sein, wird aber zum Anreiz des Hochmutes, erfährt einen
pervertierten, dämonischen Gebrauch. Die gefallenen Engel schieben

sich zwischen Gott und Menschen, werden zu «falschen
und trügerischen Mittlern», gewissermaßen Mittlern nach
unten, während Christus allein der gute Mittler nach oben ist.40

Dennoch ist die so gezeichnete Erdenbürgerschaft nicht die
«Teufelsbürgerschaft» schlechthin; erst am Ende der Tage
wird sie es eindeutig sein, wenn sie Satans Schicksal teilt.47
Vorher ist sie die Bürgerschaft, aus der sich wohl die Feinde
Gottes erheben, aus der aber noch viele Bürger der civitas Dei
hervorgehen werden.48 Ist sie also einerseits die Integration
alles gottfeindlichen, hochmütigen Wesens auf Erden, so
verharrt sie anderseits noch in einer gewissen neutralen
Vorläufigkeit, wie eben das Irdische vor dem letzten Gericht noch
ungeschieden ist. Auf die Spannungen, die dem Begriff der
«civitas terrena» dadurch erwachsen, kann ich hier nicht
weiter eingehen.40 Nur sei daran erinnert, daß der Begriff
niemals jenen ganz harmlosen Sinn eines irdischen Staates oder
Vaterlandes erreicht, dem das «jenseitige Vaterland» friedlich
gegenüberstünde, also daß man Doppelbürger sein könnte. Nur
darum ist die Erdenbürgerschaft noch nicht die absolute
Satansherrschaft, weil ihre Bürger noch aufhören können,
Erdenbürger sein zu wollen. Darin liegt das Gute der civitas
terrena, daß ihre Bürger noch von der civitas terrena sich
lossagen können, um Glieder der auf Erden wallenden Gottes-

45 XIV 9 (II 25; s. auch die Fortsetzung des Zitates) und XV 7 (II
68 f.).

46 Das wird IX 8 ff. breit ausgeführt. Kap. 18: Falsi autem illi falla-
cesque mediatores daemones

47 Ueber den seltenen Gehrauch von «civitas diaboli» aus exegetischen
Gründen s. Kamiah 184 f., Anm. 211. Mit dem Blick aufs Ende XX 14 Anf. :

totum, quod ultimo iam iudicio diaholus et cum suo principe civitas
inimica passura est; in gleicher Weise wird XXI 1 Anf. direkt von der
«civitas diaboli» geredet.

48 I 1 Anf. 48 Vgl. Kamiah 166 ff., bes. 172 f.



58 M. A. Schmidt, Augustins «Bürgerschaft Gottes»

bürgerschaft zu werden. Keineswegs ist ja durch die Ereignisse,

die vom Fall der Engel über den Fall der Menschen, über
Kain, den Brudermörder, der zum eigentlichen Gründer der
civitas terrena auf Erden ward — und der Gründer Roms war
ja auch ein Brudermörder 50

—, keineswegs ist durch all dies
das Bestehen der civitas Dei auch nur tangiert worden. Denn
in ihr werden die grollen Pläne und Werke Gottes ausgeführt,
die niemals von den Werken der bösen Engel und Menschen
gehindert werden können, «weil Er, der in seiner Vorsehung
und Allmacht jedem das Seine zuteilt, nicht nur die Guten,
sondern auch die Bösen auf gute Art zu brauchen versteht». 61

Beides liegt in Gottes gutem und gerechtem Willen, obwohl
niemand sagen darf, Gott hätte es nicht anders einrichten
können: Es ist nun einmal dies sein Wille («maluit»), «. et

quantum mali eorum superbia et quantum boni sua gratia
valeret, ostendere».52 Und unmittelbar anschließend an diesen
Satz werden in einem neuen Kapitel die beiden Bürgerschaften
uns vor Augen gestellt: «Fecerunt itaque civitates duas amores
duo, terrenam scilicet amor sui usque ad contemptum Dei,
caelestem vero amor Dei usque ad contemptum sui. Denique
ilia in se ipsa, haec in Domino gloriatur. Illa enim quaerit ab
hominibus gloriam; huic autem Deus conscientiae testis maxima

est gloria. Ilia in gloria sua exaltat caput suum; haec dicit
Deo suo: Gloria mea et exaltans caput meum (Ps. 3, 4).» 65

Woran erkennt man die civitas Dei, solange sie noch auf Erden
wallt und des Irdischen nicht entraten kann? «Boni quippe ad
hoc utuntur mundo, ut fruantur Deo; mali autem contra, ut
fruantur mundo, uti volunt Deo.» 61

Von dem geschaffenen Willen also, «der in der Wahrheit
stehen blieb», und dem, «der nicht in der Wahrheit stehen
blieb», ausgehend55, haben auf Erden beide Bürgerschaften in
gleicher Weise zum Unterscheidungsmerkmal die beiden «amores»,

die auf Gott und die auf sich selbst gerichtete Liebe. Beide
Arten von Willen oder Liebe erweisen auf Erden ihre Richtigkeit

bzw. Falschheit am Verhältnis zu den irdischen Gütern:
Der gute Wille gebraucht, was um des Höheren, um Gottes

50 XV 5. 61 XIV 27 Anf. Vgl. auch XI 17.
62 XIV 27 Schi. 63 XIV 28 Anf. 64 XV 7 (II 69).
66 Nach Joh. 8, 44: in veritate non stetit; oft in B. XI.



M. A. Schmidt, Augustins «Bürgerschaft Gottes» 59

willen gebraucht werden kann; Gott aber hangt er um seiner
selbst willen an (denn das heißt «genießen» 56). Der böse Wille
verkehrt das Verhältnis, indem er Gott zum Gebrauchsmittel
macht oder es wenigstens will, um die irdischen Güter zu
genießen. Darum schadet es der Gottesbürgerschaft auch nichts,
auf Erden wallend an den gleichen Gütern wie die Erdenbürgerschaft

teilzuhaben. Sie bedarf ihrer vorläufig noch, sie
gebraucht sie. Zwar kann sie, so fügen wir nun interpretierend
bei, nicht in dem Sinn das Böse zum Guten gebrauchen wie
Gott. Aber doch hat sie das Gleiche, was die Erdenbürgerschaft

nur zu ihrem schließlichen Unheil haben kann, zu ihrem
Heil. Römische pax und virtus z. B., die für den Erdenbürger
im besten Fall ihren Lohn in dieser Welt hat, im allgemeinen
aber doch nur wieder in Hochmut und gefährliche Sekurität
umschlägt57, kann dem Gottesbürger in der rechten Ordnung
bleiben, als vorläufiges bonum, das gerade so «zum Besten»
dient, nämlich zum vergleichenden Hinweis auf das «summum
bonum», zum Erhoffen und Erreichen des wahren, vollkommenen

Friedens.58 Darin nehmen also die Gottesbürger an Gottes
Willen, der das Gute und Böse zum Guten gebraucht, teil, daß
ihnen das relativ Gute nützen, dessen Mangel oder Verkehrung
ins Böse aber nichts schaden, ja indirekt auch nützen kann,
indem es sie erprobt und in der Geduld übt.59 Dieser wohlgeordnete

Wille aber ist nach der zitierten Stelle von Gottes
beherrschendem Willen dem Wirken von Gottes Gnade zuzuschreiben.

60

«Mundo utebantur tamquam non utentes.» 61 Dieses 1. Kor. 7,
31 entnommene Wort weist demnach auf zweierlei: auf einen
durch Gnade befreiten und beflügelten Willen — das zeigt hier
der uneigentliche Gebrauch von «uti» —, und doch auf einen
sehr geordneten und vernünftigen Willen — wenn wir an den

56 De doctr. Christ. I 4, 4: Frui enim est amore alicui rei inhaerere
propter se ipsam.

67 S. Anm. 43.
68 XVII 13 (pax Salomonis) ; XVIII 22 Anf. (pax Romana). X 14 redet

von der «eruditio», in der man lernt, «a temporalibus ad aeterna capienda
et a visibilibus ad invisibilia» zu kommen. Vgl. Anm. 33.

59 Besonders schön I 29; vgl. dazu Kamiah 269. Ferner z. B. I 8—10;

II 19 Schi.
60 XIV 27 Schi.; oben S. 58. 51 I 10 (I 18).



60 M. A. Schmidt, Augustins «Bürgerschaft Gottes»

Zusammenhang denken, in dem das Verb sonst steht. Blickt der
Bürger Gottes auf seinem Wege durch die Zeit nach der einen
Seite, so sieht er sich von einer Gnade getragen, von der er bis
zuletzt nicht weiß, ob sie ihn in der Gottesbürgerschaft erhalten
wird oder nicht, ob sie ihm das «donum perseverantiae» gewähren

wird oder nicht.62 Blickt er nach der andern Seite, so sieht
er sich einer ewigen Ordnungsschau teilhaftig, in der «die
Dinge» aufs vernünftigste abgestuft sind: «Res ergo aliae sunt,
quibus fruendum est» — das ist das Göttliche —, «aliae, qui-
bus utendum, aliae, quae fruuntur et utuntur.» Was sind diese
letzteren? «Nos qui fruimur et utimur, inter utrasque (sc.

res, quibus fruendum, et res, quibus utendum est) constituti
.» 63 Sollte es von hier aus schwer sein, bei mir selbst zu

erkennen, was mein Untergeordnetes und was mein Uebergeord-
netes ist? Oder bin ich durch Dämonen und eigenen Hochmut
so verblendet, daß ich ohne die Gnade nicht mehr sehen kann,
was nach der Ordnung der Dinge oben und was unten ist?
Augustin weiß, daß auch im «richtigen Sehen» zuletzt der
eigene Hochmut und unweigerlich damit zusammenhängend die
Verblendung des Dämonendienstes alles wieder in Frage stellt
und verkehrt, worüber unter Philosophen keine Frage mehr
sein sollte.64 In seiner Psalmenerklärung führt er einmal aus,
wie man die Wahrheit sagen und sie doch nicht sagen kann:
«In Deo laudabo sermones meos (Ps. 55, 5) Sermones
enim tuos aut mendaces habebis, ideoque tuos, quia mendaces;
aut si erunt veraces sermones et non eos putabis te habere a

Deo, sed a te loqui, — veraces erunt, sed tu mendax eris; si
autem cognoveris nihil te verum in sapientia Dei, in fide veri-
tatis posse dicere, nisi quod ab illo accepisti, de quo dicitur:
Quid enim habes, quod non accepisti? (1. Cor. 4, 7), in Deo

42 XI12.
43 So didaktisch hat Augustin die Sache schon 397 beschriehen (De doctr.

Christ. I 3, 3).
64 Die Auseinandersetzung mit den Philosophen der civitas terrena,

besonders den Piatonikern, in B. VIII—X verliert die Dämonen nie aus dem
Auge (vgl. Anm. 17). In der letzten Zuspitzung auf Porphyrius, der dem
Christentum am nächsten gekommen sei, ringt Augustin nicht so sehr um
dessen Einsicht als vielmehr gegen dessen Hochmut und Dämonendienst
wider die eigene bessere Einsicht (X 26—32; Kap. 28 Schi, ist mit Conf.
VII 9, 13 f. bezüglich Joh. 1 zu vergleichen). Vgl. auch XIV 28; XIX 23.



M. A. Schmidt, Augustins «Bürgerschaft Gottes» 61

laudas sermones tuos, ut in Deo lauderis sermonibus Dei...
In Deo ergo laudabo sermones, quia ibi ipse est fons sermonum
verorum, meos, quia sitiens accessi et bibi.» 65

Von hier aus schauen wir noch einmal auf den Weg
zurück, den wir zu gehen versuchten. Als Augustin seine
Gemeinde über das Geschick Roms tröstete, da schaute sein Blick
über das geschichtliche Rom hinweg und übersah es doch nicht.
Als er dann in dem Werk «De civitate Dei» sich mit den
Vorwürfen des Heidentums auseinanderzusetzen unternahm, da
schrieb er nicht eine Verteidigung des Christentums, sondern
der Bürgerschaft Gottes, d. h. aber des Willens Gottes in der
Geschichte, aus dem die eine Bürgerschaft fiel, ohne ihm entfallen
zu sein, nach dem die andere Bürgerschaft ihr ewiges Ziel
erreicht. Hier konnte die Verquickung der Gottesbürgerschaft mit
Rom, der geschichtlichen Repräsentantin der Erdenbürgerschaft,

nicht übersehen werden. Beide Bürgerschaften finden
sich in der Geschichte in einer gewissen Vorläufigkeit. Auch
der gefallene Mensch ist besser als sein eigener Hochmut und
der Dämon, dem er opfert.66 Auch wer sich zu den Gottesbürgern

zählt und an der äußeren Gestalt der civitas Dei teilhat,
weiß weder, ob er wirklich dazu gehört, noch — was, eschato-
iogisch gesehen, aufs Gleiche herauskommt —, ob er zuletzt
dazu gehören wird.87 Um sachlich in dieser Sache zu bleiben,
um über die ganze Größe der gottwidrigen Macht hinauszuschauen

und sie doch nicht zu übersehen, um in der Geschichte
zu bleiben und doch nicht den Mächten, die außer Gott
Geschichte machen, zu verfallen, dazu bedurfte es Kraft und
Demut. 68 Dabei konnte sich Augustin nicht mit den bisherigen
Versuchen, die Macht Roms und den Aufstieg des Christentums

in Zusammenhang zu bringen, etwa im Sinn der «eu-
sebianischen Reichstheologie:», begnügen69; er konnte sich
auch nicht aus der Geschichte in die Apokalyptik flüchten,
insofern er mit Rom noch redete und dessen baldiges Ende gar
nicht unbedingt erwartete. Um hier sachlich zu bleiben, durfte

08 Enarr. in Ps. 55, 7 (PL 36, 651 f.).
66 VIII 24 (I 362). Vgl. auch Kamiah 234, Anm. 404 zu XV 4. Das ist

in den im Anhang (S. 66 f.) erörterten Zusammenhang zu stellen.
07 IX 12.
08 Vgl. I praef. den Satz über die «virtus humilitatis» (hier nicht mit

«Tugend ...» zu übersetzen). 09 S. Kamiah 175 ff. 183.



62 M. A. Schmidt, Augustins «Bürgerschaft Gottes»

er weder den Boden unter den Füßen verlieren noch irgendeinem

«Gebot der Stunde» folgen, mußte er Geschichtskonstruktionen

vermeiden70 und sich auf den gefährlich hohen Grat
wahrer Geschichte führen lassen. Ihm folgend, wundern wir
uns, wie man das, was sich aus dieser Sicht bietet, noch mit
seinen Blicken zusammenfassen kann.

Auf der einen Seite ein umfassender Wille Gottes, dem auch
das Böse nicht entfällt, dem aber auch niemand vorschreiben
kann, wo er einerseits das Böse gutmachen, wo er anderseits
das Böse seinem eigenen Willen überlassen und auch so zum
Guten, um des Guten willen gebrauchen wird — und Er weiß
von Anfang an, was er tun wird; die schroffen Geheimnisse

der augustinischen Prädestinationslehre, in denen sich
Anfang und Ende der beiden Bürgerschaften verlieren, aus
denen ihre Geschichte die Spannung erhält. Auf der andern
Seite dasselbe Bild: Das Böse muß dem Guten dienen — aber
nun in der platonischen Ordnung einer Weltharmonie, in der
alles, insofern es ist, gut ist und das Böse als Schatten des

Guten in ästhetischer Weise den Reiz des «Weltgedichtes»
erhöht, wo vom physikalischen Friedensstreben, mit dem die
Schwerkraft jeden Körper zum Boden zieht, über den Friedenstrieb

der Räuber bis zum Streben der unruhigen Seele zu Gott
ein schaubarer Zusammenhang waltet.71

Auf der einen Seite eine solche Liebe der Gottesbürgerschaft
zu ihrem Herrn, daß sie zum «contemptus sui» wird. Auf der
andern Seite jener bekannte Zusammenhang von Gottesliebe
und Selbstliebe, Gotteserkenntnis und Selbsterkenntnis,
Weltverzicht und Selbstverwirklichung im Gottesfrieden.72

70 Vgl. IV 7 über die Dauer Roms, die Gottes Willen anheimgestellt
wird; XVIII 52 über die Frage, ob noch weitere Verfolgungen vor der letzten

des Antichrist über die Gemeinde kommen werden. Hier entscheidet sich
Augustin zum Schluß ausdrücklich nicht. Daß ihn sein Gegensatz zur
Reichstheologie nicht in die Apokalyptik führt, sagt auch Kamiah (317 f.).

71 XIX 12 f. S. Anm. 33. Die «ästhetische;» Betrachtung findet sich in
konzentrierter Weise ferner: V 11; X 14; XI 16. 22 f. 28 (imagines
Trinitatis); XXII 19; ganz besonders XXII 24. Vgl. Kamiah 229 über De ord-

II 4, 12 f.
72 Zum letzteren s. Anm. 26 f. Auf den Zusammenhang von transzen-

dierender Friedenssehnsucht und Selbstverwirklichungstrieb, der sich mit
keinem Frieden als Ausgleich von Spannungen, sondern nur mit schrankenloser

«securitas» zufrieden gibt, weist Fuchs oftmals hin, z. B. S. 47 f. 90. 219.



M. A. Schmidt, Augustins «Bürgerschaft Gottes» 63

Auf der einen Seite die Fremdlingschaft der civitas Dei in
der Welt. Auf der andern Seite die ihr gegebene Fertigkeit, alles
mühelos in seinen rechten Zusammenhang zu stellen und alle
Güter der Welt zu gebrauchen, wenn man sie nur unter dem
Vorzeichen «nicht genießen» hat. Wird auf der einen Seite die
superbia als Besitzenwollen schlechthin geschildert73, so ist
nach der andern Seite dem Demütigen alles Besitzen gestattet,
wenn es nur in der rechten Ordnung geschieht. Geld, Arbeit,
aber auch Sklaverei, Krieg und sogar die Folter finden hier
eine sehr unbefangene Würdigung.74 Es kann und muß schließlich

alles an seinem Ort «gebraucht» werden, sei es auf die
noch nicht erreichte bessere Ewigkeit hin, sei es allgemein um
eines besseren Zweckes willen, sei es als das geringere von
zwei Uebeln. Nie kann der Fehler an den Dingen selber liegen,
sondern nur am falschen Gebrauch.

Weiß auf der einen Seite die Gottesbürgerschaft nicht, durch
wie viele Verfolgungen sie bis zur letzten des Antichrist gehen

73 XV 3. 5; XVIII 2 Anf.
74 S. Anm. 33. Daß die pilgernden Gottesbürger die zeitliehen Güter

nicht nur gebrauchen können, sondern auch nötig haben, sagt neben XIX 17

besonders deutlich auch X 14 Schi. Ueber Geld, Lob der Menschen und Macht
s. XII 8. XXII 24 werden die zivilisatorischen Fähigkeiten des Menschen
unter den Wundern der Kreatur aufgezählt. Die Folter wird XIX 6 als
unvermeidliches Uebel angesehen — Augustin ist hier «konservativer»
als mancher Stoiker (Kamiah 324; doch s. auch Fuchs 9) —, ebenso XIX 15

die Sklaverei, die als «geringeres Uebel» sogar ihr Gutes hat, wie die
Eroberungskriege, mit denen sie zusammenhängt. — Diese Seite Augustins wird
gewürdigt von P. v. Sokolowski, Augustin und die christliche Zivilisation
(Sehr, der Königsberger Gelehrten Gesellschaft, Geisteswiss. Klasse, 4. Jahr,
H. 3), Halle 1927. Besonders beleuchtet er die positive Einstellung Augustins
zur körperlichen Arbeit, in der sich Schöpfungsglaube, Piatonismus, das

«bürgerliche» Ethos des «bene uti», kirchliche Aktivität und humilitas zu
einer neuen Bejahung fortschreitender Zivilisation verbinden, die höchst
bedeutsam für das Mittelalter wird. Interessant ist auch die Würdigung
des «rationalistisch-zivilisatorischen Prinzipes der Selbstliebe» (150 f.). Vgl.
auch W. v. Loewenich, Menschsein und Christsein, Gütersloh 1948, 43 ff.
Auch Holl weist auf die Wertschätzung der Arbeit hin, die XIX 19, besonders

aber in der Schrift De opere monachorum vorliegt (108 f.). Kamlahs
(272) Bemerkung über Arbeit als Strafe ist, wie er selbst zu erkennen gibt,
mit XXII 22 (II 605) nur schwach gestützt. S. 324 redet er von «Ethik des
Dienstes». Was er aber S. 327 über den «Konservativismus» dieser Ethik
sagt, ist so einseitig gesehen, daß es unrichtig wird.



64 M. A. Schmidt, Augustins *Bürgerschaft Gottes»

muß — die Wende unter Konstantin bedeutet für Augustin
wenig, und er rechnet nur mit einzelnen christlichen Kaisern,
nicht aber mit einem «christlichen Staat» 75

—, so kann doch
die Kirche die Machtmittel des Staates in Anspruch nehmen,
wenn Kaiser, die nun eben Gottesbürger und keine Erdenbürger

mehr sind, ihr solche gerade einmal in die Hand geben:
eines der vielen Mitteln, welche die Gottesbürgerschaft weise
gebrauchen kann, ohne auf sie angewiesen zu sein. Was aber
Augustin im Donatistenstreit mehr als Ausnahmegelegenheit
empfunden hat, dazu hat man später die Möglichkeit nicht nur
ausnahmsweise gehabt und auch nicht nur ausnahmsweise
ausgenützt.76

Augustin hat sich die Sache nicht einfach gemacht. Er kann
sich auf seinem Grat nicht halten, ohne von der einen Seite
ständig zur andern zu balancieren. Besser gesagt: Er wußte,
daß er diese Schau nicht wagen durfte ohne die Sicherheit des

Auftretens, die auf der Glaubensautorität beruht, ohne die
Demut, die nun aber keineswegs zu den zu gebrauchenden
Tugenden gehört, sondern als «humilitas Christi» Maßstab für
alles ist.77 Durch diese Demut hat er sich nun gerade nicht
abhalten lassen, auf jenen Höhenweg sich zu begeben. Er hat die
Spannungen der evangelischen Botschaft nicht nur zum Pla-
tonismus, sondern auch in sich erlebt; Schlichtheit war ihm
dabei nicht gegeben; vorzüglich hat er sich an Paulus gehalten.
Gerade so ist er einVater des komplizierten, ausgreifenden, nicht
in sich ruhenden «christlichen Abendlandes» geworden, das sich
immer wieder selber zum Problem wird. Ein Gegenstand romantischer

Sehnsucht kann dessen geistige Einheit im Hinblick auf
Augustin noch weniger werden als im Hinblick auf das Mittelalter.

Dennoch kann er uns Impulse geben, manches wieder
zusammenzuschauen, was wir gerne nur von einer Seite des Berges

betrachteten. Aber die Weisheit, die er uns empfiehlt, ist nicht
die von «Konzeptionen». Er hat in seiner Auseinandersetzung
mit dem Neuplatonismus, durch den er selber hindurchging und
den er nur verließ, um ein «besserer Platoniker» zu werden,

76 S. Kamiah 181 ff. 309. 312.
76 S. Kamiah 180 f.; Holl 89 ff.
77 Holl macht (74, Anm. 1) Augustin einen Vorwurf, offenbar, weil er

die Demut so streng dogmatisch und zu wenig ethisch zu beschreiben liebt.



M. A. Schmidt, Augustins «Bürgerschaft Gottes» 65

etwas von der Dämonie des geistigen Besitzenwollens erfahren.
Mit manchen Folgerungen neuplatonischen Denkens hat er in
seinen «Retractationes» abgerechnet, nicht von einer neuen
Konzeption, sondern vom Evangelium her. Hüten wir uns darum, von
ihm Konzeptionen und Ideologien zu begehren oder auch ihn
mit solchen zu «durchschauen». Wir würden, wenn wir ihn nur
gegen die Dämonen auf der andern Seite kämpfen ließen, schnell
die Dämonen auf unserer Seite haben in dem, was wir mit
Beifall von ihm aufgenommen, und in dem, was wir mißbilligend

der andern Seite zugeschoben hätten. Augustin warnt uns
vor der «securitas» auf Erden, dem Begehren, unter einer äußeren

Sicherung den eigenen Liebhabereien nachzuhangen.78
Eine christliche Sekurität in dieser Welt kennt er trotz aller
Gelassenheit des «Gebrauchens» nicht. Er würde sie uns
verbieten, als Kennzeichen der Erdenbürgerschaft entlarven. So

darf auch jenes «Gebrauchen, als gebrauchte man nicht» nicht
zu einem bequemen Als—ob, nicht, aus dem Zusammenhang
gelöst, zur Rechtfertigung des Bestehenden, zur Selbstberuhigung

und Selbstrechtfertigung benützt werden. Es ist nicht
anders als bei Paulus gemeint, sofern es Wort einer
vorwärtsweisenden Gnade ist. Wie weit das eine Botschaft für heute
sei, mag jeder selber entscheiden.

Entscheidung wird uns ja nicht abgenommen, sondern
geschenkt und aufgegeben, wenn es um die Gottesbürgerschaft
geht. Augustin zeigt dies als den Sinn der ganzen Geschichte
auf. Aber nicht Entscheidung an sich, sondern Entscheidung
wofür? Nicht für eine bestehende Institution (aber auch nicht
gegen eine solche — die Entscheidung muß anderswohin
gezielt sein!), nicht für das Ziel an sich, für Hingabe oder
Existenz als solche, nicht für eine Gottesbürgerlichkeit, sondern
für die «ruhmreichste Bürgerschaft Gottes, in diesen
Zeitläuften, während sie unter den Gottlosen pilgert, aus dem Glauben

lebend, und in jener Sicherheit des ewigen Wohnsitzes, den
sie jetzt geduldig erwartet... dann aber erlangen wird ...» 79

78 II 20; vgl. auch III 28. «Securitas» ist das ausschließliche Kennzeichen
des ewigen Friedens.

79 I praef.: Gloriosissimam civitatem Dei sive in hoc temporum cursu,
cum inter impios peregrinatur ex fide vivens, sive in illa stabilitate sedis
aeternae, quam nunc expectat per patientiam deinceps adeptura

e



66 M. A. Schmidt, Augustins «Bürgerschaft Gottes»

Anhang: Zur Lehre von der Wiederergänzung der Gottesbürgerschaft.
B. XI enthält die Lehre von den Engeln, unter denen durch den (sofortigen!)

Abfall des einen Teiles eine unwiderrufliche Scheidung eingetreten
ist. In B.XII verquicken sich die Probleme des Gotteswillens und der
Engelschöpfung mit denen der Menschenschöpfung, der Natur und des Willens

des Menschen, während B. XIII dann ganz zur Anthropologie des
menschlichen Urstandes übergeht. Die «Engführung» dieser Verquickung
von Angelologie und Anthropologie haben wir in der Lehre, welche die
angelisch-menschliche Gestalt beider civitates (vgl. z.B. XI 34 Schi.; XII
1 Anf.) begründet: Um die durch den Fall eines Teiles der Engel in die
(oder besser: der) civitas Dei gerissene Lücke zu schließen, wird nach
seiner Vorherbestimmung Gott im Laufe der Zeiten mindestens ebenso viele
Menschen in sie berufen, während die übrigen Menschen den Folgen des

allgemeinen Sündenfalles, d. h. der Gesellschaft der gefallenen Engel, der
Dämonen, in der civitas terrena überlassen bleiben. So z. B. XII 23 (Ueber-
schr.!); XII 28 (Ueberschr.!) ; XXII 1 (II 554); vgl. II 18 (I 76); XX 17

(II 444). Auf diese schwierigsten Zusammenhänge des Werkes können wir
hier nicht ausführlicher eingehen. Sie bilden keinen mythologischen Hintergrund,

sondern sind überall gegenwärtig. Generaliter haben die Menschen
die gleiche gute Natur wie die Engel und den gleichen Willen, der in der
Teilhabe am summum bonum bleiben oder in Abkehr von ihm die Natur
verkehren und verderben kann. Doch haben die Menschen eine Vorläufigkeit

des Seins, die den Engeln auch nur als Möglichkeit abgeht. Darin stehen
die Menschen zwischen den guten und den bösen Engeln, solange sie in der
Vorläufigkeit dieser Zeit und Sterblichkeit sind: weniger als die ersteren,
besser als die letzteren. Die Engel haben sich von Anfang an, mit der
Erschaffung der Zeit, des Lichtes entschieden und geschieden. In ihnen ist
die civitas Dei konstituiert, die unwiderruflich in der humilitas der Teilhabe

am ungeschaffenen Licht bleibt (XI 9) : «Contemplans inlustratur»
(XI 24 Schi.). In den Dämonen ist ebenso unwiderruflich der Gegenwurf
in die Finsternis geschehen. In ihnen bleibt die «tenebrosa superbia» der
civitas terrena (XI 19) von allem geschieden, was Gott will und tut. Doch
macht er aus ihrem Bösen Gutes und führt aus ihr zurück. Aber dazu
braucht es eine Kreatur, die nicht nur bleibt oder fällt, vielmehr weder
bleibt, ohne zu fallen, noch fällt ohne die Möglichkeit zur Rückkehr. In dieser

Kreatur nur verwirklicht sich jene civitas Dei, welche nicht die Kreatur
behält oder (die sich gegen sie Entscheidenden) unwiderruflich fallen läßt,
vielmehr die Gefallenen zurückruft. Nur im Hinblick auf die menschliche
Kreatur kann von der civitas Dei gesagt werden : «De caelo descendere ista
civitas dicitur, quoniam caelestis est gratia, qua Deus earn fecit» (XX 17

[II 444]). Inwiefern auch die Engel unter der Gnade stehen, können wir
hier nicht erörtern. Aber nur im menschlichen Teil der Gottesbürgerschaft
wird die Gnade geschichtlich. Nur weil der Mensch nicht in der Alternative
von Bleiben oder Fallen, sondern von Zurückkehren (in die civitas Dei)
oder Zurückbleiben (in der civitas terrena) steht, tritt jenes zeitliche
Ereignis des Engelfalles, das in seiner Anfangswucht gleich das endgültige
Ende erreicht, zu einer Geschichte zwischen Anfang und Ende auseinander.



M. A. Schmidt, Augustins «Bürgerschaft Gottes» 67

Die Engel haben (die einen seligerweise, die andern schrecklicherweise)
keine Geschichte mehr. Sie haben ihre geschichtliche Möglichkeit in einem
Augenblick ergiffen, erfüllt oder verspielt. Was wir nun zwischen diesem

Anfang und Ende, in dieser Spannung sehen, das sind zugleich: die Kreatur
Mensch, um der Restitution willen geschaffen (in diesem Zusammenhang
würdigt es Augustin, daß zuerst viele Engel, aber nur ein Mensch geschaffen

wurde), die Gnade als Restitution, die Geschichte als Schauplatz der
Restitution, Christus als restitutor, augustinisch: mediator. Darum haben in
dieser Geschichte keine anderen Restitutionen einen Sinn, insofern die
Geschichte schon selber Restitution ist. Ganz von ihrem Ende her gesehen (das
hei den Engeln schon zu Anfang erreicht ist), ist die Geschichte deswegen
nicht sinnlos leer. In dieser Lehre von der Restitution der Gottesbürgerschaft

ringt Augustin mit den Problemen, die sich in der Kreuzung der
Fragen von Ewigkeit und Zeit, Zeit als Gegenwart und Zeit als Zeitlauf,
Prädestination, Schöpfung, Gnade usw. ergeben. — Wir können also Kamiah
(313 f.) nicht zustimmen, wenn er von der Nivellierungstendenz und Monotonie,

die von dieser Schau ausgehe, spricht. Anderseits spricht auch er — im
allgemeineren Sinn, nicht im Bezug auf die Restitutionslehre — von dem

«Paradox», daß die Eschatologie als treibende Geschichtskraft erscheint.
Wieviel wir Kamlahs Augustin-Interpretation verdanken, erübrigt sich zu
betonen. Er hat mit vielen falsch gestellten Alternativen und «Spannungen»
aufgeräumt. Wie aber nun gewisse Alternativen, die in der 1. Auflage noch
sehr stark betont wurden, durch vorsichtigere Darstellung an Erkenntniskraft

gewinnen, zeigt in der 2. Auflage besonders das neu hinzugekommene
7. Kap. (302 ff.). Es bleibt zu fragen, ob sich Eschatologie und Geschichtlichkeit

überhaupt gegeneinander ausspielen lassen. Die besondere Zuspitzung

der Angelologie Augustins in jener Restitutionslehre erscheint in
diesem Kapitel fast wie der letzte große Stein des Anstoßes zwischen Eschatologie

und Geschichtlichkeit. Spannungen hier zu leugnen fällt uns nicht ein.
Doch wo sind solche Spannungen, die zur geschichtlichen Existenz gehören,
und solche, die zwischen ihr und einem ihr Fremden bestehen? — Unsere
Arbeit ist aber der Darstellung und nicht der Diskussion gewidmet. Eine
relativ starke Hervorhebung der Engel- und Dämonenlehre betrachten wir
als die von Augustin aus sachgemäße Darstellung. Wir haben m. E. keinen
Grund, das, was uns hier unbequem und unzeitgemäß vorkommt, für uns selber

allzu schnell abzuweisen. Im Hinblick auf die Lehre vom Engelfall vgl.
in diesem Sinn: K. L. Schmidt, Lucifer als gefallene Engelmacht (Theol.
Zeitschr. 7, Basel 1951, 161 ff.). 0. Cullmann, Zur neuesten Diskussion über
die éEoucriai in Rom. 13, 1 (ib. 10, 1954, 321 ff.) kann uns auf die andersartige
Stellung des gleichen Problems im NT hinweisen. Die besondere
Restitutionslehre (Wiederergänzung der eivitas Dei), die wir zu würdigen
versucht haben, ohne ihre Bedenklichkeiten im übrigen zu übersehen, spielt
jedenfalls bei Augustin und besonders in De civ. Dei eine wichtigere Rolle
als bei Anselm von Canterbury (Cor Dens homo I 16—18), wo K. Barth,
Die Kirchliche Dogmatik III 3, Zollikon-Zürich 1950, 442 f. sie notiert hat,

Kilchberg!Baselland. Martin Anton Schmidt.


	Augustins "Bürgerschaft Gottes"

