
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 11 (1955)

Heft: 1

Artikel: Die Menschlichkeit Jesu nach Hebr. 5, 7-8.

Autor: Rissi, Mathis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877420

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877420
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Menschlichkeit Jesu nach Hebr. 5,7—8.

I.

Unter den Schilderungen der Menschlichkeit des Erlösers
nehmen im spannungsreichen Rahmen der Christologie des
Hebräerbriefes die folgenden Worte in Kap. 5, 7—8 eine
zentrale Stellung ein: «... der in den Tagen seines Fleisches unter
lautem Schreien und Tränen Gebete und flehende Bitten vor
den brachte, der ihn aus dem Tode erretten konnte, und der,
erhört wegen seiner Gottesfurcht, obwohl er Sohn war, an dem,
was er litt, den Gehorsam lernte ...»

Der Sinn dieser Worte scheint sich uns sofort zu öffnen —
und doch sind die beiden Verse — trotz starker Einheitlichkeit
der handschriftlichen Ueberlieferung — mit Schwierigkeiten
behaftet, die einer neuen Bearbeitung bedürfen.

Nach einer kurzen Untersuchung der Grundlinien, welche
die Christologie des Hebräerbriefes gestalten 1, sollen die
besonderen Probleme der beiden Verse 5, 7—8 behandelt werden.

II.
Das tiefste Wesensgeheimnis des Christus enthüllt der

Begriff inôç. Der Sohnesname hat eine doppelte Ausrichtung.
Einerseits visiert er das innergöttliche Verhältnis: seine
geheimen Urgründe reichen zurück hinter den Beginn allen
welthaften Seins, dorthin, wo der ewige Vater ist, mit dem der Sohn
in unlösbarer Wesenseinheit lebt als ömauYacrpci xrjç bôHpç, als
Widerschein des göttlichen Lichtglanzes, und als xaPai<xr]p xpç
ÛTroaTâaewç caixoö, als Abbild des göttlichen Wesens, in dem sich

1 Verschiedene Arbeiten der letzten Jahrzehnte haben gezeigt, daß das
Christusbild des Hebräerbriefes von verschiedenen antiken Erlöservorstellungen

beeinflußt ist, so vom Erlösermythus der orientalischen Gnosis, von
hellenistisch-jüdisch-apokalyptischen Ueberlieferungen, aber auch von auf
palästinischem Boden entstandenem rabbinischem und urchristlichem
Gedankengut. Die verschiedenen Vorstellungskreise haben sich dem Verfasser
des Hebräerbriefes als taugliche Mittel der Interpretation des Heilswerkes
Jesu erwiesen. Vgl. besonders Ernst Käsemann, Das wandernde Gottesvolk,
1939; Otto Michel, Der Brief an die Hebräer (Meyers Kommentarwerk 8.

Aufl.), 1949; C. Spicq, L'Epître aux Hébreux (Etudes Bibliques), 2 Bände,
1952/53.



M. Rissi, Die Menschlichkeit Jesu nach Hebr. 5, 7—8 29

das göttliche Urbild wiedererkennt. Ihm gilt die Verheißung an
den Davidssohn 2. Sam. 7, 14: èpiii efforça coitiîj eîç raxTÉpa, Kai aûxôç
ëôTai poi eiç uiôv. Er ist der Schöpfungsmittler, durch welchen Gott
die Aionen schuf (1, 2), er trägt das All mit seinem Wort; er
ist höher als alle Engel und trägt den Namen Gott (1,5 ff.).
Erhaben über die Offenbarungsträger des alten Bundes, ist er
der absolute Offenbarer (1, 1 f.; 3, 6).

Andererseits verbinden den Sohn brüderliche Bande mit den
«Söhnen», den erlösten Menschen, welche er sich nicht schämt
Brüder zu nennen (2, 11). Sohn wird der Erlöser in allen
Stadien seiner Existenz genannt, sowohl als präexistenter
Schöpfungsmittler, als der Heilsmittler auf Erden (5, 8) und als der
Erhöhte (1, 3). Allerdings steht dazu in merkwürdigem
Widerspruch, daß der Hebräerbrief zugleich davon reden kann, Christus

habe den Sohnesnamen geerbt, KeKXrpovöpriKev (l) 4), also zu
einem bestimmten Zeitpunkt erst erhalten. Wir werden auf
diese Problematik auch beim Hohenpriesterbegriff stoßen und
dort Gelegenheit haben, näher darauf einzugehen.

III.
Neben den Sohnestitel stellt sich im Hebräerbrief der

geheimnisvolle Titel des Priesters oder Hohenpriesters, der die
Christusgnosis des Hebräerbriefes vorwiegend beherrscht. Der
at.liche Opferkult mit der besonderen heilsmittlerischen Bedeutung

des Hohenpriesters wird transparent: hinter ihm leuchtet
die eschatologische Erfüllung seiner Verheißungen im messia-
nischen Hohenpriester und Opfertier Jesus.

Es ist für das noch zu behandelnde Problem der Menschlichkeit

des Erlösers unumgänglich, ein Wort zur vielerörterten
exegetischen Frage zu sagen, zu welchem Zeitpunkt der
Hebräerbrief die Einsetzung Jesu in das Hohepriesteramt sich
vollziehen sieht.

Ist an die Erhöhung in den Himmel2 oder an das Sterben 8

oder an beide Akte in ihrer unlösbaren Zusammengehörigkeit4
2 Vgl. H. Windisch, Der Hebräerbrief, Handbuch zum NT, 2. Aufl. 1931,

z. St.
3 Fr. Büchsei, Die Christologie des Hebräerbriefes, BFchTh 27, 1922;

O. Michel, Der Brief an die Hebräer, Meyers Kommentarwerk, 8. Aufl., 1949.
4 E. Käsemann, op. cit.



30 M. Rissi, Die Menschlichkeit Jesu nach Hebr. 5, 7—8

oder an die Zeit seit der Inkarnation zu denken? 5 Zwei Argumente

dürften wohl diese Frage klären helfen:
Einmal wird das Kult-Priester-Thema im Hebräerbrief

verbunden mit dem religionsgeschichtlich bedeutsamen Motiv des

Weges. Der große Priester über das Haus Gottes, heißt es z. B.
10, 20, «hat uns den Eingang ins Heiligtum als einen neuen und
lebendigen Weg durch den Vorhang, d. h. durch sein Fleisch
hindurch, eingeweiht, èvexaivicrev ». èfKaivûtiv kann — wie schon
Chrysostomus in seiner Horn. z. St. ausführt — sowohl
«neumachen, neu herstellen» (also einen Weg, den es bisher noch
nicht gab), als auch den Weg «erstmalig benützen, eröffnen,
einweihen» bedeuten.6 Der Hohepriester des Hebräerbriefes ist,
in mythologischer Begrifflichkeit ausgedrückt, der àpxPTÔç Tpç

aujxripîaç (2,10) und Tpç iricmujç àpxnY°Ç K<ü TeXeuTriç (12,2), also «der

Führer», der selber als Ttpôbpopoç (6,20) den Weg zum Himmel
vorangeht und eben damit für die Erlösten öffnet. So gehört also
schon der Weg des Erlösers auf Erden zu seinem Hohepriesterdienst.

Sodann wird im Hebräerbrief dem Erlöser der Hohepriestername

schon während seines Erdenwandels zugesprochen: «er
mußte den Brüdern gleich werden in allem, ïva ê\ef|gcjuv -févrixai
Kai ttiotôç àpxiepeûç» (2, 17 f.). Er wurde versucht wie die Brüder

(4, 15). Vor allem ist der Abschnitt 5, 1—10 — wie noch
näher zu zeigen sein wird — nur verständlich von dieser
Voraussetzung her. Dagegen scheint zu sprechen, daß 5, 10 von
einer Proklamation des Erlösers zum Hohenpriester im Himmel

redet und er am Ende xeXeiuudeiç genannt wird. Aber wir
werden noch sehen, daß dies keine Gegengründe sind. Ja, daß
(5, 5 f.) als Einsetzungsworte ins Hohepriesteramt über ihn in
einem Atemzug neben Ps. 2, 7 «mein Sohn bist du, ich habe dich
heute gezeugt» auch Ps. 110, 4 «du bist Priester für ewig nach
der Ordnung Melchisedeks» angeführt wird, zeigt, daß der
Erlöser überhaupt nicht anders denn als Sohn und Hoher-
priester in seiner Offenbarung für die Menschen faßbar ist.

5 Ad. Schlatter, Theologie des NT, II, 1910, S. 142; G. Schrenk, ThWB
III, S. 276.

6 Behm, ThWB III, S. 455 f. Zum Wegmotiv vgl. bes. Jos. Pascher,
"H ßacnliKr] 6b6ç. Der Königsweg zu Wiedergeburt und Vergottung bei Philon
von Alexandreia, Studien zur Geschichte und Kultur des Altertums XVII,
1931; E. Käsemann, op. cit.



M. Rissi, Die Menschlichkeit Jesu nach Hebr. 5, 7—8 31

Der Priesterdienst des Christus vollzieht sich also in einer
längeren zeitlichen Ausdehnung und in verschiedenen einzelnen

Dienstleistungen. Der Hohepriester kommt von Gott her
und geht als Inkarnierter durch verschiedene Stationen ins
himmlische Heiligtum zurück.

Der Dienst des Mensch gewordenen Gottessohnes erfüllt
alle Hoffnungen, die das AT mit dem Priesterdienst in
Zusammenhang brachte. Der at.liche Priesterdienst nach dem Gesetz

war nur Schatten und Vorbild (8, 5; 9, 28; 10, 1), der in sich
ohnmächtig war (7,18), d. h. der das angestrebte und in seiner
Existenz verheißene Ziel, die Vergebung und Versöhnung,
seinem Wesen entsprechend, nicht erreichen konnte (10, 4).7

Der Priesterdienst nach der Ordnung Aarons (7, 11) wird
jedoch nicht gering gewertet. Er hatte seine heilsgeschichtliche
Aufgabe, nämlich die Hoffnung auf den Priester wachzuhalten,

der allein den vollgültigen und wirksamen Dienst leisten
konnte, indem er ständig eine dvâpvriaiç cquapxnôv, eine Erinnerung

an die letztlich noch nicht gelöste Schuldfrage erweckte
(10, 3). Gewiß durfte auch der at.liche Priester Vergebung
zusprechen, aber nur im Blick auf die eschatologische Tat Gottes
in Christus.

In der Mitte allen Priesterdienstes steht das Opfer,
vornehmlich das Opfer des großen Versöhnungstages, an das der
Hebräerbrief immer wieder erinnert. So opfert auch der Christus

als der eschatologische Hohepriester. Er gibt sich selbst
als reines Opfer hin (7, 27). Sein Sterben ist bucria, dargebracht
eîç àTToXÛTpuucriv xwv Ttapaßdcreuuv. cntaS èm auvxeXeia xwv aiwvwv etç

àhéxriôiv xrjç àpapxiaç bià xfjç bucriaç aùxoû TTeqpavépuuxcu (9, 26 f.).
Jesus muß sein Blut geben, weil xwp'Ç aîpaxeKxuaiaç où fh/exai âcpe-

aiç (9,22). Damit reinigt er das Gewissen (9,14). Damit leistet
Jesus, was das Ersatzopfer der at.lichen Opfertiere nicht geben
konnte.

Jesus hat die Vollmacht zum gültigen Selbstopfer, weil er
der Sohn ist, weil in diesem Menschen Gott selbst auf den Altar
sich gibt, weil er bià Trveùpaxoç ottumou èauxôv TupoarivefKev apwpov xiî>

bew (9, 14). Denn die Sünde zu sühnen ist allein Gottes Ver-
7 Vgl. C. P. Sherman, A Great High Priest, Expository Times XXXIV,

1923; W. v. Loewenich, Zum Verständnis des Opfergedankens im Hebräerbrief,

ThBl 1933, S. 167 ff.



32 M. Rissi, Die Menschlichkeit Jesu nach Hebr. 5, 7—5

mögen. In der Person dieses — während einer bestimmten Zeit
der Geschichte angehörenden — Erlösers, der Mittler und
Bürge des neuen Bundes ist, handeln beide, der richtende und
begnadigende Gott und der für die Ungehorsamen sich opfernde
Mensch.

Der Priester- und Opferdienst Christi erschöpft sich aber
nicht in seinem irdischen Leben und im Sterben am Kreuz.
Sein Tod ist nur ein wesentliches Moment in seinem priesterlichen

Handeln. Nach der Vollendung seines Werkes auf
Erden kann nun der Erlöser als Hoherpriester in das himmlische
Heiligtum, in die unmittelbare Gottesgegenwart, eingehen.
Während die Opferung einmalig, unwiederholbar ist, cnraE,

ècporrraE 8, dauert Christi Dienst seit seinem Eingang ins himmlische

Heiligtum fort (7, 3). Entsprechend dem Dienst des at.-
lichen Hohenpriesters am Versöhnungstag, darf Christus auf
Grund seines Opfers mit seinem Opferblut durch die Himmel
hindurchschreiten und vor Gottes Angesicht treten (4, 14; 6,

19 f.; 8, 1—3; 9, 11 f. 24; 10, 12).
Damit wird er xeXetwôeîç (2, 10; 5, 9; 7, 28). Für diesen

eigenartig schillernden Begriff, der im Hebräerbrief auch auf
die Gläubigen übertragen wird, sind verschiedene Bedeutungsnuancen

vorgeschlagen worden. Einige Stellen (wie 7, 11. 19;
9, 9; 10, 1.14) beweisen aber, daß xeXeioûv und xeXeîwcriç kultisch
verstanden werden müssen; denn es heißt hier, daß der at.-
liche Nomos (7, 19; 10, 1) und sein Priestertum mit seinen
Opfern die Hinzutretenden nicht xeXeioûv, zur xeXeiiuôiç bringen
konnte (7, 11; 9, 9).9

Kultischer Gebrauch der Vokabel liegt auch vor, wenn
xeXeioûv mit dem Leiden Christi verbunden wird (2, 10). Der
Erlöser wird durch Leiden hindurch «vollendet». Sein Leiden,
sein Opfer aber gehört zu seinem Hohenpriesterdienst. xeXeioûcrôcu

bezeichnet also offenbar die letzte Stufe des Hohenpriesterweges.

Das wird bestätigt durch 5, 9 und 7, 28. Als xeXeiuutleiç

8 Die Einmaligkeit der Heilsepochen in ihrer Sonderbedeutung betont
O. Cullmann, Christus und die Zeit, 2. Aufl. 1948. Der Hebräerbrief zeigt,
wie auch die einzelnen Abschnitte des Lebens Jesu je eigene Bedeutung
haben.

9 xéXeioç und xeXeiôxriç (5, 14; 6, 1) werden dagegen im Hebräerbrief
nicht kultisch gebraucht; vgl. auch 9, 11.



M. Rissi, Die Menschlichkeit Jesu nach Hebr. 5, 7—8 33

ist der Erlöser aïrioç aujTripîaç geworden, also nachdem er den

ganzen Weg zurückgelegt hat, auf dem er den Erlösten vorangehen

mußte (5, 9). Nach 7, 28 bleibt der Sohn, der zum
Hohenpriester bestellt wurde, TexeXeiuupévoç eiç töv atiûva. TeXeioûv

umschreibt demnach diejenige Bestimmtheit seiner Existenz, die
ihn am Ende seines Erlöserweges auszeichnet. Diese enge
Umklammerung derVokabel TeXeioûv durch den Rahmen des eschato-
logischen Kultmysteriums muß beachtet werden.10

Inhaltlich wird nun die Vollendung bestimmt durch die
Ausführungen des Hebräerbriefes über die letzte Stufe des Erlöserweges.

In Ueberbietung des AT ist der Sohn als Hoherpriester
durch die Himmel hindurchgeschritten, durch das größere und
vollkommenere Zelt, das nicht mit Händen gemacht ist, und
zwar hinter den Vorhang, unmittelbar vor das Angesicht Gottes,

wo er mit den Königsrechten nach Ps. 110 ausgestattet wird
(4, 14; 9, 18 f.; 6, 19 f.; 9, 24; 1, 3. 8.18; 6, 12; 8,1 f.; 12, 2). Das
ist das Ziel seines priesterlichen Weges, den er für die Seinen
voranging (9, 24). Hier ist die höchste Höhe des Kultmysteriums

erreicht, Jesus ist TeXeuubeîç. Mit dieser Konzentration
der Gedankengänge auf die messianische Deutung des
schriftgemäßen Hohenpriesterkults hängt zusammen, daß der Hebräerbrief

kein Interesse an der Frage der Seinsweise des erhöhten
Christus zu haben scheint.11 Dem TeXeuubeîç in 5, 9. 10 entspricht
TtpocTaTopeuheiç ûttô toö beoû àpxiepeûç KaTa Trjv tcxHiv MeXxicfébeK.

Wir haben hier für den Hohenpriesterbegriff dieselbe Problematik

vor uns wie für den Sohnesnamen, der Jesus von Anfang
an eignet, und den er doch nach 1, 4 zu einem bestimmten
Zeitpunkt erst KeKXppovöpriKev. Verständlich wird dieser scheinbare
Widerspruch allerdings, wenn wir TrpooaYopeûeiv nicht als
Amtseinsetzung, sondern als die himmlische Proklamation, die
öffentliche Enthüllung des geheimen Wesens des Erlösers, des-

10 Vgl. J. Kögel, Der Begriff reXeioOv im Hebräerbrief im Zusammenhang

mit dem nt.lichen Sprachgebrauch (Theol. Stud, für M. Kahler), 1905;
0. Michel, Die Lehre von der christlichen Vollkommenheit nach der
Anschauung des Hebräerbriefes, Theol. Stud, und Krit. 106, 1934/35; M. Dibe-
lius, Der himmlische Kultus nach dem Hebräerbrief, ThBl 1, 1942; E.
Käsemann, Das wandernde Gottesvolk, 1939, S. 82—90.

11 Der Hebräerbrief setzt zwar die Auferstehung stillschweigend voraus,

wie zwei kurze Notizen, 2, 9 und 13, 20, beweisen.

3



34 M. Rissi, Die Menschlichkeit Jesu nach Hehr. 5, 7—8

sen, was er schon auf Erden in geheimnisvoller Verhüllung
war, verstehen.12

Unablässig erscheint seither der himmlische Priester für
uns vor Gott (9, 24; 7, 25; 4, 16).

Zum Abschluß gelangt der Priesterdienst Christi, wenn der
Erlöser, wie der Hohepriester am Versöhnungstag, aus dem

Allerheiligsten als «Träger der Segnung» zurückkehrt aus dem
himmlischen Heiligtum.13 «Zum zweitenmal wird er xwpiç ctpap-

Tiaç erscheinen denen, die auf ihn warten, zum Heil» (9, 28).
Damit, daß der Hebräerbrief den Priesterdienst Christi so

umfassend versteht, vermeidet er den Anschein, als ob der
Menschen Hilfe in einem vergangenen Heilsgeschehen bestehe,
das auf irgendeine Weise vergegenwärtigt werden muß. Die
Hilfe liegt vielmehr beschlossen in der Person des ewig lebendigen

Hohenpriesters Jesus. Er ist die Gabe Gottes, die alle im
at.lichen Kult sichtbar gewordenen Verheißungen verwirklicht.

IV.
Dieser ewige Hohepriester ist nun nicht irgendeine mythische

Gestalt, sondern der historische Mensch Jesus. Seine
irdische Geschichte steht in der Mitte seines Heilswerkes und
findet ihren eigentlichen Sinn in seinem Sterben. Sie ist nicht
nur die Offenbarung einer überzeitlichen und übergeschichtlichen

Wirklichkeit in der Zeit, sondern ein neues Handeln
Gottes, das eine neue Wirklichkeit, eine neue heilsgeschichtliche

Situation schafft. Darum wird das onrag und ecpomaE im
Hebräerbrief so sehr betont.

Die Menschwerdung des Sohnes ist die unumgängliche
Voraussetzung des Priesterdienstes Jesu: ibcpeiXev toîç dbeXqpoîç öpoiujörivai
(2, 17). Den Grund dieser Notwendigkeit sieht der Hebräerbrief
darin, daß der Erlöser tiefstes Verstehen des Menschen übe
und daß die Gemeinde wisse, daß ihrem Hohenpriester nichts

12 Kultischer Gebrauch von xeXeioOv liegt in der LXX vor: xeXetoOv

xàçx£îpaÇ ist terminus techn. für Priesterweihe (Ex. 29, 9. 29. 33. 35 u. a. St.)
(vgl. M. Dibelius, Der himmlische Kultus nach dem Hebräerhrief, ThBl 1,

1942) ; der Hebräerhrief gebraucht xeXeioOv aber nicht von der Priesterweihe,
sondern vom Ziel des Priesterdienstes Jesu, vom Eingang ins himmlische
Heiligtum, der so wenig Einsetzung ins Hohepriesteramt bedeutet wie der
Eingang des irdischen Hohenpriesters ins irdische Heiligtum.

13 Ad. Schlatter, Theologie des NT II, 1910, S. 443.



M. Rissi, Die Menschlichkeit Jesu nach Hebe. 5, 7—8 35

Menschliches fremd ist, ïva éXeriptuv févriTai Kai îtkttôç dpxtepeûç (2,17).
Die Gemeinde soll wissen, daß ihr Herr in derselben Versuchung

stand wie sie, darum volles Verständnis hat und den
Versuchten helfen kann: buvarai toîç TreipaCopévoiç ßoti&ncrai (2,18).
Den letzten Sinn aber empfängt seine Menschwerdung von seinem
Tode her. Das Sterben des Erlösers wird einerseits interpretiert

in Anlehnung an den Anthroposmythos als Durchbrechung
des Todesbannes des Teufels (2,14) und andererseits durch den

at.lich-jüdischen Opfergedanken (10, 5. 10). Beide Gedankenkreise

verbinden sich 10, 19 f., wo vom Weg ins Heiligtum
gesprochen wird, dessen Hindernis, die menschliche cräpH, wie der
Vorhang vor dem Allerheiligsten, in Jesu Sterben beseitigt ist
für alle Gläubigen.

Wenn auch die mythische und kultische Begrifflichkeit zur
Deutung des Menschseins des Erlösers gebraucht wird, tritt
doch eindeutig hervor, daß das Denken des Hebräerbriefes am
historischen Jesus — oder wie er selbst 2, 3 schreibt — an dem
durch die apostolische Tradition ihm überlieferten Bild des

historischen Jesus orientiert ist.
So übernimmt der Hebräerbrief aus der Bekenntnistradition

Sätze, in denen die bedeutsamsten Hoheitsaussagen betont mit
dem einfachen Jesus-Namen verbunden werden (3, 1; 4, 14;
10, 19; 12, 2). Der himmlische Hohepriester ist der Mensch
Jesus aus dem Stamme Juda (7, 14), der versucht worden ist,
der am Kreuz, unter dem Widerspruch der Sünder, schmachbedeckt,

außerhalb des Tores, gestorben ist (6, 6; 11, 26; 12,

3.27; 13, 12). In diesem Menschen, der zu einem bestimmten
historischen Zeitpunkt gestorben ist, tritt der Welt der höchste
Anspruch in der Verkündigung und in der öpoXcrpa der
Gemeinde entgegen. Seine Inkarnation hat ganz anderes
Gewicht als im gnostischen Urmensch-Mythus. Jesus ist wirklich
Fleisch geworden, seine Menschlichkeit ist nicht nur Maske.
Ja seine Identifikation mit dem sündigen Menschen ist so
vollständig, daß seine Sündlosigkeit eigens betont werden muß.

V.

Dieses Bild der Menschlichkeit des Erlösers wird
vervollständigt im Abschnitt 4, 14 bis 5, 10, wo die Betrachtung der



36 M. Rissi, Die Menschlichkeit Jesu nach Hebe. 5, 7—S

Niedrigkeit des göttlichen Sohnes und Hohenpriesters im
Vordergrund steht.

Mit 4, 14 beginnt ein neuer Gedankengang, der zum Hauptthema

des Hebräerbriefes, zu den Ausführungen über den
Hohenpriester, überleitet. Eingeführt wird dieser Abschnitt mit
den Worten: «Da wir nun einen großen Hohenpriester haben,
der durch die Himmel hindurchgeschritten ist, Jesus, den Sohn
Gottes, so lasset uns am Bekenntnis festhalten! Denn wir haben
nicht einen Hohenpriester, der mit unseren Schwachheiten
nicht mitleiden könnte, vielmehr einen, der in allem auf gleiche
Weise versucht worden ist, doch ohne Sünde. So lasset uns
nun mit Zuversicht zum Thron der Gnade hinzugehen, damit
wir Barmherzigkeit erlangen und Gnade finden zu rechtzeitiger

Hilfe.»
Wir erfahren aus diesen einleitenden Versen 4, 14—16, daß

die Leser in Anfechtung und Not sind. Sie werden aufgefordert
und ermutigt, am Bekenntnis festzuhalten und mit napppma, d.h.
mit erhörungsgewisser Zuversicht zum Thron der Gnade zu
nahen. Dieser Xôfoç xrjç irapaKXficrewç (vgl. 13,22) wird nun im
nächsten Abschnitt 5,1—10 begründet durch zwei Motive. Diese
werden zuerst in den Versen 1-—4 am at.liehen Hohenpriester
und darauf in den Versen 5—10, in chiastischer Vertauschung
der Reihenfolge, an Jesus sichtbar gemacht.

Als erstes Motiv wird das Verständnis des Hohenpriesters
für die Mitmenschen, für die er einzutreten hat, angeführt:
pexpiOTtadeîv buvâpevoç toîç ÜYVOoOaiv Kai TtXavai|uévoiç (5,2), da er
selbst Mensch ist, è£ àv&pdjTtujv Xapßavöpevoq, selbst mit àadéveia,
Schwachheit und Anfälligkeit gegenüber der Sünde, behaftet ist,
die ihn zwingt, auch für sich selbst zu opfern.

Das zweite Motiv ist die göttliche Berufung, KaXoûpevoç uttö toö
beoö (5,4), die ihm Vollmacht zur Hilfe verleiht.

Und nun werden die beiden Motive am messianischen
Hohenpriester aufgezeigt.

Zunächst das zweite: «So hat auch Christus sich nicht
selbst für würdig erachtet, Hoherpriester zu werden», sondern
Gott, der ihn mit Ps. 2, 7 und 110, 4 berufen hat.

Darauf wird das erste Motiv behandelt, das aus der
Geschichte Jesu gewonnen wird. «In den Tagen seines Fleisches
hat er Gebete und flehentliche Bitten mit lautem Schreien und



M. Rissi, Die Menschlichkeit Jesu nach Hehr. 5, 7—8 37

unter Tränen vor den gebracht, der ihn retten konnte vom
Tod.» Nicht zufällig wird hier die semitischem Sprachgebrauch
entsprechende Formel «Tage des Fleisches» gebraucht, denn
im Hehräerbrief wird durch oap£ die ganze Verhaftung Jesu an
die Menschlichkeit ausgedrückt. oâp£ ist das Hindernis auf
dem Weg zum himmlischen Heiligtum und gehört zum
Machtbereich des Teufels (2, 14; 10, 20), ist also die Seinsweise des
Menschen in der àobéveia. So ist Jesus ganz Mensch, der
Versuchung ausgeliefert, TTTreipac7|uévoç raxà Trâvxa Kah' ôgoiôxrixa

(4,15; 2,17 f.), so ist er, entsprechend dem at.lichen Hohenpriester,
è5 dvhpiÜTTuuv Xapßavopevo?. Und in dieser Entsprechung tut er auch
seinen Dienst imèp àvbpdnnjuv, der beim at.lichen Hohenpriester im
irpoo'cpépeiv biîipot xe Kai hucriaç ûirèp àpapxuûv besteht. Bei der genauen
sprachlichen Parallelität muß wohl in 5, 7 Tipooqpépeiv bepcreiq xe Kai

kexnpiaç pexà Kpauppç iaxupâç Kai baKpuuuv kultisch vom Opferdienst
des messianischen Hohenpriesters verstanden werden.

Die Verbindung beider Substantive beriaeiç xe Kai kexripiat, die
dem Hebräerbrief wohl schon formelhaft überliefert war, betont
die Dringlichkeit des Gebets und die Intensität der
Gebetsleidenschaft. Vielleicht lehnt sich der Hebräerbrief an
vorgefundene Tradition an, an Psalmworte vom Schreien des
Gerechten in der Anfechtung wie Ps. 22, 3. 25; 31, 23; 39, 13;
69, 4.14 In rabbinischer Tradition heißt es von Mose: «Was tat
Mose in jener Stunde (der Sterbestunde)? Er legte einen Sack
an und hüllte sich in den Sack und wälzte sich in Asche und
stand da im Gebet und Flehen vor Gott, bis Himmel und Erde
erschüttert wurden», oder von der Not Isaaks, als er auf dem
Altar lag, heißt es: «In jener Stunde sperrte Isaak seinen
Mund auf mit Weinen und schrie mit großem Geschrei.» 15 Otto
Michel erinnert in seinem Kommentar an eine rahbinische
Auslegung, nach der dem Sohne Davids eiserne Balken um den
Hals gelegt werden, «bis seine Gestalt gebeugt ist. Und er
schreit und weint, und seine Stimme steigt empor zur Höhe».16

14 M. Dibelius, Das historische Problem der Leidensgeschichte, ZNW
30, 1931, S. 199; Gethsemane (Botschaft u. Geschichte, Gesammelte
Aufsätze), 1953, S. 288 ff.

15 Strack-Billerbeck, Kommentar zum NT aus Talmud und Midrasch III,
1926, S. 688.

16 0. Michel, Kommentar z. St, S. 133, Anm. 4.



38 M. Rissi, Die Menschlichkeit Jesu nach Hebr. 5, 7—8

Die seltsamen Aussagen Hebr. 5, 7 möchten aber als
Erinnerung an die Geschichte Jesu verstanden werden. Darum
stellt sich die Frage: Ist diese Beschreibung des Lebens Jesu
in die bekannten Zeugnisse der Evangelien einzuordnen und
wo? Die meisten Kommentare denken an den Gebetskampf
in Gethsemane. Da dort lautes Geschrei und Tränen aber nicht
erwähnt werden, denkt man an eine freie Gestaltung der
Geschichte oder an eine Sonderüberlieferung, die der Hebräerbrief
aufgenommen habe.17 Das ist durchaus möglich. Ad. v. Har-
nack hat in seiner Monographie 18 über Hebr. 5, 7—8 nun aber
mit Nachdruck auf die Schwierigkeit hingewiesen, die in den
Worten xai etcraKoucrdeiç àrcô Trjç eüXaßeiaq, Kainep iïiv uiôç liegt. Ein
erstes Problem ist die Frage nach dem Inhalt der Gebete Jesu.
Nach dem einstimmigen Bericht der Evangelien hatten die
Gethsemanegebete Jesu die Bewahrung vor dem Tode zum
Gegenstand. Da Jesu Leiden und Tod nicht erspart blieben,
kann nicht wohl von der Erhörung dieser Bitte gesprochen
werden.

Der Hebräerbrief müßte denn an ganz andere Bitten denken,
als sie uns die Evangelien überliefern, dnö euXaßeiaq könnte
nahelegen, an die Bitte um Befreiung von Todesangst und
-grauen zu denken, wenn es übersetzt werden dürfte: «erhört,
befreit aus der Angst weg». Das ist aber sprachlich bedenklich

19, und vor allem ist zu beachten, daß euXaßeia zwar zur
Bezeichnung der Todesfurcht an sich dienen kann, aber Hebr.
12,28 eüXctßeia als «ehrfürchtige Scheu» versteht und für Todesfurcht

2, 15 qpößo? havctxou schreibt.
So wird viel eher — mit den alten griechischen Auslegern —

«erhört auf Grund seiner Gottesfurcht» zu übersetzen sein.
Als mögliche Andeutung des Gebetsgegenstandes bliebe in

17 Z. B. M. Dibelius, Der himmlische Kultus nach dem Hebräerbrief,
ThBl 1, 1942, Sp. 8—9.

18 Ad. v. Harnack, Zwei alte dogmatische Korrekturen im Hebräerbrief,
Studien zur Geschichte des NT I, 1931, S. 235 ff. So auch R. Bultmann, ThWB
II, 750 f.

19 Siehe bes. Ed. Riggenbach, Kommentar (Zahnsches Kommentarwerk
3. Aufl.) 1922, S. 133 f.; Blaß-Debrunner, Grammatik des nt.lichen Griechisch,
7. Aufl., 1943, § 211 (Anhang S. 38) (sein Vorschlag setzt eine zu komplizierte
Ausdrucksweise voraus); G. Schrenk, ThWB III, S. 281; C. Spicq, Komm.,
II, S. 114 f. ; J. Jeremias, Hebr. 5, 7—10, ZNW 44, 1952/53, S. 107.



M. Rissi, Die Menschlichkeit Jesu nach Hebt. 5, 7—8 39

5, 7 nur noch die Umschreibung Gottes: ô buvdpevoç owZeiv aÙTôv

4k havdxou. Gott wird so in traditionellerWeise angerufen als der, der
sowohl aus dem bereits eingetretenen Tode erretten (Hos. 13,

14) als auch vor dem drohenden Tode bewahren kann (LXX
Ps. 32, 19; Jak. 5, 20). Die zweite Bedeutung kommt für unsere
Stelle nicht in Betracht, da Jesus vor dem Tode nicht bewahrt
blieb. Als Bitte um Errettung aus dem erfolgten Tode will
Joachim Jeremias in seiner kürzlich erfolgten Bearbeitung der
Stelle die fraglichen Worte erklären. Er verbindet Hebr. 5, 7

mit Joh. 12, 27 f., wo die Bitte um Errettung vor dem Tode
(Mark. 14, 36) ausdrücklich widerrufen und durch die Bitte
mrrep, bô£acrôv aou to övoga ersetzt werde. Joh. 12,27f. muß aber doch
wohl anders verstanden werden, da das Johannesevangelium
Jesus nicht erst in der Auferstehung, sondern schon im Sterben
«verherrlicht» sieht.20 Und wenn die Partizipialhestimmung 5,
7 als Inhalt der Gebete Jesu angesehen werden müßte, läge hier
der Gedanke zugrunde, Jesus habe in erschütternden
Gebetskämpfen um die Auferstehung oder allenfalls um die Gewißheit
seiner Auferstehung gerungen — eine Vorstellung, wie sie
sonst in der ganzen urchristlichen Passionsüherlieferung
nirgends erscheint. Im Gegenteil, die Auferstehungsgewißheit wird
Jesu — trotz seiner Passionsnot — in der nt.lichen Tradition
gerade unangefochten zugeschrieben.21

Die Partizipialhestimmung ist nun aber auch gar nicht
zwingend in Beziehung zum Inhalt der Gebete Jesu zu bringen,
sondern sehr wohl als eine Reflexion des Verfassers des
Hebräerbriefes zu verstehen. Die allgemeine Zeitbestimmung
(Tage seines Fleisches) sowie der Plural «Gebete und Bitten»
lassen eher an Ereignisse denken, die sich während der ganzen
Erdenzeit Jesu wiederholten.

Die Antwort auf die Frage nach dem Inhalt der Gebete Jesu
wird also im Text nicht direkt gegeben. Sie kann aber aus dem
Sinn des ganzen Abschnittes 4, 14 bis 5, 10 erschlossen werden.

20 Vgl. R. Bultmann, Komm. z. Joh.evg. (Meyers Kommentarwerk 11.

Aufl.), 1950, S. 327 f.; 0. Cullmann, ThZ 5, 1948, S. 365 f. Joh. 12, 27 f. führt
also nur insofern über Mark. 14, 36 hinaus, als hier nicht bloß die Bereitschaft

zur Unterwerfung unter den noch unerforschten Willen Gottes
bezeugt wird, sondern die Notwendigkeit des Sterbens als göttlicher Ratschluß
bereits erkannt und bejaht wird.

21 Vgl. auch Ed. Riggenbach, Komm., S. 132.



40 M. Rissi, Die Menschlichkeit Jesu nach Hebr. 5, 7—8

Die Zuversicht auf den Hohenpriester soll hier gestärkt werden
durch den Hinweis auf seine Fähigkeit, mit uns zu leiden. Er
kann das, denn er ist Mensch geworden. Menschsein aber heißt
für den Hehräerbrief Versuchtwerden. Das Motiv von 2, 18

wird hier wieder aufgenommen: «denn weil er gelitten hat
und dabei selbst versucht worden ist, vermag er denen, die
versucht werden, zu helfen». Es ist also daran zu denken, daß
Jesus um Hilfe, um Kraft zum Gehorsam für den Kreuzesweg
bitten mußte.

Vielleicht dürfen wir aber in Jesu Bitten noch einen tieferen
Sinn sehen. Wenn die ganze Existenz Jesu in den Fleischestagen

unter kultisch priesterlichem Vorzeichen gesehen werden
muß, so heißt das: er lebt, denkt, spricht, handelt, und also
auch betet nicht für sich, um seinetwillen, in eigener Sache,
sondern, indem er alle Analogien mit dem at.lichen
Hohenpriester aufhebt, allein fmep dtvßpdmujv.

In seiner Fürbitte offenhart sich seine in 4, 15 behauptete
Fähigkeit des (Tupiraßeiv mit den Menschen. Er stellt sich als
Mitmensch neben sie und macht ihre Not und Bitten zu seiner
Sache. Von hier aus erhält oupTraheTv erst seine letzte, alles nur
psychologische Verständnis überragende Bedeutung des
Mitleidens.

Zur Bestätigung dieser Deutung können wir auf 10, 34
hinweisen, wo die Vokabel noch einmal erscheint und eindeutig
viel mehr als nur eine gefühls- und gedankenmäßige Verbindung

mit den Leidenden ausdrückt. Der Hehräerbrief redet hier
vom cTupTtaheiv der Leser mit ihren gefangenen Brüdern, toîç beapi-

oiç auveuahficraTe. Später (13,3) nimmt er denselben Gedanken wieder

auf in der Ermahnung: pipvpuxecrbe twv beopiuuv tbç cruvbebcpé-

voi. Dieses «Gedenken» und «Mit-leiden» soll so geschehen, daß

sie fremdes Schicksal mittragen, als wäre es ihr eigenes,
cruvbebepévoi. Bengel sieht wohl recht, wenn er erläutert: in pre-
cibus, in beneficiis.

Der Hohepriester Jesus kann nicht nur — wie der at.liehe
Hohepriester — pexpioTraheiv, d. h. «maßvoll sein in dem (an sich
berechtigten) Unwillen und Zorn über die Sünden des
Volkes» ", also, durch dasselbe Erlebnis der Schwachheit und
Vergebungsbedürftigkeit getrieben,mitfühlen,sondern aup-rraheiv, aus

22 Michaelis, ThWB V, S. 938.



M. Rissi, Die Menschlichkeit Jesu nach Hebr. 5, 7—8 41

innerstem Verständnis, und die fremde Last auf sich nehmend,
für die anderen leiden und tragen. Aus seinem (Tugrtabeîv
erwächst Erbarmen, Gnade, Hilfe und letztlich sein Blutopfer.

Wenn wir Jesu Bitten so verstehen dürfen, wird hier eine
besondere Nähe des Hebräerbriefes zur johanneischen Tradition

sichtbar, die die Passion einleitet mit dem großen
Fürbittegebet Jesu (Joh. 17).23 Der Fürbittedienst Jesu erreicht
seine Höhe in der Passion, in der der Stellvertretende aus dem

geistigen ins totale Leiden hineingeführt wird. Aus Weinen
und Schreien für uns wird Bluten und Sterben für uns.

Von diesen Gedankengängen her wird die partizipiale
Umschreibung Gottes in 5, 7 wohl verständlich. Die Rettung aus
dem Tode ist für den Hebräerbrief die Erhöhung ins himmlische

Heiligtum24 und damit die göttliche Bestätigung der
Gültigkeit des Opferdienstes Jesu Ttepi dpapTiwv.

Wenn wir so interpretieren dürfen, führt eine Verbindungslinie

von diesem Bild des fürbittenden Jesus zum Bild des
himmlischen Fürbitters, das zweimal im Hebräerbrief
auftaucht (7, 25; 9, 24). Es wird dann nämlich deutlich, daß die
Gewißheit der himmlischen Fürbitte auf der in der Gemeinde
bekannten Tatsache beruht, daß Jesus auf Erden Fürbitter war
— gerade so wie die Gewißheit, daß der himmlische Hohepriester

mit seinem Opferblut im himmlischen Allerheiligsten vor
Gott steht (9,12), also die Gewißheit der ewigen Erlösung, auf
der Tatsache beruht, daß Jesus auf Erden am Kreuz gestorben
ist als Opfertier für die Sünde.

Es zeigt sich hier, daß die Aussagen über die Gegenwärtigkeit
des Heils, über den gegenwärtigen Dienst Christi für uns

im himmlischen Heiligtum, nicht auf freier Spekulation oder
willkürlicher Allegorese des AT beruhen, sondern theologische
Folgerungen aus der Offenbarung sind, die der Gemeinde im
Fleischgewordenen zuteil wurde.

Hebr. 5, 7—8 möchten wir also nicht nur auf die
Gethsemanegeschichte beziehen, sondern auf den ganzen priesterlichen

Leidensweg Jesu, bis hin zum Tod xeupiç öeoö (2,9).26

23 Jesus als Fürbitter auch Luk. 22, 32.
24 Das entfaltet mit Recht bes. J. Jeremias, a. a. 0. S. 109.
25 In 2, 9 gehen die Lesarten auseinander. Zahlenmäßig stärker belegt

ist xdprri Oeoö, doch hat Harnack, op. cit., S. 235 ff., mit Nachdruck betont,



42 M. Rissi, Die Menschlichkeit Jesu nach Hebr. 5, 7—8

Dieses Geworfensein Jesu in ein Leben voll schreiender
Bitten und Tränen um der Menschen willen gehört nach dem
Hebräerbrief zu Jesu Hohepriesterdienst.

In dieses Bild fügt sich nun auch das problematische Kai

eiuaKoiKTdeiç. Der Gedankengang ist folgender: weil Jesus seinen
Priesterdienst für die Menschen treu vollzogen hat, ist er auch
«um seiner Gottesfurcht willen erhört worden». Das Partizip
eicraKoucrôeîç gehört formal und sachlich mit den beiden anderen,
von der Vollendung des Priesterdienstes Jesu sprechenden
Partizipien im gleichen Abschnitt zusammen (xeXeiuj&eîç, Ttpooa-
fopeuheiç).26 Sie sagen also alle drei dasselbe: Jesus ist zur
Vollendung geführt, in seinem Amt von Gott anerkannt und
beglaubigt worden. Die Erhörung wird demnach darin bestehen,

daß sein Fürbittedienst angenommen worden ist.
Dieser Beter, an dem nur menschliche Schwachheit und

menschliches Elend sichtbar wird, ist Jesus nicht auf Grund
einer schicksalhaften Nötigung, sondern in freier Herablassung
und Liebe, denn «er schämt sich nicht, sie Brüder zu heißen»,
d. h. sich zu ihnen zu bekennen, mit ihnen solidarisch zu
werden.

An dieses Geheimnis rührt der Hebräerbrief mit seiner
Beifügung Kanrep öjv inôç. Kairxep kann sich sowohl auf das
Vorhergehende als auch auf das Folgende beziehen27 und betont die
unerhörte Paradoxie, die in der Not des Gottessohnes liegt.28

daß die Lesart xmpiç OeoO zur ältesten Ueberlieferungsschicht gehört und
also wichtige Variante ist, deren Vorrecht mir durch Harnacks sachliche
Argumente gesichert scheint.

26 Vgl. 0. Michel, Kommentar z. St., S. 135; Joachim Jeremias, ZNW 44,
S 109 f.

27 Beispiele mit Kcuitep zur Einleitung eines Vordersatzes (aus LXX)
hei J. Jeremias, a. a. 0., S. 108, Anm. 4.

28 Will man im Lernen des Gehorsams nicht einen Gegensatz zum Sohnsein,

sondern eher dessen Bestätigung sehen, so läßt sich Kairrep auch auf
das Vorangehende beziehen, so daß sich die Harnacksche Einfügung eines
otiK vor eicraKouoôeiç auf alle Fälle erübrigt 4. v.Harnack, a.a.O.). Denn
der mit Kanrep eingeleitete Nachsatz muß sich nicht auf den letzten
Ausdruck des Vorangehenden (die Erhörung), sondern kann sich auf die vorher
5, 7 geschilderte Not beziehen. Der Hebräerbrief hat dazu eine stilistische
Parallele in 2, 9. Hier wird an einen in sich geschlossenen Gedankengang
über die Erniedrigung und Erhöhung Jesu eine epexegetische Ausführung
angehängt, die sich ebenfalls nicht auf das letzte Glied des Vordersatzes



M. Rissi, Die Menschlichkeit Jesu nach Hebr. 5, 7—8 43

Dieser Sohn: epa&ev ôtcp' d>v ëira&ev Trjv (nrcxKofiv. erraöev umfaßt
nach unserem bisherigen Verständnis des Satzes all die priester-
lichen Leiden, die den Sohn in die Tränen und Gebete trieben,
in besonderer Weise den Opferdienst am Kreuz.

Daß hier vom Gehorsam des Sohnes die Rede ist, ist nicht
ungewöhnlich (vgl. Matth. 4, 1 ff. ; Joh. 4, 34; 8, 29; 12, 49;
Rom. 5,19; in einem ähnlichen religionsgeschichtlichen Schema
redet Phil. 2, 8 vom Weg des Gehorsams).

Inwiefern aber hat der Christus den Gehorsam «gelernt»?
Die Christologie des Hebräerbriefes schließt auf alle Fälle aus,
das Lernen als einen Uebergang aus dem Ungehorsam in den
Gehorsam, aus dem unvollständigen in den vollständigen
Gehorsam zu verstehen. Ueberhaupt ist nicht an eine qualitative
Vollendung eines schon Vorhandenen, etwa gar an eine ethische
Entwicklung zu denken.28 Denn sein Gehorsam ist schon beim
Eintritt in die Welt vollkommen, und Jesus bleibt sündlos
(7,26; 10,5—7). Die Zusammenfügung von qav&dveiv und (maKof)

zeigt, daß das Lernen vom at.lichen Verständnis des Wortes
herzuleiten ist.30 Das biblische Lernen bringt, im Blick auf die
göttliche Offenbarung, des Menschen Unterwerfung unter den
Willen Gottes zum Ausdruck, meint also eine die ganze Person
anfordernde Aktion und Plaltung des Menschen als Antwort
auf Gottes Anruf (vgl. Jer. 10, 2; 12, 16). Jesus lernt in den

priesterlichen Leiden. An ihnen gewinnt er die Erkenntnis des

beziehen kann, sondern eindeutig nur auf das vorher erwähnte Leiden:
«...den für kurze Zeit unter die Engel erniedrigten Jesus sehen wir um
des Todesleidens willen mit Herrlichkeit und Ehre gekrönt, ôttwç xwpk
heou ûnèp iravTÔç r«uoriTai havdrou». (Harnack schreibt dazu: «Der Verstoß
gegen die richtige Satzstellung ist nicht unerträglich und keineswegs so

schlimm, daß man die Wortfolge wirklich ändern müßte>, a.a.O. S. 242.)
Das Todesleiden ist die Voraussetzung der Krönung, nicht umgekehrt. Also
wird imNachsatz auf dieWortebiàxô udöripa... zurückgegriffen und ihr Sinn
noch weiter entfaltet. Ganz ähnlich 5, 7. Hier wird der Gedankengang, der
das Gebetsringen Jesu betrifft, zunächst mit der Erwähnung der Erhörung
zu Ende geführt und darnach eine Bemerkung nachgeholt, die die Paradoxie,
die im Gedanken der Gebetsnot des Gottessohnes liegt, vertieft.

29 Vgl. Fr. Büchsei, Die Christologie des Hebräerbriefes, S. 39 ff. ; K.
Bornhäuser, Die Versuchungen Jesu nach dem Hebräerbrief, S. 82; 0. Michel,
Die Lehre von der christlichen Vollkommenheit nach der Anschauung des
Hebräerbriefes, S. 344; Rengstorf, ThWB IV, S. 412—414.

30 Rengstorf, ThWB IV, S. 412 ff.



44 M. Rissi, Die Menschlichkeit Jesu nach Hebr. 5, 7—8

göttlichen Willens, dem er sich beugen muß und will. Hier ist
noch einmal zu beachten, daß mit dem Priestergedanken das
Wegmotiv verbunden ist. Jesus geht als Vorläufer ins himmlische

Heiligtum voran. Auf diesem Weg befindet sich Jesus
schon während seiner Erdenzeit. Auf diesem Weg wird Jesus
versucht. Versuchung aber ist Nötigung zur Entscheidung,
zur Wahl zwischen der von Gott geforderten und der selbst
getroffenen Entscheidung. Die Erkenntnis einer sündigen
Möglichkeit ist noch nicht Sünde. Sünde ist da, wo der Wille die
gottwidrige Möglichkeit ergreift. Auf seinem Wege muß der
Erlöser Schritt für Schritt lernen, vor jeder neuen Weisung
des Vaters, die ihm in seinem Leiden geoffenhart wird, sich
neu entscheiden für die vorbehaltlose Aufnahme des
väterlichen Willens in den seinen. Der Weg Jesu aber ist, wie der
Hebräerbrief durch seine im strengsten Anschluß an die
Schrift entfaltete Christologie zeigt, durch die Schrift
bestimmt und führt schriftgemäß in Todesleiden hinein.

Jesu Sündlosigkeit beruht also nicht auf einer besonderen
Wesensqualität, die ihn von den übrigen Menschen scheidet.
Der Hebräerbrief kennt Jesus nur als den, der ganz Mensch
ist, in echter Versuchlichkeit Treueipacrpévoç Kara -rravTa (4,15), der
aber alle Versuchungen überwindend, xwptçâgap-naç, den Gehorsam

lernt und vollzieht. Die Sündlosigkeit Jesu verwirklicht
sich in einer Geschichte, die lückenlose Kontinuität von Ueber-
windung der Versuchung, von Uebung des Gehorsams ist. Der
Hebräerbrief folgert die Sündlosigkeit Jesu — wie die
evangelische Tradition — primär nicht aus einer der von ihm
verarbeiteten Erlöservorstellungen, sondern gewinnt den Begriff
aus der Geschichte Jesu. Natürlich beschäftigt sich auch seine
theologische Reflexion mit der Sündlosigkeit, der sie sich als
eine Zwangsläufigkeit aufdrängt: «denn ein solcher Hoher-
priester geziemte sich auch für uns (Iirpenev)» (7, 26; vgl. 9,14).

Auf Grund seines Gehorsams erlangt Jesus die Vollendung
und wird ctmoç cruuTripîaç cawviou (5,9). Mit diesen Gedanken führt
der Hehräerbrief wieder zum Ausgangspunkt der ganzen
Erörterung 4, 14 bis 5, 10 zurück.

Die zwei Motive, die göttliche Berufung und die Menschlichkeit

Jesu, verleihen der Gemeinde Zuversicht zum Thron der
Gnade. Denn sie versichern die Gemeinde des Verstehens und



M. A. Schmidt, Augustins «Bürgerschaft Gottes» 45

Mit-leidens des Hohenpriesters, aber auch seiner Vollmacht zu
helfen in Barmherzigkeit und Gnade.

So fügt sich Hebr. 5, 7—8 in den Kreis der Aussagen über
das hohepriesterliche Amt des Christus ein. Dabei wird in
besonderer Weise das eine Wegstück aus dem Gang des
Hohenpriesters betrachtet: die Erniedrigung auf Erden, die die
Vollendung begründet.

Hebr. 5, 7—8 betont — wie der ganze Hebräerbrief — die
Menschlichkeit des Erlösers in der Absicht, das Zutrauen zum
Erhöhten zu stärken durch den Hinweis auf seine in seiner
irdischen Geschichte geoffenbarte Solidarität mit den
Sündern. Das ist das Thema des Hebräerbriefes — nicht die
Abwehr einer falschen Christologie, sondern die Stärkung des

müde und lässig gewordenen Glaubens und die Ermutigung
in der Angst vor dem Leiden. Ihm dienen alle christologischen
Aussagen, ihm dient aber auch die Paränese, deren Forderung
in dem göttlichen Geschenk des Erlösers begründet ist.

Hauptwil (Kt. Thürgau). Mathis Rissi.

Augustins «Bürgerschaft Gottes».
Akademischer Vortrag, gehalten am 30. November 1954

in der Universität Basel.

Daß die Zeit, in der wir den 1600. Geburtstag des Kirchenvaters

Augustin feiern, mit dessen Zeit mancherlei Verwandtes
hat, darauf hinzuweisen liegt allzu nahe. Als im Jahre 410 zum
ersten Male seit mythischer Vorzeit ein Barbarenheer in die
Stadt Rom eindrang, mußte sich mit dem politischen Rom, mit
der griechisch-römischen Kultur auch das Christentum
erschüttert fragen: «Quid salvum est, si Roma perit?» 1 War denn
die Sache Roms nicht auch die Sache Christi geworden, seit
Konstantin durch Christus gesiegt hatte? Gab es denn nun
nicht ein «christliches Rom»?

So redet man heute auch von einer «Bedrohung des christlichen

Abendlandes». Ist Augustin, der das christliche Abend-

1 Hieronymus, Ep. 123, 6 (CSEL56.94).


	Die Menschlichkeit Jesu nach Hebr. 5, 7-8.

