Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 11 (1955)

Heft: 1

Artikel: Die Methode von Bultmanns "Theologie des Neuen Testaments"
Autor: Barth, Markus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877419

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877419
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

11. Jahrgang Heft 1 Januar/Februar 1955

Die Methode von Bultmanns
«Theologie des Neuen Testaments».

Die reife Frucht seines Lebens als neutestamentlicher For-
scher, die Summe aller seiner fritheren groflen und kleinen Ver-
offentlichungen und Arbeiten, die Kronung des Programmes,
exegetische, dogmatische und praktische theologische Arbeit in
neuer Weise zu verbinden — das ist Bultmanns Buch iiber die
Theologie des Neuen Testaments. Bultmann hat sich selbst nie
ernsthaft widersprochen; er hat sich auch von auflen nie kor-
rigieren oder ins Zeug reden lassen. Darum kann er in ruhi-
gem, siegesgewissem, abschlieffendem Ton sprechen und schrei-
ben. In seiner neutestamentlichen Theologie werden keine Vor-
schlige und Anregungen gemacht; hier werden Ergebnisse
vorgetragen. Lingere Auseinandersetzungen mit Andersgesinn-
ten konnen bei dieser Art von Verkiindigung nur als iiber-
fliissig gelten; sie sind fast vollig unterblieben. Nur die eigent-
lichen Vorginger, die Lehrmeister und die treuen Schiiler Bult-
manns erscheinen ernsthaft auf der Bildfliche. Das Interesse
Bultmanns ist nicht der Diskussion zugewandt.

Gemessen an der Fiille der verarbeiteten Quellen und Mono-
graphien ist Bultmanns Buch kurz; angesichts der Kompli-
ziertheit der miteinander verbundenen oder verschlungenen
Probleme und Gesichtspunkte ist es klar und gradlinig; ver-
glichen mit der Tragweite der vom Verfasser geplanten und
teilweise vollzogenen Revolution ist es einfach zu lesen. Diese
Theologie des Neuen Testamentes ist das wichtigste Produkt
neutestamentlicher theologischer Arbeit seit vielen Jahren.
Weder Freund noch Gegner der Bultmannschen Position wird
es sich leisten kénnen, von Gehalt und Gestalt dieses Werkes
nur oberflichlich Kenntnis zu nehmen. In Anbetracht dessen,
dafl in Amerika P. Tllich mit seiner philosophisch-dogmati-
schen Arbeit an demselben Seile wie Bultmann zieht, ist zu
erwarten, dal Bultmann wachsenden Einflul im besonderen
auf die Theologie und Kirche dieses Landes haben wird.



2 M. Barth, Die Methode von Bultmanns

Ich beabsichtige nun nicht, die Bultmannsche Theologie als
solche darzustellen oder zu Kkritisieren. Man wird zwar Bult-
manns theologischem Unternehmen nur gerecht, wenn man
anerkennt, dall er seine eigene und die Theologie des Neuen
Testaments nicht als zwei verschiedene Dinge ansieht. Denn er
ist beides: Neutestamentler und Dogmatiker. Und er will nicht
als Exeget nur beobachtender Historiker, als Systematiker aber
Verkiindiger irgendwelcher KErkenntnisse sein, die mit dem
Neuen Testament nicht in direkter Beziehung stehen. Soll doch
«Aufgabe einer Darstellung der neutestamentlichen Theologiey
sein, jenes friihchristliche «glaubende Selbstverstindnis in sei-
nem Bezug auf das Kerygma deutlich zu machen», welches
«auch fiir den gegenwirtigen Menschen eine Moglichkeit seines
Selbstverstindnisses isty (S.591). Deshalb ist eben die Dar-
stellung der Theologie der neutestamentlichen Dokumente nicht
kiihle Betrachtung kurioser Dissonanzen und Harmonien, son-
dern leidenschaftliche Aufforderung zu einer Entscheidung des
Glaubens, die der moderne Leser des Neuen Testamentes je und
je an seinem eigenen Platz zu fillen hat. — Wir beschridnken
uns hier auf Feststellung und Kritik der Art und Weise, in
welcher Bultmann sein Programm und seine Theologie fun-
diert, entfaltet und empfiehlt. Da viele Leser Bultmanns den
Eindruck haben, in seinem Werk die Stimme «des Exegeten»
par excellence (etwa in Kontrast zur Stimme von Dogmatikern
oder Predigern) zu vernehmen, erscheint es besonders ange-
messen und notwendig, einmal nur Bultmanns methodische
Eigenarten zu erliutern, ohne die sonst so oft diskutierten «Er-
gebnissey seiner Arbeit mehr als beildufig zu erwdhnen.

Die von Bultmann angewandte Methode der Erforschung
und Darstellung der neutestamentlichen Theologie ist mit dem
einzigen Stichwort <historisch-kritischy nicht hinlinglich und
darum auch nicht wahrheitsgetreu bezeichnet — obwohl eben
dies, sei es begeistert oder zornig, zu Gunsten oder zu Ungun-
sten Bultmanns, oft behauptet wird. In der «Theologie des Neuen
Testamentsy verwendet Bultmann, immer mit derselben Griind-
lichkeit und Konsequenz, mindestens vier grundverschiedene
Methoden. Nur die Hélfte davon geht direkt auf die historisch-
kritische Forschung des 19. Jahrhunderts zuriick.



«Theologie des Neuen T estaments» 3

L

Die einleitenden drei Kapitel handeln von der Verkiindi-
gung Jesu und von den Eigenarten und Unterschieden des
Kerygmas der Urgemeinde und der hellenistischen Gemeinde.
Der Inhalt dieser Kapitel beruht wesentlich auf der literar-
kritischen Analyse der synoptischen Texte, welche Bultmann
in der «Geschichte der synoptischen Tradition» (*1931) vor-
gelegt hat und die er durch Beobachtungen an der Apostel-
geschichte und an Paulus bestitigt findet. Literarkritik ist der
Versuch, die verschiedenen Schichten und Komponenten eines
Textes zu entdecken und ihre Eigenheiten darzustellen, um da-
durch Licht auf Entstehung und urspriinglichen Sinn der iiber-
lieferten Texte zu werfen. Das «Bildy, welches Bultmann
mittels dieser Methode von Jesus und seiner Verkiindigung,
von der Urgemeinde und von der hellenistischen Gemeinde,
von ihren Glaubens- und Lebensfragen entwirft, wird von
ihm selbst als eine «Rekonstruktions bezeichnet (S.33.65).
Mindestens die Moglichkeit einer gewissen Kiinstlichkeit, Ge-
waltsamkeit oder Verzerrung ist damit selbstredend gegeben.

Dal} nun das von Bultmann hergestellte, bzw. rekonstruierte
Jesusbild «might be said to be the reflection of a Barthian face.
C’est dialectique, mais ce n’est pas histoirey, ist zwar von A.
M. Hunter (Interpreting the New Testament, 1951, S.54) be-
hauptet worden; dennoch sind Zweifel an der Korrektheit
dieser Zusammenfassung am Platze. Vielmehr bettet Bultmann
alles, wag er fiir historisch erfallbar an Jesus héilt, so sicher
und bewullt ins Judentum ein, dafl der historische Jesus fiir
ihn nur noch ein Rabbi und Prophet ist, der einige alttestament-
liche Erwartungen und Forderungen aufnimmt und in radika-
lisierter Form (S. 35) ausspricht, um schlielllich eines tragi-
schen Todes zu sterben. Man erfihrt, dall historische For-
schung nur auf den Juden Jesus stofit — nicht aber auf den
Jesus des Glaubens, der in je eigener Weise von der Urge-
meinde (als Menschensohn und Gottesknecht) und von der
hellenistischen Gemeinde (als Herr und Gottessohn, als Richter
und Retter) verkiindigt und verehrt wurde. «Das Leben Jesu
war ein unmessianischesy (S. 32). Das bedeutet zwar nicht,
dall der Jesus, an welchen geglaubt wurde und wird, eine



4 M. Barth, Die Methode von Bultmanns

Fiktion ist. Es hat aber zur Folge, dall der neutestamentliche
Forscher es mit zwei verschiedenen Jesus zu tun hat. Wéhrend
der eine als historisch hieb- und stichfest gilt, hat nur der
andere wirklich etwas mit der Verkiindigung und dem Glauben
zu tun. Dall man als systematischer Denker zu dieser Kontra-
stierung kommen und sie fiir heilsam halten kann, ist seit
8. Kierkegaard und M. Kihler keine Uberraschung. Uns aber
interessieren hier die methodischen Eckpfeiler, auf denen Bult-
mann sein Gebdude errichtet. Wir beobachten folgendes:

1. Bultmann verwendet bei seiner Analyse der synoptischen
Schriften als Katalysator mehr das jiidische (apokalyptische
und rabbinische) Schrifttum als das Alte Testament. Die zahl-
reichen Hinweise auf das Alte Testament, welche die Evan-
gelien und die Apostelgeschichte charakterisieren, werden von
Bultmann nicht als konstitutiv fiir die Geschichte Jesu, son-
dern als (in historischer Hinsicht irrefithrende) literarische
Zugaben der spiteren Gemeinde angesehen. Die spétjlidischen
Vorstellungen vom Menschensohn und Weltenrichter, vom
eschatologischen Gottesvolk und seiner KErlésung werden in
den Vordergrund geriickt und zum Kriterium des historischen
Jesusbildes gemacht. Kein Wunder, dal man zu der Fest-
stellung gefiihrt wird: Jesus war nicht der erwartete nationali-
stische Messias, und er war in seinen Erdentagen nicht das
phantastische Himmelswesen, das die Auferstehung fiir die
Erwihlten brachte. — Es ist nun zwar denkbar, dafl das Alte
Testament in der Zeit Jesu nur noch in jidischer Umdeutung
bekannt und lebendig war. Es ist aber auch méglich — und
fast jedes alttestamentliche Zitat im Neuen Testament und viele
versteckte sprachliche und sachliche Anspielungen auf das
Alte Testament diirften das beweisen —, dall das Alte Testa-
ment trotz judischer Apokalyptik und Gesetzlichkeit in einer
unmittelbaren Weise fiir Jesus und die Verfasser des Neuen
Testamentes Giiltigkeit hatte, welche einen von jiidischen
Spekulationen und Tréumen verschiedenen Messias- und Er-
losungsbegriff sinnvoll und malgebend machte. Die Methode
von Kittels Theologischem Wérterbuch zum Neuen Testament,
welche die griechische, die alttestamentliche, die jiidische und
die neutestamentliche Geschichte jedes Begriffes nebenein-
anderstellt und oft beweist, dafl durch das Neue Testament eine



«Theologie des Neuen Testaments» 5

alttestamentliche Verheilung oder Lehre auf Kosten ihrer
jiidischen Umwandlung wiederhergestellt oder recht beleuchtet
wird, ist iiberzeugender als Bultmanns Vorgehen. Bleibt man
fiir die Moglichkeit offen, dall der Messias- und Menschen-
sohnbegriff, das Opfer und die Auferstehung im Alten Testa-
ment eine andere Bedeutung als im Judentum der Zeitwende
hatten, so kann die Frage nach Jesu Messianitit weder mit dem
Hinweis auf unsere mangelnde Kenntnis seines Selbstverstind-
nisses einfach offen gelassen, noch durch Vergleich mit jiidi-
schen Theologumena kurz und biindig negativ beantwortet
werden. Die allzu allgemeinen Briicken, die Bultmann in
seinem Buch iiber das Urchristentum (Ziirich 1949, S. 11—59)
zwischen Altem Testament und Urchristentum schléigt, indem
er vom Schopfungsgedanken, von Gottes Sorge fiir die Welt,
vom Bund und von der Anthropologie spricht, konnen iiber den
schreienden Mangel an Beriicksichtigung des Alten Testa-
mentes nicht hinwegtiuschen, der die «Theologie des Neuen
Testamentsy kennzeichnet. Nur wenn Bultmann recht hétte mit
der These, daBl «Israels Geschichte fiir den christlichen Glau-
ben nicht Offenbarungsgeschichte isty (Glauben und Verstehen,
1933, S. 334), konnte die #dullere und innere Geschichte Jesu,
der Urgemeinde und des Neuen Testaments so unbekiimmert
um das Alte Testament geschrieben werden, wie es durch Bult-
mann geschehen ist.

2. Bultmann ist in bewuliter Weise abhingig von der lite-
rarkritischen Arbeit besonders J. Wellhausens, J. Weify’, W.
Wredes und W. Boussets. Am Primat der sittlichen Botschaft
der Bibel, den Wellhausen so sehr betont hat, am beherrschen-
den Platz des eschatologischen Denkens, den J. Weif3 beob-
achtet und dem er so erfolgreich Nachachtung verschafft hat,
an der komplizierten und raffinierten These vom Messiasge-
heimnis, mit der Wrede das Markusevangelium erkldren will,
am hellenistischen Ursprung des Kyriostitels Jesu, den Bousset
nachgewiesen zu haben glaubt — an allen diesen Thesen und
Theorien hilt Bultmann fest, ohne sich im geringsten durch die
Arbeit und die Ergebnisse J. Schniewinds, W. Mansons, C. H.
Dodds und anderer erschiittern zu lassen. Es ist insbesondere
die Polaritit zwischen Eschatologie und Ethik oder zwischen
Indikativ und Imperativ, die fiir Bultmanns Fragen und Ant-



6 M. Barth, Die Methode von Bultmanns

worten mallgebend geworden ist. Auch die Alternative von
Urgemeinde oder hellenistischer Gemeinde ist bei ihm zu einem
unerschiitterlichen Postulat erhoben worden, welches die
Methode seines Forschens bestimmt. Kein Zweifel: die Art,
in der Bultmann die Arbeit seiner Vorginger aufnimmt, zu-
sammenbindet und iiberbietet, ist meisterhaft und eindrucks-
voll. Wer wollte ihm das Recht verwehren, die Giiltigkeit ge-
wisser Theorien einfach vorauszusetzen, damit er ungestort
durch Vorfragen sein eigenes Gebidude errichten kann? Den-
noch muf} es als Eigenart seiner wissenschaftlichen Methode
bezeichnet werden, dall er an Positionen, die er schon in den
frithen zwanziger Jahren bezogen hat, so unerschiittert fest-
hiilt, als ob seither eigentlich niemand aufler ihm an denselben
I'ragen weitergearbeitet hiitte.

3. Bultmanns Theologie des Neuen Testaments igt dadurch
gekennzeichnet, dall hiufig auf die Gnosis verwiesen wird;
die neutestamentlichen Aussagen iiber Christus und die Er-
losung werden wieder und wieder auf ihre Uebereinstimmung
mit dem gnostischen Mythus, auf ihre Abweichung von ihm
oder auf die in ihnen vollzogene Umdeutung mythologischer
Elemente hin untersucht. Was R. Reitzenstein iiber Wesen
und Einflull der hellenistischen Mysterienreligionen geschrie-
ben hat, ist entscheidend fiir Bultmann, weil sich die Gnosis
nach seiner Meinung eben in vielen Mysterienkulten Aus-
druck verschaffte (S.293). Vorsichtige religionsgeschichtliche
Forscher wie W. F. Albright halten dafiir, daB fiir das erste
Jahrhundert nur vor- oder friithgnostische Elemente, nicht aber
der gnostische Mythus vom erlésten Erléser nachweisbar sei.
Bultmann aber setzt voraus — er stiitzt sich auller auf W.
Boussels «Hauptprobleme der Gmosis» besonders auf H. Jonas
(Gnosis und spitantiker Geist, 1934) und auf H. Schliers
Biicher iiber die Ignatianen und den Epheserbrief —, dafl der
genannte gnostische Mythus schon in neutestamentlicher Zeit
nicht nur irgendwo im Entstehen, sondern so sehr verbreitet
war, daB er bestimmenden Einflull auf die Gestalt und den
Inhalt der neutestamentlichen Christologie und Soteriologie
hatte. Ein gut Teil der sogenannten Entmythologisierung, die
in Bultmanns neutestamentlicher Theologie praktisch voll-
zogen wird, beruht auf der Annahme, dafl der Christusglaube



«Theologie des Neuen Testaments» 7

und die Christusverkiindigung von den Verfassern des Neuen
Testamentes, bzw. von der Gemeinde zuvor mythologisiert,
d. h.in die Anschauungswelt des gnostischen Mythus verkleidet
worden sei. Da aber alles Wissen um die Gnosis im allgemeinen
und um den gnostischen Mythus im speziellen einstweilen nur
Stiickwerk ist (und auch durch die Sektenrollen vom Toten
Meer in keiner Weise zugunsten Bultmanns vermehrt wird),
ist die Beiziehung des gnostischen Mythus als eines religions-
geschichtlichen, ja theologischen Kriteriums ein gewagtes
Unternehmen. Die methodische Zuverlissigkeit Bultmanns lei-
det darunter, dall er so ernsthaft mit den Spekulationen der
Gnosis spekuliert. Leider zeigt schon ein Blick auf das der
neutestamentlichen Theologie angehidngte Sachregister, wie
sehr nach Bultmann die Bedeutung der Gnosis diejenige des
Alten Testamentes iibertrifft.

4. Wir beriihren das Feld sachlicher Kritik, wenn wir hier
noch eine Bemerkung beifiigen: Bultmann scheint mit einer
gewissen Freude die traditionellen liberalen oder pietistischen
Bilder des <historischen Jesusy in Triimmerhaufen zu verwan-
deln und an ihre Stelle die Geschichte vom Wachstum des Ke-
rygmas (von Jesu eigener Botschaft bis zur Ausprigung und
Entartung der «Lehre» unter dem Einflull des Hellenismus) zu
setzen. Angenommen nun, dall Jesus in der Tat uns nicht als
Figur der Welthistorie, sondern nur im Kerygma wirklich be-
gegnet, dall mit historischen Mitteln daher nicht seine, sondern
nur des Kerygmas Geschichte und Entwicklung im Spiegel des
christlichen Glaubens und Selbstverstindnisses erforscht und
beschrieben werden kann — was ist durch diese Feststellung
eigentlich gewonnen? Das Postulat oder der Nachweis eines
Jesus des Glaubens, der vom historischen Jesus unterschieden
werden mul, ist begreiflich als Versuch, den Protest Kierke-
gaards gegen Hegel mit modernen Mitteln fortzusetzen. Ist aber
der geschichtliche Positivismus, der meint, die Sittlichkeit, Gott-
lichkeit und Ewigkeit Jesu Christi eventuell durch Miinzfunde
und nachweisbare Wunder belegen zu kénnen, dadurch iiber-
wunden? Kin Jesus des Glaubens, der nur und gerade darum
ein Aergernis fiir den natiirlichen Menschen ist, weil er unaus-
weisbar, historisch unfaflbar ist, ist doch — nur mit negativen
Vorzeichen — ebensosehr in die Zwangsjacke des Historischen



8 M. Barth, Die Methode von Bultmanns

gesteckt wie der sogenannte <historische Jesus»! Ist Bultmann,
der durch historische und literarische Kritik die Unverfiigbhar-
keit und Unfaflbarkeit des geglaubten Jesus belegen will, nicht
so sehr am Begriff des Historischen orientiert und interessiert,
dafl er dadurch die eigentliche Intention der Synoptiker vollig
aus den Augen verliert? Waren doch die Synoptiker an einem
Gegensatz zwischen dem historischen Jesus und dem uns ge-
schichtlich im Wort begegnenden Jesus nicht interessiert! Eben
der Jesus, dessen Platz in der Weltgeschichte z. B. von Lukas
deutlich gemacht werden will, wirkt entscheidend in den vielen
Begegnungen, die er verursacht und die iiber Glauben und Un-
glauben entscheiden. — KEs konnte sein und es will scheinen,
als ob letztlich ein systematisches Interesse Bultmanns histori-
sche Deduktion inspiriert habe: die Intention, eine Art von Min-
derwertigkeit der «geschichtlicheny Biicher des Neuen Testa-
mentes gegeniiber dem paulinischen und johanneischen Keryg-
ma nachzuweisen. Zum mindesten denkbar wire aber eine
andere Art von kritischer Darstellung der synoptischen Theo-
logie, welche das wechselseitige Gesprich des Markus, Mat-
thdus und Lukas iiber Jesus Christus vernehmbar machte.
Solch eine Darstellung kénnte unmoglich mit der Destruktion
eines traditionellen und der Konstruktion eines ethisch-escha-
tologischen Jesusbildes zufrieden sein. — Nur ganz wenige
Seiten (S. 461 ff., 470 ff.) widmet Bultmann den synoptischen
Evangelien und der Apostelgeschichte als solchen; der Eifer,
mit dem er sich den verschiedenen Textschichten zugewandt
hat, scheint ihm den Blick auf den ganzen Markus, Matthius
und Lukas zu triiben. Er liebt die drei ersten Evangelien und
die Apostelgeschichte offenbar mehr als Steinbriiche denn als
einheitliche Kunstwerke und zusammenhéngende Botschaften.
Kann man aber die Bedeutung und Schénheit eines alten Ge-
bédudes beschreiben, wenn man es zuerst abtrigt und Steine,
Balken und Vorhangfetzen («rekonstruierends) je auf einen
Haufen legt, um sie besser iibersehen und beschreiben zu kon-
nen? Ist die entsprechende Behandlung eines alten schriftlichen
Dokumentes wirklich die einzig «wissenschaftlichey Methode?



«Theologie des Neuen Testaments» 9

11.

Diese Frage wird von Bultmann selbst de facto negativ
beantwortet. Denn nicht literarkritische, sondern begriffliche
Analyse ist die Methode, mittels deren Bultmann den Leser
durch die Hohen und Tiefen der paulinischen Theologie fiihrt.
Paulus wird erklart, indem die Begriffe Leib, Seele, Geist,
Welt, Gesetz, Tod, Gerechtigkeit, Gnade, Glauben, Freiheit
erliutert werden. Von den 25 Paragraphen, die Paulus gewid-
met sind, ist die grofle Mehrzahl in der Qualitit zwar unter-
schieden, in der Iform jedoch nicht sehr verschieden von dem,
was im Kittelschen Warterbuch unter dem jeweiligen neu-
testamentlichen Abschnitt zu dem betreffenden Begriff gesagt
wird. Da Paulus ein streng systematischer Denker ist, der
feine begriffliche Unterscheidungen und Wortspiele liebt, ist
die Methode der Begriffsanalyse ein angemessener Schliissel
zur Kammer seiner Rétsel und Geheimnisse. Zwar konnten
Untersuchungen, die sich nur auf einzelne theologische Be-
griffe stiitzen, atomisierend und zersetzend wirken und im
Formalen héngenbleiben. Bultmann hat aber dieser Gefahr
vorgebeugt durch Vergleiche und Zusammenstellungen, durch
kritische Abgrenzungen gegen statische oder spiritualistische
Mifldeutungen zur Rechten und zur Linken, vor allem durch
die Gruppierung der Begriffe um einen einzigen Gesichtspunkt:
die gliubige Existenz. — Ks ist nun klar, daBl eine neutesta-
mentliche Theologie — eben im Unterschied zu einem theologi-
schen Worterbuch — nur eine Auswahl von Begriffen detail-
liert behandeln kann, und daf} ihre Auswahl und Anordnung
notwendigerweise unter bestimmten (vorgegebenen?) Gesichts-
punkten erfolgt. Alles wird davon abhéngig sein, ob oder wie
sehr diese Gesichtspunkte das Herz der paulinischen Verkiindi-
gung beriihren. Drei Probleme sind es, die Bultmann an Paulus
besonders interessieren:

1. Die Anthropologie. «Jeder Satz iiber Gott ist zugleich
ein Satz iiber den Menschen und umgekehrt. Deshalb und in
diesem Sinne ist die paulinische Theologie zugleich Anthro-
pologie» (S.187). Innerhalb der Aussagen iiber die Anthro-
pologie wird unterschieden zwischen der Klirung der «ontologi-
scheny Struktur des Menschen und den «ontischens Aussagen



10 M. Barth, Die Methode von Bultmmanns

iiber den Menschen (S. 222 f. u. 6.). Die Struktur des Menschseins
— vor der Offenbarung des Glaubens, aber vom Glauben her
zuriickschauend erleuchtet (S. 188, 243) — besteht darin, dal
der Mensch sich selbst zum Objekt seines Tuns machen kann
(S.192), dall ein wollendes und wissendes Ich Subjekt seines
Tuns sein kann und die Mo6glichkeit der Wahl des Zieles, der
Entscheidung fiir Gut und Bése hat (S. 199, 206), endlich dal
dieses Ich mit seiner doppelten Méglichkeit das eigentliche Ich
des Menschen ist (S. 208 f.), wenn es von einer transzendenten
Macht konstituiert wird (S.215). Eine Art von Herkules am
Scheidewege — modifiziert durch die Abhéngigkeit von einer
transzendenten Macht —, das ist nach Bultmann bei Paulus die
ontologische Struktur des Menschen. Und nun erfolgt der ent-
scheidende Schritt: «Die ontologische Moglichkeit, gut oder
bose zu sein, ist zugleich die ontische Méglichkeit, ein Gottes-
verhéltnis zu haben ... ist ontisch die Wahl, den Schopfer an-
zuerkennen und ihm zu gehorchen, oder den Gehorsam zu ver-
weigerny (S.223). «Zuvorkommende Gnade» (S.325) hat den
Menschen entscheidungsfihig gemacht; ontisch hat er zwischen
Gott und der Schépfung zu wihlen (S. 225). Faktisch verleug-
net der Mensch, indem er Gott verleugnet, seine Geschépflich-
keit und damit sein eigentliches Sein (S. 228): das ist das Bose,
welches sich im Begehren, Sorgen, eitlen Rithmen, fleischlichen
Vertrauen und in der Angst richt (S.237{f.), und welches
durch das Gesetz und den Tod nur unterstrichen wird (S. 242,
263). Das Bose kann einzig durch eine «Entscheidung gegen-
iiber der im verkiindigten Wort begegnenden Gnadey (S. 265),
durch ein neues Selbstverstéindnis iiberwunden werden. Indem
eben dem Siinder (und nicht einem gnostischen Lichtfunken)
die Moglichkeit der Erkenntnis seines eigentlichen Seins (in
seiner Geschopflichkeit und in der Freiheit von der Verfallen-
heit an die Welt) gegeben ist, bleibt die geschichtliche Kon-
tinuitiit zwischen dem Menschen «vory und dem Menschen
«untery dem Glauben gewahrt. Ja, das ist eigentliche Geschicht-
lichkeit: der Uebergang vom alten zum neuen Sein in der Ent-
scheidung des Glaubens (S. 265 f.). Die damit gewonnene Frei-
heit besteht darin, dal der Mensch nicht mehr sich selbst ge-
hort, dall er seine Sorgen fahrenldaft, daB er echte Zukunft hat
und sich durch sie bestimmen ldBt, indem er als freier Mensch



«Theologie des Neuen T estaments» 11

Gottes Forderung anerkennt, d.h. Liebe iibt, in der Freude
ist, als Bruder unter Mitmenschen lebt und das Leben als
gegenwirtige Gabe ergreift, kurz: indem er eschatologisch
existiert (S. 327 ff.). Dieses gilt von seinem Sein in der Welt
— doch in der getrosten Distanz des «als ob nichty (S. 347).
2. Die Mythologie. Das Problem des Ueberganges vom alten
zum neuen Seinsverstindnis mul bei einer so anthropologischen
Sicht der paulinischen Theologie grofites Gewicht bekommen.
Kéimpfen Gétter oder Gewalten um den Menschen oder im Men-
schen? Ist der Sieg dieser oder jener transzendenten Macht
mafgebend fiir das Schicksal des Einzelnen? Bultmann ent-
scheidet dahin, dafl man Paulus nicht «wirklich einen mytho-
logischen Begriff von Fleisch und Siinde zuschreiben diirftes
(240), und daB bei Paulus und in der Gnosis nur insofern ein
gemeinsames Schopfungsverstindnis vorliege, als Schopfer und
Schopfung einzig von dem Gesichtspunkt aus verstanden wer-
den, was sie fiir die Existenz des Menschen bedeuten (S. 226).
Anders soll das Verhéltnis von paulinischen und gnostischen
Lehren in den Aussagen iiber Christus sein. Der Gedanke des
Kommens und Gehens des Erlosers, wie er in Phil. 2, 6—11
entfaltet ist, wird auf den gnostischen Mythus zuriickgetiihrt,
und derselbe Mythus gilt als Vorlage fiir den Begriff Leib
Christi, welcher das Schicksal des Erlosers als iiberindividuell
anschaulich macht bzw. die Anteilhabe der Gliubigen an sei-
nem Tod und seiner Auferstehung gewihrleistet. Solche Teil-
habe am Schicksal der Gottheit haben auch die Mysterien ver-
kiindigt. Paulus benutzt nach Bultmann die Anschauung der
Mysterien und des Mythus (S. 293 ff.). Doch Bultmann beeilt
sich, auch den Unterschied des paulinischen und des gnosti-
schen Denkens hervorzuheben: das Heilsereignis in Christus
ist nicht kosmisch-naturhaft, sondern echt geschichtlich (S. 290,
297,302, 341 1.), der Tod am Kreuz steht im Mittelpunkt (S. 290),
die Gerechtigkeit stromt nicht wie eine gottliche Kraft in einem
Mysterium in den Menschen ein (S.273), es ist nicht ein héhe-
res Organ im Menschen, sondern der Mensch, der gerettet wird
(S.266). An anderen Stellen werden mythologische Elemente
in den paulinischen Briefen ins Existentiale uminterpretiert.
Die Sitze iiber die Préaexistenz Christi und iiber seine Mensch-
werdung besagen, «dall die Person und das Schicksal Jesu



12 M. Barth, Die Methode von Bultmanns

nicht im Zusammenhang innerweltlichen Geschehens ihren
Ursprung und ihre Bedeutung haben, sondern dall Gott in
ihnen gehandelt hats (S.299). Dementsprechend bringen pri-
destinatianische Sitze «zum Ausdruck, dall der Entschlul} des
Glaubens. .. nicht auf irgendwelche innerweltliche Motive zu-
riickgehty (S.326), sondern daBl «der Glaubende seinen Glau-
ben ... nur als Werk Gottes an ihm verstehen» kann (8. 370);
die Glaubensentscheidung versteht sich als geschenktey
(S.423). — Mit der Vergleichung und Messung des Paulus
am existential interpretierten Mythus hat Bultmann eine Me-
thode gewihlt, die der weitverbreiteten Auffassung, Paulus
sei im Grunde als Mystiker zu verstehen, eine gewichtige Alter-
native gegeniiberstellt.

3. Sola fide. Bultmann findet bei Paulus zwei Glaubensbe-
griffe; sie verhalten sich zueinander nicht viel anders als der
historische Jesus zum Christus des Kerygmas. Beim ersten
Begriff geht es um ein Fir-wahr-Halten, beim zweiten um
«eine radikale Umkehr des bisherigen Selbstverstindnisses»
durch «Hingabe an die Gnade Gottesy. «Kigentliche Intention
des Paulusy ist der Ruf zum Glauben im Sinne der zweiten von
diesen Definitionen (S. 296 f.). Echter Glaube ist freier Gehor-
sam in der Uebernahme des Kreuzes Christi (S.312); er ist
vollig bestimmt durch sein «Objekty (S. 315, 323), durch den
«objektiven, durch Gott beschafften Tatbestands (S.282), die
«einmalige Taty Gottes: das Geschenk der Gnade (S.2841.),
die Rechtfertigung des Siinders (S.267 ff.). Endlich ist der
Glaube als Hoffnung, F'urcht und Vertrauen der Inbegriff des
rechten Offenseins fiir die Zukunft (S. 315 ff., 331). Fiir den
Glauben ist das Heilsgeschehen nicht ein Faktum der Vergan-
genheit; sondern das Heilsgeschehen «vollzieht sich weitery in
der Verkiindigung des Wortes, und erst so wird es «zur Mog-
lichkeit der Existenzy. Darin erweist sich das Heilsgeschehen
als eschatologisches Geschehen (S.297). Wer das Wort im
Glauben ergreift, hat deshalb an einem eschatologischen Ge-
schehen Anteil; sein Dasein wird nun zur eschatologischen
Existenz, es wird zum Leben im Geist (S.323), in dem der
gottliche Imperativ selbstverstdndlich nicht als Beschrinkung
der Freiheit, sondern als Méglichkeit zur Entfaltung der rech-
ten Freiheit aus dem Indikativ folgt (S. 329). Besonders in der



«Theologie des Neuen Testaments» 13

kultischen Versammlung der Gemeinde wird die eschatologi-
sche Heiligkeit dargestellt, geiibt und verkiindet (S.304). —
Es sind die von der Gerechtigkeit, der Verséhnung, der Gnade
und dem Leben im Glauben handelnden Paragraphen, in wel-
chen der Kern der paulinischen Botschaft am deutlichsten
sichtbar gemacht wird, und in denen mehrmals Luther als
Lehrmeister Bultmanns zwar nicht zitiert, dennoch merklich
vernehmbar wird. Dies sollte nicht bestritten werden, obwohl
einzurdumen ist, dall die Sprache und Begriffswelt der frithen
Heideggerschen Existenzphilosophie, welche Bultmann zur Be-
schreibung von Paulus gewiihlt hat, das Wiedererkennen so-
wohl des Apostels als auch Luthers manchmal mehr erschwert
als erleichtert. Doch die Frage nach dem Uebergang vom alten
zum neuen Seinsverstindnis, welche wir oben erwadhnt haben,
ist nunmehr von Bultmann beantwortet durch den Hinweis auf
die durch das Heilsgeschehen in Christus erméglichte und in
der Uebernahme des Kreuzes erfolgende Entscheidung des
Glaubens.

Bei der von Bultmann angewandten Methode der Befragung
und Darstellung des Paulus mufiten natiirlich einige Gesichts-
punkte unter den Tisch fallen, die in anderen Paulusdarstel-
lungen nicht fehlen. Eine paulinische Lehre von der Herrschaft
und von der Offenbarung Gottes, von der Hoheit und Niedrig-
keit Jesu Christi, von der Gottheit des Geistes, von der Welt
als Gottes Welt und von Israel als Gottes Volk, von der Not-
wendigkeit und der Annahme des Opfers, von der Parusie und
von der zukiinftigen neuen Schopfung wird von Bultmann
nicht entfaltet. Man wiirde die Absicht Bultmanns verkennen,
wenn man diesbeziigliche magere Informationsbrocken aus
seiner Theologie des Neuen Testaments zusammensuchen
wollte, um zu beweisen, dafl seine neutestamentliche Theologie
letztlich doch mit der kirchlichen Orthodoxie und Tradition
iibereinstimme. Im Gegenteil: sofern Bultmanns Gesichts-
punkte fiir die Paulusinterpretation mafigebend und sachgemafl
sind, mul} die kirchliche Verkiindigung und die neutestament-
liche Forschung von vielen hundert Jahren ohne Umschweife
sofort und total BuBe tun. Wenn Paulus nur an der Soteriologie
interessiert ist — was unter den Titeln Anthropologie, My-
thologie und Glauben beschrieben wurde, kann ja leicht auf



14 M. Barth, Die Methode von Bultmanns

diesen einen Nenner gebracht werden —, dann widersprechen
die altkirchlichen Symbole ebensosehr wie ein grofler Teil der
reformatorischen Bekenntnisse dem Zentrum der paulinischen
Verkiindigung. Und an diesen Symbolen und Bekenntnissen
war trotz aller Kritik auch die neutestamentliche Forschung
seit der Aufklirung noch orientiert. Kein Zweifel: es ist ge-
boten und kann nur férderlich sein, wenn von der Exegese her
auch die heiligsten Kiihe hochkirchlicher Gralshiiter unvorein-
genommen und rauh angepackt werden. Iis ist dennoch zu
fragen, ob Bultmanns Methode nicht doch in der Benutzung
einer bestimmten Brille bestanden haben koénnte, die ihn nur
fiir die soteriologischen, nicht aber fiir irgendwelche anderen
Strahlen und Schichten im paulinischen Denken empfinglich
machten? Diese Frage wird durch einige Beobachtungen dring-
lich gemacht:

Bultmann schliefit sechs zum Corpus Paulinum gerechnete
Briefe als Quellen fiir die Darstellung der paulinischen Theo-
logie aus. Epheser, Kolosser, 2. Thessalonicher und die Briefe
an Timotheus und Titus hdlt er nicht fiir echt. Man kann fiir
dieses Urteil teils stéirkere, teils schwichere Griinde geltend
machen. Man mul} sich aber bewul}t sein, daBl die Zeichnung der
paulinischen Lehre von Christus und von der Kirche wesent-
lich dadurch beeinflulit wird, dalf man die in diesen Briefen
enthaltenen Aussagen a) iiber Christus als das Haupt des
Alls und der Kirche, b) iiber den in Christus geschaffenen
neuen Menschen, ¢) iiber das Verhiltnis der Parusie zur alt-
testamentlichen Weissagung, und d) iiber die Bedeutung von
Lehre und Tradition unberiicksichtigt 1408t. In seiner Darstel-
lung des hellenistischen Christentums bringt Bultmann natiir-
lich auch diese Briefe zu Wort. Aber besonders die endgiiltige
Ausscheidung von Kol. aus den echten Paulinen kommt einer
methodischen Vorentscheidung nahe, deren Konsequenzen
enorm sind. — Dennoch bleibt Anlall zu der Annahme, dal
Bultmann seine Paulusdarstellung auch dann nicht revidie-
ren wiirde, wenn morgen die Echtheit von Kol. und Eph. un-
widerleglich bewiesen wiirde. Denn er weil}, dal auch einige
Stellen der von ihm als echt angesehenen Paulusbriefe im Wi-
derspruch zu seinen Resultaten stehen. Wie kann ein gewissen-
hafter exegetischer Forscher ein theologisches System des Pau-



«Theologie des Neuen Testaments» 15

lus entwickeln, das einem «echteny Teil seiner Quellen wider-
spricht? Nur dann, wenn er sich zur Sachkrittk an Paulus
berufen fiihlt, <wie Luther sie z. B. am Jakobusbrief . . . geiibt
hat» (S.579). Der Sachkritik Bultmanns fallen zum Opfer einige
paulinische Aussagen iiber den Heiligen Geist, iiber die Auf-
erstehung, iiber den zweiten Adam, liber die Erbsiinde, tiber
die KErkenntnis (S. 180, 195, 248 {., 290, 330). Zu den durch
Sachkritik beseitigten feindlichen Brocken gehdren natiirlich
auch die von Bultmann entmythologisierten Aussagen iiber die
Schopfung, die Pridestination und die Inkarnation Jesu Chri-
sti. In jedem Fall ist Bultmann tiiberzeugt, daBl er gegen den
Wortlaut des paulinischen Textes die «eigentliche Intention
des Paulus» (S. 195, 296) auf den Leuchter stelle. Man wird im-
merhin anerkennen miissen, dafl das Bultmannsche Paulus-
bild wesentlich andere Ziige erhalten hiitte, wenn an den ge-
nannten Stellen keine Ausstreichungen oder Retuschen statt-
gefunden hétten, Wenn Bultmann (S.578{.) die Verwendung
von juristischen, mythologischen, kosmologischen, mystischen
und idealistischen Begriffen einem «vorgliubigen Verstehen
von Gott, Welt und Menschy zuschreibt, so hat er zwar die
Kriterien seiner Sachkritik so einfach und deutlich wie mog-
lich gemacht: Kritik hilt er dort fiir geboten, wo eben diese
Begriffe beniitzt werden. Er hat dennoch damit nicht bewiesen,
daf nicht auch juristische, idealistische und andere Begriffe im
Dienste des «im Glauben geschenkten neuen Verstehensy ver-
wendet und anders als mit Verdacht und Polemik begriillt und
durch Entmythologisierungskiinste interpretiert werden kon-
nen. Wie kann man Paulus verstehen, ohne z. B. der von ihm
bevorzugten juristischen Terminologie etwas Liebe und Ver-
stindnis entgegenzubringen?

Will man die Methode von Bultmanns Paulusdarstellung
mit einem Satz beschreiben, so hat man festzustellen: Bultmann
beschreibt Paulus als den Apostel des rechten Selbstverstind-
nisses und Seins, kurz: als Apostel der eigentlichen Existenz.
So wird Paulus zum Existentialisten unter den Aposteln ge-
macht. Paulus selbst aber nennt sich unermiidlich einen Apostel
Jesu Christi. Es ist deshalb denkbar, da nur dann eine dem
Paulus angemessene Methode der Erforschung und Darstel-
lung angewandt wird, wenn das Zeugnis des Apostels iiber



16 M. Barth, Die Methode von Bultmanns

Christus (und nicht: wenn seine Lebensphilosophie) im Mittel-
punkt der Befragung und Beschreibung steht. Bei Bultmann
aber sind die zentralen paulinischen Aussagen iiber Christus
durch mythologische Erwigungen in ein verdichtiges Zwie-
licht geriickt, in der Anthropologie vergessen, in der Soterio-
logie aber einem krassen Niitzlichkeitsgedanken unterworfen
worden. Fiir Paulus stand doch wohl die Person Jesu Christi
noch turmhoch iiber der Lehre von der Rechtfertigung; es
konnte sonst nicht so viele Paulusbriefe geben, die auf die Er-
kenntnis und den Dienst Jesu Christi alles Gewicht legen, und
die doch nur andeutungsweise von der Rechtfertigung handeln.
Sobald man davon ablassen wiirde, Paulus zu einem Sklaven
des Rechtfertigungsdogmas zu machen, miilite auch der Gegen-
satz zwischen dem Kerygma des Paulus und der faktischen
Verkiindigung der Synoptiker weniger dramatisch erscheinen,
als er es bei Bultmann ist.

I11.

Auf dem Gebiet der Erforschung der johanneischen Theo-
logie hat Bultmann die grofiten Verdiente selbstéindiger Arbeit.
Das enorme Material, das er in seinem Johanneskommentar zu-
sammengetragen und verarbeitet hat, die geniale literarkriti-
sche, religionsgeschichtliche und begriffsanalytische Arbeit, die
diesen Kommentar auszeichnet, endlich die philosophischen
und theologischen Lianzen, die in zahlreichen Aufsitzen unter
dem Titel «Glauben und Verstehen» bereitgestellt wurden —
dies alles ist auf knappen 90 Seiten der «Theologie des Neuen
Testamentsy klar und eindriicklich zusammengefafit. Bultmann
bietet im Johannesteil seines Buches, auller in den einleitenden
Paragraphen, weniger historische und exegetische Argumente
und Erlduterungen zu den johanneischen Texten als eine dog-
matische Darstellung der johanneischen Theologie. Die Ge-
sichtspunkte, unter denen Johannes gesehen und verstanden
wird, sind systematischer Art: der Dualismus, das Gericht durch
das Wort, der Glaube als eschatologische Existenz. Schon diese
Titel zeigen, daBl das theologische Resultat der Johannesunter-
suchungen nicht weit entfernt von den Friichten der Bult-



«Theologie des Neuen Testaments» 17

mannschen Paulusforschung zu finden sein wird. Im Gegenteil:
Bultmann hilt zwar dafiir, dall die johanneische Theologie un-
abhingig sei von paulinischem Einflul} (S. 65, 352, 356) — aber
gerade deshalb wird die Stimme des «Johannes» besonders
wichtig als Mund eines selbstindigen zweiten Zeugen. Die ent-
deckte «tiefe sachliche Verwandtschafty (S. 356) zwischen Pau-
lus und Johannes wird der Grund dafiir sein, dal Bultmann so
fest davon iiberzeugt ist, an der johanneischen und paulini-
schen Theologie den Rest des Neuen Testamentes und die Apo-
stolischen Viter messen zu konnen. — Wir fragen abermals:
Inwiefern ist die Entdeckung der genannten Uebereinstimmunyg
und der von ihr abhingigen Kritik auf Eigenarten der Bult-
mannschen Methode zuriickzufiihren? Worauf ist seine Auf-
merksamkeit und sein Interesse konzentriert?

1. Der Offenbarer. Obwohl Bultmann (wie bei der Darstel-
lung des Paulus) seine Beschreibung der johanneischen Theo-
logie mit einigen der Anthropologie gewidmeten Paragraphen
beginnt, sieht er Zentrum und Wesen der johanneischen Ver-
kiindigung in der Botschaft von der Sendung des Gottessohnes
(S.361). Der johanneische Jesus wird von Bultmann mit Vor-
liebe als der «Offenbarery bezeichnet. Als solcher ist er nicht
nur Triger, sondern auch Inhalt der Offenbarung (S.413),
nicht nur Verkiindiger einer Gabe, sondern die Gabe selbst
(S. 388). Noch viel mehr als bei Paulus erkennt Bultmann in
der johanneischen Zeichnung der Jesusgestalt und -geschichte
die Form des gnostischen Erlésermythus (S.359). Gnostisch
ist der Stil der Offenbarungsreden (der Ich-bin-Aussagen,
S. 357); gnostisch ist auch die Begrifflichkeit des ganzen Evan-
geliums und der Briefe (S. 360). Gnostisch sind die Antithesen
Licht — Finsternis, Wahrheit — Liige; die Bilder vom Brot,
vom Hirten, vom Weinstock; die Betonung der Praexistenz und
der Sendung des Sohnes, der durch sie bewirkten Scheidung
unter den Menschen, endlich des Aufstieges und Wegganges
des Erlosers (S. 357 ff.,, 381 ff.). Auch die Bezeichnung Jesu
Christi als des Logos wird von Bultmann unter Abweisung von
alttestamentlich, jiidisch oder stoisch orientierten Erklérungs-
versuchen auf die Gnosis zuriickgefiihrt (S. 360, 411). Die Be-
nutzung der gnostischen Form soll «das relative Recht und
damit den Sinn der gnostischen Lehre zeigen: gegeniiber der



18 M. Barth, Die Methode von Bultmanns

Historisierung des eschatologischen Geschehens bringt sie ein
legitimes Interesse zum Ausdrucky (S. 472). Dieses legitime
Interesse besteht darin, dall der Offenbarer als Antwort auf «die
Frage nach der menschlichen Existenzy (S.367) verstanden
wird. Ist es doch «die Frage des Menschen nach dem Lebeny,
die in den mythischen Fabeln vom Licht, Brot, Baum, Hirten
gestellt und die in der autoritativen Proklamation Jesu als des
wirklichen Hirten, Brotes und Liebensbaumes beantwortet wird
(S. 373 £.). — Immerhin wird der Mythus sofort umgedeutet:
war doch «die Abgrenzung gegen die Gnosis fiir Johannes eine
besonders dringliche Aufgabey (S. 387). So «ist bei Johannes aus
dem kosmologischen Dualismus der Gnosis ein Entscheidungs-
dualismus gewordeny (S. 367, 423). Der Teufel ist nicht als kos-
mische Macht gedacht, und es ist nicht ein tragisches Ereignis
der Urzeit, das die Welt zur gottfeindlichen Welt gemacht hat
(S. 363). Die Menschwerdung des Gottessohnes ist nicht ein
kosmischer Vorgang; die Erlosung ist nicht ein von ihm aus-
gelostes Naturgeschehen; erlost werden nicht die préexistenten
Menschenseelen; das Erlésungsmittel besteht nicht in Weihe-
formen und Lehren (S. 387 {.). Sondern «die historische Gestalt
Jesu, seine menschliche Geschichtey (nicht die Abstreifung der
irdischen Gestalt zugunsten einer iiber- oder allgemein-mensch-
lichen) ist die Offenbarung Gottes, ist das «eschatologische
Ereignisy, das «stindige Gegenwart bleibty (S. 396). Darum ist
bei Johannes <«ein bestimmter geschichtlicher Mensch, Jesus
von Nazareth», in seiner autoritativen und unerschépflichen
Einmaligkeit die volle Offenbarung und der einzige Offenbarer
(S. 415, 409 f.). —Warum wird dieser Jesus das Licht der Welt
genannt? Weil jetzt und in ihm «die Moglichkeit eines echten
Selbstverstindnisses dem Menschen darin gegeben ist, dall er
sich als Geschopf verstehty. «Nur weil es dies Licht gibt, gibt
es Finsternis... sie ist die Abwendung vom Ursprung der
Existenzy (S. 364). Alle gnostischen Begriffe wie Wahrheit,
Licht und Leben samt ihren finsteren Korrelaten «bezeichnen
die doppelte Moglichkeit menschlichen Existierensy (S. 367).
Im Ruf des Offenbarers eroffnet sich die Moglichkeit fiir den
Menschen, <anders zu seiny (S. 372), sein eigentliches Sein zu
wiihlen (8. 370), in der Welt «entweltlichty zu sein (S.432). Alles,
was in der Redeweise des Hellenismus iiber den Wundermann



«Theologie des Neuen Testaments>» 19

Jesus gesagt ist, bedeutet nicht, dal «das Gottliche (im Sinne
des Mythus) nur als das erhoéhte, gesteigerte Menschliche ge-
dachty ist (S. 388); es ist vielmehr Hinweis darauf, daf} die Auf-
deckung der eigentlichen Existenz des Menschen nur in Jesus
zu finden und ihm allein geschenkt ist.

2. Das Leben. «Johannes redet von dem Leben, das am
Anfang war, also von einer Sache und nicht von einer Persony»
(S. 380). Dieser Satz scheint anderen Feststellungen Bultmanns
zu widersprechen, laut welchen der Offenbarer «nicht etwas
vermittelt, sondern zu sich rufty, indem er selbst die von ihm
verheillene Gabe und das Wort ist (S. 388, 410). Was ist nun
Bultmanns Meinung? Welches ist die Denkform, die angeblich
oder wirklich dem Johannesevangelium entspricht? Ist der
Inhalt der Offenbarung ein «KEry» oder ein «Es»? Ist Jesus
Christus das Leben, oder ist das Leben Jesus Christus? Im
einen Fall ist das Wesen des Lebens so vollkommen identisch
mit Jesus Christus, dall wir, statt nach allem, was die Menschen
Leben nennen mogen, nur nach Jesus Christus zu fragen
brauchen. Im andern Fall ist das menschliche Lebensbediirfnis
die oberste Maxime, welche fiir Jesus Christus nur die («Of-
fenbarer»-) Rolle iibrigldfit, den paradoxen Charakter, die Ge-
schichtlichkeit und Entscheidungsmiifligkeit der Antwort auf
die Lebensfrage darzustellen und zu enthiillen. Die im Blick
auf Bultmann zu gebende Auskunft kann nur so lauten: fiir
ihn ist beides kennzeichnend: a) dal er auf die Alternative
«Sache oder Persony immer wieder zuriickkommen muf}, b) dafl
er der Sache den Vorrang gibt und der Person Jesu trotz aller
Christozentrik nur eine Dienststellung einrdumt. Denn wir
lesen, dafl in den johanneischen «Ich biny-Aussagen «das Ego
Pradikat und nicht Subjekt isty (S. 412). «Was der Mensch
haben mufl und was zu haben er ersehnt, um eigentlich exi-
stieren zu konnen» (S. 412), wird als irgendwo schon vor-
handen und als irgendwie bekannt vorausgesetzt. Es ist Licht,
Brot, Leben usw. Die Menschen sind auch ohne Christus bewegt
von der Frage und dem Begehren nach dem Leben (S. 373, 421);
«die Welt hat durchweg die richtigen Begriffe und Fragen>,
und es ist offenbar eine Ausnahme, dall Menschen sich «durch
die falsche Frage den Zugang zum Glauben verbaueny (377).
Deshalb braucht es eigentlich iiberhaupt keinen Inhalt der von



20 M. Barth, Die Methode von Bultmanns

Jesus gebrachten Offenbarung zu geben: «Jesus als der Offen-
barer Gottes offenbart nichts, als daBl er der Offenbarer ist»;
oder: «Johannes stellt in seinem Evangelium nur das Dal} der
Offenbarung dar, ohne ihr Was zu veranschaulicheny (S. 413
f., 472). — Man stutzt und fragt sich, ob Jesus damit nicht zu
einer blofen Formel oder zu einem nur formalen Aergernis
gemacht worden ist? Bultmann scheint diesen Einwurf zu
kennen. Auch fiir den Mythus sei das genannte Dall charak-
teristisch. Dennoch soll das Johannesevangelium dadurch von
Mythologie unterschieden sein, daBl das von ihm verkiindigte
DaB «kein leeres bleibty, sondern «als die Erschiitterung und
Negierung aller menschlichen Selbstbehauptung ... dargestellt
wird, die gerade als solche Negierung die Bejahung wund
Ertiillung der menschlichen Sehnsucht nach dem Leben, nach
echter Wirklichkeit isty (S. 414). «Um eigentlich existieren zu
konneny (S. 412), erwartet, braucht und erhélt der Mensch, was
Jesus offenbart: Leben ist nur in der «Entscheidung gegen die
Welt fiir Gotty, bzw. im Glauben als Akt der «Entweltlichung»
zu haben (S. 422 ff.). — Man beachte die vorwiegend negative
Charakterisierung der durch Jesus Christus geforderten und
ermoglichten Glaubensentscheidung, Kein Wunder, dafl die
Entscheidung zu solchem Glauben als (Geschenk bezeichnet
werden mufl (S. 423) und in Widerspruch zu jeder Art von
Sicherung und Ausweisbarkeit steht. — Im Johannesevan-
gelium ist nun nach Bultmann das Wesen des Lebens so «radi-
kal vergegenwdirtigty, dall «die eschatologische (lies: futu-
rische, endgeschichtliche) Zeitperspektive keine Rolle spielt»
(S. 426). Aussagen des Evangeliums und der Briefe, die in
formaler Hinsicht dennoch futurischen, mythologischen oder
kosmologischen Charakter tragen, <haben ihren mytholo-
gischen Sinn verloren» (S.409). So werden die Préexistenz
Christi (S. 380), das Jiingste Gericht (S. 385), die Wunder
(S. 391), die Auferstehung (S. 404), die Prédestination (S. 423),
der Paraklet (S.433) munter entmythologisiert. — Es bleibt
festzustellen, dal Bultmann offensichtlich so sehr durch seine
Lehre vom Mythus bestimmt ist, dall die Moglichkeit, es kénne
im Johannesevangelium die personhafte Beziehung zwischen
dem Vater, dem Sohn, dem Geist und den Menschen das Inter-
esse an der menschlichen Lebensfrage iibertreffen und inhalt-



«Theologie des Neuen Testaments» 21

lich v6llig neu bestimmen, gar nicht ernsthaft ins Auge gefalit
wird.

3. Das Aergernis. Bultmanns Johannesdarstellung ist ge-
leitet und begleitet von einem tiefsitzenden Milltrauen, wenn
nicht Haf, gegen alles, was auch nur von ferne unter den Ver-
dacht des menschlichen Sich-sichern- oder Verfiigen-Wollens
geriickt werden kann. Eine Gottlichkeit, die vermdége mensch-
licher Kriterien konstatiert werden kann (S. 376), Jesus als
Gestalt der Weltgeschichte (S. 381), jede Anschaulichkeit
(S. 888), Legitimation (S. 393), Ausweisbharkeit (S. 424) oder
Kontrollierbarkeit Jesu (S. 409), eine Augenzeugenschaft im
Sinne historischer Nachfrage (S. 419), sogenannte Heilstat-
sachen (S. 405), eine inhaltlich fixierbare Lehre (S. 410, 413),
Glaube als eine Art von Weltanschauung (S. 422) mit einer
Garantie fiir seine Geltung (S. 424) — dies alles will und kann
Bultmann in der johanneischen Theologie nicht finden. Egs ist
fiir ihn ein Greuel. Welche Alternative bietet er an? Die Ani-
wort kann nur lauten: den Glauben — eben Glauben als
Inbegriff eigentlichen, eschatologischen Existierens. Solcher
Glaube ist nun laut Bultmann in jeder Hinsicht immer und
zuerst «Ueberwindung des Anstoflesy, der im Anspruch Jesu
besteht, «dall in ihm Gott begegne» (S. 422). Dall ein gewohn-
licher, aber bestimmter historischer Mensch der Offenbarer
ist — darin liegt das Geheimnis und die Paradoxie des Offen-
barungsgeschehens —, so wird wieder und wieder festgestellt
(S. 376, 387, 393, 397, 415). Darum ist die Menschwerdung bei
Johannes «das entscheidende Heilsereignis» (S. 399) — nicht
aber der Tod Christi, der nur durch einen unverstindigen Glos-
sator (einzig in 1. Joh. 1, 7!) als Stthnopfer gedeutet worden ist
(S. 400 f.) — auch nicht die Auferstehung Jesu; denn die Oster-
geschichten seien ja im Grunde entbehrlich und wie die Wun-
der nur der Schwachheit der Menschen konzediert worden (S.
402 ff.). So sind auch die Sakramente Fremdkorper in der
johanneischen Theologie, «eine Kinfiigung der kirchlichen
Redaktion» (S. 401, 405). Was bleibt, ist nur die Begegnung
mit Jesus im verkiindigten Wort (S. 417) und die Entscheidung
zum Glauben. Denn «Glaube ist allesy (S. 420); er birgt in sich
den Imperativ der Liebe (S. 427), kraft deren sich die Glauben-
den ihrer eschatologischen Existenz bewulit werden (S. 429).



22 M. Barth, Die Methode von Bultmanns

Glaube bedeutet Bejahung des Aergernisses, dall «Gott nur
durch Jesus zugiinglich ist> (S. 431). Bultmanns Paragraph
iiber die Offenbarung der Doxa kann man in einen einzigen
Satz zusammenfassen: die geoffenbarte Herrlichkeit Jesu be-
steht in der Paradoxie, dal} Gott uns gerade in ihm begegnet
(S. 396 {f.). — Es ist typisch fiir Bultmanns Art der Johannes-
darstellung, daf} er dem Paradoxen nicht nur mutig und freudig
ins Auge schaut, sondern dall er seine Ueberwindung im
Glauben geradezu fiir den Inbegriff der gliubigen Existenz
héalt. Bultmann erginzt und vertieft seine Ausfithrungen iiber
das Verhiltnis von Glauben und Aergernis durch das, was er
von dem Glauben als Geschenk, als Erkenntnis, als Akt der
Freiheit, der Liebe, der Treue schreibt (S.421ff.), zudem
durch einige Bemerkungen iiber den Frieden, die Freude, das
Gebet und den Geist (S. 429 ff.). Das Bild der johanneischen
Theologie erhilt in diesen letzten Abschnitten noch etwas
Fiilllung und Rundung. Dennoch hat die methodische Orien-
tierung am Begriff des Nicht-Ausweisbaren, bzw. des Aerger-
nisses die Darstellung Bultmanns so sehr bestimmt, dall der
bittere Nachgeschmack des «Daly des «Offenbarers», welches
angeblich das Herz der johanneischen Botschaft ist, auch durch
die abschlieBenden Ausfiihrungen nicht beseitigt wird.
Bultmann hat (S. 377) anerkannt, dal man sich «durch
die falsche Frage den Zugang zum Glauben verbauen kanny.
Das gilt auch fiir das Verstindnis und die Interpretation der
johanneischen Schriften. Hitte Bultmann nicht in seinem
Johanneskommentar seine textkritische, begriffsanalytische
und religionsgeschichtliche Arbeit am Johannesevangelium
vorgelegt, so miillte man die Methode seiner Johannesdarstel-
lung in der neutestamentlichen Theologie als Methode einer
willkiirlichen, systematischen Auswahl und Verengerung be-
zeichnen. Doch man sollte Bultmann dafiir dankbar sein, daf
er die «Ergebnissey seiner exegetischen Untersuchungen unter
systematischen Gesichtspunkten gruppiert hat. Im Unterschied
zu manchen anderen Exegeten ist er sich Schritt fiir Schritt der
Tragweite seiner <«Resultatey bewulit. — Kingehende Kritik
am textkritischen Verfahren und an der religionsgeschicht-
lichen Einordnung des Evangeliums — also Kritik am Johan-
neskommentar Bultmanns — ist darum eine unerldfiliche Vor-



«Theologie des Neuen Testaments» 23

aussetzung zur Kritik an Methode und Inhalt der Johannes-
kapitel in Bultmanns Theologie des Neuen Testaments. Wir
nennen nur drei exegetische Gesichtspunkte, welche in solcher
Kritik eine Rolle spielen miiliten: 1. Es gibt Griinde, daran zu
zweifeln, dafl Quellenschrift, Evangelist und Redaktor in der
von Bultmann gehandhabten Weise unterschieden und gegen-
einander ausgespielt werden diirften. 2. Es ist sehr fraglich, ob
wirklich (immer auf Kosten des Alten Testaments!) frithmittel-
alterliche gnostische Literatur zum Schliissel der Johannes-
interpretation gemacht werden darf. 3. Es ist endlich befrem-
dend, dall nicht nur die Sprache, sondern die Fragestellungen
und Antworten einer gewissen Iixistenzphilosophie den Texten
allenthalben so ungehemmt aufgepriigt wird, wie es durch Bult-
mann geschieht. So ist — ganz abgesehen von ihren Resultaten
— die Methode Bultmanns unter keinen Umstéinden unbedingt
zur Nachahmung zu empfehlen.

IV.

Es wire unangemessen, immer wieder auf Bultmanns
Orientierung an der Seinsfrage, auf seine positive Bindung an
das anthropologische Problem und auf seine negative Reaktion
gegen das (angeblich oder wirklich) Mythologische zuriickzu-
kommen, wenn er nicht im letzten Teil seiner neutestamentlichen
Theologie ausschliefilich von diesen nicht-exegetischen Ge-
sichtspunkten bestimmt wire. Der vierte Teil seines Buches han-
delt von den spéteren Schriften des Neuen Testaments und von
den Apostolischen Vitern. Es geht im wesentlichen um die Nach-
giebigkeit der betreffenden Autoren gegeniiber der (mehr oder
weniger durch jiidische Elemente beeinfluliten) Geisteswelt des
Hellenismus. Bultmann hatte schon in dem von ihm rekonstruier-
ten Bild des vorpaulinischen Kerygmas der hellenistischen Ge-
meinde viele unerfreuliche Punkte und Linien gefunden. Man
liest im ersten Teil seines Buches folgendes iiber das hellenisti-
sche Christentum: Ein stoischer Gottesbegriff und ein entspre-
chender Gottesbeweis sind rezipiert worden (S. 67, 711{.), eine
primitive Lehre vom Gericht wird verkiindigt (S. 74 {.), aus heid-
nischen und jiidischen Elementen wird eine titelreiche Christo-
logie hergestellt (S. 78), ein fester Kirchenbegriff bildet sich (S.



24 M. Barth, Die Methode von Bultmanns

92 ff.), mit Schriftbeweisen wird gearbeitet (S.94), die Sakra-
mente sollen durch natiirliche Mittel iibernatiirliche Kréfte wirk-
sam machen (S. 133), der Geist wird animistisch oder dynami-
stisch verstanden (S. 154), gnostische Motive schleichen sich ein
(S.162 ff.). So ist das hellenistische Christentum ein «synkre-
tistisches Gebilde» (S. 163). Werden bei Bultmann allein Paulus
und Johannes auf den hoéchsten Sockel gehoben, so dient das
hellenistische Christentum als eine Art von Abfallkiibel oder
Siindenbock, auf den geworfen und dessen Gestank zugeschrie-
ben wird, was zu dem Bild von Paulus und Johannes nicht paft.
Am Zeugnis der hellenistischen Gemeinde wird einzig das Be-
wubtsein der « Ausgegrenztheit aus der Welty und eine gewisse
Erfassung der «Paradoxie der christlichen Situation... zwi-
schen einem ,nicht mehr’ und ,noch nicht’s (S.99{.) ganz posi-
tiv beurteilt. Auch wird anerkannt, dafl Kyrioskult und Sakra-
mentalismus «ein wirkliches Gegengewicht gegen den Moralis-
musy bilden konnen (S. 555). Sonst aber ergeht ein unbarmher-
ziges Gericht iiber alles und jedes, was nicht genau in das be-
reitgehaltene paulinisch-johanneische Muster palt.

Was (auf den Seiten 64—182) in der Beschreibung des hel-
lenistischen Kerygmas angehoben hatte, wird (nicht ohne zahl-
reiche Wiederholungen) auf den Seiten 440—575 unter dem
Titel «Die Entwicklung zur alten Kirches aufgenommen und
zu Ende gefiihrt. Die angezeigte Entwicklung ist fiir Bultmann
die Geschichte einer Entartung; denn «der christliche Glaube
entartet zur Gesetzlichkeity, «die Kirche wird zur sakramen-
talen Heilsanstalty, die Christologie wird reflektiert (S.543). Zu
solchen Urteilen gelangt Bultmann, indem er die lukanischen
Schriften, die Pastoralbriefe, Epheser und Kolosser, die Katho-
lischen Briefe und die Apostolischen Viter einer Reihe von
Kriterien unterwirft: Ist der «Zwischencharakter des christ-
lichen Seins» (S.518) «zwischen dem ,schon’ und dem ,noch
nicht’s (S. 530 {.) begriffen, oder ist die durch Christi Kommen
geschaffene Gegenwart «nicht als eine sachliche, sondern nur
als eine chronologische Bestimmung aufgefality (S. 540 £.)? Ist
die «paradoxe Situation der Glaubendeny (S. 522) verstanden?
Ist die «Begriindung des Imperativs im Indikativy (S. 523)
deutlich? Verleiht die Taufe «die neue Méglichkeit des Lebens»
(S.527) oder nur die Tilgung der vor der Taufe begangenen



«Theologie des Neuen T estaments» 25

Stiinden (S.510)? Ist das «Bewulitsein der Freiheit von der
Macht der Siinde» (S.550) vorhanden? Mit zéher Energie und
unerbittlichem Scharfsinn wird der Malistab solcher Fragen
noch und noch einmal an die literarischen Produkte des spé-
teren ersten und des zweiten Jahrhunderts gelegt. Es ist nicht
verwunderlich, dafl alle Schriften, welche dieser Behandlung
und Methode ausgesetzt werden, dem iiber sie verhingten
Kreuzverhér nur allzuschnell erliegen. Denn sie sind diesen
Mafstiben und dieser Methode offensichtlich nicht gewachsen.
Vergleicht man Bultmanns Darstellung und Beurteilung der
genannten Literatur etwa mit H. Lietzmanns entsprechenden
Abschnitten in seiner «(Geschichte der Alten Kirche», so wird
deutlich, dafl Bultmann in keiner Weise beanspruchen darf, dall
gerade und ausschlieBlich seine Methode ein Recht auf den
Titel <historisch-kritische Wissenschaftlichkeity hat. Gerade
diese Wissenschaft kann ja wohl auch anders als schulmeister-
lich betrieben werden.

Eine einzige Ausnahme scheint das melancholische Bild
zu erhellen, welches von der Entwicklung zur alten Kirche ge-
zeichnet wird. Ignatius erhilt ein grofles Lob, weil sakramen-
tale Einheit mit Christus bei ihm das ganze Leben des Glauben-
den so sehr prigt, dal dadurch dies Lieben selbst «sozusagen
einen sakramentalen Charakter erhilts (S. 535, 537, 555). Die
Paradoxie Christi und der Situation der Christen, welche bei
seinen Zeitgenossen durch Sicherungen und Reflexionen, durch
Moralismus oder Sakramentalismus umgangen oder ersetzt
wird, sei — so liest man (S.535f.) — von Ignatius in beson-
derer Weise verstanden und verfochten worden. Das wird dem
«Einflull der paulinischen Theologie» und der «geistigen Welt,
aus der auch Johannes stammty (S.535), zugeschrieben. Ge-
rade die mit der Ignatiusdarstellung gemachte Ausnahme be-
stiatigt aber die methodische Regelmifigkeit, mit der Bultmann
die friihchristlichen Autoren der Kritik durch den von ihm
bevorzugten Malistab unterwirft. Die Moglichkeit, dal ein
Christuszeugnis auch dort zu horen sein konnte, wo nicht in
paulinischer Weise von Rechtfertigung oder in johanneischer
Art vom Glauben gesprochen wird, scheint ernsthaft iiber-
haupt nicht erwogen worden zu sein.

ES



26 M. Barth, Die Methode von Bultmanns

Die Vielfalt der verschiedenen von Bultmann angewandten
Methoden spricht nicht gegen, sondern fiir ihn. Wenn derselbe
Forscher und Denker imstande ist, jeweils mit dem Objekt sei-
ner Forschung auch die Methode der Analyse und der Beschrei-
bung zu wechseln, so kann dies ein Beweis fiir seine besondere
Offenheit und Treue sein. Warum sollte man den Synoptikern,
die so fleiBig Material zusammengetragen haben, nicht wie
einer modernen Zeitung mit einer Schere, dem Denker Paulus
nicht mit der IFrage nach Ursprung und Sinn der von ihm
bevorzugten Begriffe und nach der eigentlichen Existenz, dem
von Synkretismus bedrohten Johannes nicht mit der Frage nach
dem Aergernis im Kerygma, den Pastoralbriefen und Clemens
Romanus nicht mit der Schablone einer aus Paulus und Jo-
hannes gewonnenen regula fidei begegnen? Wir wollen nicht
dariiber spekulieren, was geschehen und entstanden wire, wenn
Bultmann die Apostelgeschichte so eingehend und liebevoll
wie das Johannesevangelium als theologisches Dokument inter-
pretiert, oder den «echten» Paulus so kaltbliitig wie die synop-
tischen Evangelien auf der Suche nach verschiedenen litera-
rischen Quellen und Schichten seziert hiétte! Die Fiahigkeit
Bultmanns, ein Selbstverstindnis der altchristlichen Autoren
zu eruieren, darzustellen, was sie bewegt haben mag, auch
blofizustellen, wo ihre Schranken liegen konnten, endlich zu-
sammenfassend festzustellen, ob sie etwas und was sie dem
modernen Menschen zu sagen haben — diese Fahigkeit gebietet
grofiten Respekt. Dennoch bleibt der Eindruck, daBl er so sehr
von einem gewissen Vorverstindnis hinsichtlich der Bedeutung
des Menschen, des Glaubens, der Existenz innerhalb des Keryg-
mas bestimmt war, dafl als Resultat mehr eine Art von Reli-
gionsphilosophie oder Glaubenslehre als ein exegetisches Werk
herausgesprungen ist. Man sollte nicht behaupten, daf Bult-
mann nur eine Art von Dogmatik vorlegen wollte und der
eigentlichen Aufgabe einer neutestamentlichen Theologie nicht
treu geblieben sei. Denn seine Theologie des Neuen Testaments
ist allenthalben auf seine eigene und auf anderer Forscher
literarische, historische und religionswissenschaftliche Arbei-
ten bezogen. Implizit erhebt sein Buch den Anspruch, die wis-
senschaftlich fundierbare und sicher fundierte Darstellung der
verschiedenen neutestamentlichen Glaubenszeugnisse zu sein.



«Theologie des Neuen T estaments» 27

Da aber viele der erwihnten historischen und kritischen Arbei-
ten immer noch als geniale Theorien angesehen werden miissen,
erscheint die Bedeutung und Glaubwiirdigkeit von Bultmanns
Lehre vom Menschen, vom Glauben und vom eigentlichen Sein
gerade infolge ihrer Verbundenheit mit jenen historischen und
literarischen Forschungen in einem unsicheren Licht.— Ob Bult-
mann sich bewubt ist, daB er nach Austreibung des (Glaubens an
den) historischen Jesus den Feind mit Gepringe zur Hintertiir
wieder hineinfiihrt, indem er meint, fiir die Notwendigkeit seiner
Existenztheologie (mittels des gnostischen Mythus und der
Entmythologisierung) eben den historischen Beweis liefern zu
konnen? Kann man wirklich die Ahistorizitit des Jesus Chri-
stus, an den wir glauben, literarisch belegen? Kénnen histori-
sche Argumente beweisen, dall der Glaube nur im Vollzug einer
Entgeschichtlichung méglich ist? Kann der Mensch recht ver-
standen und beschrieben werden, ohne dall der Mensch Jesus
Christus im Lichte der dem Volk Israel gegebenen Offenbarung
gesehen und erklirt wird? Hat man in theologischer Weise
von demselben Gott geschrieben, von dem das Neue Testament
spricht, wenn man das menschliche Selbstverstindnis zum Maf-
stab und Zweck der Gotteserkenntnis macht? Darf man Jesus
Christus und das in ihm geschenkte Heil durch den Begriff der
«Entscheidung zum eigentlichen Sein» so sehr verdrédngen, daf
die Bedeutung der Fleischwerdung und des Todes Jesu Christi
letztlich darauf beschriinkt wird, den Aergernischarakter dieser
Glaubensentscheidung zu begriinden? Bultmanns Methode der
neutestamentlichen Theologie beruht auf der positiven Beant-
wortung dieser Fragen. Das Neue Testament aber bleibt frei,
auch weiterhin auflerhalb der Zwangsjacke, die ihm durch
Bultmanns Alternativen aufgedringt ist, sein eigenes Zeugnis
von Jesus Christus abzulegen.

Dubuque (Iowa, USA.). Markus Barth.



	Die Methode von Bultmanns "Theologie des Neuen Testaments"

