
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 11 (1955)

Heft: 1

Artikel: Die Methode von Bultmanns "Theologie des Neuen Testaments"

Autor: Barth, Markus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877419

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877419
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift
11. Jahrgang Heft 1 Januar/Februar 1955

Die Methode von Bultmanns
«Theologie des Neuen Testaments».

Die reife Frucht seines Lebens als neutestamentlicher
Forscher, die Summe aller seiner früheren großen und kleinen
Veröffentlichungen und Arbeiten, die Krönung des Programmes,
exegetische, dogmatische und praktische theologische Arbeit in
neuer Weise zu verbinden — das ist Bultmanns Buch über die
Theologie des Neuen Testaments. Bultmann hat sich selbst nie
ernsthaft widersprochen; er hat sich auch von außen nie
korrigieren oder ins Zeug reden lassen. Darum kann er in ruhigem,

siegesgewissem, abschließendem Ton sprechen und schreiben.

In seiner neutestamentlichen Theologie werden keine
Vorschläge und Anregungen gemacht; hier werden Ergebnisse
vorgetragen. Längere Auseinandersetzungen mit Andersgesinnten

können hei dieser Art von Verkündigung nur als
überflüssig gelten; sie sind fast völlig unterblieben. Nur die eigentlichen

Vorgänger, die Lehrmeister und die treuen Schüler
Bultmanns erscheinen ernsthaft auf der Bildfläche. Das Interesse
Bultmanns ist nicht der Diskussion zugewandt.

Gemessen an der Fülle der verarbeiteten Quellen und
Monographien ist Bultmanns Buch kurz; angesichts der
Kompliziertheit der miteinander verbundenen oder verschlungenen
Probleme und Gesichtspunkte ist es klar und gradlinig;
verglichen mit der Tragweite der vom Verfasser geplanten und
teilweise vollzogenen Revolution ist es einfach zu lesen. Diese
Theologie des Neuen Testamentes ist das wichtigste Produkt
neutestamentlicher theologischer Arbeit seit vielen Jahren.
Weder Freund noch Gegner der Bultmannschen Position wird
es sich leisten können, von Gehalt und Gestalt dieses Werkes
nur oberflächlich Kenntnis zu nehmen. In Anbetracht dessen,
daß in Amerika P. Tillich mit seiner philosophisch-dogmatischen

Arbeit an demselben Seile wie Bultmann zieht, ist zu
erwarten, daß Bultmann wachsenden Einfluß im besonderen
auf die Theologie und Kirche dieses Landes haben wird.

l



2 M. Barth, Die Methode von Bultmanns

Ich beabsichtige nun nicht, die Bultmannsche Theologie als
solche darzustellen oder zu kritisieren. Man wird zwar
Bultmanns theologischem Unternehmen nur gerecht, wenn man
anerkennt, daß er seine eigene und die Theologie des Neuen
Testaments nicht als zwei verschiedene Dinge ansieht. Denn er
ist beides: Neutestamentier und Dogmatiker. Und er will nicht
als Exeget nur beobachtender Historiker, als Systematiker aber
Verkündiger irgendwelcher Erkenntnisse sein, die mit dem
Neuen Testament nicht in direkter Beziehung stehen. Soll doch
«Aufgabe einer Darstellung der neutestamentlichen Theologie»
sein, jenes frühchristliche «glaubende Selbstverständnis in
seinem Bezug auf das Kerygma deutlich zu machen», welches
«auch für den gegenwärtigen Menschen eine Möglichkeit seines
Selbstverständnisses ist» (S. 591). Deshalb ist eben die
Darstellung der Theologie der neutestamentlichen Dokumente nicht
kühle Betrachtung kurioser Dissonanzen und Harmonien,
sondern leidenschaftliche Aufforderung zu einer Entscheidung des

Glaubens, die der moderne Leser des Neuen Testamentes je und
je an seinem eigenen Platz zu fällen hat. — Wir beschränken
uns hier auf Feststellung und Kritik der Art und Weise, in
welcher Bultmann sein Programm und seine Theologie
fundiert, entfaltet und empfiehlt. Da viele Leser Bultmanns den
Eindruck haben, in seinem Werk die Stimme «des Exegeten»
par excellence (etwa in Kontrast zur Stimme von Dogmatikern
oder Predigern) zu vernehmen, erscheint es besonders
angemessen und notwendig, einmal nur Bultmanns methodische
Eigenarten zu erläutern, ohne die sonst so oft diskutierten
«Ergebnisse» seiner Arbeit mehr als beiläufig zu erwähnen.

Die von Bultmann angewandte Methode der Erforschung
und Darstellung der neutestamentlichen Theologie ist mit dem

einzigen Stichwort «historisch-kritisch» nicht hinlänglich und
darum auch nicht wahrheitsgetreu bezeichnet — obwohl eben
dies, sei es begeistert oder zornig, zu Gunsten oder zu Ungunsten

Bultmanns, oft behauptet wird. In der «Theologie des Neuen
Testaments» verwendet Bultmann, immer mit derselben
Gründlichkeit und Konsequenz, mindestens vier grundverschiedene
Methoden. Nur die Hälfte davon geht direkt auf die historischkritische

Forschung des 19. Jahrhunderts zurück.



«Theologie des Neuen Testaments» 3

I.

Die einleitenden drei Kapitel handeln von der Verkündigung

Jesu und von den Eigenarten und Unterschieden des

Kerygmas der Urgemeinde und der hellenistischen Gemeinde.
Der Inhalt dieser Kapitel beruht wesentlich auf der literar-
kritischen Analyse der synoptischen Texte, welche Bultmann
in der «Geschichte der synoptischen Tradition» (21931)
vorgelegt hat und die er durch Beobachtungen an der
Apostelgeschichte und an Paulus bestätigt findet. Literarkritik ist der
Versuch, die verschiedenen Schichten und Komponenten eines
Textes zu entdecken und ihre Eigenheiten darzustellen, um
dadurch Licht auf Entstehung und ursprünglichen Sinn der
überlieferten Texte zu werfen. Das «Bild», welches Bultmann
mittels dieser Methode von Jesus und seiner Verkündigung,
von der Urgemeinde und von der hellenistischen Gemeinde,
von ihren Glaubens- und Lebensfragen entwirft, wird von
ihm selbst als eine «Rekonstruktion» bezeichnet (S. 33.65).
Mindestens die Möglichkeit einer gewissen Künstlichkeit,
Gewaltsamkeit oder Verzerrung ist damit selbstredend gegeben.

Daß nun das von Bultmann hergestellte, bzw. rekonstruierte
Jesusbild «might be said to be the reflection of a Barthian face.
C'est dialectique, mais ce n'est pas histoire», ist zwar von A.
M. Hunter (Interpreting the New Testament, 1951, S. 54)
behauptet worden; dennoch sind Zweifel an der Korrektheit
dieser Zusammenfassung am Platze. Vielmehr bettet Bultmann
alles, was er für historisch erfaßbar an Jesus hält, so sicher
und bewußt ins Judentum ein, daß der historische Jesus für
ihn nur noch ein Rabbi und Prophet ist, der einige alttestament-
liche Erwartungen und Forderungen aufnimmt und in radika-
lisierter Form (S. 35) ausspricht, um schließlich eines
tragischen Todes zu sterben. Man erfährt, daß historische
Forschung nur auf den Juden Jesus stößt — nicht aber auf den
Jesus des Glaubens, der in je eigener Weise von der
Urgemeinde (als Menschensohn und Gottesknecht) und von der
hellenistischen Gemeinde (als Herr und Gottessohn, als Richter
und Retter) verkündigt und verehrt wurde. «Das Leben Jesu
war ein unmessianisches» (S. 32). Das bedeutet zwar nicht,
daß der Jesus, an welchen geglaubt wurde und wird, eine



4 M. Barth, Die Methode von Bultmanns

Fiktion ist. Es hat aber zur Folge, daß der neutestamentliche
Forscher es mit zwei verschiedenen Jesus zu tun hat. Während
der eine als historisch hieb- und stichfest gilt, hat nur der
andere wirklich etwas mit der Verkündigung und dem Glauben
zu tun. Daß man als systematischer Denker zu dieser
Kontrastierung kommen und sie für heilsam halten kann, ist seit
S. Kierkegaard und M. Kühler keine Überraschung. Uns aber
interessieren hier die methodischen Eckpfeiler, auf denen
Bultmann sein Gebäude errichtet. Wir beobachten folgendes:

1. Bultmann verwendet bei seiner Analyse der synoptischen
Schriften als Katalysator mehr das jüdische (apokalyptische
und rabbinische) Schrifttum als das Alte Testament. Die
zahlreichen Hinweise auf das Alte Testament, welche die Evangelien

und die Apostelgeschichte charakterisieren, werden von
Bultmann nicht als konstitutiv für die Geschichte Jesu,
sondern als (in historischer Hinsicht irreführende) literarische
Zugaben der späteren Gemeinde angesehen. Die spätjüdischen
Vorstellungen vom Menschensohn und Weltenrichter, vom
eschatologischen Gottesvolk und seiner Erlösung werden in
den Vordergrund gerückt und zum Kriterium des historischen
Jesusbildes gemacht. Kein Wunder, daß man zu der
Feststellung geführt wird: Jesus war nicht der erwartete nationalistische

Messias, und er war in seinen Erdentagen nicht das

phantastische Himmelswesen, das die Auferstehung für die
Erwählten brachte. — Es ist nun zwar denkbar, daß das Alte
Testament in der Zeit Jesu nur noch in jüdischer Umdeutung
bekannt und lebendig war. Es ist aber auch möglich — und
fast jedes alttestamentliche Zitat im Neuen Testament und viele
versteckte sprachliche und sachliche Anspielungen auf das
Alte Testament dürften das beweisen —, daß das Alte Testament

trotz jüdischer Apokalyptik und Gesetzlichkeit in einer
unmittelbaren Weise für Jesus und die Verfasser des Neuen
Testamentes Gültigkeit hatte, welche einen von jüdischen
Spekulationen und Träumen verschiedenen Messias- und
Erlösungsbegriff sinnvoll und maßgebend machte. Die Methode
von Kittels Theologischem Wörterbuch zum Neuen Testament,
welche die griechische, die alttestamentliche, die jüdische und
die neutestamentliche Geschichte jedes Begriffes
nebeneinanderstellt und oft beweist, daß durch das Neue Testament eine



«Theologie des Neuen Testaments» 5

alttestamentliche Verheißung oder Lehre auf Kosten ihrer
jüdischen Umwandlung wiederhergestellt oder recht beleuchtet
wird, ist überzeugender als Bultmanns Vorgehen. Bleibt man
für die Möglichkeit offen, daß der Messias- und Menschen-
sohnbegriff, das Opfer und die Auferstehung im Alten Testament

eine andere Bedeutung als im Judentum der Zeitwende
hatten, so kann die Frage nach Jesu Messianität weder mit dem
Hinweis auf unsere mangelnde Kenntnis seines Selbstverständnisses

einfach offen gelassen, noch durch Vergleich mit
jüdischen Theologumena kurz und bündig negativ beantwortet
werden. Die allzu allgemeinen Brücken, die Bultmann in
seinem Buch über das Urchristentum (Zürich 1949, S. 11-—-59)

zwischen Altem Testament und Urchristentum schlägt, indem
er vom Schöpfungsgedanken, von Gottes Sorge für die Welt,
vom Bund und von der Anthropologie spricht, können über den
schreienden Mangel an Berücksichtigung des Alten
Testamentes nicht hinwegtäuschen, der die «Theologie des Neuen
Testaments» kennzeichnet. Nur wenn Bultmann recht hätte mit
der These, daß «Israels Geschichte für den christlichen Glauben

nicht Offenbarungsgeschichte ist» (Glauben und Verstehen,
1933, S. 334), könnte die äußere und innere Geschichte Jesu,
der Urgemeinde und des Neuen Testaments so unbekümmert
um das Alte Testament geschrieben werden, wie es durch
Bultmann geschehen ist.

2. Bultmann ist in bewußter Weise abhängig von der lite-
rarkritischen Arbeit besonders J. Wellhausens, J. Weiß', W.
Wredes und W. Boussets. Am Primat der sittlichen Botschaft
der Bibel, den Wellhausen so sehr betont hat, am beherrschenden

Platz des eschatologischen Denkens, den J. Weiß
beobachtet und dem er so erfolgreich Nachachtung verschafft hat,
an der komplizierten und raffinierten These vom Messiasgeheimnis,

mit der Wrede das Markusevangelium erklären will,
am hellenistischen Ursprung des Kyriostitels Jesu, den Bousset
nachgewiesen zu haben glaubt — an allen diesen Thesen und
Theorien hält Bultmann fest, ohne sich im geringsten durch die
Arbeit und die Ergehnisse J. Schniewinds, W. Mansons, C. H.
Dodds und anderer erschüttern zu lassen. Es ist insbesondere
die Polarität zwischen Eschatologie und Ethik oder zwischen
Indikativ und Imperativ, die für Bultmanns Fragen und Ant-



6 M. Barth, Die Methode von Bultmanns

worten maßgebend geworden ist. Auch die Alternative von
Urgemeinde oder hellenistischer Gemeinde ist hei ihm zu einem
unerschütterlichen Postulat erhoben worden, welches die
Methode seines Forschens bestimmt. Kein Zweifel: die Art,
in der Bultmann die Arbeit seiner Vorgänger aufnimmt,
zusammenbindet und überbietet, ist meisterhaft und eindrucksvoll.

Wer wollte ihm das Recht verwehren, die Gültigkeit
gewisser Theorien einfach vorauszusetzen, damit er ungestört
durch Vorfragen sein eigenes Gebäude errichten kann?
Dennoch muß es als Eigenart seiner wissenschaftlichen Methode
bezeichnet werden, daß er an Positionen, die er schon in den
frühen zwanziger Jahren bezogen hat, so unerschüttert
festhält, als ob seither eigentlich niemand außer ihm an denselben
Fragen weitergearbeitet hätte.

3. Bultmanns Theologie des Neuen Testaments ist dadurch
gekennzeichnet, daß häufig auf die Gnosis verwiesen wird;
die neutestamentlichen Aussagen über Christus und die
Erlösung werden wieder und wieder auf ihre Uebereinstimmung
mit dem gnostischen Mythus, auf ihre Abweichung von ihm
oder auf die in ihnen vollzogene Umdeutung mythologischer
Elemente hin untersucht. Was R. Reitzenstein über Wesen
und Einfluß der hellenistischen Mysterienreligionen geschrieben

hat, ist entscheidend für Bultmann, weil sich die Gnosis
nach seiner Meinung eben in vielen Mysterienkulten
Ausdruck verschaffte (S. 293). Vorsichtige religionsgeschichtliche
Forscher wie W. F. Albright halten dafür, daß für das erste
Jahrhundert nur vor- oder frühgnostische Elemente, nicht aber
der gnostische Mythus vom erlösten Erlöser nachweisbar sei.
Bultmann aber setzt voraus — er stützt sich außer auf W.
Boussets «Hauptprobleme der Gnosis» besonders auf H. Jonas
(Gnosis und spätantiker Geist, 1934) und auf H. Schliers
Bücher über die Ignatianen und den Epheserbrief —, daß der
genannte gnostische Mythus schon in neutestamentlicher Zeit
nicht nur irgendwo im Entstehen, sondern so sehr verbreitet
war, daß er bestimmenden Einfluß auf die Gestalt und den
Inhalt der neutestamentlichen Christologie und Soteriologie
hatte. Ein gut Teil der sogenannten Entmythologisierung, die
in Bultmanns neutestamentlicher Theologie praktisch
vollzogen wird, beruht auf der Annahme, daß der Christusglaube



« Theologie des Neuen Testaments» 7

und die Christusverkündigung von den Verfassern des Neuen
Testamentes, bzw. von der Gemeinde zuvor mythologisiert,
d. h. in die Anschauungswelt des gnostischen Mythus verkleidet
worden sei. Da aber alles Wissen um die Gnosis im allgemeinen
und um den gnostischen Mythus im speziellen einstweilen nur
Stückwerk ist (und auch durch die Sektenrollen vom Toten
Meer in keiner Weise zugunsten Bultmanns vermehrt wird),
ist die Beiziehung des gnostischen Mythus als eines
religionsgeschichtlichen, ja theologischen Kriteriums ein gewagtes
Unternehmen. Die methodische Zuverlässigkeit Bultmanns leidet

darunter, daß er so ernsthaft mit den Spekulationen der
Gnosis spekuliert. Leider zeigt schon ein Blick auf das der
neutestamentlichen Theologie angehängte Sachregister, wie
sehr nach Bultmann die Bedeutung der Gnosis diejenige des

Alten Testamentes übertrifft.
4. Wir berühren das Feld sachlicher Kritik, wenn wir hier

noch eine Bemerkung beifügen: Bultmann scheint mit einer
gewissen Freude die traditionellen liberalen oder pietistischen
Bilder des «historischen Jesus» in Trümmerhaufen zu verwandeln

und an ihre Stelle die Geschichte vom Wachstum des Ke-

rygmas (von Jesu eigener Botschaft bis zur Ausprägung und
Entartung der «Lehre» unter dem Einfluß des Hellenismus) zu
setzen. Angenommen nun, daß Jesus in der Tat uns nicht als
Figur der Welthistorie, sondern nur im Kerygma wirklich
begegnet, daß mit historischen Mitteln daher nicht seine, sondern
nur des Kerygmas Geschichte und Entwicklung im Spiegel des

christlichen Glaubens und Selbstverständnisses erforscht und
beschrieben werden kann — was ist durch diese Feststellung
eigentlich gewonnen? Das Postulat oder der Nachweis eines
Jesus des Glaubens, der vom historischen Jesus unterschieden
werden muß, ist begreiflich als Versuch, den Protest Kierkegaards

gegen Hegel mit modernen Mitteln fortzusetzen. Ist aber
der geschichtliche Positivismus, der meint, die Sittlichkeit,
Göttlichkeit und Ewigkeit Jesu Christi eventuell durch Münzfunde
und nachweisbare Wunder belegen zu können, dadurch
überwunden? Ein Jesus des Glaubens, der nur und gerade darum
ein Aergernis für den natürlichen Menschen ist, weil er unaus-
weisbar, historisch unfaßbar ist, ist doch — nur mit negativen
Vorzeichen — ebensosehr in die Zwangsjacke des Historischen



8 M. Barth, Die Methode von Bultmanns

gesteckt wie der sogenannte «historische Jesus»! Ist Bultmann,
der durch historische und literarische Kritik die Unverfügbarkeit

und Unfaßbarkeit des geglaubten Jesus belegen will, nicht
so sehr am Begriff des Historischen orientiert und interessiert,
daß er dadurch die eigentliche Intention der Synoptiker völlig
aus den Augen verliert? Waren doch die Synoptiker an einem
Gegensatz zwischen dem historischen Jesus und dem uns
geschichtlich im Wort begegnenden Jesus nicht interessiert! Eben
der Jesus, dessen Platz in der Weltgeschichte z. B. von Lukas
deutlich gemacht werden will, wirkt entscheidend in den vielen
Begegnungen, die er verursacht und die über Glauben und
Unglauben entscheiden. — Es könnte sein und es will scheinen,
als oh letztlich ein systematisches Interesse Bultmanns historische

Deduktion inspiriert habe: die Intention, eine Art von
Minderwertigkeit der «geschichtlichen» Bücher des Neuen
Testamentes gegenüber dem paulinischen und johanneischen Keryg-
ma nachzuweisen. Zum mindesten denkbar wäre aber eine
andere Art von kritischer Darstellung der synoptischen Theologie,

welche das wechselseitige Gespräch des Markus,
Matthäus und Lukas über Jesus Christus vernehmbar machte.
Solch eine Darstellung könnte unmöglich mit der Destruktion
eines traditionellen und der Konstruktion eines ethisch-escha-
tologischen Jesusbildes zufrieden sein. — Nur ganz wenige
Seiten (S. 461 ff., 470 ff.) widmet Bultmann den synoptischen
Evangelien und der Apostelgeschichte als solchen; der Eifer,
mit dem er sich den verschiedenen Textschichten zugewandt
hat, scheint ihm den Blick auf den ganzen Markus, Matthäus
und Lukas zu trüben. Er liebt die drei ersten Evangelien und
die Apostelgeschichte offenbar mehr als Steinbrüche denn als
einheitliche Kunstwerke und zusammenhängende Botschaften.
Kann man aber die Bedeutung und Schönheit eines alten
Gebäudes beschreiben, wenn man es zuerst abträgt und Steine,
Balken und Vorhangfetzen («rekonstruierend») je auf einen
Haufen legt, um sie besser übersehen und beschreiben zu
können? Ist die entsprechende Behandlung eines alten schriftlichen
Dokumentes wirklich die einzig «wissenschaftliche» Methode?



«Theologie des Neuen Testaments» 9

II.

Diese Frage wird von Bultmann selbst de facto negativ
beantwortet. Denn nicht literarkritische, sondern begriffliche
Analyse ist die Methode, mittels deren Bultinann den Leser
durch die Höhen und Tiefen der paulinischen Theologie führt.
Paulus wird erklärt, indem die Begriffe Leib, Seele, Geist,
Welt, Gesetz, Tod, Gerechtigkeit, Gnade, Glauben, Freiheit
erläutert werden. Von den 25 Paragraphen, die Paulus gewidmet

sind, ist die große Mehrzahl in der Qualität zwar
unterschieden, in der Form jedoch nicht sehr verschieden von dem,
was im Kitteischen Wörterbuch unter dem jeweiligen neu-
testamentlichen Abschnitt zu dem betreffenden Begriff gesagt
wird. Da Paulus ein streng systematischer Denker ist, der
feine begriffliche Unterscheidungen und Wortspiele liebt, ist
die Methode der Begriffsanalyse ein angemessener Schlüssel
zur Kammer seiner Rätsel und Geheimnisse. Zwar könnten
Untersuchungen, die sich nur auf einzelne theologische
Begriffe stützen, atomisierend und zersetzend wirken und im
Formalen hängenbleiben. Bultmann hat aber dieser Gefahr
vorgebeugt durch Vergleiche und Zusammenstellungen, durch
kritische Abgrenzungen gegen statische oder spiritualistische
Mißdeutungen zur Rechten und zur Linken, vor allem durch
die Gruppierung der Begriffe um einen einzigen Gesichtspunkt:
die gläubige Existenz. — Es ist nun klar, daß eine neutesta-
mentliche Theologie — eben im Unterschied zu einem theologischen

Wörterbuch — nur eine Auswahl von Begriffen detailliert

behandeln kann, und daß ihre Auswahl und Anordnung
notwendigerweise unter bestimmten (vorgegebenen?) Gesichtspunkten

erfolgt. Alles wird davon abhängig sein, ob oder wie
sehr diese Gesichtspunkte das Herz der paulinischen Verkündigung

berühren. Drei Probleme sind es, die Bultmann an Paulus
besonders interessieren:

1. Die Anthropologie. «Jeder Satz über Gott ist zugleich
ein Satz über den Menschen und umgekehrt. Deshalb und in
diesem Sinne ist die paulinische Theologie zugleich
Anthropologie» (S. 187). Innerhalb der Aussagen über die Anthropologie

wird unterschieden zwischen der Klärung der «ontologi-
schen» Struktur des Menschen und den «ontischen» Aussagen



10 M. Barth, Die Methode von Bultmanns

über den Menschen (S. 222 f. u. ö.). Die Struktur des Menschseins
— vor der Offenbarung des Glaubens, aber vom Glauben her
zurückschauend erleuchtet (S. 188, 248) — besteht darin, daß
der Mensch sich selbst zum Objekt seines Tuns machen kann
(S. 192), daß ein wollendes und wissendes Ich Subjekt seines
Tuns sein kann und die Möglichkeit der Wahl des Zieles, der
Entscheidung für Gut und Böse hat (S. 199, 206), endlich daß
dieses Ich mit seiner doppelten Möglichkeit das eigentliche Ich
des Menschen ist (S. 208 f.), wenn es von einer transzendenten
Macht konstituiert wird (S. 215). Eine Art von Herkules am
Scheidewege — modifiziert durch die Abhängigkeit von einer
transzendenten Macht —, das ist nach Bultmann bei Paulus die
ontologisclie Struktur des Menschen. Und nun erfolgt der
entscheidende Schritt: «Die ontologische Möglichkeit, gut oder
böse zu sein, ist zugleich die ontische Möglichkeit, ein
Gottesverhältnis zu haben ist ontisch die Wahl, den Schöpfer
anzuerkennen und ihm zu gehorchen, oder den Gehorsam zu
verweigern» (S. 223). «Zuvorkommende Gnade» (S. 325) hat den
Menschen entscheidungsfähig gemacht; ontisch hat er zwischen
Gott und der Schöpfung zu wählen (S. 225). Faktisch verleugnet

der Mensch, indem er Gott verleugnet, seine Geschöpflich-
keit und damit sein eigentliches Sein (S. 228) : das ist das Böse,
welches sich im Begehren, Sorgen, eitlen Bühmen, fleischlichen
Vertrauen und in der Angst rächt (S. 237 ff.), und welches
durch das Gesetz und den Tod nur unterstrichen wird (S. 242,

263). Das Böse kann einzig durch eine «Entscheidung gegenüber

der im verkündigten Wort begegnenden Gnade» (S. 265),
durch ein neues Selbstverständnis überwunden werden. Indem
eben dem Sünder (und nicht einem gnostischen Lichtfunken)
die Möglichkeit der Erkenntnis seines eigentlichen Seins (in
seiner Geschöpflichkeit und in der Freiheit von der Verfallenheit

an die Welt) gegeben ist, bleibt die geschichtliche
Kontinuität zwischen dem Menschen «vor» und dem Menschen
«unter» dem Glauben gewahrt. Ja, das ist eigentliche Geschichtlichkeit:

der Uebergang vom alten zum neuen Sein in der
Entscheidung des Glaubens (S. 265 f.). Die damit gewonnene Freiheit

besteht darin, daß der Mensch nicht mehr sich seihst
gehört, daß er seine Sorgen fahrenläßt, daß er echte Zukunft hat
und sich durch sie bestimmen läßt, indem er als freier Mensch



"Theologie des Neuen Testaments» 11

Gottes Forderung anerkennt, d.h. Liebe übt, in der Freude
ist, als Bruder unter Mitmenschen lebt und das Leben als
gegenwärtige Gabe ergreift, kurz: indem er eschatologisch
existiert (S. 327 ff.). Dieses gilt von seinem Sein in der Welt
— doch in der getrosten Distanz des «als ob nicht» (S. 347).

2. Die Mythologie. Das Problem des Ueberganges vom alten
zum neuen Seinsverständnis muß bei einer so anthropologischen
Sicht der paulinischen Theologie größtes Gewicht bekommen.
Kämpfen Götter oder Gewalten um den Menschen oder im
Menschen? Ist der Sieg dieser oder jener transzendenten Macht
maßgebend für das Schicksal des Einzelnen? Bultmann
entscheidet dahin, daß man Paulus nicht «wirklich einen
mythologischen Begriff von Fleisch und Sünde zuschreiben dürfte»
(240), und daß bei Paulus und in der Gnosis nur insofern ein
gemeinsames Schöpfungsverständnis vorliege, als Schöpfer und
Schöpfung einzig von dem Gesichtspunkt aus verstanden werden,

was sie für die Existenz des Menschen bedeuten (S. 226).
Anders soll das Verhältnis von paulinischen und gnostischen
Lehren in den Aussagen über Christus sein. Der Gedanke des
Kommens und Gehens des Erlösers, wie er in Phil. 2, 6—11
entfaltet ist, wird auf den gnostischen Mythus zurückgeführt,
und derselbe Mythus gilt als Vorlage für den Begriff Leib
Christi, welcher das Schicksal des Erlösers als überindividuell
anschaulich macht bzw. die Anteilhabe der Gläubigen an
seinem Tod und seiner Auferstehung gewährleistet. Solche Teilhabe

am Schicksal der Gottheit haben auch die Mysterien
verkündigt. Paulus benutzt nach Bultmann die Anschauung der
Mysterien und des Mythus (S. 293 ff.). Doch Bultmann beeilt
sich, auch den Unterschied des paulinischen und des gnostischen

Denkens hervorzuheben: das Heilsereignis in Christus
ist nicht kosmisch-naturhaft, sondern echt geschichtlich (S. 290,
297, 302, 341 f.), der Tod am Kreuz steht im Mittelpunkt (S. 290),
die Gerechtigkeit strömt nicht wie eine göttliche Kraft in einem
Mysterium in den Menschen ein (S. 273), es ist nicht ein höheres

Organ im Menschen, sondern der Mensch, der gerettet wird
(S. 266). An anderen Stellen werden mythologische Elemente
in den paulinischen Briefen ins Existentiale uminterpretiert.
Die Sätze über die Präexistenz Christi und über seine
Menschwerdung besagen, «daß die Person und das Schicksal Jesu



12 M. Barth, Die Methode von Bultmanns

nicht im Zusammenhang innerweltlichen Geschehens ihren
Ursprung und ihre Bedeutung haben, sondern daß Gott in
ihnen gehandelt hat» (S. 299). Dementsprechend bringen prä-
destinatianische Sätze «zum Ausdruck, daß der Entschluß des
Glaubens nicht auf irgendwelche innerweltliche Motive
zurückgeht» (S. 326), sondern daß «der Glaubende seinen Glauben

nur als Werk Gottes an ihm verstehen» kann (S. 370) ;

die Glaubensentscheidung versteht sich als geschenkte»
(S. 423). — Mit der Vergleichung und Messung des Paulus
am existential interpretierten Mythus hat Bultmann eine
Methode gewählt, die der weitverbreiteten Auffassung, Paulus
sei im Grunde als Mystiker zu verstehen, eine gewichtige
Alternative gegenüberstellt.

3. Sola fide. Bultmann findet bei Paulus zwei Glaubensbegriffe;

sie verhalten sich zueinander nicht viel anders als der
historische Jesus zum Christus des Kerygmas. Beim ersten
Begriff geht es um ein Für-wahr-Halten, beim zweiten um
«eine radikale Umkehr des bisherigen Selbstverständnisses»
durch «Hingabe an die Gnade Gottes». «Eigentliche Intention
des Paulus» ist der Ruf zum Glauben im Sinne der zweiten von
diesen Definitionen (S. 296 f.). Echter Glaube ist freier Gehorsam

in der Uebernahme des Kreuzes Christi (S. 312) ; er ist
völlig bestimmt durch sein «Objekt» (S. 315, 323), durch den
«objektiven, durch Gott beschafften Tatbestand» (S. 282), die
«einmalige Tat» Gottes: das Geschenk der Gnade (S. 284 f.),
die Rechtfertigung des Sünders (S. 267 ff.). Endlich ist der
Glaube als Hoffnung, Furcht und Vertrauen der Inbegriff des
rechten Offenseins für die Zukunft (S. 315 ff., 331). Für den
Glauben ist das Heilsgeschehen nicht ein Faktum der Vergangenheit;

sondern das Heilsgeschehen «vollzieht sich weiter» in
der Verkündigung des Wortes, und erst so wird es «zur
Möglichkeit der Existenz». Darin erweist sich das Heilsgeschehen
als eschatologisches Geschehen (S. 297). Wer das Wort im
Glauben ergreift, hat deshalb an einem eschatologischen
Geschehen Anteil; sein Dasein wird nun zur eschatologischen
Existenz, es wird zum Leben im Geist (S. 323), in dem der
göttliche Imperativ selbstverständlich nicht als Beschränkung
der Freiheit, sondern als Möglichkeit zur Entfaltung der rechten

Freiheit aus dem Indikativ folgt (S. 329). Besonders in der



«Theologie des Neuen Testaments» 13

kultischen Versammlung der Gemeinde wird die eschatologi-
sche Heiligkeit dargestellt, geübt und verkündet (S. 304). —
Es sind die von der Gerechtigkeit, der Versöhnung, der Gnade
und dem Leben im Glauben handelnden Paragraphen, in
welchen der Kern der paulinischen Botschaft am deutlichsten
sichtbar gemacht wird, und in denen mehrmals Luther als
Lehrmeister Bultmanns zwar nicht zitiert, dennoch merklich
vernehmbar wird. Dies sollte nicht bestritten werden, obwohl
einzuräumen ist, daß die Sprache und Begriffswelt der frühen
Heideggersehen Existenzphilosophie, welche Bultmann zur
Beschreibung von Paulus gewählt hat, das Wiedererkennen
sowohl des Apostels als auch Luthers manchmal mehr erschwert
als erleichtert. Doch die Frage nach dem Uebergang vom alten
zum neuen Seinsverständnis, welche wir oben erwähnt haben,
ist nunmehr von Bultmann beantwortet durch den Hinweis auf
die durch das Heilsgeschehen in Christus ermöglichte und in
der Uebernahme des Kreuzes erfolgende Entscheidung des

Glaubens.
Bei der von Bultmann angewandten Methode der Befragung

und Darstellung des Paulus mußten natürlich einige Gesichtspunkte

unter den Tisch fallen, die in anderen Paulusdarstellungen

nicht fehlen. Eine paulinische Lehre von der Herrschaft
und von der Offenbarung Gottes, von der Hoheit und Niedrigkeit

Jesu Christi, von der Gottheit des Geistes, von der Welt
als Gottes Welt und von Israel als Gottes Volk, von der
Notwendigkeit und der Annahme des Opfers, von der Parusie und
von der zukünftigen neuen Schöpfung wird von Bultmann
nicht entfaltet. Man würde die Absicht Bultmanns verkennen,
wenn man diesbezügliche magere Informationsbrocken aus
seiner Theologie des Neuen Testaments zusammensuchen
wollte, um zu beweisen, daß seine neutestamentliche Theologie
letztlich doch mit der kirchlichen Orthodoxie und Tradition
übereinstimme. Im Gegenteil: sofern Bultmanns Gesichtspunkte

für die Paulusinterpretation maßgebend und sachgemäß
sind, muß die kirchliche Verkündigung und die neutestamentliche

Forschung von vielen hundert Jahren ohne Umschweife
sofort und total Buße tun. Wenn Paulus nur an der Soteriologie
interessiert ist — was unter den Titeln Anthropologie,
Mythologie und Glauben beschrieben wurde, kann ja leicht auf



14 M. Barth, Die Methode von Bultmanns

diesen einen Nenner gebracht werden —, dann widersprechen
die altkirchlichen Symbole ebensosehr wie ein großer Teil der
reformatorischen Bekenntnisse dem Zentrum der paulinischen
Verkündigung. Und an diesen Symbolen und Bekenntnissen
war trotz aller Kritik auch die neutestamentliche Forschung
seit der Aufklärung noch orientiert. Kein Zweifel: es ist
geboten und kann nur förderlich sein, wenn von der Exegese her
auch die heiligsten Kühe hochkirchlicher Gralshüter
unvoreingenommen und rauh angepackt werden. Es ist dennoch zu
fragen, ob Bultmanns Methode nicht doch in der Benutzung
einer bestimmten Brille bestanden haben könnte, die ihn nur
für die soteriologischen, nicht aber für irgendwelche anderen
Strahlen und Schichten im paulinischen Denken empfänglich
machten? Diese Frage wird durch einige Beobachtungen dringlich

gemacht:
Bultmann schließt sechs zum Corpus Paulinum gerechnete

Briefe als Quellen für die Darstellung der paulinischen Theologie

aus. Epheser, Kolosser, 2. Thessalonicher und die Briefe
an Timotheus und Titus hält er nicht für echt. Man kann für
dieses Urteil teils stärkere, teils schwächere Gründe geltend
machen. Man muß sich aber bewußt sein, daß die Zeichnung der
paulinischen Lehre von Christus und von der Kirche wesentlich

dadurch beeinflußt wird, daß man die in diesen Briefen
enthaltenen Aussagen a) über Christus als das Haupt des

Alls und der Kirche, b) über den in Christus geschaffenen
neuen Menschen, c) über das Verhältnis der Parusie zur alt-
testamentlichen Weissagung, und d) über die Bedeutung von
Lehre und Tradition unberücksichtigt läßt. In seiner Darstellung

des hellenistischen Christentums bringt Bultmann natürlich

auch diese Briefe zu Wort. Aber besonders die endgültige
Ausscheidung von Kol. aus den echten Paulinen kommt einer
methodischen Vorentscheidung nahe, deren Konsequenzen
enorm sind. — Dennoch bleibt Anlaß zu der Annahme, daß
Bultmann seine Paulusdarstellung auch dann nicht revidieren

würde, wenn morgen die Echtheit von Kol. und Eph.
unwiderleglich bewiesen würde. Denn er weiß, daß auch einige
Stellen der von ihm als echt angesehenen Paulusbriefe im
Widerspruch zu seinen Resultaten stehen. Wie kann ein gewissenhafter

exegetischer Forscher ein theologisches System des Pau-



«Theologie des Neuen Testaments» 15

lus entwickeln, das einem «echten» Teil seiner Quellen
widerspricht? Nur dann, wenn er sich zur Sachkritik an Paulus
berufen fühlt, «wie Luther sie z. B. am Jakobusbrief geübt
hat» (S. 579). Der Sachkritik Bultmanns fallen zum Opfer einige
paulinische Aussagen über den Heiligen Geist, über die
Auferstehung, über den zweiten Adam, über die Erbsünde, über
die Erkenntnis (S. 180, 195, 248 f., 290, 330). Zu den durch
Sachkritik beseitigten feindlichen Brocken gehören natürlich
auch die von Bultmann entmythologisierten Aussagen über die
Schöpfung, die Prädestination und die Inkarnation Jesu Christi.

In jedem Fall ist Bultmann überzeugt, daß er gegen den
Wortlaut des paulinischen Textes die «eigentliche Intention
des Paulus» (S. 195, 296) auf den Leuchter stelle. Man wird
immerhin anerkennen müssen, daß das Bultmannsche Paulusbild

wesentlich andere Züge erhalten hätte, wenn an den
genannten Stellen keine Ausstreichungen oder Retuschen
stattgefunden hätten. Wenn Bultmann (S. 578 f.) die Verwendung
von juristischen, mythologischen, kosmologischen, mystischen
und idealistischen Begriffen einem «vorgläubigen Verstehen
von Gott, Welt und Mensch» zuschreibt, so hat er zwar die
Kriterien seiner Sachkritik so einfach und deutlich wie möglich

gemacht: Kritik hält er dort für geboten, wo eben diese
Begriffe benützt werden. Er hat dennoch damit nicht bewiesen,
daß nicht auch juristische, idealistische und andere Begriffe im
Dienste des «im Glauben geschenkten neuen Verstehens»
verwendet und anders als mit Verdacht und Polemik begrüßt und
durch Entmythologisierungskünste interpretiert werden können.

Wie kann man Paulus verstehen, ohne z. B. der von ihm
bevorzugten juristischen Terminologie etwas Liebe und
Verständnis entgegenzubringen?

Will man die Methode von Bultmanns Paulusdarstellung
mit einem Satz beschreiben, so hat man festzustellen: Bultmann
beschreibt Paulus als den Apostel des rechten Selbstverständnisses

und Seins, kurz: als Apostel der eigentlichen Existenz.
So wird Paulus zum Existentialisten unter den Aposteln
gemacht. Paulus selbst aber nennt sich unermüdlich einen Apostel
Jesu Christi. Es ist deshalb denkbar, daß nur dann eine dem
Paulus angemessene Methode der Erforschung und Darstellung

angewandt wird, wenn das Zeugnis des Apostels über



16 M. Barth, Die Methode von Bultmanns

Christus (und nicht: wenn seine Lebensphilosophie) im Mittelpunkt

der Befragung und Beschreibung steht. Bei Bultmann
aber sind die zentralen paulinischen Aussagen über Christus
durch mythologische Erwägungen in ein verdächtiges Zwielicht

gerückt, in der Anthropologie vergessen, in der Soterio-
logie aber einem krassen Nützlichkeitsgedanken unterworfen
worden. Für Paulus stand doch wohl die Person Jesu Christi
noch turmhoch über der Lehre von der Rechtfertigung; es
könnte sonst nicht so viele Paulusbriefe geben, die auf die
Erkenntnis und den Dienst Jesu Christi alles Gewicht legen, und
die doch nur andeutungsweise von der Rechtfertigung handeln.
Sobald man davon ablassen würde, Paulus zu einem Sklaven
des Rechtfertigungsdogmas zu machen, müßte auch der Gegensatz

zwischen dem Kerygma des Paulus und der faktischen
Verkündigung der Synoptiker weniger dramatisch erscheinen,
als er es bei Bultmann ist.

III.

Auf dem Gebiet der Erforschung der johanneischen Theologie

hat Bultmann die größten Verdiente selbständiger Arbeit.
Das enorme Material, das er in seinem Johanneskommentar
zusammengetragen und verarbeitet hat, die geniale literarkriti-
sche, religionsgeschichtliche und begriffsanalytische Arbeit, die
diesen Kommentar auszeichnet, endlich die philosophischen
und theologischen Lanzen, die in zahlreichen Aufsätzen unter
dem Titel «Glauben und Verstehen» bereitgestellt wurden —
dies alles ist auf knappen 90 Seiten der «Theologie des Neuen
Testaments» klar und eindrücklich zusammengefaßt. Bultmann
bietet im Johannesteil seines Buches, außer in den einleitenden
Paragraphen, weniger historische und exegetische Argumente
und Erläuterungen zu den johanneischen Texten als eine
dogmatische Darstellung der johanneischen Theologie. Die
Gesichtspunkte, unter denen Johannes gesehen und verstanden
wird, sind systematischer Art: der Dualismus, das Gericht durch
das Wort, der Glaube als eschatologische Existenz. Schon diese
Titel zeigen, daß das theologische Resultat der Johannesuntersuchungen

nicht weit entfernt von den Früchten der Bult-



«Theologie des Neuen Testaments> 17

mannschen Paulusforschung zu finden sein wird. Im Gegenteil:
Bultmann hält zwar dafür, daß die johanneische Theologie
unabhängig sei von paulinischem Einfluß (S. 65, 352, 356) — aber
gerade deshalb wird die Stimme des «Johannes» besonders
wichtig als Mund eines selbständigen zweiten Zeugen. Die
entdeckte «tiefe sachliche Verwandtschaft» (S. 356) zwischen Paulus

und Johannes wird der Grund dafür sein, daß Bultmann so
fest davon überzeugt ist, an der johanneischen und paulini-
schen Theologie den Rest des Neuen Testamentes und die
Apostolischen Väter messen zu können. — Wir fragen abermals:.
Inwiefern ist die Entdeckung der genannten Uebereinstimmung
und der von ihr abhängigen Kritik auf Eigenarten der Bult-
mannschen Methode zurückzuführen? Worauf ist seine
Aufmerksamkeit und sein Interesse konzentriert?

1. Der Offenbarer. Obwohl Bultmann (wie bei der Darstellung

des Paulus) seine Beschreibung der johanneischen Theologie

mit einigen der Anthropologie gewidmeten Paragraphen
beginnt, sieht er Zentrum und Wesen der johanneischen
Verkündigung in der Botschaft von der Sendung des Gottessohnes
(S. 361). Der johanneische Jesus wird von Bultmann mit
Vorliebe als der «Offenbarer» bezeichnet. Als solcher ist er nicht
nur Träger, sondern auch Inhalt der Offenbarung (S. 413),
nicht nur Verkündiger einer Gabe, sondern die Gabe selbst
(S. 388). Noch viel mehr als bei Paulus erkennt Bultmann in
der johanneischen Zeichnung der Jesusgestalt und -geschichte
die Form des gnostischen Erlösermythus (S. 359). Gnostisch
ist der Stil der Offenbarungsreden (der Ich-bin-Aussagen,
S. 357) ; gnostisch ist auch die Begrifflichkeit des ganzen
Evangeliums und der Briefe (S. 360). Gnostisch sind die Antithesen
Licht — Finsternis, Wahrheit — Lüge; die Bilder vom Brot,
vom Hirten, vom Weinstock; die Betonung der Präexistenz und
der Sendung des Sohnes, der durch sie bewirkten Scheidung
unter den Menschen, endlich des Aufstieges und Wegganges
des Erlösers (S. 357 ff., 381 ff.). Auch die Bezeichnung Jesu
Christi als des Logos wird von Bultmann unter Abweisung von
alttestamentlich, jüdisch oder stoisch orientierten Erklärungsversuchen

auf die Gnosis zurückgeführt (S. 360, 411). Die
Benutzung der gnostischen Form soll «das relative Recht und
damit den Sinn der gnostischen Lehre zeigen: gegenüber der

2



18 M. Barth, Die Methode von Bultmanns

Historisierung des eschatologischen Geschehens bringt sie ein
legitimes Interesse zum Ausdruck» (S. 472). Dieses legitime
Interesse besteht darin, daß der Offenbarer als Antwort auf «die
Frage nach der menschlichen Existenz» (S. 367) verstanden
wird. Ist es doch «die Frage des Menschen nach dem Leben»,
die in den mythischen Fabeln vom Licht, Brot, Baum, Hirten
gestellt und die in der autoritativen Proklamation Jesu als des

wirklichen Hirten, Brotes und Lebensbaumes beantwortet wird
(S. 373 f.). — Immerhin wird der Mythus sofort umgedeutet;
war doch «die Abgrenzung gegen die Gnosis für Johannes eine
besonders dringliche Aufgabe» (S. 387). So «ist bei Johannes aus
dem kosmologischen Dualismus der Gnosis ein Entscheidungsdualismus

geworden» (S. 367, 423). Der Teufel ist nicht als
kosmische Macht gedacht, und es ist nicht ein tragisches Ereignis
der Urzeit, das die Welt zur gottfeindlichen Welt gemacht hat
(S. 363). Die Menschwerdung des Gottessohnes ist nicht ein
kosmischer Vorgang; die Erlösung ist nicht ein von ihm
ausgelöstes Naturgeschehen; erlöst werden nicht die präexistenten
Menschenseelen; das Erlösungsmittel besteht nicht in
Weiheformen und Lehren (S. 387 f.). Sondern «die historische Gestalt
Jesu, seine menschliche Geschichte» (nicht die Abstreifung der
irdischen Gestalt zugunsten einer über- oder allgemein-menschlichen)

ist die Offenbarung Gottes, ist das «eschatologische
Ereignis», das «ständige Gegenwart bleibt» (S. 396). Darum ist
bei Johannes «ein bestimmter geschichtlicher Mensch, Jesus
von Nazareth», in seiner autoritativen und unerschöpflichen
Einmaligkeit die volle Offenbarung und der einzige Offenbarer
(S. 415, 409 f.). —Warum wird dieser Jesus das Licht der Welt
genannt? Weil jetzt und in ihm «die Möglichkeit eines echten
Selbstverständnisses dem Menschen darin gegeben ist, daß er
sich als Geschöpf versteht». «Nur weil es dies Licht gibt, gibt
es Finsternis sie ist die Abwendung vom Ursprung der
Existenz» (S. 364). Alle gnostischen Begriffe wie Wahrheit,
Licht und Leben samt ihren finsteren Korrelaten «bezeichnen
die doppelte Möglichkeit menschlichen Existierens» (S. 367).
Im Ruf des Offenbarers eröffnet sich die Möglichkeit für den
Menschen, «anders zu sein» (S. 372), sein eigentliches Sein zu
wählen (S. 370), in der Welt «entweltlicht» zu sein (S.432). Alles,
was in der Redeweise des Hellenismus über den Wundermann



«Theologie des Neuen Testaments» 19

Jesus gesagt ist, bedeutet nicht, daß «das Göttliche (im Sinne
des Mythus) nur als das erhöhte, gesteigerte Menschliche
gedacht» ist (S. 388) ; es ist vielmehr Hinweis darauf, daß die
Aufdeckung der eigentlichen Existenz des Menschen nur in Jesus
zu finden und ihm allein geschenkt ist.

2. Das Leben. «Johannes redet von dem Leben, das am
Anfang war, also von einer Sache und nicht von einer Person»
(S. 380). Dieser Satz scheint anderen Feststellungen Bultmanns
zu widersprechen, laut welchen der Offenbarer «nicht etwas
vermittelt, sondern zu sich ruft», indem er selbst die von ihm
verheißene Gabe und das Wort ist (S. 388, 410). Was ist nun
Bultmanns Meinung? Welches ist die Denkform, die angeblich
oder wirklich dem Johannesevangelium entspricht? Ist der
Inhalt der Offenbarung ein «Er» oder ein «Es»? Ist Jesus
Christus das Leben, oder ist das Lehen Jesus Christus? Im
einen Fall ist das Wesen des Lebens so vollkommen identisch
mit Jesus Christus, daß wir, statt nach allem, was die Menschen
Lehen nennen mögen, nur nach Jesus Christus zu fragen
brauchen. Im andern Fall ist das menschliche Lebensbedürfnis
die oberste Maxime, welche für Jesus Christus nur die
(«Offenbarer»-) Rolle übrigläßt, den paradoxen Charakter, die
Geschichtlichkeit und Entscheidungsmäßigkeit der Antwort auf
die Lebensfrage darzustellen und zu enthüllen. Die im Blick
auf Bultmann zu gebende Auskunft kann nur so lauten: für
ihn ist beides kennzeichnend: a) daß er auf die Alternative
«Sache oder Person» immer wieder zurückkommen muß, b) daß

er der Sache den Vorrang gibt und der Person Jesu trotz aller
Christozentrik nur eine Dienststellung einräumt. Denn wir
lesen, daß in den johanneischen «Ich bin»-Aussagen «das Ego
Prädikat und nicht Subjekt ist» (S. 412). «Was der Mensch
haben muß und was zu haben er ersehnt, um eigentlich
existieren zu können» (S. 412), wird als irgendwo schon
vorhanden und als irgendwie bekannt vorausgesetzt. Es ist Licht,
Brot, Leben usw. Die Menschen sind auch ohne Christus bewegt
von der Frage und dem Begehren nach dem Leben (S. 373, 421) ;

«die Welt hat durchweg die richtigen Begriffe und Fragen»,
und es ist offenbar eine Ausnahme, daß Menschen sich «durch
die falsche Frage den Zugang zum Glauben verbauen» (377).
Deshalb braucht es eigentlich überhaupt keinen Inhalt der von



20 M. Barth, Die Methode von Bultmanns

Jesus gebrachten Offenbarung zu geben: «Jesns als der Offenbarer

Gottes offenbart nichts, als daß er der Offenbarer ist»;
oder: «Johannes stellt in seinem Evangelium nur das Daß der
Offenbarung dar, ohne ihr Was zu veranschaulichen» (S. 413
f., 472). — Man stutzt und fragt sich, ob Jesus damit nicht zu
einer bloßen Formel oder zu einem nur formalen Aergernis
gemacht worden ist? Bultmann scheint diesen Einwurf zu
kennen. Auch für den Mythus sei das genannte Daß
charakteristisch. Dennoch soll das Johannesevangelium dadurch von
Mythologie unterschieden sein, daß das von ihm verkündigte
Daß «kein leeres bleibt», sondern «als die Erschütterung und
Negierung aller menschlichen Selbstbehauptung dargestellt
wird, die gerade als solche Negierung die Bejahung und
Erfüllung der menschlichen Sehnsucht nach dem Leben, nach
echter Wirklichkeit ist» (S. 414). «Um eigentlich existieren zu
können» (S. 412), erwartet, braucht und erhält der Mensch, was
Jesus offenbart: Lehen ist nur in der «Entscheidung gegen die
Welt für Gott», bzw. im Glauben als Akt der «Entweltlichung»
zu haben (S. 422 ff.). — Man beachte die vorwiegend negative
Charakterisierung der durch Jesus Christus geforderten und
ermöglichten Glaubensentscheidung. Kein Wunder, daß die
Entscheidung zu solchem Glauben als Geschenk bezeichnet
werden muß (S. 423) und in Widerspruch zu jeder Art von
Sicherung und Ausweisbarkeit steht. — Im Johannesevangelium

ist nun nach Bultmann das Wesen des Lebens so «radikal

vergegenwärtigt», daß «die eschatologische (lies:
futurische, endgeschichtliche) Zeitperspektive keine Rolle spielt»
(S. 426). Aussagen des Evangeliums und der Briefe, die in
formaler Hinsicht dennoch futurischen, mythologischen oder
kosmologischen Charakter tragen, «haben ihren mythologischen

Sinn verloren» (S. 409). So werden die Präexistenz
Christi (S. 380), das Jüngste Gericht (S. 385), die Wunder
(S. 391), die Auferstehung (S. 404), die Prädestination (S. 423),
der Paraklet (S. 433) munter entmythologisiert. — Es bleibt
festzustellen, daß Bultmann offensichtlich so sehr durch seine
Lehre vom Mythus bestimmt ist, daß die Möglichkeit, es könne
im Johannesevangelium die personhafte Beziehung zwischen
dem Vater, dem Sohn, dem Geist und den Menschen das Interesse

an der menschlichen Lebensfrage übertreffen und inhalt-



«Theologie des Neuen Testaments» 21

lieh völlig neu bestimmen, gar nicht ernsthaft ins Auge gefaßt
wird.

3. Das Aergernis. Bultmanns Johannesdarstellung ist
geleitet und begleitet von einem tiefsitzenden Mißtrauen, wenn
nicht Haß, gegen alles, was auch nur von ferne unter den
Verdacht des menschlichen Sich-sichern- oder Verfügen-Wollens
gerückt werden kann. Eine Göttlichkeit, die vermöge menschlicher

Kriterien konstatiert werden kann (S. 376), Jesus als
Gestalt der Weltgeschichte (S. 381), jede Anschaulichkeit
(S. 388), Legitimation (S. 393), Ausweisbarkeit (S. 424) oder
Kontrollierbarkeit Jesu (S. 409), eine Augenzeugenschaft im
Sinne historischer Nachfrage (S. 419), sogenannte Heilstatsachen

(S. 405), eine inhaltlich fixierbare Lehre (S. 410, 413),
Glaube als eine Art von Weltanschauung (S. 422) mit einer
Garantie für seine Geltung (S. 424) — dies alles will und kann
Bultmann in der johanneischen Theologie nicht finden. Es ist
für ihn ein Greuel. Welche Alternative bietet er an? Die
Antwort kann nur lauten: den Glauben — eben Glauben als
Inbegriff eigentlichen, eschatologischen Existierens. Solcher
Glaube ist nun laut Bultmann in jeder Hinsicht immer und
zuerst «Ueberwindung des Anstoßes», der im Anspruch Jesu
besteht, «daß in ihm Gott begegne» (S. 422). Daß ein gewöhnlicher,

aber bestimmter historischer Mensch der Offenbarer
ist — darin liegt das Geheimnis und die Paradoxie des
Offenbarungsgeschehens —, so wird wieder und wieder festgestellt
(S. 376, 387, 393, 397, 415). Darum ist die Menschwerdung bei
Johannes «das entscheidende Heilsereignis» (S. 399) — nicht
aber der Tod Christi, der nur durch einen unverständigen Glossator

(einzig in 1. Joh. 1, 7!) als Sühnopfer gedeutet worden ist
(S. 400 f.) — auch nicht die Auferstehung Jesu; denn die
Ostergeschichten seien ja im Grunde entbehrlich und wie die Wunder

nur der Schwachheit der Menschen konzediert worden (S.
402 ff.). So sind auch die Sakramente Fremdkörper in der
johanneischen Theologie, «eine Einfügung der kirchlichen
Redaktion» (S. 401, 405). Was bleibt, ist nur die Begegnung
mit Jesus im verkündigten Wort (S. 417) und die Entscheidung
zum Glauben. Denn «Glaube ist alles» (S. 420) ; er birgt in sich
den Imperativ der Liebe (S. 427), kraft deren sich die Glaubenden

ihrer eschatologischen Existenz bewußt werden (S. 429).



22 M. Barth, Die Methode von Bultmanns

Glaube bedeutet Bejahung des Aergernisses, daß «Gott nur
durch Jesus zugänglich ist» (S. 431). Bultmanns Paragraph
über die Offenbarung der Doxa kann man in einen einzigen
Satz zusammenfassen: die geoffenbarte Herrlichkeit Jesu
besteht in der Paradoxie, daß Gott uns gerade in ihm begegnet
(S. 396 ff.). — Es ist typisch für Bultmanns Art der
Johannesdarstellung, daß er dem Paradoxen nicht nur mutig und freudig
ins Auge schaut, sondern daß er seine Ueberwindung im
Glauben geradezu für den Inbegriff der gläubigen Existenz
hält. Bultmann ergänzt und vertieft seine Ausführungen über
das Verhältnis von Glauben und Aergernis durch das, was er
von dem Glauben als Geschenk, als Erkenntnis, als Akt der
Freiheit, der Liebe, der Treue schreibt (S. 421 ff.), zudem
durch einige Bemerkungen über den Frieden, die Freude, das
Gebet und den Geist (S. 429 ff.). Das Bild der johanneischen
Theologie erhält in diesen letzten Abschnitten noch etwas
Füllung und Rundung. Dennoch hat die methodische
Orientierung am Begriff des Nicht-Ausweisbaren, bzw. des Aergernisses

die Darstellung Bultmanns so sehr bestimmt, daß der
bittere Nachgeschmack des «Daß» des «Offenbarers», welches
angeblich das Herz der johanneischen Botschaft ist, auch durch
die abschließenden Ausführungen nicht beseitigt wird.

Bultmann hat (S. 377) anerkannt, daß man sich «durch
die falsche Frage den Zugang zum Glauben verbauen kann».
Das gilt auch für das Verständnis und die Interpretation der
johanneischen Schriften. Hätte Bultmann nicht in seinem
Johanneskommentar seine textkritische, begriffsanalytische
und religionsgeschichtliche Arbeit am Johannesevangelium
vorgelegt, so müßte man die Methode seiner Johannesdarstellung

in der neutestamentlichen Theologie als Methode einer
willkürlichen, systematischen Auswahl und Verengerung
bezeichnen. Doch man sollte Bultmann dafür dankbar sein, daß

er die «Ergebnisse» seiner exegetischen Untersuchungen unter
systematischen Gesichtspunkten gruppiert hat. Im Unterschied
zu manchen anderen Exegeten ist er sich Schritt für Schritt der
Tragweite seiner «Resultate» bewußt. — Eingehende Kritik
am textkritischen Verfahren und an der religionsgeschichtlichen

Einordnung des Evangeliums — also Kritik am
Johanneskommentar Bultmanns — ist darum eine unerläßliche Vor-



«Theologie des Neuen Testaments» 23

aussetzung zur Kritik an Methode und Inhalt der Johanneskapitel

in Bultmanns Theologie des Neuen Testaments. Wir
nennen nur drei exegetische Gesichtspunkte, welche in solcher
Kritik eine Rolle spielen müßten: 1. Es gibt Gründe, daran zu
zweifeln, daß Quellenschrift, Evangelist und Redaktor in der
von Bultmann gehandhabten Weise unterschieden und
gegeneinander ausgespielt werden dürften. 2. Es ist sehr fraglich, ob

wirklich (immer auf Kosten des Alten Testaments!) frühmittelalterliche

gnostische Literatur zum Schlüssel der
Johannesinterpretation gemacht werden darf. 3. Es ist endlich befremdend,

daß nicht nur die Sprache, sondern die Fragestellungen
und Antworten einer gewissen Existenzphilosophie den Texten
allenthalben so ungehemmt aufgeprägt wird, wie es durch
Bultmann geschieht. So ist — ganz abgesehen von ihren Resultaten
— die Methode Bultmanns unter keinen Umständen unbedingt
zur Nachahmung zu empfehlen.

IV.

Es wäre unangemessen, immer wieder auf Bultmanns
Orientierung an der Seinsfrage, auf seine positive Bindung an
das anthropologische Problem und auf seine negative Reaktion
gegen das (angeblich oder wirklich) Mythologische zurückzukommen,

wenn er nicht im letzten Teil seiner neutestamentlichen
Theologie ausschließlich von diesen nicht-exegetischen
Gesichtspunkten bestimmt wäre. Der vierte Teil seines Buches handelt

von den späteren Schriften des Neuen Testaments und von
den Apostolischen Vätern. Es geht im wesentlichen um die
Nachgiebigkeit der betreffenden Autoren gegenüber der (mehr oder
weniger durch jüdische Elemente beeinflußten) Geisteswelt des
Hellenismus. Bultmann hatte schon in dem von ihm rekonstruierten

Bild des vorpaulinischen Kerygmas der hellenistischen
Gemeinde viele unerfreuliche Punkte und Linien gefunden. Man
liest im ersten Teil seines Buches folgendes über das hellenistische

Christentum: Ein stoischer Gottesbegriff und ein entsprechender

Gottesbeweis sind rezipiert worden (S. 67, 71 f.), eine

primitive Lehre vom Gericht wird verkündigt (S. 74 f.), aus
heidnischen und jüdischen Elementen wird eine titelreiche Christo-
logie hergestellt (S. 78), ein fester Kirchenbegriff bildet sich (S.



24 M. Barth, Die Methode von Bultmanns

92 ff.), mit Schriftbeweisen wird gearbeitet (S. 94), die Sakramente

sollen durch natürliche Mittel übernatürliche Kräfte wirksam

machen (S. 133), der Geist wird animistisch oder dynami-
stisch verstanden (S. 154), gnostische Motive schleichen sich ein
(S. 162 ff.). So ist das hellenistische Christentum ein «synkre-
tistisches Gebilde» (S. 163). Werden bei Bultmann allein Paulus
und Johannes auf den höchsten Sockel gehohen, so dient das
hellenistische Christentum als eine Art von Abfallkübel oder
Sündenbock, auf den geworfen und dessen Gestank zugeschrieben

wird, was zu dem Bild von Paulus und Johannes nicht paßt.
Am Zeugnis der hellenistischen Gemeinde wird einzig das
Bewußtsein der «Ausgegrenztheit aus der Welt» und eine gewisse
Erfassung der «Paradoxie der christlichen Situation
zwischen einem ,nicht mehr' und ,noch nicht'» (S. 99 f.) ganz positiv

beurteilt. Auch wird anerkannt, daß Kyrioskult und
Sakramentalismus «ein wirkliches Gegengewicht gegen den Moralismus»

bilden können (S. 555). Sonst aber ergeht ein unbarmherziges

Gericht über alles und jedes, was nicht genau in das
bereitgehaltene paulinisch-johanneische Muster paßt.

Was (auf den Seiten 64—182) in der Beschreibung des
hellenistischen Kerygmas angehoben hatte, wird (nicht ohne
zahlreiche Wiederholungen) auf den Seiten 440—575 unter dem
Titel «Die Entwicklung zur alten Kirche» aufgenommen und
zu Ende geführt. Die angezeigte Entwicklung ist für Bultmann
die Geschichte einer Entartung; denn «der christliche Glaube
entartet zur Gesetzlichkeit», «die Kirche wird zur sakramentalen

Heilsanstalt», die Christologie wird reflektiert (S.543). Zu
solchen Urteilen gelangt Bultmann, indem er die lukanisehen
Schriften, die Pastoralbriefe, Epheser und Kolosser, die
Katholischen Briefe und die Apostolischen Väter einer Reihe von
Kriterien unterwirft: Ist der «Zwischencharakter des christlichen

Seins» (S. 518) «zwischen dem ,schon' und dem ,noch
nicht'» (S. 530 f.) begriffen, oder ist die durch Christi Kommen
geschaffene Gegenwart «nicht als eine sachliche, sondern nur
als eine chronologische Bestimmung aufgefaßt» (S. 540 f.) Ist
die «paradoxe Situation der Glaubenden» (S. 522) verstanden?
Ist die «Begründung des Imperativs im Indikativ» (S. 523)
deutlich? Verleiht die Taufe «die neue Möglichkeit des Lebens»
(S. 527) oder nur die Tilgung der vor der Taufe begangenen



<Theologie des Neuen Testaments» 25

Sünden (S. 510) Ist das «Bewußtsein der Freiheit von der
Macht der Sünde» (S. 550) vorhanden? Mit zäher Energie und
unerbittlichem Scharfsinn wird der Maßstab solcher Fragen
noch und noch einmal an die literarischen Produkte des
späteren ersten und des zweiten Jahrhunderts gelegt. Es ist nicht
verwunderlich, daß alle Schriften, welche dieser Behandlung
und Methode ausgesetzt werden, dem über sie verhängten
Kreuzverhör nur allzuschnell erliegen. Denn sie sind diesen
Maßstäben und dieser Methode offensichtlich nicht gewachsen.
Vergleicht man Bultmanns Darstellung und Beurteilung der
genannten Literatur etwa mit H. Lietzmanns entsprechenden
Abschnitten in seiner «Geschichte der Alten Kirche», so wird
deutlich, daß Bultmann in keiner Weise beanspruchen darf, daß

gerade und ausschließlich seine Methode ein Recht auf den
Titel «historisch-kritische Wissenschaftlichkeit» hat. Gerade
diese Wissenschaft kann ja wohl auch anders als schulmeisterlich

betrieben werden.
Eine einzige Ausnahme scheint das melancholische Bild

zu erhellen, welches von der Entwicklung zur alten Kirche
gezeichnet wird. Ignatius erhält ein großes Lob, weil sakramentale

Einheit mit Christus bei ihm das ganze Leben des Glaubenden

so sehr prägt, daß dadurch dies Leben selbst «sozusagen
einen sakramentalen Charakter erhält» (S. 535, 537, 555). Die
Paradoxie Christi und der Situation der Christen, welche bei
seinen Zeitgenossen durch Sicherungen und Reflexionen, durch
Moralismus oder Sakramentalismus umgangen oder ersetzt
wird, sei —• so liest man (S. 535 f.) — von Ignatius in besonderer

Weise verstanden und verfochten worden. Das wird dem
«Einfluß der paulinischen Theologie» und der «geistigen Welt,
aus der auch Johannes stammt» (S. 535), zugeschrieben.
Gerade die mit der Ignatiusdarstellung gemachte Ausnahme
bestätigt aber die methodische Regelmäßigkeit, mit der Bultmann
die frühchristlichen Autoren der Kritik durch den von ihm
bevorzugten Maßstab unterwirft. Die Möglichkeit, daß ein
Christuszeugnis auch dort zu hören sein könnte, wo nicht in
paulinischer Weise von Rechtfertigung oder in johanneischer
Art vom Glauben gesprochen wird, scheint ernsthaft
überhaupt nicht erwogen worden zu sein.

*



26 M. Barth, Die Methode von Bultmanns

Die Vielfalt der verschiedenen von Bultmann angewandten
Methoden spricht nicht gegen, sondern für ihn. Wenn derselbe
Forscher und Denker imstande ist, jeweils mit dem Objekt seiner

Forschung auch die Methode der Analyse und der Beschreibung

zu wechseln, so kann dies ein Beweis für seine besondere
Offenheit und Treue sein. Warum sollte man den Synoptikern,
die so fleißig Material zusammengetragen haben, nicht wie
einer modernen Zeitung mit einer Schere, dem Denker Paulus
nicht mit der Frage nach Ursprung und Sinn der von ihm
bevorzugten Begriffe und nach der eigentlichen Existenz, dem

von Synkretismus bedrohten Johannes nicht mit der Frage nach
dem Aergernis im Kerygma, den Pastoralbriefen und Clemens
Romanus nicht mit der Schablone einer aus Paulus und
Johannes gewonnenen régula fidei begegnen? Wir wollen nicht
darüber spekulieren, was geschehen und entstanden wäre, wenn
Bultmann die Apostelgeschichte so eingehend und liebevoll
wie das Johannesevangelium als theologisches Dokument
interpretiert, oder den «echten» Paulus so kaltblütig wie die
synoptischen Evangelien auf der Suche nach verschiedenen
literarischen Quellen und Schichten seziert hätte! Die Fähigkeit
Bultmanns, ein Selbstverständnis der altchristlichen Autoren
zu eruieren, darzustellen, was sie bewegt haben mag, auch
bloßzustellen, wo ihre Schranken liegen könnten, endlich
zusammenfassend festzustellen, ob sie etwas und was sie dem
modernen Menschen zu sagen haben — diese Fähigkeit gebietet
größten Respekt. Dennoch bleibt der Eindruck, daß er so sehr
von einem gewissen Vorverständnis hinsichtlich der Bedeutung
des Menschen, des Glaubens, der Existenz innerhalb des Keryg-
mas bestimmt war, daß als Resultat mehr eine Art von
Religionsphilosophie oder Glaubenslehre als ein exegetisches Werk
herausgesprungen ist. Man sollte nicht behaupten, daß
Bultmann nur eine Art von Dogmatik vorlegen wollte und der
eigentlichen Aufgabe einer neutestamentlichen Theologie nicht
treu geblieben sei. Denn seine Theologie des Neuen Testaments
ist allenthalben auf seine eigene und auf anderer Forscher
literarische, historische und religionswissenschaftliche Arbeiten

bezogen. Implizit erhebt sein Buch den Anspruch, dÄe

wissenschaftlich fundierbare und sicher fundierte Darstellung der
verschiedenen neutestamentlichen Glaubenszeugnisse zu sein.



«Theologie des Neuen Testaments» 27

Da aber viele der erwähnten historischen und kritischen Arbeiten

immer noch als geniale Theorien angesehen werden müssen,
erscheint die Bedeutung und Glaubwürdigkeit von Bultmanns
Lehre vom Menschen, vom Glauben und vom eigentlichen Sein
gerade infolge ihrer Verbundenheit mit jenen historischen und
literarischen Forschungen in einem unsicheren Licht. — Ob
Bultmann sich bewußt ist, daß er nach Austreibung des (Glaubens an
den) historischen Jesus den Feind mit Gepränge zur Hintertür
wieder hineinführt, indem er meint, für die Notwendigkeit seiner
Existenztheologie (mittels des gnostischen Mythus und der
Entmythologisierung) eben den historischen Beweis liefern zu
können? Kann man wirklich die Ahistorizität des Jesus Christus,

an den wir glauben, literarisch belegen? Können historische

Argumente beweisen, daß der Glaube nur im Vollzug einer
Entgeschichtlichung möglich ist? Kann der Mensch recht
verstanden und beschrieben werden, ohne daß der Mensch Jesus
Christus im Lichte der dem Volk Israel gegebenen Offenbarung
gesehen und erklärt wird? Hat man in theologischer Weise
von demselben Gott geschrieben, von dem das Neue Testament
spricht, wenn man das menschliche Selbstverständnis zum Maßstab

und Zweck der Gotteserkenntnis macht? Darf man Jesus
Christus und das in ihm geschenkte Heil durch den Begriff der
«Entscheidung zum eigentlichen Sein» so sehr verdrängen, daß
die Bedeutung der Fleischwerdung und des Todes Jesu Christi
letztlich darauf beschränkt wird, den Aergernischarakter dieser
Glaubensentscheidung zu begründen? Bultmanns Methode der
neutestamentlichen Theologie beruht auf der positiven
Beantwortung dieser Fragen. Das Neue Testament aber bleibt frei,
auch weiterhin außerhalb der Zwangsjacke, die ihm durch
Bultmanns Alternativen aufgedrängt ist, sein eigenes Zeugnis
von Jesus Christus abzulegen.

Dubuque (Iowa, USA.). Markus Barth.


	Die Methode von Bultmanns "Theologie des Neuen Testaments"

