Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 10 (1954)

Heft: 6

Artikel: Maria in der neueren theologischen Literatur
Autor: Delius, Walter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877479

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877479
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

446 W. Delius, Maria in der neueren theologischen Lileratur

Man sieht, von dogmatischer Tendenz ist in all diesen Er-
zéhlungen keine Rede. Woran liegt das nun? Man kann an der
Gliederung der Dialogi Miraculorum sehen, dall Caesarius
von Heisterbach seine Wunderberichte hier jeweils zur Stiit-
zung einer Lehre vortrigt. Die Ueberschriften der zwolf Teile
lassen diese Absicht schon klar erkennen, so der Dialogus IX
iiber die Eucharistie, Dialogus VII iiber die Jungfrau Maria
usw. ®* Fast méchte man sagen, dafl bei Caesarius von Heister-
bach die Dogmatik schon geniigend gefestigt ist, um ihn auf
die Zeugenschaft der Juden verzichten zu lassen. Dazu kommt
aber noch ein anderer und wesentlicherer Grund: die Dialogi
Miraculorum sind zwischen 1219 und 1223 niedergeschrieben
worden. Wenige Jahre zuvor, am Laterankonzil, war es zu
den kanonischen Bestimmungen gegen die Juden gekommen,
die sie nicht nur endgiiltig von ihrer christlichen Umwelt ab-
sondern sollten, sondern sie auch erniedrigen und durch die
entstellende Tracht dem Spott und Hohn der Christen preis-
geben sollten. Jetzt war keine Rede mehr, davon zu berichten,
wie sie hier und dort dem christlichen Gottesdienst haben bei-
wohnen konnen, wie sie auch sonst oft mit Christen in innigen
Beziehungen haben stehen konnen. Der dogmatische Gehalt
der Wundersammlungen war geniigend befestigt, um auf solche
wenig ziervolle Zeugen verzichten zu konnen; die einzige
Rolle, die sie jetzt in dieser Literaturgattung spielen konnten,
war die des Verhshnten und Verspotteten.

Strasbouryg. Bernhard Blumenkranz.

Maria in der neueren theologischen Literatur,

Die Beurteilung der katholischen Kirche der Gegenwart kann nicht
an der neuen marianischen Bewegung voriibergehen. Die katholische Kirche
will die «allzeit marianische Kirche» 1 sein, die ein neues marianisches
Zeitalter erlebt. Davon geben die Verlautharungen des <«unfehlbaren»

88 Die Absicht des Caesarius v. Heisterbach, alle ihm bekannten
Wundergeschichten in ein geordnetes Ganzes einzufiigen, erhellt besonders
dort, wo seine Bemiihungen darum versagen und wo er sich gendtigt sieht,
den «Ausschully in Buch VIII und X unter dem Titel «De diuersis uisioni-
bus» und «De miraculisy zu vereinigen.

1 J. Ternus: Der Gegenwirtige Stand der Assumptafrage. Regensburg
1948, S. 6.



W. Delius, Maria in der neueren theologischen Literatur 447

Lehramtes und eine Iiille von AeuBerungen Zeugnis. Sie alle sind Be-
kundungen des pneumatischen Prinzips in der Kirche, das der Heilige
Geist selber ist. Die Befiirworter der marianischen Bewegung versichern
immer wieder, dall diese die Christusbezogenheit nicht schwiche oder
hemme, sondern fordere und steigere. So kommt es etwa in der Grund-
erkenntnis der franzosischen Erneuerungsbewegung <«Le grand retour»
gum Ausdruck. Sie sucht durch Maria die sidkularisierte Welt wieder zu
Christus zuriickzufiihren; denn es werde nirgends die Ordnung des Men-
schen vor Gott so deutlich wie in Maria. Der marianisch lebende Christ
ist damit der stidrkste Gegenpol des sidkularisierten Menschen, aber zu-
gleich auch nimmt er das Gute und Gesunde des modernen Lebens an und
entwickelt es. So kann er sein, weil er als ein Kind der Uebernatur lebt,
deren Représentant die Maria ist.

Die Mariologie macht ihre Aussagen nach einem doppelten Prinzip.
Nachdem sie das historische Fundament hergestellt hat, baut sie auf ihm
die dogmatischen Tatsachen und Wahrheiten auf. Die geschichtlichen Tat-
sachen werden aus der HI. Schrift, der Tradition, der Liturgie und dem
consensus fidei genommen. Dabei geht es nicht immer ohne Hypothesen
ab, die dann im Laufe der Darstellung leicht zu anscheinend gesicherten
Tatsachen werden, L#ft sich schlechterdings kein historischer Beweis
fithren, wird im dogmatischen Beweisverfahren mittels theologisch-philo-
sophischer Spekulation der Nachweis der Tatsédchlichkeit gefiihrt. Die Prin-
zipien der Spekulation bestehen in der Ableitung von streng logischen
Konsequenzen, aber auch in der bloBen Konvenienz und Dezenz. Ist erst
einmal eine Offenbarungswahrheit festgestellt, so kénnen auf ihr nach
dem Prinzip der Kongruenz andere Wahrheiten aufgebaut werden.

Nun darf man aber nicht iibersehen, dafl die neue marianische Be-
wegung mancherlei Kritik erfahren hat. Sie stellt uns vor die Frage, ob
es sich hier wirklich um einen Aufbruch echten Glaubenslebens handelt 2,
oder ob nicht der Boden des Glaubens verlassen sei und dem Laien Privat-
meinungen als sichere Losungen vorgetragen, die, halb verstanden, dann
vereinfacht und vergrobert als sicheres Glaubensgut angesehen werden.
Darum die Forderung, die marianische Frommigkeit solle sich von jeder
Schwirmerei und jedem Fanatismus fernhalten.® Die Kritik der evange-
lischen Theologie an der Mariologie ist bekanntlich durch K.Barth am
stirksten zum Ausdruck gekommen. %

Die folgende Besprechung einer Reihe katholischer und evangelischer
Arbeiten mogen diese Ausfiihrungen iiber die Mariologie entfalten.

1. Gesamtwerke der Marienkunde.

P. Striiter: Marienkunde. Bd. 1: Maria in der Offenbarung. 2. Aufl. 1952,
383 S. Geb. DM 17.80. Bd.2: Maria in der Glaubenswissenschaft. 2. Aufl.
1952. 359 S. Geb. DM 17.80. Bd. 3: Maria im Christenleben. 1951. 390 S. Br.

* B. Poschmann, Theol. Revue 44, 1.1948, S. 45 f.
3 Fr. Wulf: Unsere Marienfrommigkeit, Geist u. Leben 21, 4. 1948, S. 301.
* K. Barth: Kirchliche Dogmatik I, 2, 3. Aufl. 1945, S. 153.



448 W. Delius, Maria in der neueren theologischen Lileratur

DM 14— geb. DM 17.80. Verlag Schoningh, Paderborn. Hubert du Manoir
S. J.: Maria, Etudes sur la sainte Vierge. I, 1949. 919 8. II, 1952. 1007 S.
Beauchesne, Paris.

Striter macht fiir den Theologen wie fiir den interessierten Laien den
ganzen Umfang der Marienkunde deutlich. Die Aufsétze der verschiedenen
Fachgelehrten, die nicht alle von gleichem theologischen Gewicht sind,
enthalten naturgemil manche Wiederholungen. Die Literaturangaben am
SchluBl der meisten Aufsitze ermoglichen eine Vertiefung des betreffen-
den Problems. Das Werk dient der Forderung der Marienverehrung und
soll dem Prediger und Seelsorger Anregungen geben.

Den historischen Darstellungen des 1. Bandes folgen die systematischen
des 2. Bandes und die seelsorgerlich-praktischen des 3. Bandes. Die zweite
Auflage des 2. Bandes ist im Hinblick auf das Dogma der assumptio (1950)
erweitert worden.

Im 1. Band entwickelt P.Strdter S.J., Spiritual am Pontificium Colle-
gium Germanicum et Hungaricum in Rom, in einer Einfithrung unter dem
Thema: «Offenbarung und Geschichte» (S.13—22) vom deotdéxog des Ephe-
sinum ausgehend den fiir die Mariologie fundamentalen Satz: Gott fordert
gebieterisch von der Christenheit eine subjektische Entwicklung der reli-
givsen Erkenntnis: es soll das objektive geheimnisvoll verhiillte Bild des
Offenbarungsgutes immer mehr entschleiert werden (S.15). Hierdurch
wird die Berechtigung der Mariologie und der vorliegenden Marienkunde
erwiesen. Von ihr sagt er, dall sie «eine notwendig sprossende Bliite aus
der Christuskunde ist. Und sie ist wohl deren erstaunlichste Bliite, ge-
radezu iiberraschend durch die GroBartigkeit ihrer Entwicklung» (S.21).
Das Forschen und Sinnen hinein in die Marienkunde sei ein heiliger Dienst
am Offenbarungsgut, das Gott uns geschenkt hat.

In den folgenden Beitrigen wird das Marienbild in der HI. Schrift,
in der griechischen und lateinischen Patristik und Liturgie gezeichnet.
A.Bea S.J., Rektor des Pontificium Institutum Biblicum in Rom, zeigt
an einer Reihe fiir die Mariologie wichtiger Stellen das alttestamentliche
Bild der Maria, das der HI. Geist gezeichnet habe, dessen Absicht zu ver-
stehen und gerecht zu werden, unsere Aufgabe sei (S. 23—43). Das Marien-
bild des Neuen Bundes entwirft A. Merk S. J., Prof. am Pontificium Institu-
tum Biblicum in Rom (S.44—84). Er arbeitet mit vielen Hypothesen, um
im wesentlichen die Privilegien der Maria biblisch zu begriinden. Die
Zugehorigkeit der Maria zum Davidsgeschlecht hilt er fiir wahrschein-
lich, ohne jedoch in der Genealogie des Lukas die Méglichkeit des Stamm-
baumes der Maria zu sehen. Nur durch starkes Psychologisieren kann
er Aussagen iiber die Jugendjahre der Maria machen, um dem Fest Ma-
rii Opferung eine vom NT her spekulativ gedeutete Grundlage zu geben,
die wiederum die Verlobung-EheschlieBung ohne Vollzug der Ehe moti-
vieren soll. Der Verfasser vermutet, daf Maria dem Lukas die Verkiindi-
gung des Engels als einer Begnadung im Sinn der Fiille iibernatiirlichen
Gnadenlebens mitgeteilt habe. Unter Verzicht auf eine Auslegung von
Matth. 1, 25 wird in erbaulichem Stil die Geburts- und Kindheitsgeschichte



W. Delius, Maria in der neueren theologischen Literatur 449

Jesu dargestellt. Wohl deutet der Verfasser auf die exegetischen Schwie-
rigkeiten von Joh.2 1—11 hin, geht aber iiber Stellen wie Matth. 13, 55;
12, 46; Mark.3, 20; Luk.11, 27 schnell hinweg, ohne ihre Problematik
innerhalb der Mariologie deutlich werden zu lassen. Das gleiche gilt von
der Frage: Maria im Johannesevangelium. Was iiber Maria in der Urge-
meinde gesagt wird, kann von der knappen Bemerkung Act. 1, 14 her nicht
entwickelt werden.

J.Ortiz de Urbina S. J.: «Die Marienkunde in der Patristik des Ostens»
(S.85—118) gibt im wesentlichen einen #dlteren Aufsatz wieder.5 Die Ent-
wicklung des marianischen Gedankens vollzieht sich nach ihm in drei
Perioden: 1. in den beiden ersten nachchristlichen Jahrhunderten, in denen
die Grundlagen der Marienkunde der Patristik gelegt wurden, 2. in der
Zeit vom Beginn des 3. Jahrhunderts bis zum Streit um Nestorius als einer
Zeit der Ruhe fiir die Marienkunde, 3. in der Periode vom Ephesinum (431)
bis zur Theologie des Johannes von Damaskus im 8. Jahrhundert. Man
vermiflt bei den Ausfiihrungen eine stirkere Einordnung in die Christo-
logie. Man wird auch entgegen der Meinung des Verfassers sagen kinnen,
dafB im 3. und 4. Jahrhundert Maria eine bestimmte theologische Bedeutung
bekommt, die fiir die Marienverehrung und die Mariologie zukunftstréachtig
geworden ist.

H. Engberding O. S. B. gibt in dem Aufsatz: «<Maria in der Frommigkeit
der ostlichen Liturgieny (S.119—136) eine beschrédnkte Auswahl aus dem
weitschichtigen Material, ohne indessen eine ortliche und zeitliche Angabe
der Quellen zu machen. H. Rahner, Prof. in Sitten: ¢«<Die Marienkunde in der
lateinischen Patristiky (S.137—182), unterscheidet zwischen der rémischen
und aullerrémischen Marienkunde, um zu zeigen, daBl die aulerrémische
Marienkunde ihre Anregungen und Weisungen von der in Rom gehiiteten
und entfalteten Glaubensregel empfangen hat. Er verweist auf die neueste
Forschung, die die einflufireiche uralte rémische Tradition auch hinsicht-
lich der mariologischen Belange erwiesen habe. So kommt der Verfasser zu
dem schr umstrittenen Satz, dall der Osten ¢aus der Hand des Pontifex
auf dem Petrusstuhl die katholische Erblehre iiber Maria entgegengenom-
men» habe. Wenn H.Rahner dann die geschichtliche Entwicklung der
auBerromischen Mariologie schildert, so wird angesichts der dort genann-
ten Theologen (vor allem Tertullians) deutlich, dafl die Zweiteilung der
Darstellung problematisch ist. Die theologischen Leistungen der meisten
dort genannten Theologen werden von den romischen Pipsten dieser Zeit
nicht erreicht. Merkwiirdig kurz kommen gegeniiber der Schilderung der
Verdienste der Pipste um die Mariologie die groflen Theologen Ambrosius,
Hieronymus und Augustin weg, deren Bedeutung H.Rahner darin sieht,
daB diese Theologen die Wurzel zum Dogma der Unbefleckten Empfingnis
gelegt und das Vorbild der Siindenreinheit und Tugendherrlichkeit der
Maria haben deutlich werden lassen. Bei Augustin rithmt er den Gedanken:
Maria das Vorbild der Kirche. In einem zweiten Teil des Aufsatzes zeigt

5 Lo sviluppo della mariologia nella patrologia orientale. Orientalia
Christiana VI (1940), S. 40—82.

29



450 W. Delius, Maria in der neueren theologischen Literatur

H. Rahner auf Grund der Predigten, Apokryphen, der Kunst, der Poesie
und der Feste die Entfaltung der marianischen Frommigkeit.

<Maria in der lateinischen Liturgie» (S.183—267) stellt Ph. Oppenheim
O.8.B., Prof. fiir systematisch-historische Liturgiewissenschaft an der
Pipstl. Universitidt S. Anselmo u. Lateran, Rom, dar. Nach Joh. 19, 25 habe
Maria unter dem Kreuz diesen Ehrenplatz auch inne, «wo immer das
Opfer ihres Sohnes unblutigerweise auf den Altdren erneuert werde»
(S.180). In der ersten Hilfte des 3. Jahrhunderts finde bei Hippolyt Maria
zum erstenmal in der Messe Erwidhnung. In einem zweiten Teil schildert der
Verfasser den heutigen Marienkult in der Liturgie, dessen Bedeutung in
dem Begriff der Hyperdulia deutlich wird. In einem 3.Teil werden —
leider ohne Quellenangabe — die Quellen der liturgischen Marientexte
behandelt. Wichtig ist der Hinweis auf Neuschépfungen.

Marianus Miiller O. F. M., Miinchen-Gladbach: «Maria. Thre geistige Ge-
stalt und Personlichkeit in der Theologie des Mittelalters» (S.268—316)
liefert mehr eine Materialsammlung als eine ideengeschichtliche Darstel-
lung der mittelalterlichen Mariologie. Dankenswert sind indessen die um-
fangreichen Quellennachweise am Schlull des Aufsatzes. Es iiberrascht
nicht, dall der Verfasser in der Ablehnung der Unbefleckten Empfingnis
durch die meisten mittelalterlichen Theologen ein Fehlurteil erblickt. Auch
die Heiligungsstufen der Maria, die diese Theologen zeichnen, stimmen
nach Meinung des Verfassers nicht in ihrer Reihenfolge.

Den ersten Band schlieft der Aufsatz von E. Béminghaus S.J. t: «Ge-
schichte der Marienverehrung seit dem Tridentinum» (S.317—375) ab.
Gegeniiber der Bliite der Marienverehrung des Mittelalters zeigt das 16.
Jahrhundert keinen gradlinigen Aufstieg derselben. Der Verfasser be-
dauert angesichts Luthers Haltung zur Heiligen- und Marienverehrung,
dalB die katholische Kirche sich nicht rechtzeitig von den Méngeln dieser
Verehrung frei gemacht hat, «dann hétte man mit ihrer reinen und tieferen
Deutung geradezu die eigentliche katholische Antwort auf Luthers reli-
givsen Grundirrtum geben kénnen» (S.324). Luthers Grundirrtum sieht
er in dem sola fide, wodurch jedes Mittun des Menschen am Heilswerk aus-
geschlossen und der Fiirbitte der Heiligen und der Maria gewehrt werde.
Die Heiligen sind «ein hehres Denkmal des wundersamen Ineinander von
schenkender Gotteshuld und dankender Hinnahme» (S.324). Im iibrigen
wird der Verfasser der Haltung Luthers gegeniiber der Maria nicht ge-
recht, sondern bleibt in unsachlicher Polemik stecken (S.325). Die Abwehr
der reformatorischen Haltung gegeniiber der Maria, der Barock und seine
Marienverehrung als Ausdruck kirchlicher Erneuerung, die Frommigkeit
der franzdsischen Schule des 17. Jahrhunderts, die Aufklirung als Gegen-
stromung gegen die Verehrung Marias, die Romantik des 19. Jahrhunderts
und das Dogma der Unbefleckten Empfiangnis sind Inhalt der umfangrei-
chen Darstellung.

Die systematische Behandlung der Marienkunde im 2. Band soll unter
dem Gesichtspunkt objektiver Wahrheit, aber auch unter Beriicksichtigung
der Tatsache geschehen, dall die Marienkunde sich noch in einem Zustand
unfertigen Wachstums befindet, in dem manche Linie noch nicht endgiiltig



W. Delius, Maria in der neueren theologischen Literatur 451

festgelegt ist, wie es bei den Kernwahrheiten der IFall ist. C. Feckes
behandelt in dem ersten Aufsatz das Thema: «Die Gottesmutterschafty in
folgenden Unterteilen: 1. jungfriuliche Mutterschaft, 2. Gottesgebirerin, 3.
immerwihrende Jungfrau (S.13—100). In einem weiteren Aufsatz referiert
der Verfasser iiber: «Die Gnadenausstattung Mariens» (S.101—179). Der
Leser findet in beiden Aufsiitzen das Wesentliche der Lehre iiber die
Maria. Eine wichtige Erginzung haben J. Beumer S.J. in dem Aufsatz:
«Maria Mutter der Christenheity (S.180—240) beziiglich der Beteiligung
Mariens am Erlésungswerk und A. Stolz: «Die Mittlerin aller Gnaden» (S.
241—271) mit dem Hinweis auf das nicht zufillige Zusammengehen von
Ekklesiologie und Mariologie gegeben. Die beiden abschliefenden Beitrige
dieses Bandes stammen von P. Strdter: «<Mariens Mitwirkung beim Erlésungs-
opfers (S.272—313) ® und «Maria als Konigin» (S.314—349).

Im Vorwort des 3. Bandes verweist der Herausgeber auf die Tatsache,
daff die Marienverehrung bei der Seelenfiihrung eine Hilfsmacht ist. Dem-
gemil befalit sich der 1. Teil dieses Bandes mit dem Einflul der Andacht
zu Maria auf die einzelne Seele, wihrend der zweite Teil eine Darlegung
der Gemeinschaftsverehrung bringt. In beiden Teilen sind folgende Bei-
trige: P. Strdter S. J.: «Marienverehrung als Hilfsmacht zum christlichen Le-
beny (S.13—67), K. Vokinger, Klosterkaplan zu Stans (Schweiz): «Marien-
andachten im Volke» (S.62—105), A. Freitag SVD., Steyl: «Maria und das
Missionswerky (S.106—184), ein Aufsatz, der durch seine Einblicke in die
katholische Missionspraxis wie durch seine Polemik gegen die protestanti-
sche Mission bemerkenswert ist. Es folgen E. Raitz von Frentz S.J.: «Die
Vollkommene Andacht zu Maria des hl. L. M. Grignion de Montforty (S.185
bis 195), D. Thalhammer S.J., Universitidtsprofessor in Inusbruck: «Maria
und der Priester» (S. 198—209), J. Beumer: <«Marienverchrung, Zeichen
und Mittel der Auserwihlung» (S.210—225), R. Henggeler O. S. B., Stift Ein-
siedeln: «Die Rosenkranzbruderschaft in Einsiedeln» (S.227—246), P. Strd-
ter: «Die Marianische Kongregation» (S.247—293), F. Kastner S. A. C.: «Die
Marienverehrung Schonstatts» (S. 296—322), C. Feckes, Prof. am Prediger-
seminar Koln: «<Die Weihe der Kirche und der Welt an Maria» (S. 323—344)
und P. Strdter: «Sinndeutung der Marienverehrungs (S. 345—384).

H. du Manoir, Prof. am Institut Catholique de Paris, legt Studien zur
Mariologie vor. In zahlreichen Aufsitzen mit guten Literaturangaben haben
die Verfasser die verschiedenen Probleme der Marienkunde erértert. Das
zweibindige Werk gleicht weithin der Marienkunde von P. Striiter. Es geht
besonders im 2. Band iiber Stréater hinaus und bildet so eine gute Ergéinzung
des deutschen Werkes. Von seiten der evangelischen Theologie ergeben sich
gegen das Werk von Manoir die gleichen Einwiinde wie gegen die Marien-
kunde von Striter. Die innerkatholische Auseinandersetzung in der Ma-
riologie wird bei Manoir nicht beriihrt. Die Besprechung dieses umfang-
reichen Werkes kann hier nur summarisch sein. Es ist nicht moglich, die
Titel der 61 Aufsitze geschweige denn eine Inhaltsangabe derselben oder

8 H. Seiler et P.Strdter: De Modalitate Corredemtionis, in Gregorianum
1947, fasc. IL.

29*



452 W. Delius, Maria in der neueren theologischen Literatur

gar eine kritische Auseinandersetzung mit ihren Ausfiihrungen zu geben.
Die evangelische Theologie sollte Stréter wie Manoir studieren und in
eine fiir beide Kirchen wichtige Auseinandersetzung eintreten.

Der erste Band des Werkes ist in vier Biicher eingeteilt, die sich mit
dem Marienbild im Alten (A. Robert) und Neuen Testament (G. Hilion), in
der Patristik (G.Jouassard) und in der abendldndischen, in der byzantini-
schen, syro-maronitischen, chaldidischen, armenischen und aethiopischen
Liturgie befassen. Es folgen Aufsitze, die Maria im Dogma und in der
Theologie, im inneren religiosen L.eben und im Apostolat zum Inhalt haben.
Besondere Beachtung verdienen die Exkurse von J. Daniélou: Le Culte
Marial et le Paganisme und J.-M. Abdel-Jalil: Lia Vie de Marie selon le Coran
et I'Islam, ferner die Aufsitze von C. Crivelli: Marie et les Protestants,
R. Laurentin: Lie probléme initial de méthodologie mariale und L. Reypens:
Marie et la Mystique.

Der zweite Band, Buch 5 und 6 umfassend, zeigt, in welchem Malle die
Gestalt der Maria das religiose und geistige Leben erfalit hat. In 18 Auf-
sitzen des 5. Buches stellen Verfasser verschiedener Nationalitdt das Ma-
rienbild in der Literatur und Kunst der einzelnen europiischen Liinder,
dazu Franzosich-Kanada und Kolumbien, dar. Es folgen Ausfiihrungen iiber
Maria im Gregorianischen Lobgesang, eine Skizze der Geschichte der maria-
nischen Musik, ikonographische Aufsitze iiber Mariendarstellungen in der
byzantinischen, russischen und abendlindischen Kunst. Das 6. Buch bietet
Studien zur Geschichte des Kultus und frommen marianischen Lebens, wie
es sich vielgestaltig in der Verehrung und Theologie der verschiedenen
Orden, Gesellschaften und Bruderschaften zeigt.

Ein dritter Band soll eine kurze Uebersicht einer Untersuchung des
Marienkultus in den verschiedenen Liéndern der Welt bringen. Ein vierter
Band wird das Personen- und Sachregister enthalten. Es ist hier ein Werk
im Entstehen, das in der theologischen Literatur bisher kein Gegenstiick hat.

2. Einzelbeitrige zur Mariologie.
a) Quellenwerke.

T. Gallus: Interpretatio Mariologica Protoevangelii tempore postpatris-
tico usque ad Concilium Tridentinum. Romae 1949. T. Gallus: Interpretatio
Mariologica Protoevangelii Posttridentina usque ad definitionem Dogmati-
cam Immaculatae Conceptionis. Pars prior. Aetas Aurea Exegesis Catho-
licae a Concilio Tridentino (1545) usque ad annum 1660. Apud Edizioni di
Storia e Letteratura. Roma 1953. 286 S. R. Graber: Die marianischen Welt-
rundschreiben der Papste in den letzten hundert Jahren. Wiirzburg, Echter-
Verlag 1951. 221 S., geb. DM 7.60.

Im ersten Werk zeigt der Verfasser, dal Gen. 3, 15 durch Origenes,
Gregor v. Nazianz, Basilius d. Gr. und Procop moralisch, durch Chrysosto-
mus und Hieronymus textgem&l und durch Augustin und Gregor d. Gr.
allegorisch-moralisch ausgelegt ist. Messianisch-mariologisch verstehen
Gen. 3, 15 Justin, Irendus, Cyprian, Epiphanius, die ep.ad amicum aegro-
tum ... (MSL. 30, 85, 88) und Leo d. Gr. Die Scholastiker haben eine ver-



W. Delius, Maria in der neueren theologischen Literatur 453

schiedene Stellung eingenommen, wihrend Luther in seinem messianischen
Verstindnis ipsum conteret gelesen hat. Die zweite Quellensammlung, die
bis zum Jahre 1854 fortgefiihrt werden soll, ist durch neuere Verdffent-
lichungen, u. a. auch durch die Bulle Munificentissimus Deus (1950), ver-
anlaft worden. Sie befalit sich mit der Periode, in der die mariologische
Bedeutung von Gen. 3, 15 Gegenstand der Disputation zwischen Katholiken
und Protestanten gewesen ist. Der Verfasser bringt fiir die Lesarten ipsa,
ipsum, ipse eine Fiille von Stellen aus oft schwer zugidnglichen Werken.
Mehr als 500 Autoren sollen in den beiden Teilen zu Worte kommen. Die
verschiedenen Entwicklungsstufen werden deutlich, wertvolle Erkenntnisse
werden uns vermittelt. Auch Nichtkatholiken wie Melanchthon, Beza, Cal-
vin, Osiander, Wolfgang Musculus u. a. kommen zu Wort. Der erste Teil
gliedert sich in zwei Abschnitte: vom Tridentinum bis zur Clementina (1592)
und von 1592—1660. Fiir die erste Periode ergibt sich das interessante Er-
gebnis, dall die meisten katholischen Autoren und die protestantischen mit
einer Ausnahme ipse oder ipsum lasen, wobei die katholische Exegese mario-
logisch, die protestantische christologisch war. Von 1592 ab ist das ipsa
der Clementina maflgebend, das nicht aus mariologischen Griinden, sondern
weil es bei der Mehrzahl der Viter gut bezeugt sei, aufgenommen worden
sei. Die mariologische Interpretation beziehe sich nicht auf das ipsa, das
im iibrigen philologisch nicht gerechtfertigt ist, sondern auf Gen. 3, 15a.

Ein wichtiges Quellenwerk hat R. Graber geschaffen. Eg ist eine kleine
deutsche Ausgabe des groflen italienischen Werkes von Tondini. Grabers
Ausgabe, die Periode von 1849—1950 umfassend, erfiillt gemdf seinem Vor-
wort nicht nur den Wunsch vieler katholischer Priester und Laien, sondern
ist auch fiir den evangelischen Theologen unentbehrlich, der den modernen
Katholizismus verstehen will. Das Stellenregister und der dogmatisch-homi-
letische Wegweiser sind eine Mariologie in gedringter Form. Zugleich
geben sie dem Nichtkatholiken einen Einblick in die praktische Verwertung
der marianischen Dokumente. Vermifit habe ich die Encyclica Deiparae Vir-
ginis vom 1. 5. 1946, und Teil III, 124 von Mediator Dei vom 20. 11. 1947. Die
péipstlichen Lehrduflerungen und ihre mariologisch-homiletische Verwen-
dung machen den Abstand und den Unterschied katholischer und evangeli-
scher Frommigkeit ganz deutlich.

b) Exegetische, systematische und apologetisch-praktische Werke.

P. Gaechter S. J., Prof. in Innsbruck: ¢«Maria im Erdenleben». Mariani-
scher Verlag der Verlagsanstalt Tyrolia, Innsbruck-Wien-Miinchen 1953.
260 S. sFr.12.—. H. M. Késter S. A. C.: «<Unus Mediator. Gedanken zur Ma-
rianischen Frage». Lahn-Verlag, Limburg/Lahn 1950. 335 S. DM 7.80. H.
Seiler S.J.: «Corredemptrix. Theol. Studie zur Lehre der letzten Pipste
tiber die Miterloserschaft Mariens». Rom 1939. 150 S. George Smith: «Die
Stellung Mariens im Erlésungswerk Christi». Verlag Schoningh, Paderborn
1947. 263 S. O. Semmelroth S.J.: «Urbild der Kirche. Organischer Aufbau
des Mariengeheimnisses». Wiirzburg Echter Verlag 1950. 118 S. A. Miiller:
«Ecclesia-Maria». Paradosis. Beitrige zur Geschichte der altchristlichen
Literatur u. Theologie V. Freiburg (Schweiz) 1951. 242 S. K. Algermissen:



454 W. Delius, Maria in der neueren theologischen Literatur

«Fatima und seine Botschaft an die heutige Menschheit». 7. Aufl. 31.—35. T.
Verlag J. Giesel, Celle 1949. 40 S. P. J. Haveroit und P. G. Heghmans: «Die
Herz-Mariae-Verehrung und die Herz-Mariae Weihe». Kaldenkirchen 1947.
51 8.

Gaechter will keine Biographie der Maria schreiben. Er betont mit
Recht, daB} diese auf Grund mangelnder Quellen nicht moglich ist. Folgende
Themen werden behandelt: 1. Die literarische Geschichte von Luk. 1 u. 2.
2. Die Chronologie von Marias Verlobung bis zur Geburt Christi. 3. Das
Magnificat. 4. Maria in Kana. 5. Die geistige Mutterschaft Marias (Joh. 19,
25—27). Bis auf den ersten Aufsatz sind sie alle schon einmal verdffentlicht
worden. Sie bilden indessen in dieser Zusammenfassung ein einheitliches
Ganzes. Die Anmerkungen am Schlull machen das wissenschaftliche Fun-
dament des Buches deutlich. Allerdings fehlt die eine und die andere Schrift,
die seitens der evangelischen Theologie zu diesen Fragen erschiener ist. In
dem ersten Aufsatz kommt der Verfasser nach Untersuchung der Gesamt-
struktur, der Rhythmik und des Kulturbildes von Luk.1 und 2 zu dem Er-
gebnis, dafl die beiden Kapitel eine semitische, nicht eine hellenistische lite-
rarische Grundlage haben. Der griechische Uebersetzer habe erlduternde
Zusitze gemacht, von denen fiir die Mariologie die wichtigsten Luk. 1, 2.
34. 37 sind. Ausgehend von der Beobachtung, dall es sich um eine reine
Marienerzdhlung handelt, streicht Gaechter mit M. Dibelius? das éuvnotev-
pévnv avdpi, O 8voua lwore. Damit wird Maria zur Davididin, Joseph aber
ausgeschaltet und kommt als irdischer Vater Jesu nicht in Frage. Grofles
Gewicht legt der Verfasser darauf, zu zeigen, dal Luk. 1, 34 nicht vom
Zweifel oder Unglauben der Maria redet. Iir streicht daher auch Luk. 1, 37,
das eine solche Auslegung zuliefle. F'iir die Marienverehrung und fiir dic Bin-
dung des Verfassers an die kirchliche Lehre ist die Deutung des mwpwTtdrokog
Luk. 2,7 (cf. 2, 23) bezeichnend. Auch an den Stellen, wo von den «Eltern»
Jesu (Luk. 2, 27. 33. 41) die Rede ist, sieht er keine Schwierigkeiten fiir
die jungfriuliche Empfingnis. Im zweiten Aufsatz finden sich bemerkens-
werte Ausfiihrungen iiber die jiidischen Ehegesetze und das Verlobungsalter
der Maria. Gaechter lehnt hier die Behauptung katholischer Theologen ab,
Maria habe ein Geliibde der Jungfriulichkeit abgelegt. Beachtlich ist, was
Gaechter iiber die Reise der Maria zur Elisabeth und iiber das gegenseitige
Verwandtschaftsverhiltnis sagt. Im dritten Aufsatz meint der Verfasser,
Maria habe das Magnificat nach der Geburt bei einem erneuten Besuch mit
dem Jesuskind bei der Elisabeth angestimmt. Das tamelvwoic Luk. 1, 48 mo-
tiviert er mit dem Dorfklatsch in Nazareth. Im Zusammenhang mit der Ma-
rienverehrung macht Gaechter im vierten Aufsatz wichtige Ausfithrungen
iiber Joh. 2, 4 und 2, 6.

Die Deutung von Joh. 19, 25—27 steht gemill der katholischen Mario-
logie unter dem Thema der geistigen Mutterschaft Mariens. Gaechters Aus-
legung, Jesu Wort an Maria und an Johannes sei nicht nur Erfiillung seiner
Sohnespflicht, sondern Erfiillung der alles iiberragenden hiheren Aufgabe,
der messianischen Mutterschaft der Maria, hat auch bei katholischen Theo-

Y M. Dibelius: Jungfrausohn und Krippenkind, 1932, S.12.



W. Delius, Maria in der neueren theologischen Literatur 455

logen Ablehnung gefunden. Gaechter meint ferner, Johannes habe die Szene
unter dem Kreuz auf Gen. 3, 15 bezogen. In dem Buch wird an manchen
Stellen stark psychologisiert. Die Bindung an das katholische Dogma wird
in der Exegese deutlich. Trotzdem kann das Buch den evangelischen Theo-
logen anregen, iiber diese Probleme nachzudenken.

Eine grundsitzliche Behandlung der Mariologie gibt das nicht leicht zu
lesende Buch von H. M. Késter. Es ist eine Antwort auf die sehr kritischen
Einwinde, die sein Buch «Die Magd des Herrny, Limburg 1947, gefunden
hatte. Der stirkste Einwand, dall das Buch «Verrat an Christus» sei, hat
den Titel ¢«Unus Mediator» bestimmt. Die Bedenken, die von seinen katho-
lischen Kritikern gegen die Mariologie iiberhaupt geltend gemacht werden,
weist Koster in «Unus Mediator» zuriick. In einem Ueberblick iiber die
marianische Entwicklung im Laufe der Kirchengeschichte kommt der Ver-
fasser zu dem Ergebnis, daB sich heute eine doppelte Mariologie abzeichnet:
das katholische und reformatorische Marienbild, das Ausldufer in die ka-
tholische Kirche habe. Der Verfasser lehnt die Riickkehr zum Glaubenshe-
wulitsein der Urgemeinde, die keine Marienverchrung kannte, unter Hin-
weis auf das Dollosche Gesetz, nach dem Entwicklungen irreversibel sind,
ab. Er meint, das Miltrauen gegen die Mariologie treffe schlieflich auch
die Christologie. In der Frage: Offenbarung und Mariologie weist er das
<Formalprinzip reformatorischen Glaubens», das sola scriptura, zuriick.
Andererseits siecht er die Aufgabe, dem «Materialprinzip der Reformationy,
der Allgemeingiiltigkeit der Mittlerschaft Christi, dadurch gerecht zu wer-
den, daf} er die Ordnung zwischen dem zu erlésenden Menschen und seinem
Erlsser darstellt, um dann zu zeigen, daf Maria die Ordnung um den Er-
l6ser nicht stort, sondern mittrigt. Nach verschiedenen Fxkursen behandelt
der Verfasser im SchluBiteil seines Buches die Frage: Christus und Maria
in der Frommigkeit, um zu dem Ergebnis zu kommen, dal die Marienfrom-
migkeit lediglich eine bestimmte Anwendung des Satzes sei, dall das Han-
deln sich am Sein orientiere. Die Losung der marianischen Frage ergebe
sich nicht nur in dem sentire cum ecclesia, sondern auch in der Weite des
Herzens.

Zu der in der neueren marianischen Bewegung wichtigen Frage: Maria
Corredemptrix haben H. Seiler und G. Smith (Uebersetzung aus dem Engli-
schen) Stellung genommen. Bei Seiler ist bedeutsam die Einfithrung in die
Entwicklung der marianischen Bewegung der letzten hundert Jahre. Zum
Thema selbst behandelt er die Frage der objektiven und subjektiven Er-
lésung und sieht die Miterléserschaft der Maria bereits in ihrer Mitwirkung
bei der Menschwerdung. Unter Ablehnung der Begriffe vom Priestertum
oder der Diakonale fiir Maria sieht er in Kenntnis ihrer Problematik die
Miterloserschaft in der objektiven Erlosung. Aus der Stellung der Pipste
zu dieser Frage zieht Seiler bestimmte Folgerungen. Letztlich versteht
Seiler die Miterldserschaft der Maria aus ihrer Stellung unter dem Kreuz,
wo Maria unter Verzicht auf ihre Mutterrechte Christus in den Tod opfert
und demgemil mit Feckes und Scheeben ihr der Name «Liturgin» zukomme.
— G. Smiths Marienlehre hat in ihrer Anlage durch die Encyklika Mystici
Corporis Christi (1943) Anerkennung gefunden, weil sie in die Lehre von



456 W. Delius, Maria in der neueren theologischen Literatur

der Erlosung und der Kirche eingebaut worden ist. Sein Ausgangspunkt ist
also nicht mehr die Gottesmutterschaft, sondern die der Maria mit uns zu-
teilgewordene Gliedschaft am Leibe Christi. Die Berechtigung, von Maria
als Corredemptrix zu sprechen, sieht Smith darin, daf sie in einzigartiger
Weise erlést, d. h. daB sie nicht nur von der Siinde befreit, sondern vor ihr
bewahrt worden ist. Sie ist Corredemptrix nicht nur durch ihre Mitwirkung
im Erlosungswerk Christi, sondern durch «ihre Mitarbeit f6rmlich und in
sich erlosend» (S.119).

Das Problem Maria-Kirche behandeln O.Semmelroth und A. Miiller. Das
Buch von Semmelroth will eine grundsitzliche Schrift zur Mariologie sein.
Nach einem geschichtlichen Ueberblick iiber die Entwicklung der Marien-
frommigkeit bestimmt der Verfasser den Ort der Mariologie in der Dogma-
tik zwischen der Christologie und der Gnadenlehre. In der Frage der Ver-
ehrung der Maria lege die marianische Theologie eine enttduschende Diirf-
tigkeit an den Tag. Das mariologische Grundprinzip sieht Semmelroth im
Gegensatz zu den meisten katholischen Theologen nicht in der Gottesmut-
terschaft, sondern in der altkirchlichen Antithese Eva-Maria, die zu Maria
als Typus der Kirche fithre. Maria ist Urbild der heilsmittlerischen, der
miterldsenden und der erlésten Kirche. Als Urbild der Kirche ist Maria in
wahrem Sinn Miterldserin am Heilswerk. Bei der Erlésung der Kirche hat
sie in rezeptiver Kausalitit mitgewirkt. Als Typus der miterlosenden Kir-
che erfiillt sich die Aufgabe der Maria in der Logos- und Christusbraut-
schaft. «Maria nimmt das verdienende Opferwerk Christi, das voll und ganz
in sich abgeschlossen und vollendet ist... in das eigene Herz, das Herz
der Kirche hinein und empfingt dadurch die von Christus verdiente Frucht
seines Opfers» (S.85). Ihre Aufgabe als Typus der Kirche ist erfiillt, da
sie Gottesmutter ist, aber das ist sie, weil sie Urbild der Logos- und Chri-
stusbhrautschaft sein sollte. Maria trigt die Heiligkeit der Kirche in sich,
um sie der Gesamtkirche weiterzugeben. A. Miiller will mit seinem Buch,
das der Theologischen Fakultét in Freiburg i. Ue. als Dissertation vorge-
legen hat und das im Jahre 1954 in zweiter Auflage erscheinen soll, eine
Liicke im patristischen Unterbau der Mariologie ausfiillen und gleichzeitig
eine Hilfe fiir die spekulative Theologie sein und praktisch-seelsorgerlich
wirken. Beachtenswert ist der Ueberblick iiber die Frage der Personifika-
tion, wie sie sich aus dem Thema Maria-Kirche ergibt. Der patristische
Beweis ist nicht immer iiberzeugend und zeigt die Bindung an das Dogma.
Seine Ausfiihrungen gipfeln in dem Satz: «So sehen wir, wie das Geheimnis
Maria-Kirche im Scheitelpunkt der ganzen Heilstheologie liegt. Hier steht
Gott, hier der Mensch. Der vereinigte Gottmensch heillt Jesus Christus.
Der zur Vereinigung aufgerufene und Ja sagende Mensch heifit Maria und
heiflit Kirche» (S.229).

Aus der Fiille der Literatur zur Marienerscheinung zu Fatima (1917)
und der Herz-Mariae-Weihe soll hier auf die Biichlein von K. Algermissen
und P.J. Haverott-P. G. Heghmans hingewiesen werden, die beide gegeniiber
dem Widerstand in katholischen Kreisen aufklirend und apologetisch wir-
ken sollen. In der ersten Schrift will der bekannte Theologe die Ereignisse
von Fatima ernst nehmen und sie mit gesunder Kritik untersuchen. Er



W. Delius, Maria in der neueren theologischen Literatur 457

weist auf die verschiedenen Berichte iiber die Marienerscheinung hin und
hilt die drei Kinder, deren Bilder er bringt, fiir glaubwiirdig. Wichtig ist,
daB nur die Kinder Maria gesehen und gehdrt haben wollen, wihrend die
Zuschauer bei den spiteren Erscheinungen nur eigenartige Naturvorginge
gesehen haben. Psychologisch wichtig sind auch die Vorginge des Jahres
1917: der Riicktritt einer kirchenfeindlichen Regierung in Portugal, die
russische Revolution, der erste Weltkrieg. Erstaunlich bleibt die péapst-
liche Anerkennung der Erscheinungen und die Weihe der Welt an das
Herz Mariae im Jahre 1942. Das Biichlein von Haverott-Heghmans will den
Seelsorger in seinem Amt zu einem tieferen Verstéindnis von Fatima fiih-
ren, Dementsprechend sind hier neben apologetischen Ausfithrungen prak-
tische Anweisungen gegeben.

¢) Evangelisch-theologische Arbeiten zur Marienkunde.

Reintraud Schimmelpfennig: Die Geschichte der Marienverehrung im
deutschen Protestantismus. Verlag Schoningh, Paderborn 1952. 164 S. Kart.
DM 4.80, Liw. DM 6.80. Horst Dietrich Preufi: Maria bei Luther. Schriften d.
Ver. f. Reformationsgeschichte Nr. 172, Jahrg. 61, Heft 1. Verlag C. Bertels-
mann, Giitersloh 1954. 34 S. Brosch. DM 4.50. W. Delius: Luther und die Ma-
rienverehrung. Theol. Literaturzeitung 1954. Nr. 7/8 Sp. 409—414, H. Lam-
parter: Die Magd des Herrn. Brunnquell-Verlag, Metzingen 1949. 88 S. Kart.
DM 2.80. H. Asmussen: Maria, die Mutter Gottes. Ev. Verlagswerk, Stuttgart
1950. 61 S. Geb. DM 4.50. J. Chambon: Maria, die Herbstreife eines Mensch-
heitskults. Die Ernte, Heft 3. Lichtweg-Verlag, Essen 1950. 26 S.

R. Schimmelpfennig, deren Buch man es abspiirt, dall sie mit Liebe und
Verehrung der Maria zuneigt, geht der F'rage nach, wo die Hochflut mit-
telalterlicher Marienfrommigkeit geblieben ist. Mit anerkennenswertem
Fleill hat sie, bei Luther beginnend und mit dem Heidelberger Gutachten
zur Assumptafrage endend, viele Zeugnisse besonders aus der profanen Li-
teratur, darunter auch Karl May, zusammengetragen. Fr. Heiler hat in sei-
ner Besprechung ® fiir die bevorstehende Neuauflage verschiedene desideria
angemeldet. Ein grundlegender Mangel des Buches, der auch auf die Schrift
von Preuf zutrifft, ist der, dafl beiden Verfassern offensichtlich die Ent-
wicklung der Marienverehrung von der alten Kirche bis zum Ausgang des
Mittelalters nicht bekannt ist, da sonst in beiden Arbeiten die Darstellung
anders ausgefallen wire. Bei Schimmelpfennig wird in der Darstellung die
Entwicklung der Haltung Luthers zur Marienverehrung nicht deutlich. Cal-
vin ist vergessen. Schlieflich sei auf R. Klimsch: Wie die Protestanten Ma-
ria ehrten. Theol. prakt. Quartalschr. 78 (1925) 45—56, 233—246, und auf C.
Crivelli: Marie et les Protestants bei H. du Manoir: Marie. I, 1949. S. 675—693,
hingewiesen. Nicht unerwihnt soll die katholische Zustimmung des Mariolo-
gen C. Feckes zu dem Buch bleiben: ® «Man merkt, wie es doch wahr ist, daf
der Glaube an Christi Gottheit und der Marienglaube miteinander stehen und
fallen, und daB dort das Marienbild um so armseliger wird, je weiter man

8 Theol. Literaturzeitung 1954, Sp. 47—49.
® Theol. Rev. Nr.5 (1953), S.1351.



458 W. Delius, Maria in der neueren theologischen Literatur

sich vom katholischen Mutterboden entfernt hélt.» Das Ergebnis der Dar:
stellung von Schimmelpfennig bezeichnet Feckes demgemél als «einen ar-
men Rest eines herrlichen Erbesy. Preull’ Darstellung will die Liicken aus-
fiillen, die das Buch von Schimmelpfennig aufweist. Er gibt unter dem
Thema: «Wie Luther den Deutschen das Leben Marias erziéhlt hat» eine
fortlaufende Erzihlung vom Leben der Maria, die sich auf die verschieden-
sten Aussagen Luthers stiitzt. Preull spricht dann von der Bedeutung Ma-
rias fiir Luther und von Luthers Stellung zur Marienverehrung. Abgesehen
davon, dafl die Methode der Darstellung nicht gliicklich gewihlt erscheint,
wird an verschiedenen wichtigen Punkten die Problematik nicht deutlich.
Es fehlt der Versuch, das Problem innerhalb der lutherischen Theologie
darzustellen. Eine Reihe Aeullerungen Luthers sind in ihrer Problematik
dem Verfasser nicht gegenwirtig. Iis fehlen Hinweise auf die Gegner Lu-
thers, die sich speziell mit seiner Stellung zur Marienverehrung ausein-
andergesetzt haben. In meinem Referat auf dem Theologentag 1954 habe ich
versucht, eine Skizze der Haltung Luthers in dieser Frage zu geben. Eine
Geschichte der Marienverehrung soll folgen.

H. Lamparter versucht vom NT aus eine evangelische Mariologie zu
schreiben, wobei er nur Luthers Magnificat und A. Schlatters «<Marienreden»
(1927) als Vorginger hat. Er legt eine Reihe Stellen, aber leider nicht alle,
die von der Maria handeln, aus und 1a8t Luther reichlich — bedauerlicher-
weise nach der Erlanger-Ausgabe — zu Wort kommen. Auch Lamparter ist
es entgangen, dal Luther in der Verehrung der Maria eine Entwicklung
durchgemacht hat. Es ist schade, dal er sich nicht mit den exegetisch-
christologischen Problemen einer Reihe nt.licher Stellen auseinandergesetzt
hat. Es ist aber verdienstvoll, daBl dieser Versuch unternommen worden ist.
In der Richtung einer evangelischen Mariologie geht auch das Buch von
H. Asmussen, wie bereits der Titel zeigt. Er will Maria und die Jungfrauen-
geburt gegeniiber dem Liberalismus und der Unterbewertung durch den
Historismus verteidigen, um damit der Wirklichkeit und der Gottmensch-
heit Jesu Christi ihren Platz in der kirchlichen Verkiindigung und in der
<Geschichte» zu geben. Man kann nach A. in Maria nicht einen «Irgendwer»
sehen, man kann vielmehr nach Jesus Christus nur fragen, wenn man seine
Mutter Maria «ins Auge fafits. Auf das sola gratia hinweisend, sagt A.,
dafl die Gnade nur in solchen Menschen wirke, die mitwirken. Das Fiat
der Maria war eine Entscheidung fiir das ganze Menschengeschlecht. «Dar-
um heillt die Jungfrauschaft preisen, unser Heil erheben. Ohne die Jung-
frauschaft Marias ist kein Heil» (S.21). A. stellt die Maria mit allen Hei-
ligen auf die Seite Gottes. Wir Evangelischen miissen wieder lernen, dal}
Maria in der Kirche ihren Ort hat. Vom allgemeinen Priestertum her sieht
A. die Mittlerschaft der Maria. Er verneint eine Verehrung der Maria, wohl
aber kann er von der Heiligenverehrung als dem «Iicho des Segens», mit
dem Christus in seinen Heiligen <miéchtig» geworden ist, sprechen. A.
schlief}t seine Betrachtung mit folgenden Worten: «Solange die Verehrung,
welche wir dem Herrn Christus angedeihen lassen, ohne das Icho des
Segens ist, mit welchem Gott die Mutter Jesu Christi segnete, miissen wir
uns den Verdacht gefallen lassen, dafl wir garnicht den Mittler Jesus Chri-



W. Delius, Maria in der neueren theologischen Literatur 459

stus meinen, sondern nur eine zeitlose Idee, der wir den Namen Jesus
Christus beilegen. Unsere Lehre iiber Maria mag noch so sauber sein, so-
lange unsere Gebete an ihr vorbeigehen, ist uns die Herrlichkeit ihres
Sohnes noch nicht im Vollsinn aufgegangen» (S.61). Dall das Buch auf
katholischer Seite Zustimmung gefunden hat und in der Mariologie zitiert
wird, liegt an einer Reihe unklarer Formulierungen, die A. bei aller Ab-
grenzung gegeniiber katholischer Marienverehrung aufweist. A. hat der
evangelischen Kirche manches gesagt, das zu beherzigen ist; aber er hat
eben zum Teil in einer Form geredet, die die reformatorischen IErkenntnisse
zumindest verhiillt, wenn nicht illusorisch macht. Wenn Asmussen beide
Genealogien auf die Maria bezieht, hat er gewill Luther fiir sich, der hier
aber allein steht, nicht aber die exegetischen Erkenntnisse zum Teil auch
der katholischen Theologen. Gefidhrlich nahe kommt er katholischen Spe-
kulationen, wenn er Maria nach Act. 1, 14 zum <engsten Apostelkreisy rech-
net, und vor allem, wenn er angesichts der der Maria widerfahrenen Gnade
von Mitwirkung spricht, ein Begriff, den die Reformatoren als irrefithrend
empfunden haben. Fragwiirdig ist auch der Begriff der Ordnung in der
Welt der Erlosung und die Mittlerstellung der Maria nach KEph. 4, 11—16.
Das «neben oder in Christusy diirfte mit dem reformatorischen Bekenntnis
schwerlich in Uebereinstimmung zu bringen sein. Der Versuch Asmussens
geht bedenklich iiber die reformatorische Erkenntnis hinaus. Das Extrem
zu Asmussen stellt das Biichlein von Chambon dar, dessen Anschauung in
dem Schlufisatz deutlich wird: «Sie (Maria) ist die lehrhafte Vergottlichung
— eine fiir evangelisches Gefiihl grauenhafte Vergottlichung — eines
genuinen Menschen, auf dem einst ein Strahl gottlichen Lichtes ruhte und
der jetzt zur Sonne gemacht wird, die das Evangelium iiberblendet und in
den Schatten stellt.»

3. Die Literatur zur Assumptafrage.

Fr. Heiler ** hat jiingst die umfangreiche Literatur zur Assumptio Ma-
riae besprochen, so dafl der Rezensent sich bei einer Reihe Biicher kurz
fassen kann. Die Literatur vor der Dogmatisierung erértert im wesent-
lichen die Frage der Definibilitit, wihrend die Verdéffentlichungen nach
der Dogmatisierung apologetischen Charakter tragen. Die evangelische
Literatur wird dann gesondert besprochen.

a) Quellenwerke.

M. Jugie: La mort et I’assomption de la sainte Vierge. Etude historico-
doctrinale. Cittd del Vaticano. Biblioteca Apostolica Vaticana. 1944. 747 S.
= Studi e Testi 114, P. C. Balié: Testimonia de assumptione b. Mariae ex
omnibus saeculis. Pars prior: Ex aetate ante concilium Tridentinum. Romae
1948. Gualteri Cancellarii et Bartholomaei de Bononia O. F. M.: Quaestionec
ineditae de assumptione B. V. Mariae. ed. A. Deneffe S. J. 2. Aufl. 1952. ed.
H. Weisweiler S.J. in: Opuscula et textus historiam ecclesiae eiusque vitam

1o ThILZ 1954, Sp. 1—48.
1 Fr. Heiler, ThLLZ 1954, Sp. 2—6.



460 W. Delius, Maria in der neueren theologischen Literatur

atque doctrinam illustrantia. Series Scholastica Fase. IX. Verlag Aschen-
dorff, Miinster 1952. 85 S. Kart. DM 3.75.

Die beiden historischen Teile in dem Werk Jugies sind die bisher griind-
lichsten Quellendarstellungen der Assumptafrage. Soweit in der Literatur
dieser Frage historische Erdrterungen angestellt werden, fullen sie auf die-
sem Meisterwerk wissenschaftlicher Griindlichkeit. Der historische Teil
endet in einer kritischen Auseinandersetzung mit den Befiirwortern der
assumptio von der dogmatischen und apologetischen Sicht her. Die grolle
Ueberraschung des Werkes ist die Tatsache, dafl der Verfasser trotz seiner
historisch kritischen Darstellung die dogmatische Definition als notwen-
dige Folgerung des Dogmas der Unbefleckten Empfingnis fiir erwiinscht
hilt. Eine Einschrinkung macht er insofern, als der Papst die Dogmatisie-
rung auf Grund von beglaubigten Wundern, die im Zusammenhang mit der
leiblichen Aufnahme der Maria geschehen, verkiindigen soll. Die Glaubigen
sollen aufgefordert werden, um solche Wunder zu bitten. Bleiben sie aus,
soll die Dogmatisierung aufgeschoben werden. In der Kritik gegen dieses
Werk ist die Ausgabe von Bali¢ entstanden. 12 Bei der Beurteilung dieses
Buches mul man wissen, dall der Verfasser einer der Enthusiasten und
Propagandisten der neuen marianischen Bewegung ist. Darum auch gegen
Jugie der Vorwurf, dafl er «<vom modernen Rationalismus und Cartesianis-
mus angekrinkelts sei und seine Methode zum <«unklaren Skeptizismus»
fithre. Das Werk endet mit der Scholastik und beriicksichtigt die Reforma-
tionszeit nicht mehr. — Die beiden &ltesten Disputationen iiber die Assump-
tio in der Ausgabe von Deneffe-Weisweiler zeigen uns den Stand dieser
Frage im 13. Jahrhundert, worauf in einer Einfiihrung noch besonders hin-
gewiesen wird. Zwischen den beiden Disputationen ist insofern ein Fort-
schritt festzustellen, als das Beweismaterial sich vermehrt hat und vor
allem hier zum erstenmal in einer Disputation iiber die Assumptafrage
Aristoteles verwendet worden ist, woraus sich eine ganz neue Art zu
disputieren ergibt. Der Beweisfiihrung geht es darum, dall mit der leib-
lichen und seelischen Aufnahme der Maria in den Himmel ihre Siindlosig-
keit und glorificatio erwiesen sei. Wertvolle bibliographische Notizen sowie
ein Personen- und Sachverzeichnis erhéhen den Wert der Ausgabe beson-
ders fiir Seminariibungen.

b) Literatur vor der Dogmatisierung.

B. Altaner: Zur Frage der Definibilitit der Assumptio BMV. in Theol.
Rev. 44 (1948) Nr.3, S.129—140; 45 (1949) Nr.3, S.129—142; 46 (1950)
Nr.1, S.5—20.%8 KI. Jiissen: Tatsache und Definierbarkeit der leiblichen
Himmelfahrt Mariens. Karlsruhe 1948. Badenia-Verlag. 40 S.1% J. Ternus
S.J.: Der gegenwirtige Stand der Assumptafrage. Verlag Habbel, Regens-
burg 1948. 61 S. DM 1.80.% Die leibliche Himmelfahrt Mariens. Theol. Bei-
trige zum neuen Dogma im Dienste der Seelsorge. Herausgegeben von

12 P, C. Balié, Antonianum 21 (1946), S.3—67.
13 ThLZ 74, 1, Sp. 26.
¥ jb. Sp.111. 15 b, Sp.121.



W. Delius, Maria in der neueren theologischen Literatur 461

Professoren der Philos. Theol. Hochschule St.Georgen, Frankfurt a. M.,
Verlag Knecht, Frankfurt 1950. 139 S. DM 3.20.® V. Bennett and R. Winch:
The assumption of our Lady and catholic theology. S.P.C.K. London 1950.
125 8. 5 s. net. ¥ 0. Schroeder: Ein neues Dogma? in Veritati. Festgabe fiir
Joh. Hessen. Ernst Reinhardt Verlag, Miinchen 1949. S.141—155. Kart. DM
9.50, Leinen DM 11.—.8 H. Zeller S. J.: Corpora Sanctorum. Eine Studie zu
Matth. 27, 52—53, Zeitschr. f. kath. Theol. 71 (1949), S. 385—465. E. Fascher:
Die Auferweckung der Heiligen (Matth. 27, 51—53). Halle (Saale) 1951.
Hallesche Monographien ed. O. Eiflfeldt Nr. 20, Verlag Niemeyer, Halle. 52
S. Ost-DM 4.50.

B. Altaner hat seine Besprechung der Werke O. Fallers *® und M. Jugies
zu einer sauberen historischen Stellungnahme zur Assumptafrage ausge-
weitet. Aus seiner umfassenden Kenntnis der Patristik heraus kann er sa-
gen, dall es nicht moglich ist, einen Schrift- und Traditionsbeweis fiir die
assumptio BMV. zu fithren. Er sieht es ferner fiir die spekulative Theologie
als gefahrlich an, wenn sie den Unterschied zwischen Konvenienzgriinden
und durch logische Stringenz ausgezeichneten Beweisen verwische. Was
die Opportunitit des Dogmas betrifft, weist er darauf hin, daf das neue
Dogma kaum eine Steigerung, hiochstens eine Verlagerung der Marienver-
ehrung bedeute. Altaner macht ferner darauf aufmerksam, daf bisher Defi-
nitionen von Dogmen nur erfolgten, wenn kirchliche Lehren angegriffen
oder geleugnet worden seien. Gegeniiber den Propagandisten der Unter-
schriftensammlung macht er stirkste Bedenken geltend. K. Jiissen meint,
daBl die fehlende geschichtliche Gewillheit eine echte theologische Gewili-
heit des Faktums der assumptio nicht ausschlieBle. Er hilt daher die De-
finierung fiir moglich. J. Ternus will <ein synthetisches Gesamtbhild» der
Assumptafrage geben. Er scheint den Vorschlag Jugies: erst Glaubensver-
kiindigung, dann Glaubensentscheidung, zu billigen, weill aber auch, dafl
unter den Theologen noch nicht alle Fragen um dieses Problem geklirt
sind. Die Dogmatik habe jedenfalls Interesse an der lehrgeschichtlichen
Ueberlieferung dieser Wahrheit. Das Ergebnis seiner Ueberlegung ist:
«Man miisse die liturgische Ueberlieferung, die direkten und indirekten
Zeugnisse der Viterzeit, den wachsenden consensus der Theologen, den un-
beirrten sensus fidelium unter der Obhut des magisterium ordinarium samt
dem consensu orientalium in eins sehen, um dem vollen theologischen Ge-
wicht der dogmatischen Tatsachen der leiblichen Himmelfahrt Mariae ge-
recht zu werden.» Fiir das Verstindnis der bevorstehenden Definition wol-
len die jesuitischen Professoren der St. Georgs Hochschule in Frankfurt
a. M. werben. O. Semmelroth dullert sich in zwei Beitrigen: ¢«Die Stellung
Mariens in Lehre und Leben der Kirche» (S.1—11) und «Uebermarianischer
Ertrag des Neuen Dogmas» (S.82—95). Er ist der Auffassung, das Dogma
bediirfe keines Beweises. In der Verehrung der Maria sieht er eine gewisse
Garantie fiir die Verwirklichung des Werkes Christi. In dem zweiten

1% jbh. Sp.15f. 17 ib. Sp. 30 f. 18 jb. Sp.28.
1% O. Faller: De primorum saeculorum silentio circa Assumptionem
B.M.V. Romae apud aedes Universitatis Gregorianae 1946. ThLLZ 1949, Sp. 6 f.



462 W. Delius, Maria in der neueren theologischen Literatur

Aufsatz handelt er von der Bedeutung des Dogmas fiir das Menschenbild.
J. Beumer: «Vorfragen aus der Theologischen Erkenntnis- und Methoden-
lehre» (8S.12—24) liefert einen wichtigen Beitrag zum Verstindnis des
Prozesses einer Definition. K. Wennemer: «Die Aufnahme Mariens in den
Himmel und die Schrifty (S.25—47) meint aus Matth. 27, 52 einen Schrift-
beweis fithren zu konnen. A. Grillmeier: «Die Entfaltung des kirchlichen
Glaubens an die Aufnahme Mariens» (S. 48—70) findet den «tragfdhigen»
Grund fiir den Glauben an die assumptio bei den Ostlichen Theologen des
7. Jahrhunderts. Weitere Aufsiitze sind J. Lossen: «Zusammenhang des
Dogmas von der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel mit den
iibrigen Mariengeheimnissen» (S.71—81), Cl. Brockméller: «Der religitse
Gehalt des neuen Dogmas» (S. 96—103), J. Fuchs: Die christliche Sitten-
lehre im Licht des neuen Dogmas» (S. 108—114), H. Bracht: «Das neue
Dogma im Widerstreit der Meinungen» (S. 115—129). Bracht kommt gegen-
iiber den Einwanden von nichtkatholischer Seite zu dem Ergebnis: «Was in
der Dogmatisierung der Assumpta sichtbar wird, ist das Selbstverstindnis
der katholischen Kirche selbst. An ihr scheiden sich nun wieder die Geister,
wie sie sich seit jeher geschieden haben.» In dem letzten Aufsatz: «Die
eschatologische Botschaft des neuen Dogmasy» (S. 130—137) weist H. Hirsch-
mann auf die hohe Bedeutung des Dogmas fiir die Wertung der Frau in
der Kirche hin. Besondere Beachtung verdient das Buch der beiden Laien-
theologen Bennett und Winch. Sie machen darauf aufmerksam, dafl mit der
Dogmatisierung der Papst zum erstenmal von seinem Vorrecht der Un-
fehlbarkeit Gebrauch mache. Damit breche die alte Streitfrage wieder auf.
Die durch das Dogma bezweckte Kirhéhung der Marienverehrung fithre zu
einer hochst ungliicklichen Entwicklung der gegenwirtigen religitsen Si-
tuation. Thre historische Betrachtung kommt zu der IFolgerung, dafl der
Glaube an die leibliche Aufnahme der Maria aus apokryphen Quellen
stammt. Das Fehlen eines historischen Beweises fithre dazu, diesen auf
dem Feld der spekulativen Theologie zu versuchen, wobei das Fehlen des
Schriftbeweises sich von Anfang an als schwierig erweist. Immer wieder
machen die Verfasser deutlich, wie gekiinstelt eine Reihe theologischer
Hypothesen sind. Sie schen mit einer Dogmatisierung nicht nur das Prestige
des Dogmas, sondern auch das unfehlbare Lehramt gefihrdet. Iis ist be-
zeichnend, dafll dieses Buch zumindest in Deutschland von katholischer
Seite noch keine Entgegnung gefunden hat. Aehnliche Bedenken meldet der
Duisburger Studienrat Dr. O. Schroeder an. Wenn das Dogma ein Bollwerk
gegen den Atheismus sein soll, dann muf} es nicht nur von groBer Durch-
schlagskraft, sondern auch in den christlichen Offenbarungsquellen funda-
mentiert sein. Er sieht manche theologischen Schlulifolgerungen als frag-
lich an und befiirchtet die Mythologisierung des Christentums durch wei-
tere Mariendogmen. Die spekulative Theologie, wie sie in Striitters Marien-
kunde einen neuen Anlauf nehme, kénne an der konkreten Situation vor-
beigehen und in eine katholische Romantik einmiinden, so daB die Auf-
spaltung der katholischen Kirche in ein esoterisches und ein exoterisches
Christentum drohe.

Eine wichtige Einzelfrage haben H. Zeller und E. Fascher behandelt.



W. Delius, Maria in der neueren theologischen Literatur 463

Die Exegese von Matth. 27, 52 f., wie sie Zeller handhabt, verdient auch
auf evangelischer Seite Beachtung. Die Heiligen, die auferstehen, sind
nach ihm Gottesminner, die in hohem Ansehen stehen. Thre Erscheinungen
in Jerusalem sind ein Beweis von Jesu Wundermacht. Die Heilsgiiter der
Endzeit sind bei diesen Heiligen vorausgenommen. Zeller weist auf die
Spuren dieser Heiligen in der apokryphen Literatur wie auf die Auslegung
von Matth. 27, 52 f. in der Patristik hin. Zeller fiihrt Matth. 27, 52 f. unter
den Kongruenzgriinden der assumptio auf. Die leibliche Verkldrung vor
der allgemeinen Auferstehung und iiber die Menschheit Christi hinaus an
blofen Menschen wird damit eine Idee. E. Fascher nimmt in seiner Studie
zu Matth. 27, 51—53 leider auf Zeller nicht Bezug. Die exegetischen Aus-
fithrungen, die zum Teil mit Zeller konform gehen, kommen zu dem Er-
gebnis, dal die urchristliche Gemeindetheologie sich mit diesem Ereignis
nicht beschédftigt hat, sondern erst die Kommentare der Kirchenviter. Die
Frage, wer diese Heiligen sind, fiihrt Fascher zu dem Ergebnis, dal nach
der Anschauung des Epiphanius die erweckten «Heiligen» mit Christus in
das himmlische Brautgemach einzogen. «Es tritt also an Stelle der alten
Zukunftserwartung eine kosmische Spekulation, welche eine Aufteilung
der einen Parusie in zwei notig macht, im Ganzen aber die alte Zukunfts-
hoffnung (Totenauferstehung und Weltgericht) nicht aufhebt, sondern
nur modifiziert.»

c) Literatur nach der Dogmatisierung.

J. Brinktrine: <«Die feierliche Definition der leiblichen Aufnahme der
allerseligsten Jungfrau. Verlag Schoningh, Paderborn 1951. 24 S. Kart.
DM 9.75.20 H. Volk: «Das neue Mariendogma, Inhalt, Begriindung, Bedeu-
tungy. 2. Aufl. Verlag Regensberg, Minster 1951. 136 S. DM 2.80.% G.
Koepgen: «Das Dogma von der Himmelfahrt Mariens in oekumenischer
Sicht. Gloria Dei — christliche Zeitwende». Zeitschr. f. Theol. u. Geistes-
leben, 5 (1950/1), S.1—9. DM 1.80. *

Der bekannte Liturgiker Brinkirine setzt sich in seinem Vortrag mit
der Frage auseinander, was ein Dogma ist. Ks geniigt nach ihm, wenn ein
Dogma implicite in der Offenbarung enthalten ist. Das ist der Fall, wenn
eine religiose Wahrheit jahrhundertelang in der Kirche als Glaubens-
wahrheit verkiindigt worden ist. Besonders stark grenzt sich der Verfas-
ser gegen das Gutachten der Heidelberger Theol. Fakultidt ab. Der Ver-
fasser anerkennt die Méglichkeit einer von den Aposteln implicite geoffen-
barten Wahrheit. Zuriickhaltender duflert sich H. Volk in seinem Buch, das
Vortrige enthilt, die er im Dezember 1950 in Miinster gehalten hat. Er
meint, dal man auch vor der Dogmatisierung dem Glauben an die assum-
ptio nicht hitte widersprechen konnen. Volk macht auf den Unterschied zwi-
schen der Himmelfahrt Christi (ascensio) und der assumptio Mariae auf-
merksam und bejaht die Identitdt des verkliarten mit dem irdischen Leib
der Maria. Beachtlich sind seine Ausfithrungen iiber das Problem Offen-

* ThLZ 1949, Sp. 21 f. 2 ib. Sp.201. 2 ib. Sp. 23 1.



464 W. Delius, Maria in der neueren theologischen Literatur

barung und Tradition. Im zweiten Vortrag macht der Verfasser eingehende
Ausfithrungen zur Frage der Auferstehung und Erlésung und redet dann
von der besonderen Begnadung der Mutter Gottes. Im dritten Vortrag
zeichnet er das Bild der Maria, der Kirche und des Menschen, insbhesondere
der Frau. Schliellich wertet der Verfasser die verschiedenen Aeullerungen
der evangelischen Kirche zum Dogma. G. Koepgen geht ebenfalls von dem
evangelischen Widerspruch aus. Seine Verteidigung des Dogmas geschieht
durch Argumente, die originell sind. Die Einwande von evangelischer Seite
werden mit beachtlichen Gegengriinden zuriickgewiesen. Sie sollten Gegen-
stand einer theologischen Auseinandersetzung mit Koepgen werden. Er
meint, das Mariendogma offenbare eine Krise des Christentums nicht nur
fiir den Protestantismus, sondern auch innerhalb der katholischen Theo-
logie. Den Siegeslauf der Mariologie, der nicht aufzuhalten sei, sieht er
in der Antiphon der III. Nocturn des Marienoffiziums: Maria virgo, cunctas
haereses sola interemisti in universo mundo.

d) Evangelische Literatur zur Assumptafrage.

Evangelisches Gutachten zur Dogmatisierung der leiblichen Himmel-
fahrt. Chr. Kaiser Verl. u. Ev. Verlagsanstalt, Miinchen 1950. 24 S. DM
0.90. 2% F. Blanke: Die leibliche Himmelfahrt der Jungfrau Maria. Zwingli-
Verlag, Ziirich 1950. 24 S. DM 0.40. M. Thurian: Le dogme de 1’assomption.
Verbum Caro, Revue Theologique et ecclésiastique trimestrielle V, Nr.
17/20, 1920, S.2—48.2* Fr. Heiler: Das Neue Mariendogma im Lichte der
Geschichte und im Urteil der Oekumene. E. Reinhardt Verlag, Miinchen/Ba-
sel. Oekum. Einheit, Heft 2 (1951), 3. (1953), 286 S. Einzelheft DM 5.—

Das Evangelische Gutachten ist aus der Gesamtverantwortung fiir die
Christenheit entstanden und als evangelischer Beitrag zu der innerkatho-
lischen Auselnandersetzung vor der Dogmatisierung als ein Beispiel echter
Polemik zu werten, es wire noch anders ausgefallen, wenn es nach der
Bulle Munificentissimus Deus erschienen wire. Der Hinweis, dafl nach
evangelischem Urteil die Dogmatisierung eine Loslésung von der aposto-
lischen Grundlage, die christologische Folgerung ein Antasten der Ehre
Christi, die ekklesiologische Konsequenz ein Infragestellen der Aposto-
lizitdt der romischen Kirche sei, bleibt bestehen. Der Ziircher Kirchen-
historiker F. Blanke macht die Gemeindeglieder, fiir die sein Heftchen be-
stimmt ist, auf die theologischen Hintergriinde und die wahren Wurzeln
des Marienglaubens aufmerksam. Er weist auf Widerspriiche und Schwii-
chen des Glaubens an die assumptio hin und nennt ihn Irrlehre. ¢«Wir sind
also betriibt im Hinblick auf die rémisch-katholische Kirche, aber auch im
Hinblick auf die allgemeine heilige christliche Kirche iiberhaupt.» M. Thu-
rian, der auf calvinischem Boden das Monchtum erneuert hat, gibt wohl die
eindrucksvollste Auseinandersetzung mit dem Mariendogma. Ausgehend
von der Drohformel der Bulle sagt der Verfasser, daBl die Pflicht der Treue

3 ThLZ 1950, Sp.577—586; ThLZ 1954, Sp. 39 f.
2 jb. Sp.41—43.



W. Delius, Maria in der neueren theologischen Literatur 465

gegeniiber dem Evangelium und die Verteidigung der christlichen Wahr-
heit zwingt, dem Fluch der romisch-katholischen Briider zu verfallen. Auch
er meldet im Hinblick auf die Dogmatisierung Bedenken gegen die pépst-
liche Unfehlbarkeit an. Die Definition enthiille eine viéllig neue Konzep-
tion der Quellen des Glaubens. In dem Fehlen des Schrift- und Traditions-
beweises sieht er «ein verborgenes unreines Ferment», das «in iibertriebe-
ner Weise die parasitire Pflanze der Mariologie wachsen liel». Christolo-
gisch handelt es sich um Monophysitismus. Die Christologie der beiden
Naturen in demselben Christus sei zur Mario-Christologie geworden. Der
Hinweis, daB auf dem Konzil zu Ephesus (431) zwei komplementire Chri-
stologien in Erscheinung getreten sind, ist einer genaueren Untersuchung
wert. Thurian sieht jedenfalls hierin den tieferen Grund der Trennung des
Protestantismus vom Katholizismus. In einem weiteren Beitrag stellt Thu-
rian die bisherige Messe zu Mariae Himmelfahrt der nach der Dogmatisie-
rung neugestalteten Messe gegeniiber.

Den Schlufl dieser Betrachtung sollen die beiden Hefte Fr. Heilers bil-
den, die am schnellsten einen umfassenden Ueberblick iiber das neue
Dogma, seine Problematik und die verschiedenen Stellungnahmen zu dem
Dogma verschaffen. Heiler gibt selbst eine Darstellung iiber das Werden
der Marienverehrung und der assumptio. Eine Uebersetzung einer arabi-
schen Version der Transitus-Legende gibt A. Schimmel. Es folgen Ausziige
der verschiedensten Stimmen zum Dogma, ferner Aeullerungen von Ver-
tretern verschiedener Konfessionen. Dabei wird deutlich, dall auf ortho-
doxer Seite die Stellung zum Dogma nicht einheitlich ist. Interessant ist
der Beitrag von Prof. K. Goldammer (Marburg) iiber die Reaktionen der
offentlichen Meinung in den USA auf das neue Mariendogma. Bezeichnend
fiir die Situation in der katholischen Kirche nach der Dogmatisierung ist
der anonyme Beitrag eines katholischen Priesters, der in dem Dogma kein
klares Bibeldogma sieht, fiir das es sich zu sterben lohnt. Fr. Heiler gibt
einen Ueberblick iiber die apologetischen Aeuflerungen im Sinn einer Zu-
sammenfassung der Begriindungen fiir das neue Dogma. Er selbst kommt
zu dem Schluf}, daf} die Entwertung der historischen Tradition zwangsliu-
fig zur Entwertung der geschichtlichen Tradition fithrt. Unter den Aus-
ziigen aus Aufsidtzen und AeufBerungen zu dem neuen Dogma mdoge aui die
wichtigsten hingewiesen werden, die auch hier besprochen worden sind:
B. Altaner, Bennett-Winch, das Heidelberger Gutachten, Thurian. Den
Schlufl des zweiten Heftes bildet der Beitrag von P. Bernardus: «Fatima —
Wahrheit oder Tduschung?» Der Verfasser sieht in Fatima eine Téduschung.

Die Uebersicht iiber die Marienliteratur sollte die Evangelische Theo-
logie veranlassen, sich stdrker mit der katholischen Mariologie zu beschéf-
tigen. Die Frage einer evangelischen Mariologie ist noch ungelést. Es fehlt
eine evangelische Darstellung der Geschichte der Marienverehrung. Das
Problem der Tradition, die Darstellung der Lehre des Heiligen Geistes
harrt der Bearbeitung. Eine Auseinandersetzung mit der spekulativen
Theologie der katholischen Dogmatik und ihren Methoden ist nétig.

Berlin-Friedrichshagen. Walter Delius.

30



	Maria in der neueren theologischen Literatur

