
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 10 (1954)

Heft: 6

Artikel: Maria in der neueren theologischen Literatur

Autor: Delius, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877479

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877479
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


446 W. Delius, Maria in der neueren theologischen Literatur

Man sieht, von dogmatischer Tendenz ist in all diesen
Erzählungen keine Rede. Woran liegt das nun? Man kann an der
Gliederung der Dialogi Miraculorum sehen, daß Caesarius
von Heisterbach seine Wunderberichte hier jeweils zur
Stützung einer Lehre vorträgt. Die Ueberschriften der zwölf Teile
lassen diese Absicht schon klar erkennen, so der Dialogus IX
über die Eucharistie, Dialogus VII über die Jungfrau Maria
usw.88 Fast möchte man sagen, daß hei Caesarius von Heisterbach

die Dogmatik schon genügend gefestigt ist, um ihn auf
die Zeugenschaft der Juden verzichten zu lassen. Dazu kommt
aber noch ein anderer und wesentlicherer Grund: die Dialogi
Miraculorum sind zwischen 1219 und 1223 niedergeschrieben
worden. Wenige Jahre zuvor, am Laterankonzil, war es zu
den kanonischen Bestimmungen gegen die Juden gekommen,
die sie nicht nur endgültig von ihrer christlichen Umwelt
absondern sollten, sondern sie auch erniedrigen und durch die
entstellende Tracht dem Spott und Hohn der Christen
preisgeben sollten. Jetzt war keine Rede mehr, davon zu berichten,
wie sie hier und dort dem christlichen Gottesdienst haben
beiwohnen können, wie sie auch sonst oft mit Christen in innigen
Beziehungen haben stehen können. Der dogmatische Gehalt
der Wundersammlungen war genügend befestigt, um auf solche
wenig ziervolle Zeugen verzichten zu können; die einzige
Rolle, die sie jetzt in dieser Literaturgattung spielen konnten,
war die des Verhöhnten und Verspotteten.

Strasbourg. Bernhard Blumenkranz.

Maria in der neueren theologischen Literatur.

Die Beurteilung der katholischen Kirche der Gegenwart kann nicht
an der neuen marianischen Bewegung vorübergehen. Die katholische Kirche
will die «allzeit marianische Kirche» 1 sein, die ein neues marianisches
Zeitalter erlebt. Davon gehen die Verlautharungen des «unfehlbaren»

88 Die Absicht des Caesarius v. Heisterbach, alle ihm bekannten
Wundergeschichten in ein geordnetes Ganzes einzufügen, erhellt besonders

dort, wo seine Bemühungen darum versagen und wo er sich genötigt sieht,
den «Ausschuß» in Buch VIII und X unter dem Titel «De diuersis uisioni-
bus» und «De miraculis» zu vereinigen.

1 J. Ternus: Der Gegenwärtige Stand der Assumptafrage. Regensburg
1948, S. 6.



VV. Delius, Maria in der neueren theologischen Literatur 447

Lehramtes und eine Fülle von Aeußerungen Zeugnis. Sie alle sind
Bekundungen des pneumatischen Prinzips in der Kirche, das der Heilige
Geist selber ist. Die Befürworter der marianischen Bewegung versichern
immer wieder, daß diese die Christusbezogenheit nicht schwäche oder
hemme, sondern fördere und steigere. So kommt es etwa in der
Grunderkenntnis der französischen Erneuerungsbewegung «Le grand retour»
zum Ausdruck. Sie sucht durch Maria die säkularisierte Welt wieder zu
Christus zurückzuführen; denn es werde nirgends die Ordnung des
Menschen vor Gott so deutlich wie in Maria. Der marianisch lebende Christ
ist damit der stärkste Gegenpol des säkularisierten Menschen, aber
zugleich auch nimmt er das Gute und Gesunde des modernen Lebens an und
entwickelt es. So kann er sein, weil er als ein Kind der Uebernatur lebt,
deren Repräsentant die Maria ist.

Die Mariologie macht ihre Aussagen nach einem doppelten Prinzip.
Nachdem sie das historische Fundament hergestellt hat, baut sie auf ihm
die dogmatischen Tatsachen und Wahrheiten auf. Die geschichtlichen
Tatsachen werden aus der Hl. Schrift, der Tradition, der Liturgie und dem

consensus fidei genommen. Dabei geht es nicht immer ohne Hypothesen
ab, die dann im Laufe der Darstellung leicht zu anscheinend gesicherten
Tatsachen werden. Läßt sich schlechterdings kein historischer Beweis
führen, wird im dogmatischen Beweisverfahren mittels theologisch-philosophischer

Spekulation der Nachweis der Tatsächlichkeit geführt. Die
Prinzipien der Spekulation bestehen in der Ableitung von streng logischen
Konsequenzen, aber auch in der bloßen Konvenienz und Dezenz. Ist erst
einmal eine Offenbarungswahrheit festgestellt, so können auf ihr nach
dem Prinzip der Kongruenz andere Wahrheiten aufgebaut werden.

Nun darf man aber nicht übersehen, daß die neue marianische
Bewegung mancherlei Kritik erfahren hat. Sie stellt uns vor die Frage, ob

es sich hier wirklich um einen Aufbruch echten Glaubenslebens handelt 2,

oder ob nicht der Boden des Glaubens verlassen sei und dem Laien Privat-
meinungen als sichere Lösungen vorgetragen, die, halb verstanden, dann
vereinfacht und vergröbert als sicheres Glaubensgut angesehen werden.
Darum die Forderung, die marianische Frömmigkeit solle sich von jeder
Schwärmerei und jedem Fanatismus fernhalten.3 Die Kritik der evangelischen

Theologie an der Mariologie ist bekanntlich durch K. Barth am
stärksten zum Ausdruck gekommen. 4

Die folgende Besprechung einer Reihe katholischer und evangelischer
Arbeiten mögen diese Ausführungen über die Mariologie entfalten.

1. Gesamtwerke der Marienkunde.

P. Sträter: Marienkunde. Bd. 1 : Maria in der Offenbarung. 2. Aufl. 1952.

383 S. Geb. DM 17.80. Bd. 2: Maria in der Glaubenswissenschaft. 2. Aufl.
1952. 359 S. Geb. DM17.80. Bd. 3: Maria im Christenleben. 1951. 390 S. Br.

2 B. Poschmann, Theol. Revue 44, 1.1948, S. 45 f.
3 Fr. Wulf: Unsere Marienfrömmigkeit, Geist u. Leben 21, 4.1948, S. 301.
4 K. Barth: Kirchliche Dogmatik I, 2, 3. Aufl. 1945, S. 153.



448 W. Delius, Maria in der neueren theologischen Literatur

DM14.—, geb. DM17.80. Verlag Schöningh, Paderborn. Hubert du Manoir
S. J.: Maria, Etudes sur la sainte Vierge. I, 1949. 919 8. II, 1952. 1007 S.

Beauchesne, Paris.

Sträter macht für den Theologen wie für den interessierten Laien den

ganzen Umfang der Marienkunde deutlich. Die Aufsätze der verschiedenen
Fachgelehrten, die nicht alle von gleichem theologischen Gewicht sind,
enthalten naturgemäß manche Wiederholungen. Die Literaturangaben am
Schluß der meisten Aufsätze ermöglichen eine Vertiefung des betreffenden

Problems. Das Werk dient der Förderung der Marienverehrung und
soll dem Prediger und Seelsorger Anregungen geben.

Den historischen Darstellungen des 1. Bandes folgen die systematischen
des 2. Bandes und die seelsorgerlich-praktischen des 3. Bandes. Die zweite
Auflage des 2. Bandes ist im Hinblick auf das Dogma der assumptio (1950)
erweitert worden.

Im 1. Band entwickelt P. Sträter S. J., Spiritual am Pontificium Collegium

Germanicum et Hungaricum in Born, in einer Einführung unter dem
Thema: «Offenbarung und Geschichte» (S. 13—22) vom OeoTÔKOç des Ephe-
sinum ausgehend den für die Mariologie fundamentalen Satz: Gott fordert
gebieterisch von der Christenheit eine subjektische Entwicklung der
religiösen Erkenntnis: es soll das objektive geheimnisvoll verhüllte Bild des

Offenbarungsgutes immer mehr entschleiert werden (S. 15). Hierdurch
wird die Berechtigung der Mariologie und der vorliegenden Marienkunde
erwiesen. Von ihr sagt er, daß sie «eine notwendig sprossende Blüte aus
der Christuskunde ist. Und sie ist wohl deren erstaunlichste Blüte,
geradezu überraschend durch die Großartigkeit ihrer Entwicklung» (S. 21).
Das Forschen und Sinnen hinein in die Marienkunde sei ein heiliger Dienst
am Offenbarungsgut, das Gott uns geschenkt hat.

In den folgenden Beiträgen wird das Marienbild in der Hl. Schrift,
in der griechischen und lateinischen Patristik und Liturgie gezeichnet.
A. Bea S. J., Rektor des Pontificium Institutum Biblicum in Rom, zeigt
an einer Reihe für die Mariologie wichtiger Stellen das alttestamentliche
Bild der Maria, das der Hl. Geist gezeichnet habe, dessen Absicht zu
verstehen und gerecht zu werden, unsere Aufgabe sei (S. 23—43). Das Marienbild

des Neuen Bundes entwirft A. Merk S. J., Prof. am Pontificium Institutum

Biblicum in Rom (S. 44—84). Er arbeitet mit vielen Hypothesen, um
im wesentlichen die Privilegien der Maria biblisch zu begründen. Die
Zugehörigkeit der Maria zum Davidsgeschlecht hält er für wahrscheinlich,

ohne jedoch in der Genealogie des Lukas die Möglichkeit des
Stammbaumes der Maria zu sehen. Nur durch starkes Psychologisieren kann
er Aussagen über die Jugendjahre der Maria machen, um dem Fest Maria

Opferung eine vom NT her spekulativ gedeutete Grundlage zu geben,
die wiederum die Verlobung-Eheschließung ohne Vollzug der Ehe
motivieren soll. Der Verfasser vermutet, daß Maria dem Lukas die Verkündigung

des Engels als einer Begnadung im Sinn der Fülle übernatürlichen
Gnadenlebens mitgeteilt habe. Unter Verzieht auf eine Auslegung von
Matth. 1, 25 wird in erbaulichem Stil die Geburts- und Kindheitsgeschichte



W. Delius, Maria in der neueren theologischen Literatur 449

Jesu dargestellt. Wohl deutet der Verfasser auf die exegetischen
Schwierigkeiten von Joh. 2, 1—11 hin, geht aber über Stellen wie Matth. 13, 55;
12, 46; Mark. 3, 20; Luk. 11, 27 schnell hinweg, ohne ihre Problematik
innerhalb der Mariologie deutlich werden zu lassen. Das gleiche gilt von
der Frage: Maria im Johannesevangelium. Was über Maria in der Urge-
meinde gesagt wird, kann von der knappen Bemerkung Act. 1, 14 her nicht
entwickelt werden.

J. Ortiz de Urbina S. J. : «Die Marienkunde in der Patristik des Ostens»
(S. 85—118) gibt im wesentlichen einen älteren Aufsatz wieder.5 Die
Entwicklung des marianischen Gedankens vollzieht sich nach ihm in drei
Perioden: 1. in den beiden ersten nachchristlichen Jahrhunderten, in denen
die Grundlagen der Marienkunde der Patristik gelegt wurden, 2. in der
Zeit vom Beginn des 3. Jahrhunderts bis zum Streit um Nestorius als einer
Zeit der Ruhe für die Marienkunde, 3. in der Periode vom Ephesinum (431)
bis zur Theologie des Johannes von Damaskus im 8. Jahrhundert. Man
vermißt bei den Ausführungen eine stärkere Einordnung in die Christo-
logie. Man wird auch entgegen der Meinung des Verfassers sagen können,
daß im 3. und 4. Jahrhundert Maria eine bestimmte theologische Bedeutung
bekommt, die für die Marienverehrung und die Mariologie zukunftsträehtig
geworden ist.

H. Engberding 0. S.B. gibt in dem Aufsatz: «Maria in der Frömmigkeit
der östlichen Liturgien» (S. 119—136) eine beschränkte Auswahl aus dem

weitschichtigen Material, ohne indessen eine örtliche und zeitliche Angabe
der Quellen zu machen. H. Rahner, Prof. in Sitten : «Die Marienkunde in der
lateinischen Patristik» (S. 137—182), unterscheidet zwischen der römischen
und außerrömischen Marienkunde, um zu zeigen, daß die außerrömische
Marienkunde ihre Anregungen und Weisungen von der in Rom gehüteten
und entfalteten Glaubensregel empfangen hat. Er verweist auf die neueste
Forschung, die die einflußreiche uralte römische Tradition auch hinsichtlich

der mariologischen Belange erwiesen habe. So kommt der Verfasser zu
dem sehr umstrittenen Satz, daß der Osten «aus der Hand des Pontifex
auf dem Petrusstuhl die katholische Erblehre über Maria entgegengenommen»

habe. Wenn H. Rahner dann die geschichtliche Entwicklung der
außerrömischen Mariologie schildert, so wird angesichts der dort genannten

Theologen (vor allem Tertullians) deutlich, daß die Zweiteilung der
Darstellung problematisch ist. Die theologischen Leistungen der meisten
dort genannten Theologen werden von den römischen Päpsten dieser Zeit
nicht erreicht. Merkwürdig kurz kommen gegenüber der Schilderung der
Verdienste der Päpste um die Mariologie die großen Theologen Ambrosius,
Hieronymus und Augustin weg, deren Bedeutung H. Rahner darin sieht,
daß diese Theologen die Wurzel zum Dogma der Unbefleckten Empfängnis
gelegt und das Vorbild der Sündenreinheit und Tugendherrlichkeit der
Maria haben deutlich werden lassen. Bei Augustin rühmt er den Gedanken:
Maria das Vorbild der Kirche. In einem zweiten Teil des Aufsatzes zeigt

5 Lo sviluppo della mariologia nella patrologia orientale. Orientalia
Christiana VI (1940), S. 40—82.

20



450 W. Delius, Maria in der neueren theologischen Literatur

H. Rahner auf Grund der Predigten, Apokryphen, der Kunst, der Poesie
und der Feste die Entfaltung der marianischen Frömmigkeit.

«Maria in der lateinischen Liturgie» (S. 183—267) stellt Ph. Oppenheim
0. S. B., Prof. für systematisch-historische Liturgiewissenschaft an der
Päpstl. Universität S. Anselmo u. Lateran, Rom, dar. Nach Joh. 19, 25 habe
Maria unter dem Kreuz diesen Ehrenplatz auch inne, «wo immer das

Opfer ihres Sohnes unblutigerweise auf den Altären erneuert werde»
(S. 180). In der ersten Hälfte des 3. Jahrhunderts finde bei Hippolyt Maria
zum erstenmal in der Messe Erwähnung. In einem zweiten Teil schildert der
Verfasser den heutigen Marienkult in der Liturgie, dessen Bedeutung in
dem Begriff der Hyperdulia deutlich wird. In einem 3. Teil werden —
leider ohne Quellenangabe — die Quellen der liturgischen Marientexte
behandelt. Wichtig ist der Hinweis auf Neuschöpfungen.

Marianus Müller 0. F. M„ München-Gladbach: «Maria. Ihre geistige
Gestalt und Persönlichkeit in der Theologie des Mittelalters» (S. 268—316)
liefert mehr eine Materialsammlung als eine ideengeschichtliche Darstellung

der mittelalterlichen Mariologie. Dankenswert sind indessen die
umfangreichen Quellennachweise am Schluß des Aufsatzes. Es überrascht
nicht, daß der Verfasser in der Ablehnung der Unbefleckten Empfängnis
durch die meisten mittelalterlichen Theologen ein Fehlurteil erblickt. Auch
die Heiligungsstufen der Maria, die diese Theologen zeichnen, stimmen
nach Meinung des Verfassers nicht in ihrer Reihenfolge.

Den ersten Band schließt der Aufsatz von E. Böminghaus S. J. f:
«Geschichte der Marienverehrung seit dem Tridentinum» (S. 317—375) ab.

Gegenüber der Blüte der Marienverehrung des Mittelalters zeigt das 16.

Jahrhundert keinen gradlinigen Aufstieg derselben. Der Verfasser
bedauert angesichts Luthers Haltung zur Heiligen- und Marienverehrung,
daß die katholische Kirche sich nicht rechtzeitig von den Mängeln dieser
Verehrung frei gemacht hat, «dann hätte man mit ihrer reinen und tieferen
Deutung geradezu die eigentliche katholische Antwort auf Luthers
religiösen Grundirrtum geben können» (S. 324). Luthers Grundirrtum sieht
er in dem sola fide, wodurch jedes Mittun des Menschen am Heilswerk
ausgeschlossen und der Fürbitte der Heiligen und der Maria gewehrt werde.
Die Heiligen sind «ein hehres Denkmal des wundersamen Ineinander von
schenkender Gotteshuld und dankender Hinnahme» (S. 324). Im übrigen
wird der Verfasser der Haltung Luthers gegenüber der Maria nicht
gerecht, sondern bleibt in unsachlicher Polemik stecken (S. 325). Die Abwehr
der reformatorischen Haltung gegenüber der Maria, der Barock und seine
Marienverehrung als Ausdruck kirchlicher Erneuerung, die Frömmigkeit
der französischen Schule des 17. Jahrhunderts, die Aufklärung als
Gegenströmung gegen die Verehrung Marias, die Romantik des 19. Jahrhunderts
und das Dogma der Unbefleckten Empfängnis sind Inhalt der umfangreichen

Darstellung.
Die systematische Behandlung der Marienkunde im 2. Band soll unter

dem Gesichtspunkt objektiver Wahrheit, aber auch unter Berücksichtigung
der Tatsache geschehen, daß die Marienkunde sich noch in einem Zustand
unfertigen Wachstums befindet, in dem manche Linie noch nicht endgültig



W. Delius, Maria in der neueren theologischen Literatur 451

festgelegt ist, wie es bei den Kernwahrheiten der Fall ist. C. Feckes
behandelt in dem ersten Aufsatz das Thema: «Die Gottesmutterschaft» in
folgenden Unterteilen: 1. jungfräuliche Mutterschaft, 2. Gottesgebärerin, 3.

immerwährende Jungfrau (S. 13—100). In einem weiteren Aufsatz referiert
der Verfasser über: «Die Gnadenausstattung Mariens» (S. 101—179). Der
Leser findet in beiden Aufsätzen das Wesentliche der Lehre über die
Maria. Eine wichtige Ergänzung haben J.Beumer S. J. in dem Aufsatz:
«Maria Mutter der Christenheit» (S. 180—240) bezüglich der Beteiligung
Mariens am Erlösungswerk und A. Stolz: «Die Mittlerin aller Gnaden» (S.
241—271) mit dem Hinweis auf das nicht zufällige Zusammengehen von
Ekklesiologie und Mariologie gegeben. Die beiden abschließenden Beiträge
dieses Bandes stammen von P. Sträter: «Mariens Mitwirkung beim Erlösungsopfer»

(S. 272—313) 6 und «Maria als Königin» (S. 314—349).
Im Vorwort des 3. Bandes verweist der Herausgeber auf die Tatsache,

daß die Marienverehrung bei der Seelenführung eine Hilfsmacht ist.
Demgemäß befaßt sich der 1. Teil dieses Bandes mit dem Einfluß der Andacht
zu Maria auf die einzelne Seele, während der zweite Teil eine Darlegung
der Gemeinschaftsverehrung bringt. In beiden Teilen sind folgende
Beiträge: P. Sträter S. J. : «Marienverehrung als Hilfsmacht zum christlichen
Leben» (S. 13—67), K.Vokinger, Klosterkaplan zu Stans (Schweiz):
«Marienandachten im Volke» (S. 62—105), A.Freitag SVD., Steyl: «Maria und das
Missionswerk» (S. 106—184), ein Aufsatz, der durch seine Einblicke in die
katholische Missionspraxis wie durch seine Polemik gegen die protestantische

Mission bemerkenswert ist. Es folgen E. Raitz von Frentz S. J. : «Die
Vollkommene Andacht zu Maria des hl. L. M. Grignion de Montfort» (S. 185
bis 195), D. Thalhammer S. J., Universitätsprofessor in Innsbruck: «Maria
und der Priester» (S. 198—209), J. Beumer: «Marienverehrung, Zeichen
und Mittel der Auserwählung» (S. 210—225), R. Henggeier O. S. B., Stift
Einsiedeln: «Die Rosenkranzbruderschaft in Einsiedeln» (S. 227—246), P. Sträter:

«Die Marianische Kongregation» (S. 247—293), F. Kästner S. A. C. : «Die
Marienverehrung Schönstatts» (S. 296—322), C. Feckes, Prof. am Predigerseminar

Köln: «Die Weihe der Kirche und der Welt an Maria» (S. 323—344)
und P. Sträter: «Sinndeutung der Marienverehrung» (S. 345—384).

H. du Manoir, Prof. am Institut Catholique de Paris, legt Studien zur
Mariologie vor. In zahlreichen Aufsätzen mit guten Literaturangaben haben
die Verfasser die verschiedenen Probleme der Marienkunde erörtert. Das
zweibändige Werk gleicht weithin der Marienkunde von P. Sträter. Es geht
besonders im 2. Band über Sträter hinaus und bildet so eine gute Ergänzung
des deutschen Werkes. Von Seiten der evangelischen Theologie ergeben sich
gegen das Werk von Manoir die gleichen Einwände wie gegen die Marienkunde

von Sträter. Die innerkatholische Auseinandersetzung in der
Mariologie wird bei Manoir nicht berührt. Die Besprechung dieses umfangreichen

Werkes kann hier nur summarisch sein. Es ist nicht möglich, die
Titel der 61 Aufsätze geschweige denn eine Inhaltsangabe derselben oder

0 H. Seiler et P. Sträter: De Modalitate Corredemtionis, in Gregorianum
1947, fasc. II.

29»



452 W. Delius, Maria in der neueren theologischen Literatur

gar eine kritische Auseinandersetzung mit ihren Ausführungen zu geben.
Die evangelische Theologie sollte Sträter wie Manoir studieren und in
eine für beide Kirchen wichtige Auseinandersetzung eintreten.

Der erste Band des Werkes ist in vier Bücher eingeteilt, die sich mit
dem Marienbild im Alten (A. Robert) und Neuen Testament (G.Hilion), in
der Patristik (G. Jouassard) und in der abendländischen, in der byzantinischen,

syro-maronitischen, chaldäischen, armenischen und aethiopischen
Liturgie befassen. Es folgen Aufsätze, die Maria im Dogma und in der
Theologie, im inneren religiösen Leben und im Apostolat zum Inhalt haben.
Besondere Beachtung verdienen die Exkurse von J. Daniélou: Le Culte
Mariai et le Paganisme und J.-M. Abdel-Jalil: La Vie de Marie selon le Coran
et l'Islam, ferner die Aufsätze von C. Crivelli: Marie et les Protestants,
R. Laurentin: Le problème initial de méthodologie mariale und L. Reypens:
Marie et la Mystique.

Der zweite Band, Buch 5 und 6 umfassend, zeigt, in welchem Maße die
Gestalt der Maria das religiöse und geistige Leben erfaßt hat. In 18
Aufsätzen des 5. Buches stellen Verfasser verschiedener Nationalität das
Marienbild in der Literatur und Kunst der einzelnen europäischen Länder,
dazu Französich-Kanada und Kolumbien, dar. Es folgen Ausführungen über
Maria im Gregorianischen Lobgesang, eine Skizze der Geschichte der
marianischen Musik, ikonographische Aufsätze über Mariendarstellungen in der
byzantinischen, russischen und abendländischen Kunst. Das 6. Buch bietet
Studien zur Geschichte des Kultus und frommen marianischen Lebens, wie
es sich vielgestaltig in der Verehrung und Theologie der verschiedenen
Orden, Gesellschaften und Bruderschaften zeigt.

Ein dritter Band soll eine kurze Uebersicht einer Untersuchung des

Marienkultus in den verschiedenen Ländern der Welt bringen. Ein vierter
Band wird das Personen- und Sachregister enthalten. Es ist hier ein Werk
im Entstehen, das in der theologischen Literatur bisher kein Gegenstück hat.

2. Einzelbeiträge zur Mariologie.
a) Quellenwerke.

T. Gallus: Interpretatio Mariologica Protoevangelii tempore postpatris-
tico usque ad Concilium Tridentinum. Romae 1949. T. Gallus: Interpretatio
Mariologica Protoevangelii Posttridentina usque ad definitionem Dogmaticam

Immaculatae Conceptionis. Pars prior. Aetas Aurea Exegesis Catho-
licae a Concilio Tridentino (1545) usque ad annum 1660. Apud Edizioni di
Storia e Letteratura. Roma 1953. 286 S. R. Graber: Die marianischen
Weltrundschreiben der Päpste in den letzten hundert Jahren. Würzburg, Echter-
Verlag 1951. 221 S., geb. DM 7.60.

Im ersten Werk zeigt der Verfasser, daß Gen. 3, 15 durch Origenes,
Gregor v. Nazianz, Basilius d. Gr. und Procop moralisch, durch Chrysosto-
mus und Hieronymus textgemäß und durch Augustin und Gregor d. Gr.
allegorisch-moralisch ausgelegt ist. Messianisch-mariologisch verstehen
Gen. 3, 15 Justin, Irenäus, Cyprian, Epiphanius, die ep. ad amicum aegro-
tum... (MSL. 30, 85, 88) und Leo d. Gr. Die Scholastiker haben eine ver-



W. Delius, Maria in der neueren theologischen Literatur 453

schiedene Stellung eingenommen, während Luther in seinem messianischen
Verständnis ipsum conteret gelesen hat. Die zweite Quellensammlung, die
bis zum Jahre 1854 fortgeführt werden soll, ist durch neuere Veröffentlichungen,

u.a. auch durch die Bulle Munificentissimus Deus (1950),
veranlaßt worden. Sie befaßt sich mit der Periode, in der die mariologische
Bedeutung von Gen. 3, 15 Gegenstand der Disputation zwischen Katholiken
und Protestanten gewesen ist. Der Verfasser bringt für die Lesarten ipsa,
ipsum, ipse eine Fülle von Stellen aus oft schwer zugänglichen Werken.
Mehr als 500 Autoren sollen in den beiden Teilen zu Worte kommen. Die
verschiedenen Entwicklungsstufen werden deutlich, wertvolle Erkenntnisse
werden uns vermittelt. Auch Nichtkatholiken wie Melanchthon, Beza, Calvin,

Osiander, Wolfgang Musculus u. a. kommen zu Wort. Der erste Teil
gliedert sich in zwei Abschnitte: vom Tridentinum bis zur Clementina (1592)
und von 1592—1660. Für die erste Periode ergibt sich das interessante
Ergebnis, daß die meisten katholischen Autoren und die protestantischen mit
einer Ausnahme ipse oder ipsum lasen, wobei die katholische Exegese
mariologisch, die protestantische christologisch war. Von 1592 ab ist das ipsa
der Clementina maßgebend, das nicht aus mariologisehen Gründen, sondern
weil es bei der Mehrzahl der Väter gut bezeugt sei, aufgenommen worden
sei. Die mariologische Interpretation beziehe sieh nicht auf das ipsa, das
im übrigen philologisch nicht gerechtfertigt ist, sondern auf Gen. 3, 15a.

Ein wichtiges Quellenwerk hat Ft. Graber geschaffen. Es ist eine kleine
deutsche Ausgabe des großen italienischen Werkes von Tondini. Grabers
Ausgabe, die Periode von 1849—1950 umfassend, erfüllt gemäß seinem
Vorwort nicht nur den Wunsch vieler katholischer Priester und Laien, sondern
ist auch für den evangelischen Theologen unentbehrlich, der den modernen
Katholizismus verstehen will. Das Stellenregister und der dogmatisch-homiletische

Wegweiser sind eine Mariologie in gedrängter Form. Zugleich
geben sie dem Nichtkatholiken einen Einblick in die praktische Verwertung
der marianischen Dokumente. Vermißt habe ich die Encyclica Deiparae Vir-
ginis vom 1. 5.1946, und Teil III, 124 von Mediator Dei vom 20. 11. 1947. Die
päpstlichen Lehräußerungen und ihre mariologisch-homiletische Verwendung

machen den Abstand und den Unterschied katholischer und evangelischer

Frömmigkeit ganz deutlich.

b) Exegetische, systematische und apologetisch-praktische Werke.

P.Gaechter S. J., Prof. in Innsbruck: «Maria im Erdenleben». Marianischer

Verlag der Verlagsanstalt Tyrolia, Innsbruck-Wien-München 1953.
260 S. sFr. 12.—. Ft. M. Köster S. A. C.: «Unus Mediator. Gedanken zur
Marianischen Frage». Lahn-Verlag, Limburg/Lahn 1950. 335 S. DM7.80. H.
Seiler S. J. : «Corredemptrix. Theol. Studie zur Lehre der letzten Päpste
über die Miterlöserschaft Mariens». Rom 1939. 150 S. George Smith: «Die
Stellung Mariens im Erlösungswerk Christi». Verlag Schöningh, Paderborn
1947. 263 S. O. Semmelroth S. J. : «Urbild der Kirche. Organischer Aufbau
des Mariengeheimnisses». Würzburg Echter Verlag 1950. 118 S. A. Müller:
«Ecclesia-Maria». Paradosis. Beiträge zur Geschichte der altchristlichen
Literatur u. Theologie V. Freiburg (Schweiz) 1951. 242 S. K. Algermissen:



454 W. Delius, Maria in der neueren theologischen Literatur

«Fatima und seine Botschaft an die heutige Menschheit:». 7. Aufl. 31.—35. T.
Verlag J. Giesel, Celle 1949. 40 S. P. J. HaverOtt und P. G. Heghmans: «Die
Herz-Mariae-Verehrung und die Herz-Mariae Weihe». Kaldenkirchen 1947.
51 S.

Gaechter will keine Biographie der Maria schreiben. Er betont mit
Recht, daß diese auf Grund mangelnder Quellen nicht möglich ist. Folgende
Themen werden behandelt: 1. Die literarische Geschichte von Luk. 1 u. 2.

2. Die Chronologie von Marias Verlobung bis zur Geburt Christi. 3. Das
Magnificat. 4. Maria in Kana. 5. Die geistige Mutterschaft Marias (Joh. 19,

25—27). Bis auf den ersten Aufsatz sind sie alle schon einmal veröffentlicht
worden. Sie bilden indessen in dieser Zusammenfassung ein einheitliches
Ganzes. Die Anmerkungen am Schluß machen das wissenschaftliche
Fundament des Buches deutlich. Allerdings fehlt die eine und die andere Schrift,
die seitens der evangelischen Theologie zu diesen Fragen erschiener. ist. In
dem ersten Aufsatz kommt der Verfasser nach Untersuchung der
Gesamtstruktur, der Rhythmik und des Kulturbildes von Luk. 1 und 2 zu dem

Ergebnis, daß die beiden Kapitel eine semitische, nicht eine hellenistische
literarische Grundlage haben. Der griechische Uebersetzer habe erläuternde
Zusätze gemacht, von denen für die Mariologie die wichtigsten Luk. 1, 2.

34. 37 sind. Ausgehend von der Beobachtung, daß es sich um eine reine
Marienerzählung handelt, streicht Gaechter mit M. Dibelius 7 das ipvpaTeu-
pévr|v dvbpi, (Ii dvopa 'Iwarpp. Damit wird Maria zur Davididin, Joseph aber
ausgeschaltet und kommt als irdischer Vater Jesu nicht in Frage. Großes
Gewicht legt der Verfasser darauf, zu zeigen, daß Luk. 1, 34 nicht vom
Zweifel oder Unglauben der Maria redet. Er streicht daher auch Luk. 1, 37,
das eine solche Auslegung zuließe. Für die Marienverehrung und für die
Bindung des Verfassers an die kirchliche Lehre ist die Deutung des ttpujtôtokoç
Luk. 2, 7 (cf. 2, 23) bezeichnend. Auch an den Stellen, wo von den «Eltern»
Jesu (Luk. 2, 27. 33. 41) die Rede ist, sieht er keine Schwierigkeiten für
die jungfräuliche Empfängnis. Im zweiten Aufsatz finden sich bemerkenswerte

Ausführungen über die jüdischen Ehegesetze und das Verlobungsalter
der Maria. Gaechter lehnt hier die Behauptung katholischer Theologen ab,
Maria habe ein Gelübde der Jungfräulichkeit abgelegt. Beachtlich ist, was
Gaechter über die Reise der Maria zur Elisabeth und über das gegenseitige
VerwandtschaftsVerhältnis sagt. Im dritten Aufsatz meint der Verfasser,
Maria habe das Magnificat nach der Geburt bei einem erneuten Besuch mit
dem Jesuskind bei der Elisabeth angestimmt. Das Tcnretvujcnç Luk. 1, 48
motiviert er mit dem Dorfklatsch in Nazareth. Im Zusammenhang mit der
Marienverehrung macht Gaechter im vierten Aufsatz wichtige Ausführungen
über Joh. 2, 4 und 2, 6.

Die Deutung von Joh. 19, 25—27 steht gemäß der katholischen Mariologie

unter dem Thema der geistigen Mutterschaft Mariens. Gaechters
Auslegung, Jesu Wort an Maria und an Johannes sei nicht nur Erfüllung seiner
Sohnespflicht, sondern Erfüllung der alles überragenden höheren Aufgabe,
der messianischen Mutterschaft der Maria, hat auch bei katholischen Theo-

7 M. Dibelius: Jungfrausohn und Krippenkind, 1932, S. 12.



W. Delius, Maria in der neueren theologischen Literatur 455

logen Ablehnung gefunden. Gaechter meint ferner, Johannes habe die Szene
unter dem Kreuz auf Gen. 3, 15 bezogen. In dem Buch wird an manchen
Stellen stark psychologisiert. Die Bindung an das katholische Dogma wird
in der Exegese deutlich. Trotzdem kann das Buch den evangelischen Theologen

anregen, über diese Probleme nachzudenken.
Eine grundsätzliche Behandlung der Mariologie gibt das nicht leicht zu

lesende Buch von H. M. Köster. Es ist eine Antwort auf die sehr kritischen
Einwände, die sein Buch «Die Magd des Herrn», Limburg 1947, gefunden
hatte. Der stärkste Einwand, daß das Buch «Verrat an Christus» sei, hat
den Titel «Unus Mediator» bestimmt. Die Bedenken, die von seinen
katholischen Kritikern gegen die Mariologie überhaupt geltend gemacht werden,
weist Köster in «Unus Mediator» zurück. In einem Ueherhlick über die
marianisehe Entwicklung im Laufe der Kirchengeschichte kommt der
Verfasser zu dem Ergebnis, daß sich heute eine doppelte Mariologie abzeichnet:
das katholische und reformatorische Marienbild, das Ausläufer in die
katholische Kirche habe. Der Verfasser lehnt die Rückkehr zum Glaubensbewußtsein

der Urgemeinde, die keine Marienverehrung kannte, unter
Hinweis auf das Dollosche Gesetz, nach dem Entwicklungen irreversibel sind,
ab. Er meint, das Mißtrauen gegen die Mariologie treffe schließlich auch
die Christologie. In der Frage: Offenbarung und Mariologie weist er das

«Formalprinzip reformatorischen Glaubens», das sola scriptura, zurück.
Andererseits sieht er die Aufgabe, dem «Materialprinzip der Reformation»,
der Allgemeingültigkeit der Mittlerschaft Christi, dadurch gerecht zu werden,

daß er die Ordnung zwischen dem zu erlösenden Menschen und seinem
Erlöser darstellt, um dann zu zeigen, daß Maria die Ordnung um den
Erlöser nicht stört, sondern mitträgt. Nach verschiedenen Exkursen behandelt
der Verfasser im Schlußteil seines Buches die Frage: Christus und Maria
in der Frömmigkeit, um zu dem Ergebnis zu kommen, daß die Marienfrömmigkeit

lediglich eine bestimmte Anwendung des Satzes sei, daß das Handeln

sich am Sein orientiere. Die Lösimg der marianischen Frage ergebe
sich nicht nur in dem sentire cum ecclesia, sondern auch in der Weite des
Herzens.

Zu der in der neueren marianischen Bewegung wichtigen Frage: Maria
Corredemptrix haben H. Seiler und G. Smith (Uebersetzung aus dem Englischen)

Stellung genommen. Bei Seiler ist bedeutsam die Einführung in die
Entwicklung der marianischen Bewegung der letzten hundert Jahre. Zum
Thema selbst behandelt er die Frage der objektiven und subjektiven
Erlösung und sieht die Miterlöserschaft der Maria bereits in ihrer Mitwirkung
bei der Menschwerdung. Unter Ablehnung der Begriffe vom Priestertum
oder der Diakonale für Maria sieht er in Kenntnis ihrer Problematik die
Miterlöserschaft in der objektiven Erlösung. Aus der Stellung der Päpste
zu dieser Frage zieht Seiler bestimmte Folgerungen. Letztlich versteht
Seiler die Miterlöserschaft der Maria aus ihrer Stellung unter dem Kreuz,
wo Maria unter Verzicht auf ihre Mutterrechte Christus in den Tod opfert
und demgemäß mit Feckes und Scheehen ihr der Name «Liturgin» zukomme.
— G. Smiths Marienlehre hat in ihrer Anlage durch die Encyklika Mystici
Corporis Christi (1943) Anerkennung gefunden, weil sie in die Lehre von



456 W. Delius, Maria in der neueren theologischen Literatur

der Erlösung und der Kirche eingebaut worden ist. Sein Ausgangspunkt ist
also nicht mehr die Gottesmutterschaft, sondern die der Maria mit uns
zuteilgewordene Gliedschaft am Leibe Christi. Die Berechtigung, von Maria
als Corredemptrix zu sprechen, sieht Smith darin, daß sie in einzigartiger
Weise erlöst, d. h. daß sie nicht nur von der Sünde befreit, sondern vor ihr
bewahrt worden ist. Sie ist Corredemptrix nicht nur durch ihre Mitwirkung
im Erlösungswerk Christi, sondern durch «ihre Mitarbeit förmlich und in
sich erlösend» (S. 119).

Das Problem Maria-Kirche behandeln O. Semmelroth und A. Müller. Das
Buch von Semmelroth will eine grundsätzliche Schrift zur Mariologie sein.
Nach einem geschichtlichen Ueberblick über die Entwicklung der
Marienfrömmigkeit bestimmt der Verfasser den Ort der Mariologie in der Dogma-
tik zwischen der Christologie und der Gnadenlehre. In der Frage der
Verehrung der Maria lege die marianische Theologie eine enttäuschende
Dürftigkeit an den Tag. Das mariologische Grundprinzip sieht Semmelroth im
Gegensatz zu den meisten katholischen Theologen nicht in der Gottesmutterschaft,

sondern in der altkirchlichen Antithese Eva-Maria, die zu Maria
als Typus der Kirche führe. Maria ist Urbild der heilsmittlerischen, der
miterlösenden und der erlösten Kirche. Als Urbild der Kirche ist Maria in
wahrem Sinn Miterlöserin am Heilswerk. Bei der Erlösung der Kirche hat
sie in rezeptiver Kausalität mitgewirkt. Als Typus der miterlösenden Kirche

erfüllt sieh die Aufgabe der Maria in der Logos- und Christusbrautschaft.

«Maria nimmt das verdienende Opferwerk Christi, das voll und ganz
in sich abgeschlossen und vollendet ist... in das eigene Herz, das Herz
der Kirche hinein und empfängt dadurch die von Christus verdiente Frucht
seines Opfers» (S. 85). Ihre Aufgabe als Typus der Kirche ist erfüllt, da
sie Gottesmutter ist, aber das ist sie, weil sie Urbild der Logos- und
Christusbrautschaft sein sollte. Maria trägt die Heiligkeit der Kirche in sich,
um sie der Gesamtkirche weiterzugeben. A. Müller will mit seinem Buch,
das der Theologischen Fakultät in Freiburg i. Ue. als Dissertation vorgelegen

hat und das im Jahre 1954 in zweiter Auflage erscheinen soll, eine
Lücke im patristischen Unterbau der Mariologie ausfüllen und gleichzeitig
eine Hilfe für die spekulative Theologie sein und praktisch-seelsorgerlich
wirken. Beachtenswert ist der Ueberblick über die Frage der Personifikation,

wie sie sich aus dem Thema Maria-Kirche ergibt. Der patristische
Beweis ist nicht immer überzeugend und zeigt die Bindung an das Dogma.
Seine Ausführungen gipfeln in dem Satz : «So sehen wir, wie das Geheimnis
Maria-Kirche im Scheitelpunkt der ganzen Heilstheologie liegt. Hier steht
Gott, hier der Mensch. Der vereinigte Gottmensch heißt Jesus Christus.
Der zur Vereinigung aufgerufene und Ja sagende Mensch heißt Maria und
heißt Kirche» (S. 229).

Aus der Fülle der Literatur zur Marienerscheinung zu Fatima (1917)
und der Herz-Mariae-Weihe soll hier auf die Büchlein von K. Algermissen
und P. J. Haverott-P. G. Heghmans hingewiesen werden, die beide gegenüber
dem Widerstand in katholischen Kreisen aufklärend und apologetisch wirken

sollen. In der ersten Schrift will der bekannte Theologe die Ereignisse
von Fatima ernst nehmen und sie mit gesunder Kritik untersuchen. Er



W. Delius, Maria in der neueren theologischen Literatur 457

weist auf die verschiedenen Berichte über die Marienerscheinung hin und
hält die drei Kinder, deren Bilder er bringt, für glaubwürdig. Wichtig ist,
daß nur die Kinder Maria gesehen und gehört haben wollen, während die
Zuschauer bei den späteren Erscheinungen nur eigenartige Naturvorgänge
gesehen haben. Psychologisch wichtig sind auch die Vorgänge des Jahres
1917 : der Rücktritt einer kirchenfeindlichen Regierung in Portugal, die
russische Revolution, der erste Weltkrieg. Erstaunlich bleibt die päpstliche

Anerkennung der Erscheinungen und die Weihe der Welt an das
Herz Mariae im Jahre 1942. Das Büchlein von Haverott-Heghmans will den

Seelsorger in seinem Amt zu einem tieferen Verständnis von Fatima führen.

Dementsprechend sind hier neben apologetischen Ausführungen
praktische Anweisungen gegeben.

c) Evangelisch-theologische Arbeiten zur Marienkunde.

Reintraud Schimmelpfennig: Die Geschichte der Marienverehrung im
deutschen Protestantismus. Verlag Schöningh, Paderborn 1952. 164 S. Kart.
DM 4.80, Lw. DM 6.80. Horst Dietrich Preuß: Maria bei Luther. Schriften d.

Ver. f. Reformationsgeschichte Nr. 172, Jahrg. 61, Heft 1. Verlag C. Bertelsmann,

Gütersloh 1954. 34 S. Brosch. DM 4.50. W. Delius: Luther und die
Marienverehrung. Theol. Literaturzeitung 1954. Nr. 7/8 Sp. 409—414. H. Lam-
parter: Die Magd des Herrn. Brunnquell-Verlag, Metzingen 1949. 88 S. Kart.
DM 2.80. H. Asmussen: Maria, die Mutter Gottes. Ev. Verlagswerk, Stuttgart
1950. 61 S. Geb. DM 4.50. J. Chambon: Maria, die Herbstreife eines
Menschheitskults. Die Ernte, Heft 3. Lichtweg-Verlag, Essen 1950. 26 S.

R. Schimmelpfennig, deren Buch man es abspürt, daß sie mit Liebe und
Verehrung der Maria zuneigt, geht der Frage nach, wo die Hochflut
mittelalterlicher Marienfrömmigkeit geblieben ist. Mit anerkennenswertem
Fleiß hat sie, bei Luther beginnend und mit dem Heidelberger Gutachten
zur Assumptafrage endend, viele Zeugnisse besonders aus der profanen
Literatur, darunter auch Karl May, zusammengetragen. Fr. Heiler hat in seiner

Besprechung 8 für die bevorstehende Neuauflage verschiedene desideria
angemeldet. Ein grundlegender Mangel des Buches, der auch auf die Schrift
von Preuß zutrifft, ist der, daß beiden Verfassern offensichtlich die
Entwicklung der Marienverehrung von der alten Kirche bis zum Ausgang des
Mittelalters nicht bekannt ist, da sonst in beiden Arbeiten die Darstellung
anders ausgefallen wäre. Bei Schimmelpfennig wird in der Darstellung die
Entwicklung der Haltung Luthers zur Marienverehrung nicht deutlich. Calvin

ist vergessen. Schließlich sei auf R. Klimsch: Wie die Protestanten Maria

ehrten. Theol. prakt. Quartalschr. 78 (1925) 45—56, 233—246, und auf C.

Crivelli: Marie et les Protestants bei H. du Manoir: Marie. I, 1949. S. 675—693,
hingewiesen. Nicht unerwähnt soll die katholische Zustimmung des Mariologen

C. Feckes zu dem Buch bleiben: 9 «Man merkt, wie es doch wahr ist, daß
der Glaube an Christi Gottheit und der Marienglaube miteinander stehen und
fallen, und daß dort das Marienbild um so armseliger wird, je weiter man

8 Theol. Literaturzeitung 1954, Sp. 47—49.
9 Theol. Rev. Nr. 5 (1953), S. 135 f.



458 W. Delius, Maria in der neueren theologischen Literatur

sich vom katholischen Mutterboden entfernt hält.> Das Ergebnis der Dar
Stellung von Schimmelpfennig bezeichnet Feckes demgemäß als «einen
armen Rest eines herrlichen Erbes». Preuß' Darstellung will die Lücken
ausfüllen, die das Buch von Schimmelpfennig aufweist. Er gibt unter dem
Thema: «Wie Luther den Deutschen das Leben Marias erzählt hat» eine
fortlaufende Erzählung vom Lehen der Maria, die sich auf die verschiedensten

Aussagen Luthers stützt. Preuß spricht dann von der Bedeutung
Marias für Luther und von Luthers Stellung zur Marienverehrung. Abgesehen
davon, daß die Methode der Darstellung nicht glücklich gewählt erscheint,
wird an verschiedenen wichtigen Punkten die Problematik nicht deutlich.
Es fehlt der "Versuch, das Problem innerhalb der lutherischen Theologie
darzustellen. Eine Reihe Aeußerungen Luthers sind in ihrer Problematik
dem Verfasser nicht gegenwärtig. Es fehlen Hinweise auf die Gegner
Luthers, die sich speziell mit seiner Stellung zur Marienverehrung
auseinandergesetzt haben. In meinem Referat auf dem Theologentag 1954 habe ich
versucht, eine Skizze der Haltung Luthers in dieser Frage zu geben. Eine
Geschichte der Marienverehrung soll folgen.

H. Lamparter versucht vom NT aus eine evangelische Mariologie zu
schreiben, wobei er nur Luthers Magnificat und A. Schlatters «Marienreden»
(1927) als Vorgänger hat. Er legt eine Reihe Stellen, aber leider nicht alle,
die von der Maria handeln, aus und läßt Luther reichlich — bedauerlicherweise

nach der Erlanger-Ausgabe — zu Wort kommen. Auch Lamparter ist
es entgangen, daß Luther in der Verehrung der Maria eine Entwicklung
durchgemacht hat. Es ist schade, daß er sich nicht mit den exegetisch-
christologiscben Problemen einer Reihe nt.licher Stellen auseinandergesetzt
hat. Es ist aber verdienstvoll, daß dieser Versuch unternommen worden ist.
In der Richtung einer evangelischen Mariologie geht auch das Buch von
H. Asmussen, wie bereits der Titel zeigt. Er will Maria und die Jungfrauengeburt

gegenüber dem Liberalismus und der Unterbewertung durch den
Historismus verteidigen, um damit der Wirklichkeit und der Gottmenschheit

Jesu Christi ihren Platz in der kirchlichen Verkündigung und in der
«Geschichte» zu geben. Man kann nach A. in Maria nicht einen «Irgendwer»
sehen, man kann vielmehr nach Jesus Christus nur fragen, wenn man seine
Mutter Maria «ins Auge faßt». Auf das sola gratia hinweisend, sagt A.,
daß die Gnade nur in solchen Menschen wirke, die mitwirken. Das Fiat
der Maria war eine Entscheidung für das ganze Menschengeschlecht. «Darum

heißt die Jungfrauschaft preisen, unser Heil erheben. Ohne die
Jungfrauschaft Marias ist kein Heil» (S. 21). A. stellt die Maria mit allen
Heiligen auf die Seite Gottes. Wir Evangelischen müssen wieder lernen, daß
Maria in der Kirche ihren Ort hat. Vom allgemeinen Priestertum her sieht
A. die Mittlerschaft der Maria. Er verneint eine Verehrung der Maria, wohl
aber kann er von der Heiligenverehrung als dem «Echo des Segens», mit
dem Christus in seinen Heiligen «mächtig» geworden ist, sprechen. A.
schließt seine Betrachtung mit folgenden Worten: «Solange die Verehrung,
welche wir dem Herrn Christus angedeihen lassen, ohne das Echo des

Segens ist, mit welchem Gott die Mutter Jesu Christi segnete, müssen wir
uns den Verdacht gefallen lassen, daß wir garnicht den Mittler Jesus Chri-



W. Delius, Maria in der neueren theologischen Literatur 459

stus meinen, sondern nur eine zeitlose Idee, der wir den Namen Jesus
Christus beilegen. Unsere Lehre über Maria mag noch so sauber sein,
solange unsere Gebete an ihr vorbeigehen, ist uns die Herrlichkeit ihres
Sohnes noch nicht im Vollsinn aufgegangen» (S. 61). Daß das Buch auf
katholischer Seite Zustimmung gefunden hat und in der Mariologie zitiert
wird, liegt an einer Reihe unklarer Formulierungen, die A. bei aller
Abgrenzung gegenüber katholischer Marienverehrung aufweist. A. hat der
evangelischen Kirche manches gesagt, das zu beherzigen ist; aber er hat
eben zum Teil in einer Form geredet, die die reformatorischen Erkenntnisse
zumindest verhüllt, wenn nicht illusorisch macht. Wenn Asmussen beide
Genealogien auf die Maria bezieht, hat er gewiß Luther für sich, der hier
aber allein steht, nicht aber die exegetischen Erkenntnisse zum Teil auch
der katholischen Theologen. Gefährlich nahe kommt er katholischen
Spekulationen, wenn er Maria nach Act. 1,14 zum «engsten Apostelkreis» rechnet,

und vor allem, wenn er angesichts der der Maria widerfahrenen Gnade
von Mitwirkung spricht, ein Begriff, den die Reformatoren als irreführend
empfunden haben. Fragwürdig ist auch der Begriff der Ordnung in der
Welt der Erlösung und die Mittlerstellung der Maria nach Eph. 4, 11—16.
Das «neben oder in Christus» dürfte mit dem reformatorischen Bekenntnis
schwerlich in Uebereinstimmung zu bringen sein. Der Versuch Asmussens
geht bedenklich über die reformatorische Erkenntnis hinaus. Das Extrem
zu Asmussen stellt das Büchlein von Chambon dar, dessen Anschauung in
dem Schlußsatz deutlich wird: «Sie (Maria) ist die lehrhafte Vergöttlichung
— eine für evangelisches Gefühl grauenhafte Vergöttlichung — eines
genuinen Menschen, auf dem einst ein Strahl göttlichen Lichtes ruhte und
der jetzt zur Sonne gemacht wird, die das Evangelium überblendet und in
den Schatten stellt.»

3. Die Literatur zur Assumptafrage.
Fr. Heiler10 hat jüngst die umfangreiche Literatur zur Assumptio Ma-

riae besprochen, so daß der Rezensent sich bei einer Reihe Bücher kurz
fassen kann. Die Literatur vor der Dogmatisierung erörtert im wesentlichen

die Frage der Definibilität, während die Veröffentlichungen nach
der Dogmatisierung apologetischen Charakter tragen. Die evangelische
Literatur wird dann gesondert besprochen.

a) Quellenwerke.

M. Jugie: La mort et l'assomption de la sainte Vierge. Etude historico-
doctrinale. Città del Vaticano. Biblioteca Apostolica Vaticana. 1944. 747 S.

Studi e Testi 114 ". P. C. Balic: Testimonia de assumptione b. Mariae ex
omnibus saeculis. Pars prior: Ex aetate ante concilium Tridentinum. Romae
1948. Gualteri Cancellarii et Bartholomaei de Bononia 0. F. M. : Quaestionee
ineditae de assumptione B. V. Mariae. ed. A. Deneffe S. J. 2. Aufl. 1952. ed.

H. Weisweiler S. J. in: Opuscula et textus historiam ecclesiae eiusque vitam

10 ThLZ 1954, Sp. 1—48.
11 Fr. Heiler, ThLZ 1954, Sp. 2—6.



460 VV. üelius, Maria in der neueren theologischen Literatur

atque doctrinam illustrantia. Series Scholastics Fase. IX. Verlag Aschendorff,

Münster 1952. 85 S. Kart. DM 3.75.

Die beiden historischen Teile in dem Werk Jugies sind die bisher
gründlichsten Quellendarstellungen der Assumptafrage. Soweit in der Literatur
dieser Frage historische Erörterungen angestellt werden, fußen sie auf
diesem Meisterwerk wissenschaftlicher Gründlichkeit. Der historische Teil
endet in einer kritischen Auseinandersetzung mit den Befürwortern der
assumptio von der dogmatischen und apologetischen Sicht her. Die große
Ueberraschung des Werkes ist die Tatsache, daß der Verfasser trotz seiner
historisch kritischen Darstellung die dogmatische Definition als notwendige

Folgerung des Dogmas der Unbefleckten Empfängnis für erwünscht
hält. Eine Einschränkung macht er insofern, als der Papst die Dogmatisie-
rung auf Grund von beglaubigten Wundern, die im Zusammenhang mit der
leiblichen Aufnahme der Maria geschehen, verkündigen soll. Die Gläubigen
sollen aufgefordert werden, um solche Wunder zu bitten. Bleiben sie aus,
soll die Dogmatisierung aufgeschoben werden. In der Kritik gegen dieses
Werk ist die Ausgabe von Balic entstanden.12 Bei der Beurteilung dieses
Buches muß man wissen, daß der Verfasser einer der Enthusiasten und
Propagandisten der neuen marianischen Bewegung ist. Darum auch gegen
Jugie der Vorwurf, daß er «vom modernen Rationalismus und Cartesianis-
mus angekränkelt» sei und seine Methode zum «unklaren Skeptizismus»
führe. Das Werk endet mit der Scholastik und berücksichtigt die Reformationszeit

nicht mehr. — Die beiden ältesten Disputationen über die Assumptio
in der Ausgabe von Deneffe-Weisweiier zeigen uns den Stand dieser

Frage im 13. Jahrhundert, worauf in einer Einführung noch besonders
hingewiesen wird. Zwischen den beiden Disputationen ist insofern ein
Fortschritt festzustellen, als das Beweismaterial sich vermehrt hat und vor
allem hier zum erstenmal in einer Disputation über die Assumptafrage
Aristoteles verwendet worden ist, woraus sich eine ganz neue Art zu
disputieren ergibt. Der Beweisführung geht es darum, daß mit der
leiblichen und seelischen Aufnahme der Maria in den Himmel ihre Sündlosig-
keit und glorificatio erwiesen sei. Wertvolle bibliographische Notizen sowie
ein Personen- und Sachverzeichnis erhöhen den Wert der Ausgabe besonders

für Seminarübungen.

b) Literatur vor der Dogmatisierung.

B. Altaner: Zur Frage der Definibilität der Assumptio BMV. in Theol.
Rev. 44 (1948) Nr. 3, S. 129—140; 45 (1949) Nr. 3, S. 129—142; 46 (1950)
Nr. 1, S. 5—20.13 Kl. Jüssen: Tatsache und Definierbarkeit der leiblichen
Himmelfahrt Mariens, Karlsruhe 1948. Badenia-Verlag. 40 S.11 J. Ternus
S. J. : Der gegenwärtige Stand der Assumptafrage. Verlag Habbel, Regensburg

1948. 61 S. DM 1.80.15 Die leibliche Himmelfahrt Mariens. Theol.
Beiträge zum neuen Dogma im Dienste der Seelsorge. Herausgegeben von

12 P. C. Balie, Antonianum 21 (1946), S. 3—67.
13 ThLZ 74, 1, Sp. 26.
14 ib. Sp. 11 f. 15 ib. Sp. 12 f.



W. Delius, Maria in der neueren theologischen Literatur 461

Professoren der Philos. Theol. Hochschule St. Georgen, Frankfurt a. M.,

Verlag Knecht, Frankfurt 1950. 139 S. DM 3.20.16 V. Bennett and B. Winch:
The assumption of our Lady and catholic theology. S.P.C.K. London 1950.
125 S. 5 s. net.17 O. Schroeder: Ein neues Dogma? in Veritati. Festgabe für
Joh. Hessen. Ernst Reinhardt Verlag, München 1949. S. 141—155. Kart. DM
9.50, Leinen DM 11.—.18 H. Zeller S. J. : Corpora Sanctorum. Eine Studie zu
Matth. 27, 52—53, Zeitschr. f. kath. Theol. 71 (1949), S. 385—465. E. Fascher:
Die Auferweckung der Heiligen (Matth. 27, 51—53). Halle (Saale) 1951.

Hallesche Monographien ed. O. Eißfeldt Nr. 20, Verlag Niemeyer, Halle. 52

S. Ost-DM 4.50.

B. Altaner hat seine Besprechung der Werke O. Falters1" und M.Jugies
zu einer sauberen historischen Stellungnahme zur Assumptafrage
ausgeweitet. Aus seiner umfassenden Kenntnis der Patristik heraus kann er
sagen, daß es nicht möglich ist, einen Schrift- und Traditionsbeweis für die
assumptio BMV. zu führen. Er sieht es ferner für die spekulative Theologie
als gefährlich an, wenn sie den Unterschied zwischen Konvenienzgründen
und durch logische Stringenz ausgezeichneten Beweisen verwische. Was
die Opportunität des Dogmas betrifft, weist er darauf hin, daß das neue
Dogma kaum eine Steigerung, höchstens eine Verlagerung der Marienverehrung

bedeute. Altaner macht ferner darauf aufmerksam, daß bisher
Definitionen von Dogmen nur erfolgten, wenn kirchliche Lehren angegriffen
oder geleugnet worden seien. Gegenüber den Propagandisten der
Unterschriftensammlung macht er stärkste Bedenken geltend. K. Jössen meint,
daß die fehlende geschichtliche Gewißheit eine echte theologische Gewißheit

des Faktums der assumptio nicht ausschließe. Er hält daher die
Definierung für möglich. J. Ternus will «ein synthetisches Gesamtbild» der
Assumptafrage geben. Er seheint den Vorschlag Jugies: erst Glaubensverkündigung,

dann Glaubensentscheidung, zu billigen, weiß aber auch, daß
unter den Theologen noch nicht alle Fragen um dieses Problem geklärt
sind. Die Dogmatik habe jedenfalls Interesse an der lehrgeschichtlichen
Ueberlieferung dieser Wahrheit. Das Ergebnis seiner Ueberlegung ist:
«Man müsse die liturgische Ueberlieferung, die direkten und indirekten
Zeugnisse der Väterzeit, den wachsenden consensus der Theologen, den un-
beirrten sensus fidelium unter der Obhut des magisterium ordinarium samt
dem consensu orientalium in eins sehen, um dem vollen theologischen
Gewicht der dogmatischen Tatsachen der leiblichen Himmelfahrt Mariae
gerecht zu werden.» Für das Verständnis der bevorstehenden Definition wollen

die jesuitischen Professoren der St. Georgs Hochschule in Frankfurt
a. M. werben. O. Semmelroth äußert sich in zwei Beiträgen: «Die Stellung
Mariens in Lehre und Leben der Kirche» (S. 1—-11) und «Uebermarianischer
Ertrag des Neuen Dogmas» (S. 82—95). Er ist der Auffassung, das Dogma
bedürfe keines Beweises. In der Verehrung der Maria sieht er eine gewisse
Garantie für die Verwirklichung des Werkes Christi. In dem zweiten

10 ib. Sp. 15 f. 17 ib. Sp. 30 f. 18 ib. Sp. 28.
10 O. Faller: De primorum saeculorum silentio circa Assumptionem

B.M.V. Romae apud aedes Universitatis Gregorianae 1946. ThLZ 1949, Sp. 6 f.



462 W. Delius, Maria in der neueren theologischen Literatur

Aufsatz handelt er von der Bedeutung des Dogmas für das Menschenbild.
J. Beumer: «Vorfragen aus der Theologischen Erkenntnis- und Methodenlehre»

(S. 12—24) liefert einen wichtigen Beitrag zum Verständnis des

Prozesses einer Definition. K. Wennemer: «Die Aufnahme Mariens in den
Himmel und die Schrift» (S. 25—47) meint aus Matth. 27, 52 einen Schriftbeweis

führen zu können. A. Grillmeier: «Die Entfaltung des kirchlichen
Glaubens an die Aufnahme Mariens» (S. 48—70) findet den «tragfähigen»
Grund für den Glauben an die assumptio bei den östlichen Theologen des
7. Jahrhunderts. Weitere Aufsätze sind J. Lossen: «Zusammenhang des

Dogmas von der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel mit den

übrigen Mariengeheimnissen» (S. 71—81), CI. Brockmöller: «Der religiöse
Gehalt des neuen Dogmas» (S. 96—103), J. Fuchs: Die christliche Sittenlehre

im Licht des neuen Dogmas» (S. 108—114), H. Bracht: «Das neue
Dogma im Widerstreit der Meinungen» (S. 115—129). Bracht kommt gegenüber

den Einwänden von nichtkatholischer Seite zu dem Ergebnis: «Was in
der Dogmatisierung der Assumpta sichtbar wird, ist das Selbstverständnis
der katholischen Kirche selbst. An ihr scheiden sich nun wieder die Geister,
wie sie sich seit jeher geschieden haben.» In dem letzten Aufsatz: «Die
eschatologische Botschaft des neuen Dogmas» (S. 130—137) weist H. Hirschmann

auf die hohe Bedeutung des Dogmas für die Wertung der Frau in
der Kirche hin. Besondere Beachtung verdient das Buch der beiden
Laientheologen Bennett und Winch. Sie machen darauf aufmerksam, daß mit der
Dogmatisierung der Papst zum erstenmal von seinem Vorrecht der
Unfehlbarkeit Gebrauch mache. Damit breche die alte Streitfrage wieder auf.
Die durch das Dogma bezweckte Erhöhung der Marienverehrung führe zu
einer höchst unglücklichen Entwicklung der gegenwärtigen religiösen
Situation. Ihre historische Betrachtung kommt zu der Folgerung, daß der
Glaube an die leibliche Aufnahme der Maria aus apokryphen Quellen
stammt. Das Fehlen eines historischen Beweises führe dazu, diesen auf
dem Feld der spekulativen Theologie zu versuchen, wobei das Fehlen des

Schriftbeweises sich von Anfang an als schwierig erweist. Immer wieder
machen die Verfasser deutlich, wie gekünstelt eine Reihe theologischer
Hypothesen sind. Sie sehen mit einer Dogmatisierung nicht nur das Prestige
des Dogmas, sondern auch das unfehlbare Lehramt gefährdet. Es ist
bezeichnend, daß dieses Buch zumindest in Deutschland von katholischer
Seite noch keine Entgegnung gefunden hat. Aehnliche Bedenken meldet der
Duisburger Studienrat Dr. 0. Schroeder an. Wenn das Dogma ein Bollwerk
gegen den Atheismus sein soll, dann muß es nicht nur von großer
Durchschlagskraft, sondern auch in den christlichen Offenbarungsquellen funda-
mentiert sein. Er sieht manche theologischen Schlußfolgerungen als fraglich

an und befürchtet die Mythologisierung des Christentums durch weitere

Mariendogmen. Die spekulative Theologie, wie sie in Sträters Marienkunde

einen neuen Anlauf nehme, könne an der konkreten Situation
vorbeigehen und in eine katholische Romantik einmünden, so daß die
Aufspaltung der katholischen Kirche in ein esoterisches und ein exoterisches
Christentum drohe.

Eine wichtige Einzelfrage haben H. Zelter und E. Fascher behandelt.



W. Delius, Maria in der neueren theologischen Literatur 463

Die Exegese von Matth. 27, 52 f., wie sie Zeller handhabt, verdient auch
auf evangelischer Seite Beachtung. Die Heiligen, die auferstehen, sind
nach ihm Gottesmänner, die in hohem Ansehen stehen. Ihre Erscheinungen
in Jerusalem sind ein Beweis von Jesu Wundermacht. Die Heilsgüter der
Endzeit sind bei diesen Heiligen vorausgenommen. Zeller weist auf die
Spuren dieser Heiligen in der apokryphen Literatur wie auf die Auslegung
von Matth. 27, 52 f. in der Patristik hin. Zeller führt Matth. 27, 52 f. unter
den Kongruenzgründen der assumptio auf. Die leibliche Verklärung vor
der allgemeinen Auferstehung und über die Menschheit Christi hinaus an
bloßen Menschen wird damit eine Idee. E. Fascher nimmt in seiner Studie
zu Matth. 27, 51—53 leider auf Zeller nicht Bezug. Die exegetischen
Ausführungen, die zum Teil mit Zeller konform gehen, kommen zu dem
Ergebnis, daß die urchristliche Gemeindetheologie sich mit diesem Ereignis
nicht beschäftigt hat, sondern erst die Kommentare der Kirchenväter. Die
Frage, wer diese Heiligen sind, führt Fascher zu dem Ergebnis, daß nach
der Anschauung des Epiphanius die erweckten «Heiligen» mit Christus in
das himmlische Brautgemach einzogen. «Es tritt also an Stelle der alten
Zukunftserwartung eine kosmische Spekulation, welche eine Aufteilung
der einen Parusie in zwei nötig macht, im Ganzen aber die alte Zukunftshoffnung

(Totenauferstehung und Weltgericht) nicht aufhebt, sondern
nur modifiziert.»

c) Literatur nach der Dogmatisierung.

J. Brinktrine: «Die feierliche Definition der leiblichen Aufnahme der
allerseligsten Jungfrau. Verlag Schöningh, Paderborn 1951. 24 S. Kart.
DM 9.75 20 H. Volk: «Das neue Mariendogma, Inhalt, Begründung, Bedeutung».

2. Aufl. Verlag Regensberg, Münster 1951. 136 S. DM2.80.21 G.

Koepgen: «Das Dogma von der Himmelfahrt Mariens in oekumenischer
Sicht. Gloria Dei — christliche Zeitwende». Zeitschr. f. Theol. u. Geistesleben,

5 (1950/1), S. 1—9. DM1.80.22

Der bekannte Liturgiker Brinklrine setzt sich in seinem Vortrag mit
der Frage auseinander, was ein Dogma ist. Es genügt nach ihm, wenn ein
Dogma implicite in der Offenbarung enthalten ist. Das ist der Fall, wenn
eine religiöse Wahrheit jahrhundertelang in der Kirche als Glaubenswahrheit

verkündigt worden ist. Besonders stark grenzt sich der Verfasser

gegen das Gutachten der Heidelberger Theol. Fakultät ab. Der
Verfasser anerkennt die Möglichkeit einer von den Aposteln implicite geoffenbarten

Wahrheit. Zurückhaltender äußert sich H. Volk in seinem Buch, das

Vorträge enthält, die er im Dezember 1950 in Münster gehalten hat. Er
meint, daß man auch vor der Dogmatisierung dem Glauben an die assumptio

nicht hätte widersprechen können. Volk macht auf den Unterschied
zwischen der Himmelfahrt Christi (ascensio) und der assumptio Mariae
aufmerksam und bejaht die Identität des verklärten mit dem irdischen Leib
der Maria. Beachtlich sind seine Ausführungen über das Problem Offen-

20 ThLZ 1949, Sp. 21 f. 21 ib. Sp. 20 f. 22 ib. Sp. 23 f.



464 W. Delius, Maria in der neueren theologischen Literatur

barung und Tradition. Im zweiten Vortrag macht der Verfasser eingehende
Ausführungen zur Frage der Auferstehung und Erlösung und redet dann
von der besonderen Begnadung der Mutter Gottes. Im dritten Vortrag
zeichnet er das Bild der Maria, der Kirche und des Menschen, insbesondere
der Frau. Schließlich wertet der Verfasser die verschiedenen Aeußerungen
der evangelischen Kirche zum Dogma. G. Koepgen geht ebenfalls von dem

evangelischen Widerspruch aus. Seine Verteidigung des Dogmas geschieht
durch Argumente, die originell sind. Die Einwände von evangelischer Seite
werden mit beachtlichen Gegengründen zurückgewiesen. Sie sollten Gegenstand

einer theologischen Auseinandersetzung mit Koepgen werden. Er
meint, das Mariendogma offenbare eine Krise des Christentums nicht nur
für den Protestantismus, sondern auch innerhalb der katholischen Theologie.

Den Siegeslauf der Mariologie, der nicht aufzuhalten sei, sieht er
in der Antiphon der III. Nocturn des Marienoffiziums : Maria virgo, cunctas
haereses sola interemisti in universo mundo.

d) Evangelische Literatur zur Assumptafrage.

Evangelisches Gutachten zur Dogmatisierung der leiblichen Himmelfahrt.

Chr. Kaiser Verl. u. Ev. Verlagsanstalt, München 1950. 24 S. DM
0.90.23 F. Blanke: Die leibliche Himmelfahrt der Jungfrau Maria. Zwingli-
Verlag, Zürich 1950. 24 S. DM 0.40. M. Thurian: Le dogme de l'assomption.
Verbum Caro, Revue Theologique et ecclésiastique trimestrielle V, Nr.
17/20, 1920, S. 2—48.21 Fr. Heiler: Das Neue Mariendogma im Lichte der
Geschichte und im Urteil der Oekumene. E. Reinhardt Verlag, München/Basel.

Oekum. Einheit, Heft 2 (1951), 3. (1953), 286 S. Einzelheft DM5.—

Das Evangelische Gutachten ist aus der Gesamtverantwortung für die
Christenheit entstanden und als evangelischer Beitrag zu der innerkatholischen

Auseinandersetzung vor der Dogmatisierung als ein Beispiel echter
Polemik zu werten, es wäre noch anders ausgefallen, wenn es nach der
Bulle Munificentissimus Deus erschienen wäre. Der Hinweis, daß nach
evangelischem Urteil die Dogmatisierung eine Loslösung von der apostolischen

Grundlage, die christologische Folgerung ein Antasten der Ehre
Christi, die ekklesiologische Konsequenz ein Infragsstellen der Aposto-
lizität der römischen Kirche sei, bleibt bestehen. Der Zürcher
Kirchenhistoriker F. Blanke macht die Gemeindeglieder, für die sein Heftchen
bestimmt ist, auf die theologischen Hintergründe und die wahren Wurzeln
des Marienglaubens aufmerksam. Er weist auf Widersprüche und Schwächen

des Glaubens an die assumptio hin und nennt ihn Irrlehre. «Wir sind
also betrübt im Hinblick auf die römisch-katholische Kirche, aber auch im
Hinblick auf die allgemeine heilige christliche Kirche überhaupt.» M. Thurian,

der auf ealvinischem Boden das Mönchtum erneuert hat, gibt wohl die
eindrucksvollste Auseinandersetzung mit dem Mariendogma. Ausgehend
von der Drohformel der Bulle sagt der Verfasser, daß die Pflicht der Treue

23 ThLZ 1950, Sp. 577—586; ThLZ 1954, Sp. 39 f.
24 ib. Sp.41—43.



W. Delius, Maria in der neueren theologischen Literatur 465

gegenüber dem Evangelium und die Verteidigung der christlichen Wahrheit

zwingt, dem Fluch der römisch-katholischen Brüder zu verfallen. Auch
er meldet im Hinblick auf die Dogmatisierung Bedenken gegen die päpstliche

Unfehlbarkeit an. Die Definition enthülle eine völlig neue Konzeption

der Quellen des Glaubens. In dem Fehlen des Schrift- und Traditionsbeweises

sieht er «ein verborgenes unreines Ferment», das «in übertriebener

Weise die parasitäre Pflanze der Mariologie wachsen ließ». Christolo-
gisch handelt es sich um Monophysitismus. Die Christologie der beiden
Naturen in demselben Christus sei zur Mario-Christologie geworden. Der
Hinweis, daß auf dem Konzil zu Ephesus (431) zwei komplementäre Chri-
stologien in Erscheinung getreten sind, ist einer genaueren Untersuchung
wert. Thurian sieht jedenfalls hierin den tieferen Grund der Trennung des

Protestantismus vom Katholizismus. In einem weiteren Beitrag stellt Thurian

die bisherige Messe zu Mariae Himmelfahrt der nach der Dogmatisierung

neugestalteten Messe gegenüber.
Den Schluß dieser Betrachtung sollen die beiden Hefte Fr. Heilers

bilden, die am schnellsten einen umfassenden Ueberblick über das neue
Dogma, seine Problematik und die verschiedenen Stellungnahmen zu dem

Dogma verschaffen. Heiler gibt selbst eine Darstellung über das Werden
der Marienverehrung und der assumptio. Eine ITebersetzung einer arabischen

Version der Transitus-Legende gibt A. Schimmel. Es folgen Auszüge
der verschiedensten Stimmen zum Dogma, ferner Aeußerungen von
Vertretern verschiedener Konfessionen. Dabei wird deutlich, daß auf orthodoxer

Seite die Stellung zum Dogma nicht einheitlich ist. Interessant ist
der Beitrag von Prof. K. Goldammer (Marburg) über die Reaktionen der
öffentlichen Meinung in den USA auf das neue Mariendogma. Bezeichnend
für die Situation in der katholischen Kirche nach der Dogmatisierung ist
der anonyme Beitrag eines katholischen Priesters, der in dem Dogma kein
klares Bibeldogma sieht, für das es sich zu sterben lohnt. Fr. Heiler gibt
einen Ueberblick über die apologetischen Aeußerungen im Sinn einer
Zusammenfassung der Begründungen für das neue Dogma. Er selbst kommt
zu dem Schluß, daß die Entwertung der historischen Tradition zwangsläufig

zur Entwertung der geschichtlichen Tradition führt. Unter den
Auszügen aus Aufsätzen und Aeußerungen zu dem neuen Dogma möge auf die
wichtigsten hingewiesen werden, die auch hier besprochen worden sind:
B. Altaner, Bennett-Winch, das Heidelberger Gutachten, Thurian. Den
Schluß des zweiten Heftes bildet der Beitrag von P. Bernardus: «Fatima —
Wahrheit oder Täuschung?» Der Verfasser sieht in Fatima eine Täuschung.

Die Uebersieht über die Marienliteratur sollte die Evangelische Theologie

veranlassen, sich stärker mit der katholischen Mariologie zu beschäftigen.

Die Frage einer evangelischen Mariologie ist noch ungelöst. Es fehlt
eine evangelische Darstellung der Geschichte der Marienverehrung. Das
Problem der Tradition, die Darstellung der Lehre des Heiligen Geistes
harrt der Bearbeitung. Eine Auseinandersetzung mit der spekulativen
Theologie der katholischen Dogmatik und ihren Methoden ist nötig.

Berlin-Friedrichshagen. Walter Delius.

33


	Maria in der neueren theologischen Literatur

