
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 10 (1954)

Heft: 6

Artikel: Juden und Jüdisches in christlichen Wundererzählungen : ein
unbekanntes Gebiet religiöser Polemik

Autor: Blumenkranz, Bernhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877478

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877478
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


B. Blumenkranz, Juden und Jüdisches in christlichen Wundererzählungen 417

Versteht man vôpoç Tncrreujç als Thora, die den Glauben
bezeugt, so erschließt sich am besten der Sinn dieses Abschnittes.

Erlangen. Gerhard Friedrich.

Juden und Jüdisches in christlichen Wundererzählungen.

Ein unbekanntes Gebiet religiöser Polemik.

Nicht von Wundern soll hier gehandelt werden, sondern von
Wundererzählungen. In der Tat, die Echtheit des Wunders ist
für unser Vorhaben ohne Belang, wenn bloß die Echtheit des

Textes, der uns das Wunder mitteilt, gesichert ist. Echtheit des
Textes versteht sich auch im weitesten Sinne: gemeint ist die
Sicherheit seiner Datierung und Lokalisierung. — Es mangelt
durchaus nicht an Sammlungen von christlichen
Wundererzählungen, in denen Juden und Jüdisches auftauchen.1 Doch
handelt es sich da regelmäßig um bloße Darstellung, ohne jede
Untersuchung über die ferneren Beweggründe und die innern
Zusammenhänge dieser Legenden.2 Um eine solche
Untersuchung mit einiger Hoffnung auf ein Ergebnis anstellen zu
können, ist es nützlich, sich in Ort und Zeit zu begrenzen, innerhalb

dieser Grenzen jedoch sämtliche Texte heranzuziehen. Die
Versuchung ist sonst nur zu groß, in der Masse des Materials
eine Auswahl zu treffen und nur das zu verwerten, was die
vorgetragene These stützen kann. Um dieser Versuchung von
vornherein zu entgehen, haben wir uns nun hier sowohl eine solche
Beschränkung als auch die gleichzeitige Verpflichtung zur

1 So zum Beispiel D. Strumpf, Die Juden in der mittelalterl. Mysterien-,
Mirakel- und Moralitätenliteratur Frankreichs, Heidelberg 1920; S. Krauß,
Un Atlas juif des statues de la Vierge, in: Revue des Etudes Juives 48, 1904,
82/93. — Zahlreiche Wundererzählungen sind berücksichtigt von M. Lif-
schitz-Golden, in Les Juifs dans la littérature française du Moyen Age,
New York 1935; hingegen findet man nichts für unsere Untersuchung im
Artikel Le Juif de la légende, von I. Lévi, in Revue des Etudes Juives
20 (1890) 249 ff. u. 22 (1891) 230 ff.

2 Der erste, der eine solche Anforderung einigermaßen zu befriedigen
sucht, ist James Parkes in zwei Kapiteln seines The Conflict of the Church
and the Synagogue, London 1934; s. insbes. S. 291/294: The Jews in the
Iconoclastic Controversy, u. S. 295/297: The Miraculous Conversions of the
Jews.

27



418 B. Blumenkranz, Juden und Jüdisches

Vollständigkeit auferlegt. Sind die an den Wunder legenden des
5. bis 11. Jahrhunderts des lateinischen Abendlandes gewonnenen

Ergebnisse auch anderswo gültig? Weiteren Untersuchungen

bleibt es überlassen, dies zu prüfen.3
Man kann hier nun den Einwand machen, daß die Wunderberichte

des hohen lateinischen Mittelalters zum großen Teil
orientalischen Ursprungs sind.4 Quellenuntersuchung ist für
uns hier ohne Belang. Auch dort, wo unsere mittelalterlichen
Verfasser einfach alte Quellen ausschreiben, wo sie eigentlich
nur Tradenten sind, nehmen sie doch Stellung. Aus der Fülle
der Erzählungen, die ihnen vorlagen, haben sie die einen
übernommen, die anderen beiseite gelassen. Bestimmt war diese ihre
Wahl jeweils durch die Ueberlegung, was für ihre Zeit, für
ihren Ort, noch oder wieder von Aktualität war.5

In der Titelsetzung versprachen wir, «ein unbekanntes
Gebiet religiöser Polemik» vorzuführen. In der Tat, um das
Ergebnis der vorliegenden Untersuchung in wenigen Worten
vorwegzunehmen: die christlichen Wundererzählungen, in denen
Juden und Jüdisches auftauchen, dienen nicht der bloßen Lust
am Ungewöhnlichen oder der bloßen Erbauung frommer Seelen;

sie dienen auch der Polemik. Diese Polemik läßt sich in
zwei Gruppen scheiden: 1. Die Polemik mit den Juden; 2. die
innerchristliche Polemik. Im ersten Fall soll das Wunder an
sich Beweiskraft haben, im zweiten Fall soll diese Beweiskraft
durch den Umstand erhöht werden, daß Juden daran teilhaben.

I. Die Wundererzählungen in der antijüdischen Polemik.
1. Das Wunder als Beweismittel.

In der Vita Silvestri, dieser Fälschung, die gegen Ende des
5. Jahrh. in Kom entstanden ist6, wird eine jüdisch-christliche

3 S. die abschließenden Bemerkungen, S. 445 f.
4 Der Großteil der Wundererzählungen, die J. Parkes (Anm. 2) heranzieht,

sind von ihm in ihrer orientalischen Fassung belegt.
5 Schon hier sei bemerkt, daß die Wunderberichte mit Juden und

Jüdischem eine verschwindende Minderzahl gegenüber der Masse der
Wundererzählungen im allgemeinen darstellen. Ueber den Umfang dieser
Literaturgattung unterrichtet der Index De miraculis post apostolos peractis,
PL 219, 339/56; s. auch die zahlreichen Verweise s. u. Miracula im
Register von P. Manitius, Gesch. d. lat. Lit. d. MA, 1—3, München 1911 ff.

6 Vgl. W. Levison, Konstantinische Schenkung und Silvester-Legende,
in Miscellanea Francesco Ehrle, Rom 1924 Studi e Testi 38) 181 ff.



in christlichen Wundererzählungen 419

Disputation berichtet, die angeblich zwischen dem Papst
Silvester und zwölf Rabbinen aus dem Orient stattgefunden haben
soll. Die Vita Silvestri ist im Mittelalter außerordentlich
verbreitet. Man hat von dieser Schrift über 300 Handschriften
festgestellt.7 Die jüdisch-christliche Disputation, die in ihr
enthalten ist, hat als Bruchstück sehr bald ein Eigenleben
angetreten, und wir finden sie in einer großen Zahl zusätzlicher
Handschriften vertreten.8 Wenn der Text auch ein Machwerk
ist, so sind doch die jüdischen Einwände, die hier mitgeteilt
werden, aus dem tatsächlich geübten Religionsgespräch
geschöpft. 9

Der Verfasser scheint aber gefühlt zu haben, daß die christlichen
Antworten auf die jüdischen Einwände nicht genügend überzeugend wirken.
So läßt er das Wortgefecht mit einem Wettbewerb der Wundertaten
beschließen. Zambri, einer der jüdischen Vertreter, schlägt am Ende der
Disputation vor, an Hand von Wundertaten die Wahrheit seines Glaubens
zu erweisen. Man führt ihm einen wilden Stier vor, und wie er ihm den

heiligen und unaussprechlichen Namen Gottes in das Ohr raunt, fällt das

Tier tot zu Boden. Da meint Silvester, töten wäre Teufelswerk. Die Wunder,
die der Christ bewirken läßt, bestehen im Gegenteil im Wiederbeleben.
Zambri muß sein Unvermögen zugestehen, dem toten Tier neues Leben
zu verleihen. Silvester hingegen befiehlt im Namen Christi dem Tier, zu
neuem Leben zu erwachen. Und in der Tat, der Stier steht frisch und munter
wieder auf seinen Beinen und hat auch gleichzeitig, welch größeres Wunder,
all seine Wildheit verloren. Der Erfolg dieses Beweises läßt nicht auf sich
warten: nicht nur zahlreiche Juden, sondern auch Helena, die Mutter
Konstantins, sowie die beiden heidnischen Philosophen, die als Schiedsrichter
den Glaubensstreit leiteten, nehmen das Christentum an.10

Das Rundschreiben des Severus von Menorka, eine
Fälschung aus dem 7. Jahrhundert11, führt vom Anfang an
wunderbare Einzelheiten über die Baleareninsel Menorka an. Die

7 W. Levison, a. a. 0. 166.
8 So zum Beispiel allein in der Bodleiana in Oxford in mindestens drei

Hdss.: 21.880 Douce 306), f» 127 v» ff.; 2598 (681), f° Iff.; 1887 (90),
fo 91 ff.

9 Vgl. die zahlreichen Parallelstellen, die wir in unserer Abhandlung
über Die jüdischen Beweisgründe..., in ThZ 4 (1948) 119 ff., aufgewiesen
haben.

10 Boninus Mombritius, Sanctuarium seu Vitae Sanctorum, Mailand
[ca. 1480] 2, 290 r° ff.; in der Neuauflage [besorgt von H. Quentin u. A. Bru-
net] Paris 1910, 2, 525 ff.

11 Vgl. unsere Textsammlung Les auteurs chrétiens latins II, in
Revue des Etudes Juives 11 111) (1951/52) 24 ff.

27*



420 B. Blumenkranz, Juden und Jüdisches

von den Christen bewohnte Stadt Jammona ist kein günstiger
Aufenthalt für die Juden. Wenn sie je versuchen, sich dort
niederzulassen, werden sie sogleich von schlimmen Krankheiten

dahingerafft. Die Umgebung der Stadt ist reich an Wild,
und die Stadtbewohner sind somit immer reichlich mit Fleisch
versorgt. Man findet dort wohl Skorpione und Schlangen, diese
haben jedoch ihre Schädlichkeit vollkommen eingebüßt. In Ma-
hon hingegen, der von den Juden bewohnten Stadt der Insel,
wimmelt es von schädlichen Tieren.12

Nach einer solchen Einleitung wird der Leser nicht überrascht sein,
wenn es auch im übrigen Text dieses Schreibens nicht an Wunderberichten
mangelt. Ein Reisender (der Verfasser des Machwerks denkt an Orosius)
hatte Stephansreliquien auf die Insel gebracht. Die Gegenwart dieser
Reliquien erweckt den religiösen Eifer der Christen, die überall mit den
Juden Religionsdispute vom Zaun brechen. Der Verfasser gesteht, daß hei
dieser Gelegenheit Theodor, das Oberhaupt der Juden, «so kühn über das
Gesetz diskutierte, alle Einwürfe in Spott zog und verdrehte, daß das
Volk der Christen sah, es könne mit bloßen Worten, auf menschliche Weise,
nicht siegen, und Hilfe vom Himmel erflehte». Das erflehte Wunder stellte
sich auch sogleich in höchst drolliger Form ein. Die Christen begannen
einen Sprechchor und riefen: «Theodor, glaube an den Christus!» Die Juden
verstanden dies, wie wenn sie sagten: «Theodor glaubt an Christus.» 13 Sie
glauben sich von ihrem Oberhaupt im Stiche gelassen und flüchten aus der
Stadt. Theodor selbst jedoch versteht das himmlische Zeichen, das sich soeben
erwiesen hat, und erklärt sich bereit, Christ zu werden. Sein Beispiel wird
schließlich von einem Großteil der übrigen Juden nachgeahmt. Während
ihrer Flucht aus der Stadt waren einige der Juden noch Zeugen weiterer
Wunder. Von einem dieser soll etwas später noch die Rede sein. In der
Stadt selbst kommt es noch zu wunderbaren atmosphärischen Erscheinungen.

All dies bringt die fünfhundertvierzig Juden zur Bekehrung.14

Ein Brief des Herzogs Peter von Venedig an Heinrich I.,
der an der Erfurter Synode von 932 verlesen wurde, berichtet
von einem Wunder, welches einen Religionsstreit zwischen den
Juden und Christen in Jerusalem entschieden hätte.

Sie waren da übereingekommen, auf drei Tage die einen ihre Kirche,
die anderen ihre Synagoge zu schließen; nach dieser Frist würde Gott

12 Epistula de uirtutibus..., PL 41, 822 PL 20, 732/3 krit. Ausg.
G. S. Vidal, Palma de Mallorca 1937, 150 f.

13 PL 41, 826 PL 20, 737 krit. Ausg. 162/3 : Theodore credas in
Christum... Theodoras in Christum credit. — Eine solche Verwechslung
ist in Latein schwer denkbar; durchaus möglich wäre das hingegen in
einem romanischen Dialekt.

» PL 41, 826 ff. PL 20, 737 ff. krit. Ausg. 163 ff.



in christlichen Wundererzählungen 421

kundtun, wessen Religion die wahre ist. Als die Christen zur vereinbarten
Frist die Kirche öffneten, sahen sie dort den Christus wie während der
Kreuzigung. Auch die Juden wollten dies sehen; sooft sie sich jedoch um
einige Schritte näherten, fanden sie sich sogleich ebensoweit wieder
entfernt wie zuvor. Erschreckt über dieses Zeichen ließen sich sämtliche Juden
dort taufen.15

In den soeben vorgeführten drei Texten ist das Schema
identisch: wenn in einem Religionsgespräch die verbalen Argumente

nicht mehr verfangen, wird das Wunder als entscheidendes

Beweismittel eingeführt. Wir wissen, daß die Juden in
öffentlichen Religionsgesprächen nicht immer gemütliche Partner

waren. Schon Tertullian hatte sich darüber beklagt, daß
sie ihn in einem solchen Disput nicht richtig hatten zu Worte
kommen lassen.16 Die Tendenz der vorgeführten Wunderberichte

ist, womöglich auf Religionsgespräche mit den Juden
überhaupt zu verzichten und es einem Wunder — mitunter
unterstützt von der Gewalt17 — anheimzustellen, die Juden der
Bekehrung zuzuführen.

2. Beweismittel im Gewände eines Wunders.

Es ist bemerkenswert, daß zwei der soeben vorgeführten
Wunderberichte aus dem Beginn des Mittelalters stammen. In
der Tat, die Wahrheit des Glaubens schlechtweg zu beweisen,
ist die primitivste dogmatische Funktion des Wunders. Wesentlich

anspruchsvoller sind die Wundererzählungen, die uns
nunmehr beschäftigen sollen. Diese drücken jeweils eines der
Argumente des theologischen Streites gegen die Juden aus.

a) Die Blindheit der Juden.

In dem zuvor erwähnten Rundbrief des Severus von Menorka wird
berichtet, wie zwei Mitglieder der jüdischen Gemeinde aus der Stadt flüchteten,

im Glauben, Theodor hätte sich bekehrt und sie im Stiche gelassen.
Sie hatten die Absicht, den Weg in die Fremde zu nehmen. Sie verirren sich
sogleich, sie sind wie mit Blindheit geschlagen und können nicht den

richtigen Weg finden. Erst als sie sich entschließen, den Namen Christi

15 Heinrici I Constitutiones, 3, Breuiarium Canonum, MGH, Leges 4, 1,

4/5; vgl. ebenda 6/7 und Hefele-Leclereq, Histoire des Conciles 4, 2, 755.
le Vgl. L. adu. lud. 1, PL 2, 635 CSEL 70, 251.
17 Vgl. unsere Erörterungen in Les auteurs chrétiens latins..., II

(oben Anm. 11), S. 24/5.



422 B. Blumenkranz, Juden und Jüdisches

anzurufen, finden sie wieder ihren Weg, der diesmal natürlich in die Stadt
zurück und der Taufe zu führt.18

Man hat wohl erkannt, daß es sich hier um die Einkleidung
des Vorwurfes der jüdischen Blindheit handelt. Seit den
apostolischen Texten (insbes. 2. Kor. 3, 15 u. 16) wird den Juden
von der christlichen Polemik vorgehalten, sie seien mit Blindheit

geschlagen, darum verstünden sie nicht den Sinn der
Heiligen Schrift. Doch dieser Blindheit, diesem Irren sei ein Ende
gesetzt, wenn sie sich zu Christus bekehrten.10

b) Das Gesetz bindet, die Gnade macht frei.

Auch hier ist es ein Apostelspruch (Rom. 7, 6), der dem
christlichen Beweisgrund gegen die Juden zugrunde liegt: Das
Gesetz des Alten Testaments bindet, die Gnade des Neuen
Testaments macht frei.

Eine Illustration dieser Behauptung gibt Venantius Fortunatus in seiner

Vita Germani. Dieser Heilige trifft auf seiner Reise eine Gruppe von
Juden, die einen Jüngling mit Namen Amantius in eisernen Ketten gefesselt
mit sich führen. Der Heilige fragt nach dem Grund dieser Gefangenschaft,
und es wird ihm erwidert, der Jüngling wolle sich nicht den jüdischen
Gesetzen unterwerfen. Obwohl die Juden im gleichen Augenblick dieFesseln
straffer anziehen, fallen diese sofort von den Gliedern des Amantius und
geben ihn frei, als der heilige Germanus das Kreuzzeichen über ihm
macht. 20

c) Der Tempel ist auf ewig zerstört.

Die Weissagung Jesu über die Zerstörung des Tempels und
Jerusalems (Matth. 24, 2; Luk. 19, 44) wurde von der christlichen

Polemik gegen die Juden reichlich ausgewertet. Der Messias,

so wird den Juden gegenüber ausgeführt, mußte kommen,
solange noch Tempel und Königtum bestanden. Seit der
Zerstörung des Tempels ist jedes weitere Warten auf einen Messias
vergeblich. Jesus, der vor der Zerstörung des Tempels erschienen

ist, ist also der versprochene Messias. Damit diese
Schlußfolgerung unangefochten bleibe, darf die endgültige Zerstörung

18 PL 41, 828 PL 20, 740 krit. Ausg. (oben Anm. 12) 170/1.
19 S. unsere Die Judenpredigt Augustins, Basel 1946 Basl. Beitr.

z. Gesch.wissenscli. 25) passim (s.Register, S. 213, s. u. Blindheit...).
29 Vita Germani 64, 174 f., PL 88, 474 MGH, AA 4, 2, 24 f. ibid.,

Scr. Rer. Mer. 7, 411.



in christlichen Wundererzählungen 423

des Tempels nicht in Frage gestellt werden. Der Versuch des
Wiederaufbaus des Tempels unter Julian schien die Prophezeiung

Jesu in Frage zu stellen. Das schließliche Scheitern
dieses Unternehmens wird von den christlichen Schriftstellern
durch übernatürliche Gründe erklärt.

Cassiodor ist der erste im Abendland, der davon berichtet. Die Worte,
mit denen er diesen Bericht einleitet, erhärten, was wir soeben von der
polemischen Auswertung der Tempelzerstörung gesagt haben: «Der
Unglückliche (sc. Julian) meinte, er könne das Wort des Herrn umstoßen;
aber er bezeugte im Gegenteil durch sein Unternehmen dessen Wahrheit.» 21

Nachdem Cassiodor die Vorbereitungen dieses Unternehmens beschrieben
hat, erzählt er die Wunder, die von allem Anfang an das Werk hemmten:
was über Tag an Gräben ausgeschaufelt worden war, fand sich über Nacht
von selbst wieder eingeebnet. Ein Sturmwind weht die großen Mengen
Baumaterial, die hier zusammengetragen waren, in alle Richtungen. Als
trotz allem die Juden auf ihrem Vorhaben beharren, kommt es zu einem
Erdbeben und schließlich zu einem Ausbruch vulkanischer Natur, dem
zahlreiche Arbeiter zum Opfer fallen. Eine Säulenhalle, in der zahlreiche
Werkleute schlafen, stürzt bei Nacht ein und begräbt die Arbeiter unter
ihren Trümmern. Am nächsten Tag erscheint am Himmel ein flammendes
Kreuzzeichen, schwarze Kreuzzeichen finden sich auf den Kleidern der
Juden.22 Angesichts all dieser Zeichen und Wunder zerstreuen sich die
Werkleute und lassen den Bau im Stich. 23

Einigermaßen dem mißlungenen Tempelwiederaufbau
verwandt ist die wunderliche Erzählung von einem ewig unvollendeten

Synagogenbau. Sie ist im De locis Sanctis von Petrus Dia-
conus mitgeteilt. Diese Sammlung stammt aus dem Jahre 1187,

21 Hist. Trip. 6, 43, PL 69, 1059 CSEL 71, 365
22 Die wunderbare Erscheinung von Kreuzen auf Kleidern wird oft

berichtet und ohne daß jeweils Juden Gegenstand des Wunders sind; vgl.
Ps.-Prosper Quodvultdeus), De promission, et praedict. Dei 3, 34, 36,

PL 51, 832; — Widukind, Res gestae Saxonicae 3, 61, PL 137, 202/3; —
Annal. Hildesheimens. etc. ad an. 958, PL 141, 507. 508. 509. 510; — das

gleiche Wunder wird auf das Jahr 1295 in Avila berichtet, vgl. Rev. Et.
Juives 18, 58.

23 Hist. Trip. 6, 43, PL 69, 1058/59 CSEL 71, 365/6; vgl. Theodoret,
Hist. Eccl. 3, 15, PG 82, 1112 f. GCS 19, 198 ff.; Sokrates, Hist. Eccl. 3, 20,
PG 67, 428 ff.; Sozomenos, Hist. Eccl. 5, 21, PG 67, 1283 ff. — Betreffs der
Bewertung des Tempelwiederaufbaus durch die Christen, vgl. J. Vogt, Kaiser

Julian und die Juden, Leipzig 1939 Sammlung Morgenland 30) 46 ff.
Die Schriftsteller, die sogleich nach Julians Tod schrieben, brachten Julians
Vorhaben mit der Widerlegung der Weissagung Daniels in Zusammenhang,
oder aber sprechen überhaupt nicht von der Widerlegung einer Prophezeiung;

Vogt, a. a. O. 48/9.



424 B. Blumenkranz, Juden und Jüdisches

verwendet jedoch zahlreiche alte Materialien aus dem 7. und
8. Jahrhundert; aus dieser Zeit mag auch unsere Erzählung
stammen.24

Unweit von Kapernaum befindet sich eine Synagoge, die Christus
verflucht hat. Er kam einst dort vorbei, als die Juden an ihrem Bau
begriffen waren, und fragte sie: «Was macht ihr hier?» — «Nichts», war die
Antwort. Darauf Jesus: «Da es nichts ist, was ihr macht, so möge es ständig
nichts bleiben.» Dies ist auch wirklich eingetroffen, denn seither können
die Juden den Bau dieser Synagoge nicht mehr zu Ende führen, und was
immer sie bei Tag am Werk vorwärtsgebracht haben, findet sich über Nacht
wieder abgetragen. 25

Während das von Cassiodor berichtete Wunder auf die
jüdisch-christliche theologische Polemik Bezug hat, scheint das
Synagogenwunder einem praktischen Problem zu dienen. Seit
Gregor dem Großen besonders kennen wir den christlichen
Widerstand gegen den Bau neuer Synagogen durch die Juden.28
In dieser Wundererzählung findet sich nunmehr eine fromme
Begründung dieser intoleranten Beschränkung.

d) Seelenheil und Körperheil.
Es ist hier nicht der Ort, über die Zusammenhänge von

Medizin und Eeligion im allgemeinen zu handeln. Von Bedeutung

für unsere Untersuchung hier ist jedenfalls die Beziehung,

die das Christentum zwischen Seelenheil und Körperheil

aufstellt.27 Die Dichter besingen die wunderbare Heilung,
die Christus dem Kranken bringt: er erspart ihm das Skalpell
des Arztes, Medikamente und Bettruhe.28 In augustinischen

24 S. unsere Les auteurs chrétiens latins II, a. a. 0. (oben Anm. 11)
S. 45.

25 Petr. Diaconus, De loc. s. 16, PL 173, 1128 CSEL 39, 113.
26 Vgl. Epist. 9, 195, MGH, Epist. 2, 182/3 Epist. 9, 6, PL 77, 944/5;

s. J. Juster, Les Juifs dans l'Empire Romain Paris 1914, 1, 469 ff.
27 So A. Harnack, Medizinisches aus der ältesten Kirchengeschichte, in

Texte u. Unters.... 8, 4, Leipzig 1883; s. insbes. Kap. VI, S. 125 ff.: Das

Evangelium vom Heiland und von der Heilung. — Die Untersuchung von
Paul Diepgen^ Die Theologie und der ärztliche Stand im MA, Berlin 1922,

blieb uns hier unzugänglich. — Mehrere Neuerscheinungen versprechen in
ihrer Titelsetzung (Heiligkeit und Gesundheit; Santé et Sainteté usw. usw.)
einen Beitrag zu diesem Problem, ohne daß ihr Inhalt diese Erwartung
gerechtfertigt.

28 Vgl. Kommodian, Carm. Apol. 235 f., CSEL 15, 130, und Paulinus
von Nola, Carm. 20, 257 f., PL 61, 560 CSEL 30, 152.



in christlichen Wundererzählungen 425

Predigten findet diese Ueberzeugung ihren verbalen Ausdruck
in den Wortspielen zwischen Salus — Gesundheit und Salus
— Heil.29 Auf dieser Ueberzeugung fußen auch die zahlreichen

Wundererzählungen, in denen von Heilung der Körperleiden

nach Heilung der Seelenschäden berichtet wird. Erprobt
wird nun diese innere Beziehung besonders gerne an den
Juden, deren gläubige Bekehrung oft genug die Heilung ihrer
Leiden bringt.

Ein typisches Beispiel hiefür findet sich in den Vitae Patrum. 39 Ein
jüdischer Jüngling nimmt an einer sonst nur aus Christen zusammengesetzten

Karawane durch die Wüste teil. Er sieht seine Kräfte schwinden, und
man muß ihn am Wege lassen. Da bittet er darum, noch getauft zu werden,
damit, wie er sagt, «er nicht als Jude sterbe». Mangels Wasser wird er mit
Sand getauft, und sogleich darauf gelangt er neuerdings zu Kräften und
kann die Reise bis ans Ziel fortsetzen.

Bezeichnend ist der Einleitungssatz, den Cassiodor einem
ähnlichen Berichte voransetzt und in dem er feststellt, daß auch
die Periode, von der er nunmehr handeln will81, «an Wundern
oder Heilungen» nicht mangelte.

Ein Jude, so berichtet er, der seit mehreren Jahren an Lähmung
erkrankt war, fand weder durch die verschiedenen Medikamente noch durch
das Gebet der Juden Linderung seiner Leiden. Da entschließt er sich, zur
Taufe seine Zuflucht zu nehmen, «diesem einzigen wahren Medikament».
Sobald er aus dem Taufbad gehoben wird, fühlt er sich von seinen Leiden
befreit. Diese Wunderheilung, die Christus vollbracht hat, so endet Cassiodor

seinen Bericht, brachte zahlreiche Heiden zum Glauben, nicht jedoch
die Juden.32

29 Vgl. Serm. Den. 16, 7; 23, 3, hrsg. v. G. Morin, in Miscellanea Agosti-
niana, Rom 1930, 1, 80 u. 139 (s. insbes. an der erstgenannten Fundstelle:
Salutem quaeris? contemne, et habebis — Von philologischer Seite ist
in den letzten Jahren einiges zur Klärung des Problems beigetragen worden;

s. insbes. Chr. Mohrmann, Le latin commun et le latin des chrétiens,
in Vig. Christ. 1, 1947, 6.

30 Vitae Patr. 10, 176, PL 74, 207/9. — Diese Sammlung orientalischer
Legenden wurde um die Mitte des 6. Jahrh. ins Lateinische übersetzt von
den zwei nachmaligen Päpsten Pelagius I. und Johann III.

31 Das Wunder wird in die Bischofszeit des Atticus gesetzt, d. h. 406

bis 425/6.
32 Hist. Trip. 11, 4, PL 69, 1189 f. CSEL 71, 633/4; vgl. Sokrates, Hist.

Eccl. 7, 4, PG 67, 745. — Die Juden in ihrer Großzahl weigerten sich selbst
in Todesgefahr, zu solcher Heilung ihre Zuflucht zu nehmen. Sie befolgten
das Wort des Rabbi Yismael, der sagte: Eher sterben als sich von einem
(Juden-) Christen heilen und das Leben retten lassen; Ab. Zara 27 b.



426 B. Blumenkranz, Juden und Jüdisches

Es bedarf nicht immer erst der Taufe, damit der kranke
Jude Heilung findet. Wenn er bloß sein Gebet an einen christlichen

Heiligen richtet, so stellt er sich damit schon gewissermaßen

auf den rechten Weg, und die Heilung als Belohnung
seines Vertrauens läßt nicht auf sich warten.

So ergeht es einem an der Gicht erkrankten Juden, der, wie Gregor von
Tours berichtet, sich mit seinem Gebet an den Märtyrer Domitius wendet.
Dieser Jude beweist seine Demut, indem er nicht wagt, in die Kirche selbst
einzutreten; er bleibt vor dem Tore, «unwürdig», so sagt er, «die heilige
Schwelle zu überschreiten». Diese Demut rührt den Heiligen, der ihm die
Genesung selbst noch vor den christlichen Kranken gewährt.33

Der Glaube und insbesondere die Taufe des Juden bringt
ihm die wunderbare Heilung seiner Leiden; manchmal bringt
eine wunderbare Heilung, der er beiwohnt, ihn zum Glauben
und zur Taufe.

Einhart erzählt von einem solchen Fall. Der Jude David hatte der
wunderbaren Genesung eines lahmen christlichen Mädchens beigewohnt.
Diese Heilung bringt ihn auf den Heilsweg, und er bittet sogleich Einhart
um die Taufe.34

Die Juden erheben sich vor allem gegen die christliche
Behauptung, Wunderheilungen könnten durch die Vermittlung
der Heiligen bewirkt werden. Diese Meinung vertreten sie in
einem Disput, von dem Arnold von St. Emmeram berichtet. «Es
ist in Regensburg wohlbekannt, so sagen sie, daß in der Kirche
des Emmeram Kranke aller Art Heilung finden. Doch sind
diese Heilungen durchaus nicht Christus oder dem Schutzpatron

der Kirche zuzuschreiben. Gott ist es, der sie bewirkt,
Gott, der überall und was er will erwirkt. Die gleichen Wunder
bewirkt Gott ebenso auf dem Marktplatz, oder in den Synagogen

und Versammlungsräumen der Juden.» 35

Der jüdische Widerspruch äußert sich nicht nur in so
würdiger Form; oftmals wird ihr Zweifel zu beißendem Spott.

Gregor von Tours liefert uns davon ein Beispiel in seinen Miracula
s. Martini. 30 Lupus, ein Priester von Bordeaux, der sich zur Kapelle des

hl. Martin begibt, um dort Heilung seiner Krankheit zu finden, trifft auf
33 In glor. Martyr. 100, PL 71, 791 f. ibid. 99, MGH, Scr. Rer. Mer.

1, 2, 554.
34 Eginhard, Transi, bb. Marcellini et Petri 6, 63, PL 104, 576 ibid.

4, 3, MGH, SS 15, 1, 257.
36 Miracula s. Emmeram 1, 15, PL 141, 1013/4.
33 3, 50, PL 71, 986 MGH, Scr. Rer. Mer. 1, 2, 644.



in christlichen Wundererzählungen 427

der Reise einen Juden. Als dieser von seinem Vorhaben hört, verspottet er
ihn und fragt, wie er denn hoffen könne, ein Toter werde ihm die rechte
Medizin verschreiben. Unser Priester läßt sich durch den Spott des Juden
nicht beirren, setzt seine fromme Reise fort und findet tatsächlich Heilung.
Vom Los des Juden wollen wir etwas später berichten. — Die gleiche
Situation findet sich in der Vita Mansueti des Adso von Montier-en-Der. 37

Adso berichtet, wie anläßlich der Ueberführung der Ueberreste des Man-
suetus unter Bischof Gerhard ein Bauer mit großem Gejammer dem
feierlichen Zug entgegenkommt. Sein zehnjähriger Sohn ist gelähmt, und er bittet

den Heiligen um Genesung für ihn. Ein Jude, der sich im Zuge befindet,
spottet: «Welchen Dienst willst du von jemandem verlangen, der selbst
schon starr und unbeweglich ist?» Und der Jude empfiehlt an Stelle des
Gebets zum toten Heiligen seine eigene Kunst; doch davon soll weiter
unten die Rede sein. Der Bischof Gerhard, der dieses Gespräch mitangehört
hat, verlangt vom Heiligen ein untrügliches Zeichen seiner Wunderkraft;
sonst müsse man entweder glauben, der Heilige könne keine Wunder
bewirken, oder aber daß man es hier mit falschen Reliquien zu tun habe.88
Da erlangt der gelähmte Knabe seine Gesundheit wieder.

Die Juden verspotten die Christen, welche von den Heiligen
ihre Gesundheit erbitten. Sie verspotten auch jene, die trotz
ihrer Frömmigkeit ihre Gebrechen behalten. Bernold von St.

Blasien berichtet in seiner Chronik30 von einem Religionsdisput

in Rom zwischen Juden und einem blinden Christen.
Das Thema des Streites war die Jungfrau Maria. Da wunderten sich

die Juden, daß Christus, dessen Mutter der Blinde so eifrig verteidigte,
ihm das Augenlicht nicht wiederzugeben imstande wäre. Der Blinde
vertröstet die Juden, sie mögen drei Tage warten, bis zum Marienfest. Der
Papst Bonifaz beruft zum feierlichen Gottesdienst an diesem Tage sämtliche

in Rom wohnende Juden. Im Verlaufe der Messe singt der Blinde ein
von ihm verfaßtes Responsorium Gaude Maria und erlangt im gleichen
Augenblick das Augenlicht wieder. 40

37 2, 20, PL 137, 640.
38 'Wir kommen im zweiten Teil unserer Untersuchung auf die Rolle

der Juden in Reliquienwundern zurück.
38 Ad. an. 609, PL 148, 1333/4 MGH, SS 5, 414.
40 Das «Gaude Maria» wird mit den Juden noch in folgender Legende

in Zusammenhang gebracht (zit. von S. Krauß, a. a. O. [Anm. 1] 83 u. Anm. 3,

nach der Hds. Paris, Bibl. Nat. Lat. 18.134, f° 142; vgl. Lat. 14.857): Ein
Jude tötet einen Schulknaben, der ständig das «Gaude Maria» singt, und
versteckt seinen Leichnam. Kurz darauf hört er aber aufs neue den Gesang
des Knaben. Er sucht nach ihm, ohne ihn zu finden. Der wiederauferstandene
Knabe hat sich unterdessen zum Bischof begeben, dem er unter Vorzeigung
seiner Wunden das Wunder berichtet. Der schuldige Jude wird zum Tode
verurteilt. — Das gleiche Wunder wird von (Ps.-) Caesarius von Heisterbach

berichtet, Libri Miraculor. 3, 67, hrsg. v. AI. Meister, Rom. Quartalschr.



428 B. Blumenkranz, Juden und Jüdisches

Die fromme Bekehrung der Juden bringt ihnen, wenn sie
krank und leidend sind, wunderbare Heilung. Umgekehrt bringt
ihnen die Verstocktheit, seihst wenn sie zuvor in guter
Gesundheit waren, auf wunderbare Weise Krankheit und manchmal

den Tod. Dies ist das Los des Juden, den wir zuvor in der
Wundererzählung Gregors von Tours haben spotten sehen
(vgl. oben S. 427). Während der Priester Lupus Heilung findet,
erkrankt der spottende Jude am Leiden, von dem dieser soeben
befreit ist, und wird hievon innerhalb eines Jahres hinweg-
gerafft.

Der gleiche Gregor von Tours berichtet anderswo, wie der
Kleinmut eines Christen diesen, nach anfänglicher Heilung,
wieder in seine Krankheit zurückfallen läßt.

Der Erzdiakonus Leonast war am Star erkrankt und findet nach langem
Aufenthalt in der Basilika des hl. Martin Linderung seines Uebels. Er
kehrt in seine Heimatstadt zurück und läßt sich da von einem Juden
Schröpfköpfe aufsetzen, um den Heilungsprozeß zu beschleunigen. Der
gegenteilige Erfolg tritt ein: er wird völlig blind. Gregor von Tours
erklärt diesen wunderbaren Rückfall: «Er wäre gesund geblieben, wenn er
nicht zum himmlischen Wunder den Juden beigesellt hätte.» Dies lehre alle

13. Supplementsheft, 189/91. Abgesehen von anderen kleinen Abweichungen,

singt der Knabe hier nicht das «Gaude Maria», aber immerhin zwei
andere Marienlieder: «Salve regina» und «Ave praeelara». — (Ps.-) Cae-
sarius v. Heisterbach, a. a. 0. 3, 27, S. 156/7, berichtet auch, mit
geringfügigen Aenderungen, die wunderbare Heilung des Blinden nach seiner
Diskussion mit den Juden. Das gleiche Wunder wird auch in einem lateinischen

Gedicht berichtet, Hds. Wien 609, f° 44 r°—45 v°, hrsg. von H. Walther,
Das Streitgedicht in der lat. Lit. des Mittelalters Quell, u. Unters, z. lat.
Phil. d. MA, 5, 2, München 1920) S. 230/2. Walther, a. a. 0. 102, zögert, das
Gedicht in das 11. Jahrh. zu setzen. Wir vermuten im Gegenteil, daß es vor
die Chronik des Bernold anzusetzen ist, d. h. vor 1074. Das Gedicht ist
ausführlicher als die Chronik und gibt folgende zusätzliche Einzelheiten:
Wie kannst du nur hoffen, sagen die Juden, daß dir Christus das Augenlicht

wiedergebe, dieser Unglückliche, der sich selbst nicht hat vor dem
Kreuzestod retten können. Und die Juden versprechen, daß sie sich taufen
lassen wollten, wenn er dennoch sein Augenlicht wieder fände; in diesem
Falle wären sie dann überzeugt, daß Christus der Heiland ist. Als das
versprochene Wunder tatsächlich eintrifft, verlangen fünfhundert Juden die
Taufe, die übrigen verlassen fluchtartig die Stadt Rom. (Die Zahl der
Getauften und die Flucht der anderen erinnert an die Zwangstaufe unter
dem Bischof Avitus, in Clermont-Ferrand; vgl. unsere Les auteurs chrétiens
latins I, in Revue des Etudes Juives 9 [= 109], 1948/9, S. 53.)



in christlichen Wundererzählungen 429

Christen, daß man, «wenn man verdient hat, himmlische Heilung zu
erlangen, man nicht nach irdischer Hilfe mehr suchen darf». 41

Man hat wohl verstanden, daß sich die polemische Spitze
nicht gegen jeden ärztlichen Beistand richtet; die Polemik richtet

sich vielmehr gegen den Beistand jüdischer Aerzte. Juden
im Arztberuf finden wir seit den ältesten Zeiten.42 Im hohen
Mittelalter finden wir sie häufig genug als Leibärzte von
Kaisern, Königen, hohen Würdenträgern erwähnt.13 Ganz
naturgemäß gehören dann diese jüdischen Aerzte zu den entschiedensten

Gegnern des Glaubens an Wunderheilungen, Heilungen,
die ohne die Hilfe ihrer Kunst vollbracht wären. Umgekehrt
finden wir in den Wunderberichten die unbegrenzte Heilkraft
der Heiligen gegen die beschränkten Fähigkeiten der Aerzte
im allgemeinen, und insbesondere der jüdischen Aerzte,
besungen. Dies ist schon die Absicht der Wundererzählung des
Cassiodor, die wir oben erwähnt hatten (vgl. S. 425) : nach
erfolgloser Anwendung aller möglichen Medikamente wird unser
kranker Jude durch die bloße Taufe geheilt. Deutlicher ist noch
diese polemische Spitze im gleichfalls schon erwähnten Bericht
des Adso von Montier-en-Der (vgl. oben S. 427). Der Jude hier
scheint Arzt zu sein, denn er sagt zum Vater des lahmen Knaben:

«Ich, der ich lebend bin, kann dir weitaus mehr nützen
als der Tote, wenn du deine Bitte an mich richtest.» 44

44 Hist. Franc. 5, 6, PL 71, 323/4 MGH, Scr. Rer. Mer. 1, 1, 203 (alle
Verweise auf Hist. Franc, beziehen sich auf die Neuausgabe in MGH,
besorgt von B. Krusch u. W. Levison, Hannover 1951).

42 Vgl. J. Juster, a.a.O. (Anm. 26) 2, 254 f. — Auf die Polemik gegen
die Aerzte im allgemeinen, die oft genug (unter Berufung auf Mark. 5, 26)
in den ersten Jahrhunderten und im Frühmittelalter auftaucht, haben wir
hier nicht einzugehen.

43 Vgl. H. Friedenwald, The Jews and Medicine, Baltimore 1944, passim.
— Betreffs der Ausbildung der jüdischen Aerzte während des Spätmittelalters,

s. C. Roth, Qualification of Jewish Physicians in the Middle Ages,
in Speculum 28 (1953) 834/43.

44 Die Polemik gegen die jüdischen Aerzte findet sich auch in der
Geschichtschreibung; so z. B. wenn von Karl dem Kahlen berichtet wird, er
sei von seinem jüdischen Leibarzt Zedekias ins Jenseits befördert worden;
s. Hinkmar v. Reims, Ann. ad an. 877, PL 125, 1283, u. Regino v. Prüm,
Chron. ad an. 877, PL 132, 113. Das gleiche wird auch anläßlich des Todes

von Hugues Capet angedeutet; vgl. Richer v. St. Remi; Hist., PL 138, 170

MGH, SS 3, 657. Kanonische Maßnahmen gegen die jüdischen Aerzte waren
schon im Konzil «in Trullo» (Konstantinopel 692) getroffen worden; dessen



430 B. Blumenkranz, Juden und Jüdisches

II. Juden in Wundererzählungen: ein Mittel innerchristlicher
Polemik.

Bisher haben wir gesehen, wie Wundererzählungen zur
Polemik mit den Juden ausgewertet wurden. Wir wollen nunmehr
sehen, in welcher Weise Wundererzählungen, in denen Juden
auftauchen, einer innerchristlichen Polemik dienen konnten.
Die Juden erfüllen hier die Rolle des Zeugens; wenn sie, die
Gegner des christlichen Glaubens im allgemeinen, die Wahrheit
dieser oder jener Glaubensüberzeugung verbürgen, so bedarf
es gegenüber den heterodoxen Gegnern dieser UeberZeugungen
wohl keines besseren Beweises mehr.

1. Wunderlegenden zum Bilderstreit.

Man hat den jüdischen Anteil am Bilderstreit der Kirche
entweder überschätzt oder ungenügend gewürdigt. Sie sind
weder die eigentlichen Urheber dieses Streites, noch aber sind
sie ihm vollkommen fremd. Ihre Rolle kann füglich mit der eines
Katalysators verglichen werden. Ihre bloße Gegenwart zwingt
jeweils die Kirche dazu, in der Bilderfrage Stellung zu nehmen.
Es ist kein Zufall, wenn die erste abendländische Stellungnahme

zum Bilderproblem am Konzil von Elvira (um 300)
erfolgt, das gleichzeitig als erstes Maßnahmen traf gegen den
jüdischen Einfluß auf die christlichen Gläubigen.45 Der gleiche
Kanon 11, Hefele-Leclercq, Histoire des Conciles 3, 1, 564, verbietet neben
der Annahme der ungesäuerten Brote auch den Empfang jeder Medizin,
die von Juden gereicht wird. — Andrerseits, wenn wir bisher in den
Wundererzählungen eine christliche Polemik gegen die Juden gezeigt haben, so
bleibt noch zu sehen, in welchem Maße diese Literatur — selbstverständlich
unwillentlich — den Inhalt einer jüdischen Polemik gegen die Christen
mitteilt. Ein Beispiel davon finden wir in der anonymen Vita Cunegundis
(21, PL 140, 218), wo ein Jude angesichts eines Kranken, der am Grabe der
Kunegunde Heilung sucht, ausruft: «Wenn eure Kunegunde diesen zu heilen

vermag, so wird sie auch vermögen, mich zu Christus und zu eurem
Glauben zu bringen.» Der Jude sagt nicht: Wenn dieser Mann geheilt wird,
so will ich glauben. Er beruft sich vielmehr auf die Gleichsetzung: Seelenheil

— Körperheil, und bedeutet: Wenn es tatsächlich Kunegunde ist, die
diesem Manne die Heilung gewährt, so muß sie auch imstande sein, mir
die Gnade des Glaubens zu verleihen.

45 Konzil von Elvira, Kanon 36, Mansi 2, 11, gegen den Bilderkult.
Gegen Mischehen mit Juden, Beteiligung an ihren Mahlzeiten usw. sind
gerichtet Kan. 16. 26. 49. 50. 78, Mansi 2, 8. 10. 14. 18. — Das Konzil von



in christlichen Wundererzählungen 431

Beweggrund, die Bekämpfung des jüdischen Einflusses, hat
vermutlich auch Agobard, fünf Jahrhunderte später, zu seiner
Schrift über die Bilderverehrung veranlaßt; seine heftige
Stellungnahme in diesem Zusammenhang wurde mancher Kritik
unterworfen.46

Die Frage der Bilderverehrung hat wohl in keinem Augenblick

der Geschichte des Christentums eine allgemein
anerkannte Lösung besessen. Diesem latenten, aber ständig
gegenwärtigen Bilderproblem entsprechen zwei Wundererzählungen
aus unserer Epoche.

Gregor von Tours berichtet die eine:47 Ein Jude in Beirut entwendet
aus einer Kirche ein Bild Jesu und verstümmelt es. Aus den Wunden, die
er dem Gemälde zufügt, beginnt Blut zu strömen, ohne daß er es merkt.
Als am nächsten Tag die Gläubigen die Entwendung des Bildes feststellen,
entdecken sie gleichzeitig die Blutspuren, die zum Hause des Juden führen.

Elvira, das den Gegenstand zahlreicher Untersuchungen bildet (vgl. G. Ba-
reille, Art. Elvire, in Diet. Théol. Cath. 4, 2, 2378 ff.), hat womöglich noch
nicht alle seine Geheimnisse preisgegeben. Von da an datiert auch eine
der ersten kanonischen Verschärfungen der christlichen Ehegesetze: der
Kan. 61, Mansi 2, 15/16, verbietet, die Schwester seines verstorbenen Weibes
zu ehelichen. Liegt nicht auch hier eine antijüdische Spitze vor, in der
Erinnerung der Leviratsehe, deren Parallelfall hier verhindert werden soll?

46 Vgl. Mgr. Bressolles, Saint Agobard Evêque de Lyon, Paris 1949

L'Eglise et l'Etat au Moyen Age, 9) S. 73. — Ueber Agobards Kampf
gegen die Juden, s. unsere Untersuchung Deux collections canoniques de

Florus de Lyon et l'action antijuive d'Agobard, in Revue Hist, du Droit
Français et Etranger (in Druck). — Eine Parallele zwischen Agobards
Schrift gegen die Bilderverehrung und einer seiner antijüdischen
Streitschriften mag wohl unsere Behauptung erhärten. In seinem De superstit.
iud. 10, PL 104, 88 MGH, Epist. 5, 190 beklagt sich Agobard darüber, daß
die Juden die Christen bezichtigen, idola adorare et uirtutes, quae
apud nos sanctorum intercessionibus obtinentur, a diabolo fieri dicere non
exhorrescunt. Diese Stelle hat wohl jene andere beeinflußt, wo Agobard
im Liber de imagin. sanetor. 31 (PL 104, 224/5) sich in folgender Weise
ausdrückt: Nemo se fallat, nemo se seducat, nemo se circumueniat. Qui-
cumque aliquam picturam, uel fusilem siue ductilem adorat statuam, non
exhibet cultum Deo, non honorât angelos uel homines sanetos, sed simulacra
ueneratur. Agit hoc nimirum uersutus et callidus humani generis inimicus,
ut sub praetextu honoris sanctorum rursus idola introducat, rursus per
diuersas effigies adoretur, ut auertat nos ab spiritalibus, ad carnalia uero
demergat. Wir sehen hier Agobard den Juden sozusagen <den Wind aus
den Segeln nehmen», wenn er gegen die Bilderverehrung protestiert.

47 In Glor. martyr. 22, PL 71, 721 ibid. 21, MGH, Scr. Rer. Mer. 1,1, 501.



432 B. Blumenkranz, Juden und Jüdisches

Das Gemälde wird der Kirche zurückerstattet48, der Jude jedoch gesteinigt.
— Ungefähr gleicher Natur ist die Erzählung, die Adamnanus gibt. 49 In
einem Hause in Konstantinopel befand sich ein kleines Bild der Jungfrau
Maria. Ein Jude, als er hörte, wer auf dem Bilde dargestellt ist, erbost
darüber 50, stiehlt es und wirft es sogleich in eine Latrine, mitten unter
den Kot.51 Ein frommer Mann entdeckt das Bild, entzieht es seinem
unwürdigen Aufenthalt und reinigt es sorgfältig. Da beginnt das Gemälde
auf wunderbare Weise von Oel zu triefen. Der Epilog, den Adamnanus dieser

Erzählung verleiht, zeigt den polemischen Gehrauch, der hier vom
Wunder gemacht wird: «Dieses wunderbare Oel beweist die Würde Marias,
der Mutter des Herrn Jesu, von dem der Vater sagt: Ich habe ihn gesalbt
mit meinem heiligen Oel (Ps. 89, 21). Ebenso spricht der Psalmist zum
Sohne Gottes, wenn er sagt: Dich hat Gott, dein Gott, gesalbt mit Freudenöl
mehr denn deine Gesellen (Ps. 45, 8).»

In beiden Erzählungen wird auf der jüdischen Verfolgungswut

gegenüber den Heiligenbildern bestanden. Kein Wunder,
wenn in der Folge in den dogmatischen Traktaten zur
Verteidigung der Bilderverehrung die christlichen Widersacher dieses

Kults auch als «Juden» bezeichnet werden.52 Sowohl die
christlichen Widersacher der Bilderverehrung als auch die
Juden verfolgen diesen Kult; die Wunder, die dabei an diesen
bewiesen werden, sind imstande, jene zu belehren.

2. Reliquienwunder.

Während in den Bildwundern die Juden die Berechtigung
dieses Kults gerade durch ihre Verfolgung zum Beweis bringen,

erhärten sie umgekehrt die Verehrung der Reliquien durch
den Wert, den sie selbst diesen frommen Andenken beimessen.

48 Betreffs der weiteren Verehrung dieses Wunderbildes, s. L. Bréhier,
Grégoire de Tours et l'Orient, in Quatorzième centenaire de la naissance
de G. de T., Institut de France, 1939, 13, 40 f.

49 De loc. sanct. 3, 5, PL 88, 813/4 CSEL 39, 294/5.
50 Quod audiens ualde iratus ...; der Jude scheint «erbost» darüber

zu sein, daß es sich um ein Heiligenbild im allgemeinen, d. h. um einen
Gegenstand der Verehrung handelt, und nicht speziell über den Umstand,
daß das Bild die Jungfrau Maria darstellt.

61 Adamnanus gibt hier eine realistische Schilderung, die zu übergehen
der Leser uns wohl gestatten wird.

62 Vgl. Hadrian I., Epist. ad Carol, reg. de imag. 17, PL 98, 1255/6

MGH, Epist. 5, 22/4; — s. auch Jonas von Orléans, De cultu imagin. 2, praef.,
PL 106, 342/3.



in christlichen Wundererzählungen 433

Dies ist der Fall mit dem Schweißtuch Jesu, dessen Geschichte
Adamnanus und Beda in fast gleicher Fassung mitteilen.63

Das Schweißtuch Christi war nach dessen Kreuzigung von einem
gläubig gewordenen Juden an sich genommen worden. Es vererbte sich
unter den christlichen Nachkommen dieses Mannes von einer Generation
zur anderen, und so bis in die fünfte Generation. Da mangelte es an christliehen

Erben, und die Reliquie fällt einem jüdischen Nachkommen zu.54
Auch da behält das Schweißtuch die schon vorher bewährte Eigenschaft,
das Gut seines jeweiligen Besitzers auf wunderbare Weise zu vermehren.
Als die Christen erfuhren, daß dieses heilige Andenken in jüdischem Besitz
war, verlangten sie es für sich. Der Streit kam zu Ohren des Sarazenenkönigs

Mavias. Er versammelt das gesamte Volk vor sich, läßt sich das

Streitobjekt aushändigen und wirft es auf einen flammenden Scheiterhaufen.

Das Schweißtuch wird von den Flammen auch nicht nur versengt,
es erhebt sich in die Luft und fällt auf der Seite der Christen zu Boden.55

Die Legende von der Auffindung des Kreuzes Jesu führt
auch die Juden als Hehler ehrwürdiger Reliquien ein. In unserer

Epoche findet sich diese Erzählung in einer fälschlich
Beda zugeschriebenen Predigt wiedergegeben.56

53 Adamnanus, De Loc. sanct. 1, 9, PL 88, 785/7 CSEL 39, 235/8; Beda,
De loc. sanct. 4, CSEL 39, 307/8.

54 Die Idylle einer aus Juden und Christen zusammengesetzten Familie
scheint kaum einer tatsächlichen Möglichkeit entsprochen zu haben. Die
Voraussetzung dieser gemischten Familie dient bloß zur Durchführung
einer Polemik, welche die vorliegende Wundererzählung in den ersten Teil
unserer Untersuchung einreihen ließe. Wenn die Christen den Anspruch
auf den Besitz des Schweißtuchs erheben, gegen die scheinbar rechtmäßigen

Besitzer, so illustrieren sie damit einfach den christlichen Beweisgrund
über die Kirche aus den Heiden als das wahre Israel, gemäß Rom. 4, 14 :

«Denn so die vom Gesetz Erben sind, so ist der Glaube nichts, und die
Verheißung ist abgetan»; vgl. 8, 17: «Sind wir denn Kinder, so sind wir auch
Erben, nämlich Gottes Erben und Miterben Christi ...»; s. auch Gal. 3, 29;
4, 7; insbes. 4, 30: «... der Magd Sohn (sc. die Juden) soll nicht erben mit
dem Sohn der Freien»; usw. usw.

55 Die Einführung des Sarazenenfürsten Mavias steht im Widerspruch
zu den bisherigen chronologischen Angaben der Erzählung: fünf Generationen

waren erst seit Christi Tod vorübergegangen. Die Einführung dieses
«Schiedsrichters» entspricht jedoch der zuvor (Anm. 54) aufgezeigten
Tendenz. Häufig genug wird von den Verfassern jüdisch-christlicher
Streitgespräche ein Schiedsrichter eingeführt. Man denke insbesondere an die
pseudo-augustinische Altercatio Ecclesiae et Synagogae, PL 42, 1131 ff.,
die sich scheinbar vor einem Gericht abspielt. — P. Browe, Die eucharisti-
schen Wunder des Mittelalters, Breslau 1938, 75, erklärt die Feuerprobe
hier nicht zur Entdeckung des rechtmäßigen Besitzers bestimmt, sondern

zur Prüfung der Echtheit dieser Reliquie. 56 Horn. subd. 93, PL 94, 495.

28



434 B. Blumenkranz, Juden und Jüdisches

Konstantin, nach seiner Bekehrung, hätte sich auf die Suche nach dem
Kreuze Christi gemacht. Seine Mutter Helena begibt sich nach Jerusalem
und befragt die Juden nach dem Versteck dieser heiligen Reliquie. Einer
unter diesen gesteht, daß in seiner Familie das Wissen um das Versteck
von einer Generation zur anderen übermittelt wird. Er richtet ein Gebet
an Gott, der ihm sogleich das Versteck offenhart. Seinen Anweisungen
folgend stellt man Ausgrabungen an, findet jedoch nicht nur ein Kreuz,
sondern deren drei. Das Kreuz Christi wird jedoch sogleich an den Wundern,

die es bewirkt, erkannt.

In der Legende vom Schweißtuch behält diese Reliquie ihre
wunderbaren Eigenschaften sowohl christlichen als auch
jüdischen Besitzern gegenüber bei. Es bedarf erst der von Mavias
veranstalteten Ordalie, damit die rechtmäßigen Besitzer erkannt
werden. In der folgenden Erzählung läßt die Reliquie ständig
erkennen, daß sie von den Juden zu Unrecht den Christen
vorenthalten wird.

Der anonyme Verfasser des Reiseberichtes einiger Bürger von
Bordeaux ins Heilige Land erwähnt, daß sich in einer Synagoge zu Nazareth
ein Balken befinde, auf dem Jesus zu sitzen pflegte, als er dort seinen
ersten Unterricht empfing. Dieser Balken nun kann von Christen mit
größter Leichtigkeit aufgehoben werden, die Juden hingegen vermögen
ihn auch mit aller Mühe nicht vom Fleck zu bewegen. 57

In den bisher erwähnten Legenden handelt es sich um
Reliquien Christi und um deren unrechtmäßigen Besitz durch die
Juden. Aber auch die Reliquien von Heiligen beweisen ihre
Wunderkraft Juden gegenüber, seihst wenn das Zusammentreffen

mehr ein zufälliges ist.

So erging es jenen jüdischen Schiffsleuten, von denen Gregor von Tours
in seinem De Gloria Confessorum berichtet.68 Sie wollten von Nizza nach
Marseille segeln. Kurz vor der Abfahrt kommt noch ein Fahrgast aufs
Schiff, ein Christ, der vom Grabe des hl. Hospitus in St-Sospir bei Ville-
franche ein wenig Erde als Reliquie mitgenommen hatte, um sie nach der
Insel Lerins zu bringen69; er verschweigt der Besatzung sowohl sein Ziel
als auch, was er mit sich führt. Als das Schiff auf der Höhe der Insel Lerins

67 Itinerarium Antonii Piacentini 5, PL 72, 900 f. CSEL 39, 161.
68 97, PL 71, 900 ibid. 95, MGH, Scr. Rer. Mer. 1, 2, 809.
60 Man muß Reliquie im weitesten Sinne verstehen. Die Sakralisation

durch bloße Berührung ermöglicht eine unerhörte Vervielfältigung der
Reliquien; mittelbare Reliquien oder Reliquien zweiten Ranges sind z.B.
Staub, Blumen, Sand, Oel vom Grabe eines Heiligen, u. dgl. m.



in christlichen Wundererzählungen 435

angekommen war, hielt es plötzlieh trotz günstiger Winde in seinem Lauf
inne. Da eröffnete der sonderliche Passagier sein Vorhaben. Die jüdischen
Schiffsleute sind nur zu froh, ihn und sein Reisegut auf die Insel zu bringen;

sogleich kann auch ihr Schiff unbehindert seine Fahrt fortsetzen.

3. Wunderbeweise christlicher Zeremonien und Sakramente.

In der Diskussion, die insbesondere in den ersten Jahrhunderten

und im hohen Mittelalter außerordentlich rege war, über
Wert, Bedeutung und Inhalt der christlichen Zeremonien und
Sakramente, erhärteten die christlichen Schriftsteller oft ihre
Behauptungen durch das Beispiel von Wunderberichten.

a) Das Kreuzzeichen.

Wir haben oben die wunderbare Befreiung von den Ketten
des Gesetzes erwähnt, die der hl. Germanus durch ein
Kreuzzeichen bewirkt (s. oben S. 422). Die Worte, mit denen Venan-
tius Fortunatus diese Erzählung einleitet, bezeugen, daß es ihm
um den Beweis der Wunderkraft des Kreuzes zu tun ist: «Wie
groß die Wunderkraft dieses Zeichens (sc. des Kreuzes) ist,
beweist die folgende Begebenheit. ..» Gleicher Tendenz scheint
die wunderliche Erzählung zu sein, die Gregor der Große
seinen Dialogi einverleibt hatte: 60

Ein Jude wird auf der Reise nach Rom von der hereinbrechenden Nacht
überrascht. Er entschließt sich, im Freien zu übernachten, unweit von
Fondi, in der Nähe eines Apollotempels. Aus Furcht vor der unheimlichen
Umgebung verrichtet er, obwohl er kein Christ ist, das Kreuzzeichen. Um
Mitternacht sieht er eine Schar böser Geister auftauchen, bleibt jedoch von
ihnen ungeschoren, beschützt durch das Kreuzzeichen.

b) Die Handauflegung.

Wir haben soeben erwähnt, wie Venantius Fortunat die
Wunderkraft des Kreuzzeichens zu erhärten sucht. In
gleichem Sinne, diesmal zur Bekräftigung der Handauflegung,
ist die folgende Erzählung des gleichen Autors zu verstehen:

Der hl. Germanus hatte einen Juden mit Namen Sigericus der Taufe

90 3, 7, PL 77, 229/32 krit. Ausg. U. Moricca Fonti per la Storia
d'Italia, Scritt. s. VI, n° 57) Rom 1924, 148/51.



436 B. Blumenkranz, Juden und Jüdisches

zugeführt, dessen Frau jedoch, Mammona61, widerstrebt all seinen
Bekehrungsversuchen. Als ihr jedoch der Heilige während des Gebets der
Terz «2 die Hand auf die Stirne legt, fährt der Teufel, der sich bisher
ihrem Heil widersetzt hatte, unter Bauch und Flammen aus ihren Nüstern. 63

Der Heilswert der christlichen Zeremonien nnd Sakramente,
wenn sie mit frommem Sinn und willentlich empfangen werden,
steht zur Zeit des Venantius Fortunat kaum in Frage. Unser
Autor geht hier nun einen Schritt weiter und behauptet in der
soeben erwähnten Erzählung, daß die Bekehrungsbereitschaft
von vornherein gegeben ist, aber oft genug durch den Teufel
an ihrer Bekundung behindert wird. Die Moral, die er daraus
ziehen will, ist offenbar die, daß man unbeirrt die Ausspendung
der christlichen Sakramente auch an scheinbar Widerstrebenden

vornehmen kann; die Kraft des Sakraments ist derart, daß
es den Bekehrungswillen nachträglich hervorrufen kann.64

c) Die Taufe.

Man hat anläßlich der Wunderheilungen gesehen, welch
wunderbare Wirkung die Taufe haben kann, wenn sie mit frommem

Sinn gesucht wird (vgl. S. 425 f.). Umgekehrt beweisen
selbst die Elemente des Taufaktes ihre Wunderwirkung, wenn
dieses Sakrament mißbraucht wird.

61 Schon der Name der Frau hat allegorische Bedeutung. Hier liegt
vermutlich eine Anspielung auf Matth. 6, 24 und Luk. 16, 13 vor: «Ihr
könnt nicht Gott dienen und dem Mammon.» Es sei denn, diese allegorische
Spitze wäre das — unbeabsichtigte — Werk eines Schreihers, der auf diese
fehlerhafte Weise den verbreiteten jüdischen Frauennamen «Matrona»
wiedergegeben hätte.

62 In der Erwähnung der Terz liegt vermutlich eine polemische
Absicht. Wir besitzen — allerdings aus späterer Zeit — den Beleg dafür, daß
diese Liturgie mit den Juden in Verbindung gebracht wurde. Johann, Erz-
hischof von Rouen, De eccl. off., PL 147, 323, sagt zur Begründung dieser
Liturgie: «Denn um die dritte Stunde wurde Christus durch die Zungen
der Juden gekreuzigt.»

33 Vita Germani 62, 166 ff., PL 88, 473/4 MGH, AA 4, 2, 24 MGH,
Scr. Rer. Mer. 7, 409/10.

64 Venantius Fortunatus zeigt in seinem Carm. 5, 5, PL 88, 186/90
MGH, AA 4, 1, 107/12, daß er dem Gebrauch der Gewalt hei Bekehrungsversuchen

durchaus nicht abgeneigt ist (vgl. unsere Les auteurs chrétiens
latins..., I, a. a. 0. [Anm. 40], S. 49). Unsere Wundererzählung hier scheint
andeuten zu wollen, daß solche scheinbar gewalttätige Bekehrungen sich
nachträglich rechtfertigen.



in christlichen Wundererzählungen 437

Cassiodor erzählt von einem Juden, der mehrere häretische Kirchen
aufgesucht hatte, wo er sich als Täufling ausgab, um jeweils eine Geldprämie
für seine vorgebliche Bekehrung einzuheimsen. Als er das gleiche Spiel
in einer katholischen Kirche heginnen wollte, wurde sein Schwindel
entdeckt. Sooft er sich dem Taufbecken näherte, verschwand das Taufwasser
auf wunderbare Weise. In der Menge, die ob des Gerüchtes von diesem
Wunder zusammenströmte, fand sich ein Mann, der unseren Juden
erkannte: er hatte beigewohnt, als dieser sich schon vom Bischof Atticus
hatte taufen lassen. 85

Man bemerkt, daß sich das Wunder erst dann ereignet, als
er sich das zweitemal einer katholischen Taufe unterziehen
will; die vorangegangenen zahlreichen Ketzertaufen hatten
nichts dergleichen veranlaßt. Die Absicht des Verfassers unserer

Wundererzählung scheint viel weniger die zu sein, den
Mißbrauch der Taufe zu brandmarken, als vielmehr den Unwert
der Ketzertaufe und den alleinigen Wert der katholischen Taufe
zu behaupten.66

d) Eucharistische Wunder.

Die dogmatischen Diskussionen über die Eucharistie finden
ihren sichtbaren Ausdruck in den Wundererzählungen. Die
Lehre von der Transsubstantiation begegnet in den
Wunderberichten, in denen Gläubige statt Brot und Wein tatsächlich
Fleisch und Blut im Meßopfer sehen. Das erste Beispiel dieser
Art hat schon einen Juden als Zeugen.

Die Sammlung der Yitae Patrum 67 berichtet, wie ein Jude sich unter
die christlichen Gläubigen des hl. Basilius mischt, um zu sehen, wie der
Gottesdienst und das Meßopfer vor sich gehen. Er glaubt zu sehen, daß

Basilius einen Knaben in Stücke schneidet. Als die Gläubigen die
Kommunion empfangen, reiht er sich unter sie und und erhält ein Stück Fleisch;
im Meßbecher findet er Blut. Er bringt von beidem seiner Frau; am nächsten

Tage bekehrt er sich mit seiner Familie.

Der dogmatische Gebrauch dieser WundererZählung erhellt
insbesondere aus ihrer Erwähnung bei Radbert von Corbie.68

65 Hist. Trip. 11, 14, PL 69, 1195 f. CSEL 71, 645/6; vgl. Sokrates Hist.
Eccl. 7, 38, PG 67, 825 ff.

66 Zur Frage der Ketzertaufe, s. G. Bareille, Art. Baptême des

hérétiques (controverse relative au), in Diet. Théol. Cath. 2, 219/33; Bonwetseh,
Art. Ketzertaufe in Realenc. f. prot. Theol. u. K. 10, 270/5.

67 Vitae Patr. 1, Vita S. Basilii Caes. 7, PL 73, 301 f.
68 De corp. et sang. Chr. 14, PL 120, 1316/7.



438 B. Blumenkranz, Juden und Jüdisches

Dieser setzt der erwähnten Wundererzählung eine theoretische
Einführung voran, in der er ausführt, daß sich solche sichtbare
Verwandlungen in Fleisch und Blut ereignen wegen der Zweifler,

damit, «was bisher im Mysterium versteckt war, den Zweiflern

im Wunder sichtbar werde. Die göttliche Güte bewies
dergleichen an solchen, die glaubten, trotzdem aber noch im
Zweifel waren, damit sowohl sie selbst Gewißheit der Wahrheit
empfangen als auch, damit durch das Wunder andere zum Glauben

gebracht werden».
Der soeben erwähnte Text des Radbert gehört unmittelbar

zum Eucharistiestreit des 9. Jahrhunderts.60 Diese theologische
Diskussion hat nicht nur den dogmatischen Werken, sondern
auch historischen Abhandlungen, die in dieser Zeit entstanden
sind, ihren Stempel aufgedrückt, wie z. B. dem Liber Pontifi-
calis Ecclesiae Ravennatis des Agnellus. Dieser Verfasser schildert

ein Wunder, das sich unter dem Bischof Damianus
zugetragen haben soll.

Als Damianus zum Meßopfer schreiten wollte, eilte ein Jude, der
oftmals dem Gottesdienst beizuwohnen pflegte, zum Bisohof und bat ihn,
er möge ihm doch von dem Lamm geben, das zu verteilen er soeben im
Begriffe wäre. Der Bischof weist ihn zurück mit dem Bemerken, er könne
nicht die Oblate empfangen, da er nicht getauft wäre. Aber der Jude
erwidert, er habe nicht nach Brot verlangt, sondern nach Fleisch von dem

Lamme, das er mit seinen eigenen Augen da auf dem Altare sehe. Da
empfiehlt ihm der Bischof, sich taufen zu lassen, damit er mit den übrigen
Christen von diesem Lamme essen könne. 70

Diese WundererZählung hat nur von ferne mit dem
Eucharistiestreit zu tun. Der Bericht von der wunderbaren
Erscheinung des Lammes erhält erst seine volle Beleuchtung,
wenn er mit den theologischen Auseinandersetzungen vom Ende
des 7. Jahrh. in Zusammenhang gebracht wird. Die eine, die da
schon im Ausklingen begriffen ist, betrifft das Osterdatum. Man
hatte in diesem Zusammenhang ausgiebig über die Frage
diskutiert, wann das Abendmahl Jesu stattgefunden hätte: ob
zugleich mit dem gesetzlichen Feiertag der Juden oder aber einen
Tag zuvor. Wenn Jesu Abendmahl das gesetzliche der Juden

60 Betreffs des Eucharistiestreites im 9. Jahrh. s. F. Vernet, Art.
Eucharistie du IXe à la fin du Xle siècle, in Diet. Théol. Cath. 5, 1209/33.

70 Lib. Pont. Eccl. Rauen. 133, MGH, Scr. Rer. Langob. 365 PL 106,
697/8.



in christlichen Wundererzählungen 439

war, so hat er vom Osterlamm gegessen; wenn es am Tag
zuvor stattgefunden hatte, so kam es gewiß zu keiner Yerzehrung
des Osterlamms. Die Legende von der Erscheinung des Oster-
lammes scheint nun besagen zu wollen, daß das Abendmahl
Jesu das gesetzliche Festmahl der Juden mit Yerzehrung des
Osterlamms war. — Es ist noch eine andere Erklärung möglich,

die selbst vielleicht überzeugender ist. Das liturgische
Lied vom «Agnus Dei» ist am Ende des 7. Jahrh., genau im
Jahre 687, vom Papst Sergius I. in den Meßkanon eingeführt
worden. Der gelehrte Herausgeber des Liber Pontificalis, Mgr.
Duchesne, hat angenommen, daß diese liturgische Neuerung
des Papstes Sergius einen Protest gegen das Konzil «in Trul-
lo» (Konstantinopel 692) darstellt, dessen Kanon 82 verboten
hatte, den Erlöser in der symbolischen Form eines Lammes
darzustellen.71 Das Lammwunder stellt womöglich den
gleichen Protest dar.

Im eucharistischen Wunder, das Gezo von Tortona berichtet,

handelt es sich nicht um einen Juden, der zufällig der
Messe beiwohnt. Wir werden etwas später sehen, daß Gezo
solche Toleranz entschieden verurteilt. Es handelt sich vielmehr
um einen jüdischen Täufling, der im Verlaufe der Ostermesse
erstmalig die Kommunion empfangen soll.

Schon während der Taufe war es zu wunderlichen Zwischenfällen
gekommen. Im Augenblicke jedoch, wo der soeben Getaufte sich dem Altar
nähert, um die Hostie zu empfangen, stößt er unartikulierte Schreie aus
und scheint von unsagbarem Entsetzen gepackt. Der Bischof fährt ihn
unwirsch an, warum er denn darauf bestehe, Christ zu werden, da er doch
sichtbar solchen Abscheu davor bezeuge. Da erklärte ihm der Täufling,
sein Schrecken käme daher, daß er auf dem Altar nicht eine Hostie sehe,
sondern einen männlichen Körper, den der Priester zerstückle; er habe
selbst gesehen, wie dessen Hände rot wären vom Blute dieses Mannes. Da
statteten der Bischof und die Gemeinde jubelnd Gott Dank ah für dieses
Wunder. 72

Wir haben soeben erwähnt, daß Gezo von Tortona die
Anwesenheit von Juden bei der Messe und insbesondere während

71 Vgl. F. Cabrol, Art. Agnus Dei, in Diet. Arch. Chr. et Lit. 1, 1, 967,

wo die Belegstellen und Literaturnachweise gegeben sind.
72 De corp. et sang. Chr. 42, PL 137, 393/5. — In diesem Zusammenhange

wollen wir nicht unterlassen, auf die Beziehungsmöglichkeiten zwischen der
eucharistischen Polemik, insbesondere wenn sie mit Wundern solcher Art
illustriert wird, und den Ritualmordbeschuldigungen hinzuweisen.



440 B. Blumenkranz, Juden und Jüdisches

des Meßopfers nicht duldet. Daß Juden dem christlichen Gottesdienst

beiwohnten, war eine im hohen Mittelalter weitverbreitete

Uebung. Nicht nur mehrere der erwähnten Wunder setzen
dies voraus; eine jüngst veröffentlichte Randbemerkung aus
einer Handschrift des 9. Jahrh. beweist sowohl diese Uebung
als auch den beginnenden Widerstand dagegen. Am Rande
einer liturgischen Handschrift von Amalar von Metz wirft ein
zeitgenössischer Leser diesem Bischof vor, daß er Juden zu
seinem Gottesdienst zulasse. Diese benehmen sich in
ungehöriger Weise im Gotteshause, wagen es seihst, sich während
des Opfers zwischen den Priester und seine Gemeinde zu drängen,

wobei sie unbotmäßig dem Altar den Rücken wenden.74
Gezo von Tortona, wie dieser feindliche Leser Amalars, warnt
vor der Anwesenheit von Juden während des Meßopfers. Denn,
so sagt er, sie verfehlen keine Gelegenheit, dieses Opfer zu
lästern.74 Und zur Erhärtung seiner Warnung berichtet er ein
Wunder, das sich unter dem Märtyrer Syrus ereignet hätte.

Ein Jude hatte sich da vorgenommen, die Hostie zu empfangen und sie
dann unter den Unrat zu werfen. Es gelingt ihm tatsächlich, sich unter die
Gläubigen zu mischen und den Leib des Herrn zu empfangen. Sobald er
jedoch den Mund wieder öffnen wollte, um die Hostie auszuspeien, da
begann er unartikulierte Schreie auszustoßen und war nicht imstande, seine
Lippen wieder zu schließen. Er erlitt unerträgliche Schmerzen, wie wenn er
einen flammenden Pfeil in seinem Munde hätte. Syrus läßt den Mann vor
sich bringen und schilt ihn, den Einflüsterungen des Teufels nachgegeben
zu haben und die Hostie schänden haben zu wollen. In diesem Augenblick

73 Vgl. A. Wilmart, Un lecteur ennemi d'Amalaire, in Revue Bénédictine
36, 1924, 323 u. 329.

74 De corp. et sang. Chr. 39, PL 137, 390/1. — Der erste uns bekannte
Text, der den Vorwurf des Hostienfrevels mitteilt, findet sich in der Chronik

des sogenannten Anonymus Valesianus, aus dem 6. Jahrh., MGH, AA
9, 326. Es heißt da, daß die Juden von Ravenna häufig das geweihte Brot
in den Fluß warfen Iudaei frequenter oblatam in aquam fluminis
iactauerunt...). Der gesamte Text dieser Chronik ist außerordentlich
verderbt und nicht immer leicht verständlich; das trifft besonders für diese
Stelle zu, die zu den verschiedensten Auslegungen Anlaß geboten hat. Im
Sinne des Vorwurfs des Hostienfrevels wurde sie jedenfalls von Johann von
Verona, einem Chronisten des 14. Jahrh., verstanden (vgl. C. Cipolla,
Ricerehe intorno all'«Anonymus Valesianus II», in Bulletino dell'Istituto Stor.
Ital., n° 11, 1892, 67). — P. Browe, a.a.O. (Anm. 55) 129, weist darauf hin,
daß der Vorwurf eigentlicher Hostienschändung erst vom Ende des 13.

Jahrh. an auftaucht.



in christlichen Wundererzählungen 441

schien der Leib des Herrn aus seinem Munde zu hängen, ohne die Zunge
oder den Gaumen zu berühren. 75 Der Heilige erfaßt die Hostie im Munde
des Frevlers und sagt ihm: «Diesmal bist du erlöst worden; wage jedoch
nicht, wieder zu beginnend Der Jude verspricht darauf, von nun an an
Christus zu glauben, und bittet um die Taufe.

Wir erwähnten, daß wir den ersten Widerstand gegen jüdische

Anwesenheit bei der Messe aus dem 9. Jahrhundert
verzeichnen können. In den vorangegangenen Jahrhunderten
scheint man kaum daran Anstoß genommen zu haben, und
dies ermöglicht den Wunderhericht von dem überirdischen
Schutz, den der Genuß der Hostie einem jüdischen Kinde
verleiht. Wir denken hier an die bekannte Erzählung vom
«Judenknaben», von der Gregor von Tours als erster eine lateinische
Fassung mitteilt.76

Der Sohn eines jüdischen Glasbläsers ließ sich von seinen christlichen
Schulkameraden verleiten, mit ihnen der Messe beizuwohnen und an der
Kommunion teilzunehmen. Nach Hause zurückgekehrt, gesteht er dies
seinem Vater, der ihn in seinem Zorn in den Glaserofen wirft. Auf die Schrek-
kensschreie der Mutter laufen die christlichen Nachbarn zusammen; sie
ziehen den Knaben unversehrt aus dem Ofen. Die Erzählung endet mit der
frommen Bekehrung des Knaben, dessen Beispiel von zahlreichen Juden
nachgeahmt wird. Sein Vater jedoch war an seiner Statt in den Ofen ge-

75 Man beachte den Umstand, daß es nicht nur zu keiner tatsächlichen
Schändung der Hostie kommt, sondern auch, daß der Jude ohne Absicht
den christlichen Brauch des Hostienempfangs befolgt: die Oblate bleibt
zwischen Zunge und Gaumen, d. h. sie wird von den Zähnen nicht berührt.
Es gibt u.W. keine liturgische Vorschrift über die Art des Empfanges der
Hostie, aber aus einer instinktiven Scheu vermeiden es die Gläubigen, in
die Oblate zu heißen oder gar sie zu kauen. — Diese Wundererzählung
findet sich erstmalig in einer legendären Vita des hl. Syrus, ap. Boninus
Momhritius, a.a.O. (Anm. 10), Neuauflage 2, 345. Badbert v. Corbie, De
Corp. et s. Dom. 6, 3, PL 120, 1283/4, hatte schon das gleiche Wunder
berichtet, aber durchaus nicht mit der gleichen disziplinaren Pädagogik wie
Gezo von Tortona hier. Radbert will einzig seine dogmatische Ausführung
erhärten: die Eucharistie ist für die einen das wahre Fleisch Christi und
gereicht ihnen zum Heil, für die andern, die sie unwürdig empfangen, wird
sie jedoch zur Strafe.

76 De Glor. martyr. 9, PL 71, 714 f. 10, MGH, Scr. Rer. Mer. 1, 1, 494.

— Zur Verbreitung dieser Legende, siehe E. Wolter, Der Judenknabe, Halle
1879 Denkmäler normann. Lit. u. Spr. 2) ; Th. Nissen, Zu den ältesten
Fassungen der Legende vom Judenknaben, in Zeitschr. f. fr. Spr. u. Lit.
62 (1938) 393/403; Th. Pelizaeus, Beiträge zur Geschichte der Legende vom
Judenknahen, Halle 1914.



442 B. Blumenkranz, Juden und Jüdisches

worfen worden und war verbrannt, ohne daß auch nur etwas Asche zurückblieb.

In der Erzählung, wie sie Gregor von Tours gibt, hat die
Jungfrau Maria noch eine vorzügliche Stellung als Beschützerin

des Knaben. Daß aber hauptsächlich auf die Schutzwirkung

der Eucharistie angespielt wird, erhellt aus einer
späteren Fassung der gleichen Legende. Wir finden diese in einer
fälschlich dem Beda beigelegten Schrift.

Ein jüdischer Knabe hatte sich in die Messe des hl. Bonifatius
eingeschlichen und an der Kommunion teilgenommen. Kaum hatte er den Leib
des Herrn genossen, so begann er den Heiligen flehentlich zu bitten, ihm
die Taufe zu gewähren. Die Juden erfahren davon. Der Vater des Knaben
füllt sein Haus mit Holz an, steckt es in Brand und wirft den Knaben in die
Feuersbrunst. Als seine Mutter begann, die Jungfrau Maria um Hilfe
anzuflehen, werfen die Juden auch sie ins Feuer. Bonifatius, von diesen
Vorgängen unterrichtet, eilt herbei, dringt ins Feuer vor und zieht Mutter
und Sohn unversehrt heraus. 77

Das letzte eucharistische Wunder, das wir hier zu erwähnen

haben, betrifft nicht einen Juden, sondern einen judaisie-
renden Christen. Die Chronik des Bistums Münster, die dieses

77 Excerpt. Patr. De Eucharistia summenda, PL 94, 557. — Daß
es sich in den beiden erwähnten Wundererzählungen um den Schutz handelt,
den die Eucharistie gegen die Flammen gewährt, erhellt aus der Uebung,
vor der gerichtlichen Feuerprobe die Kommunion zu empfangen oder dabei
das Sakrament mit sich zu tragen; vgl. Browe, a.a.O. (Anm. 55) 77. —
Wenn in den beiden Legenden hier die Eucharistie den Knaben vor dem
Feuer bewahrt, so hilft anderswo ihre Gegenwart, um in wunderbarer
Weise das Feuer anzufachen, das Ketzer verbrennen soll; Browe, a. a. 0. 91,

bringt davon mehrere Beispiele. Die Verbrennung des Vaters unseres
Judenknaben, von dem nicht einmal Asche zurückbleibt, ist sie nicht auch ein
Werk der Eucharistie? — Die zahlreichen Fassungen der Legende vom
«Judenknaben» bieten ein Musterbeispiel für die Reaktualisierung eines
alten Stoffes durch die neuen Abschreiber. In der Fassung des Gregor von
Tours wird das Wunder nach Beirut verlegt, der Vater des Knaben ist
Glasbläser, der Knabe wohnt dem christlichen Gottesdienst bei. All dies ist
durchaus denkbar am Ende des 6. Jahrh. In einer Fassung, die (Ps.-) Cae-

sarius von Heisterbach mitteilt, a. a. 0. (Anm. 40) 3, 13, S. 141, ist das Wunder

schon näher gerückt; es findet in Breslau statt. In einer anderen
Fassung, die der gleiche Verfasser berichtet, a. a. 0. 3, 18, S. 147/8, wird der
Knabe von seinen Kameraden während des Viehhütens getauft: Teilnahme
von Juden am christlichen Gottesdienst scheint hier schon ausgeschlossen.
Der Vater ist nicht mehr Glasbläser: Juden sind in diesem Handwerk
vermutlich nicht mehr vertreten; der Knabe wird darum in einen Badeofen

geworfen.



in christlichen WundererZählungen 443

Wunder mitteilt, ist im 14. Jahrh. abgefaßt worden; die alten
Quellen, deren sich Florenz von Wevelinkhofen hiefür bedient
hat, lassen sich nicht ermitteln.78 Vermutlich hat der Verfasser
einiges in diesen alten Quellen harmonisiert. Der Vorfall, den
er in die Zeit des Bischofs Alfred setzt, ca. 840, hat zum Helden
einen gelehrten Palastkanzler Wilhelm, der sich zum Judentum

bekehrt und auch andere Christen zur Nachahmung seines
Beispiels verführt hätte. Man fragt sich schon hier, ob nicht
eine Verwechslung mit Bodo-Eleasar vorliegt, diesem Diakon
Ludwig des Frommen, der tatsächlich um diese Zeit das Judentum

angenommen hatte.79 Florenz von Wevelinkhofen
behauptet, es wäre damals zu einem jüdisch-christlichen
Streitgespräch über die Dreieinigkeit und über die Eucharistie
gekommen. Die Dreieinigkeit bildet äußerst selten den Gegenstand

jüdisch-christlicher Auseinandersetzungen; die Eucharistie

jedenfalls ist in den uns bekannten Streitgesprächen
nirgends behandelt. Wohlbekannt hingegen sind die innerch
ristlichen Auseinandersetzungen über die Eucharistie, die gerade
um die Mitte des 9. Jahrh., d. h. in der vom Chronisten behandelten

Periode, einen Höhepunkt ihrer Heftigkeit erreichen.
Dieser innerchristlichen Auseinandersetzung entspricht nun
die folgende WundererZählung. Wenn Wilhelm als ein zum
Judentum abgefallener Christ gezeigt wird, so beinhaltet dies
die Warnung an alle Zweifler der orthodoxen christlichen
Interpretation der Eucharistie: auch sie laufen durch ihren Zweifel

Gefahr, zu den Juden gezählt zu werden.
Die Tochter unseres Wilhelm hatte im Alter von zwölf Jahren die

erste Kommunion empfangen. 80 Da schrieb Wilhelm an den Bischof Alfred
und sagte, dieses winzige Stückchen Brot, das er seiner Tochter gereicht
hatte, vermöge ebensowenig die Seele zu nähren wie es den Körper zu nähren

verstünde. Alles, was der Bischof von der Dreieinigkeit vorgetragen
habe, sei ebensowenig wahr, wie daß seine Tochter mit diesem Stückchen

78 Hrsg. v. Jul. Ficker, in Geschichtsquellen des Bistums Münster,
Münster i. W. 1851, S. 7 f.

79 Bezüglich Bodo-Eleasar, s. B. Blumenkranz, Un pamphlet juif médio-
latin de polémique antichrétienne in Rev. d'Hist. et de Phil. Relig. (im
Druck), und Du nouveau sur Bodo-Eléazar in Revue des Et. Juives, 12

112), S. 35 ff.
80 Die Situation ist höchst unwahrscheinlich: Wilhelm, der auch andere

Christen zur Annahme des Judentums bewogen hatte, hätte seine eigene
Tochter im christlichen Glauben gelassen?



444 B. Blumenkranz, Juden und Jüdisches

Brot drei Jahre lang auskommen könne. Doch dieses Wunder traf tatsächlich

ein; denn das Mädchen lebte drei Jahre lang ohne jede andere Speise
und Trank. Viele Christen, die zuvor das Judentum angenommen hatten,
kehrten zum Glauben zurück. Wilhelm seihst, der während all dieser drei
Jahre noch im Unglauben verharrt hatte, kehrt schließlich auch zum
Glauben zurück. 81

Wir haben ans der erfaßten Periode willentlich oder
wissentlich keine Wundererzählung übergangen, in der von Juden
oder Jüdischem die Rede ist. Ohne der Interpretation dieser
Legenden ungebührlichen Zwang aufzuerlegen, ohne sie sagen
zu lassen, was wir gerne hören wollten, haben wir doch
gesehen, daß sie alle sich in eine lebhafte und lebendige Polemik
einreihen lassen. Die Polemik gegen die Juden seihst stellt nur
den kleineren Teil dar. In den wenigen Erzählungen, die für
die antijüdische Polemik bestimmt sind, haben wir oftmals
gesehen, wie neutestamentliche Worte in ihnen weiterleben. Das
Wort Jesu jedoch: «Wenn ihr nicht Zeichen und Wunder
sehet, so glaubet ihr nicht» (Joh. 4, 48) hat die christlichen
Schriftsteller durchaus nicht angeregt, den Juden möglichst
viele für sie direkt bestimmte Zeichen und Wunder vorzuführen.

Liegt dies an einem primären Zweifel des mittelalterlichen
Judentums am Wunder im allgemeinen? Man hat schon oben
bemerkt, daß das Wunder als dogmatischer Beweis gegen die
Juden gerade nur in den ältesten Texten (die noch dazu
Machwerke sind) vorkommt.

Der ungleich größere Teil dieser Legenden ist jedenfalls
für den innerchristlichen Gebrauch bestimmt. Wenn Juden
darin vorkommen, so um ihre alte Rolle der Zeugenschaft zu
erfüllen. Für diesen innerchristlichen Gebrauch nun werden
die Juden in fast allen bedeutenden theologischen Fragen
herangeführt.

Wir finden diese Wundererzählungen verstreut in legendären

Lebensbeschreibungen, wie der Vita Germani des Ve-
nantius Fortunatus, in dogmatischen Werken, wie dem Liber
de corpore et sanguine Domini des Radbert von Corbie, ja in
historischen Abhandlungen, wie der Historia Tripartita des

Cassiodorus, der Historia Francorum des Gregor von Tours,
8:1 P. Browe, a. a. O. (Anm. 55) 8. 51, weist auf den Zusammenhang

zwischen diesen (und ähnlichen) Wundererzählungen und der Gralssage hin.



in christlichen Wundererzählungen 445

dem Liber pontificalis Ecclesiae Ravennatis des Agnellus. Wir
haben es hier also noch nicht mit richtigen Mirakelsammlungen

zu tun, wie sie in der Folge häufig begegnen. Welche
Rolle ist den Juden nun in diesen zugewiesen? Hier sei
zumindest eine Stichprobe unternommen zur Frage, die wir
eingangs gestellt haben: In welchem Maße sind die an den
Wunderlegenden des 5. bis 11. Jahrh. gewonnenen Ergebnisse für
die spätere Zeit auch gültig? Als Beispiel können sehr wohl
die Mirakelsammlungen des Caesarius von Heisterbach (um
1180 bis um 1240) dienen. Das dritte Buch des Liber Miracu-
lorum, aus dem wir schon stellenweise in den Anmerkungen
Vergleichsstellen herangezogen haben 82, hat nicht Caesarius
von Heisterbach, sondern einen anonymen Fortsetzer zum
Verfasser83; wir wollen also diese Sammlung für unsere
Schlußerörterungen unbeachtet lassen. In der authentischen
Schrift der Dialogi Miraculorum 84 ist auch an einigen wenigen
Stellen von Juden die Rede, ohne daß es sich jedoch da um
richtige Wunderberichte handelte. Es sind vielmehr Schwänke,
in welchen die Juden zum besten gehalten und verhöhnt
werden.

Da ist es eine ungeheure Kröte, die sieh unter den Altar einer jüdischen
Gehetsstube eingeschlichen hat und zum großen Entsetzen der Juden und
zum ebenso großen Spaß der Christen auftaucht.85 Da ist es ein junger
Kleriker, der ein jüdisches Mädchen verführt hatte und dann ihre Eltern
glauben macht, ihre Tochter werde den Messias zur Welt bringen. Groß
war auch da das Entsetzen und die Beschämung der Juden und der Spott
von Seiten der Christen, als ein Mädchen geboren wurde.86 Anderswo ist
es ein jüdisches Mädchen, das gegen den Willen der Eltern getauft worden
ist. Als diese zum Kloster kommen, wo sie untergebracht ist, um sie
herauszufordern, erkennt das Mädchen ihre Ankunft am Gestank, den sie
verbreiten. 87

87 Vgl. oben S. 427 f., Anm. 40, u. S. 442, Anm. 77.
83 Vgl. die krit. Besprechungen der Ausgabe v. AI. Meister (Anm. 40)

durch A. Schönbach, in Mitteil. Oest. Inst. f. Geschichtsf. 23, (1902) 666 ff. ;

A. Poncelet, in Anal. Bolland. 21 (1902) 45 ff. S. auch K. Langosch, Art.
Caesarius v. Heisterbach, in Stammler's Verfasserlexikon 1, 353 f.

84 Hrsg. v. J. Strange, Köln 1851, 2 Bde.
88 10, 59, a. a. O. (Anm. 83) 263 f.
86 2, 24, a. a. O. 1, 94 f.; vgl. 2, 23, S. 92 ff., wo gleichfalls von der

Verführung eines jüdischen Mädchens durch einen Kleriker berichtet wird.
87 2, 25, S. 95 ff.; vgl. 2, 26, S. 98 f., wo auch von der Bekehrung eines

jüdischen Mädchens gegen den Willen ihrer Familie die Rede ist.



446 W. Delius, Maria in der neueren theologischen Literatur

Man sieht, von dogmatischer Tendenz ist in all diesen
Erzählungen keine Rede. Woran liegt das nun? Man kann an der
Gliederung der Dialogi Miraculorum sehen, daß Caesarius
von Heisterbach seine Wunderberichte hier jeweils zur
Stützung einer Lehre vorträgt. Die Ueberschriften der zwölf Teile
lassen diese Absicht schon klar erkennen, so der Dialogus IX
über die Eucharistie, Dialogus VII über die Jungfrau Maria
usw.88 Fast möchte man sagen, daß hei Caesarius von Heisterbach

die Dogmatik schon genügend gefestigt ist, um ihn auf
die Zeugenschaft der Juden verzichten zu lassen. Dazu kommt
aber noch ein anderer und wesentlicherer Grund: die Dialogi
Miraculorum sind zwischen 1219 und 1223 niedergeschrieben
worden. Wenige Jahre zuvor, am Laterankonzil, war es zu
den kanonischen Bestimmungen gegen die Juden gekommen,
die sie nicht nur endgültig von ihrer christlichen Umwelt
absondern sollten, sondern sie auch erniedrigen und durch die
entstellende Tracht dem Spott und Hohn der Christen
preisgeben sollten. Jetzt war keine Rede mehr, davon zu berichten,
wie sie hier und dort dem christlichen Gottesdienst haben
beiwohnen können, wie sie auch sonst oft mit Christen in innigen
Beziehungen haben stehen können. Der dogmatische Gehalt
der Wundersammlungen war genügend befestigt, um auf solche
wenig ziervolle Zeugen verzichten zu können; die einzige
Rolle, die sie jetzt in dieser Literaturgattung spielen konnten,
war die des Verhöhnten und Verspotteten.

Strasbourg. Bernhard Blumenkranz.

Maria in der neueren theologischen Literatur.

Die Beurteilung der katholischen Kirche der Gegenwart kann nicht
an der neuen marianischen Bewegung vorübergehen. Die katholische Kirche
will die «allzeit marianische Kirche» 1 sein, die ein neues marianisches
Zeitalter erlebt. Davon gehen die Verlautharungen des «unfehlbaren»

88 Die Absicht des Caesarius v. Heisterbach, alle ihm bekannten
Wundergeschichten in ein geordnetes Ganzes einzufügen, erhellt besonders

dort, wo seine Bemühungen darum versagen und wo er sich genötigt sieht,
den «Ausschuß» in Buch VIII und X unter dem Titel «De diuersis uisioni-
bus» und «De miraculis» zu vereinigen.

1 J. Ternus: Der Gegenwärtige Stand der Assumptafrage. Regensburg
1948, S. 6.


	Juden und Jüdisches in christlichen Wundererzählungen : ein unbekanntes Gebiet religiöser Polemik

