Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 10 (1954)

Heft: 6

Artikel: Juden und Judisches in christlichen Wundererzahlungen : ein
unbekanntes Gebiet religiéser Polemik

Autor: Blumenkranz, Bernhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877478

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877478
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

B. Blumenkranz, Juden und Jiidisches in christlichen Wundererzdhlungen 417

Versteht man véuog miotewg als Thora, die den Glauben be-
zeugt, so erschliefit sich am besten der Sinn dieses Abschnittes.

Erlangen. Gerhard Friedrich.

Juden und Jiidisches in christlichen Wundererzihlungen.

Ein unbekanntes Gebiet religioser Polemik.

Nicht von Wundern soll hier gehandelt werden, sondern von
Wundererzéhlungen. In der Tat, die Echtheit des Wunders ist
fiir unser Vorhaben ohne Belang, wenn blof die Echtheit des
Textes, der uns das Wunder mitteilt, gesichert ist. Echtheit des
Textes versteht sich auch im weitesten Sinne: gemeint ist die
Sicherheit seiner Datierung und Lokalisierung. — Es mangelt
durchaus nicht an Sammlungen von christlichen Wunder-
erzihlungen, in denen Juden und Jiidisches auftauchen. * Doch
handelt es sich da regelmiflig um blofie Darstellung, ohne jede
Untersuchung iiber die ferneren Beweggriinde und die innern
Zusammenhénge dieser Legenden.? Um eine solche Unter-
suchung mit einiger Hoffnung auf ein Ergebnis anstellen zu
koénnen, ist es niitzlich, sich in Ort und Zeit zu begrenzen, inner-
halb dieser Grenzen jedoch sdmtliche Texte heranzuziehen. Die
Versuchung ist sonst nur zu grof, in der Masse des Materials
eine Auswahl zu treffen und nur das zu verwerten, was die vor-
getragene These stiitzen kann. Um dieser Versuchung von vorn-
herein zu entgehen, haben wir uns nun hier sowohl eine solche
Beschrinkung als auch die gleichzeitige Verpflichtung zur

1 So zum Beispiel D. Strumpf, Die Juden in der mittelalterl. Mysterien-,
Mirakel- und Moralititenliteratur Frankreichs, Heidelberg 1920; S. Krauf,
Un Atlas juif des statues de la Vierge, in: Revue des Etudes Juives 48, 1904,
82/93. — Zahlreiche Wundererzihlungen sind beriicksichtigt von M. Lif-
schitz-Golden, in Les Juifs dans la littérature francaise du Moyen Age,
New York 1935; hingegen findet man nichts fiir unsere Untersuchung im
Artikel Le Juif de la légende, von I.Lévi, in Revue des Etudes Juives
20 (1890) 249 ff. u. 22 (1891) 230 ff.

2 Der erste, der eine solche Anforderung einigermallen zu befriedigen
sucht, ist James Parkes in zwei Kapiteln seines The Conflict of the Church
and the Synagogue, London 1934; s. insbes. S.291/294: The Jews in the
Iconoclastic Controversy, u. S.295/297: The Miraculous Conversions of the
Jews.

27



418 B. Blumenkranz, Juden und Jiidisches

Vollstindigkeit auferlegt. Sind die an den Wunderlegenden des
5. bis 11. Jahrhunderts des lateinischen Abendlandes gewonne-
nen Krgebnisse auch anderswo giiltig? Weiteren Untersuchun-
gen bleibt es iiberlassen, dies zu priifen. ?

Man kann hier nun den Einwand machen, dafl die Wunder-
berichte des hohen lateinischen Mittelalters zum groflen Teil
orientalischen Ursprungs sind.* Quellenuntersuchung ist fiir
uns hier ohne Belang. Auch dort, wo unsere mittelalterlichen
Verfasser einfach alte Quellen ausschreiben, wo sie eigentlich
nur Tradenten sind, nehmen sie doch Stellung. Aus der Fiille
der Erzahlungen, die ihnen vorlagen, haben sie die einen iiber-
nommen, die anderen beiseite gelassen. Bestimmt war diese ihre
Wahl jeweils durch die Ueberlegung, was fiir ihre Zeit, fiir
ihren Ort, noch oder wieder von Aktualitit war.?®

In der Titelsetzung versprachen wir, «ein unbekanntes Ge-
biet religiéser Polemiky vorzufiihren. In der Tat, um das Er-
gebnis der vorliegenden Untersuchung in wenigen Worten vor-
wegzunehmen: die christlichen Wundererzéihlungen, in denen
Juden und Jiidisches auftauchen, dienen nicht der blofen Lust
am Ungewohnlichen oder der bloflen Erbauung frommer See-
len; sie dienen auch der Polemik. Diese Polemik ldaft sich in
zwei Gruppen scheiden: 1. Die Polemik mit den Juden; 2. die
innerchristliche Polemik. Im ersten Fall soll das Wunder an
sich Beweiskraft haben, im zweiten Ifall soll diese Beweiskraft
durch den Umstand erh6ht werden, dall Juden daran teilhaben.

I. Die Wundererzihlungen in der antijiidischen Polemik.

1. Das Wunder als Beweismittel.

In der Vita Silvestri, dieser Fialschung, die gegen Ende des
5. Jahrh. in Rom entstanden ist®, wird eine jiidisch-christliche

8 8. die abschlieBenden Bemerkungen, S. 445 f.

4 Der Grofiteil der Wundererzihlungen, die J. Parkes (Anm. 2) heran-
zieht, sind von ihm in ihrer orientalischen Fassung belegt.

5 Schon hier sei bemerkt, dafl die Wunderberichte mit Juden und Jiidi-
schem eine verschwindende Minderzahl gegentiiber der Masse der Wunder-
erziihlungen im allgemeinen darstellen. Ueber den Umfang dieser Litera-
turgattung unterrichtet der Index De miraculis post apostolos peractis,
PL 219, 339/56; s. auch die zahlreichen Verweise s. u. Miracula..., im Re-
gister von P. Manitius, Gesch. d. lat. Lit. d. MA, 1—3, Miinchen 1911 ff.

6 Vgl. W. Levison, Konstantinische Schenkung und Silvester-Legende,
in Miscellanea Francesco Ehrle, Rom 1924 (= Studi e Testi 38) 181 ff.



in christlichen Wundererzdhlungen 419

Disputation berichtet, die angeblich zwischen dem Papst Sil-
vester und zwolf Rabbinen aus dem Orient stattgefunden haben
soll. Die Vita Silvestri ist im Mittelalter aullerordentlich ver-
breitet. Man hat von dieser Schrift iiber 300 Handschriften
festgestellt. ” Die jiidisch-christliche Disputation, die in ihr ent-
halten ist, hat als Bruchstiick sehr bald ein Eigenleben ange-
treten, und wir finden sie in einer groflen Zahl zusitzlicher
Handschriften vertreten.® Wenn der Text auch ein Machwerk
ist, so sind doch die jiidischen Einwinde, die hier mitgeteilt
werden, aus dem tatsdchlich geiibten Religionsgespriach ge-
schopft. ®

Der Verfasser scheint aber gefiihlt zu haben, daf} die christlichen Ant-
worten auf die jiidischen Einwénde nicht geniigend iiberzeugend wirken.
So 140t er das Wortgefecht mit einem Wettbewerb der Wundertaten be-
schliefen. Zambri, einer der jiidischen Vertreter, schligt am IEnde der
Disputation vor, an Hand von Wundertaten die Wahrheit seines Glaubens
zu erweisen. Man fiihrt ihm einen wilden Stier vor, und wie er ihm den
heiligen und unaussprechlichen Namen Gottes in das Ohr raunt, fillt das
Tier tot zu Boden. Da meint Silvester, téten wire Teufelswerk. Die Wunder,
die der Christ bewirken 1d0(t, bestehen im Gegenteil im Wiederbeleben.
Zambri mull sein Unvermdgen zugestehen, dem toten Tier neues Leben
zu verleihen. Silvester hingegen befiehlt im Namen Christi dem Tier, zu
neuem Leben zu erwachen. Und in der Tat, der Stier steht frisch und munter
wieder auf seinen Beinen und hat auch gleichzeitig, welch groleres Wunder,
all seine Wildheit verloren. Der Erfolg dieses Beweises 1dft nicht auf sich
warten: nicht nur zahlreiche Juden, sondern auch Helena, die Mutter Kon-
stantins, sowie die beiden heidnischen Philosophen, die als Schiedsrichter
den Glaubensstreit leiteten, nehmen das Christentum an. 10

Das Rundschreiben des Severus von Menorka, eine Fil-
schung aus dem 7. Jahrhundert !, fiihrt vom Anfang an wun-
derbare Einzelheiten iiber die Baleareninsel Menorka an. Die

7 W. Levison, a.a. 0. 166,

8 So zum Beispiel allein in der Bodleiana in Oxford in mindestens drei
Hdss.: 21.880 (= Douce 306), fo 127 vo ff.; 2598 (681), fo 1 ff.; 1887 (90),
fo 91 ff.

9 Vgl. die zahlreichen Parallelstellen, die wir in unserer Abhandlung
itber Die jiidischen Beweisgriinde..., in ThZ 4 (1948) 119 ff., aufgewiesen
haben.

10 Boninus Mombritius, Sanctuarium seu Vitae Sanctorum, Mailand
[ca. 1480] 2, 290 ro ff.; in der Neuauflage [besorgt von H. Quentin u. A. Bru-
net] Paris 1910, 2, 525 ff.

11 Vgl. unsere Textsammlung Les auteurs chrétiens latins ..., II, in
Revue des Etudes Juives 11 (= 111) (1951/52) 24 ff.

a7e



420 B. Blumenkranz, Juden und Jiidisches

von den Christen bewohnte Stadt Jammona ist kein giinstiger
Aufenthalt fiir die Juden. Wenn sie je versuchen, sich dort
niederzulassen, werden sie sogleich von schlimmen Krankhei-
ten dahingerafft. Die Umgebung der Stadt ist reich an Wild,
und die Stadthewohner sind somit immer reichlich mit Fleisch
versorgt. Man findet dort wohl Skorpione und Schlangen, diese
haben jedoch ihre Schédlichkeit vollkommen eingebiilit. In Ma-
hon hingegen, der von den Juden bewohnten Stadt der Insel,
wimmelt es von schédlichen Tieren. 2

Nach einer solchen Einleitung wird der Leser nicht iiberrascht sein,
wenn es auch im iibrigen Text dieses Schreibens nicht an Wunderberichten
mangelt. Ein Reisender (der Verfasser des Machwerks denkt an Orosius)
hatte Stephansreliquien auf die Insel gebracht. Die Gegenwart dieser
Reliquien erweckt den religiosen Kifer der Christen, die iiberall mit den
Juden Religionsdispute vom Zaun brechen. Der Verfasser gesteht, dall bei
dieser Gelegenheit Theodor, das Oberhaupt der Juden, «so kiihn iiber das
Gesetz diskutierte, alle Einwiirfe in Spott zog und verdrehte, dall das
Volk der Christen sah, es kénne mit bloBen Worten, auf menschliche Weise,
nicht siegen, und Hilfe vom Himmel erflehtey. Das erflehte Wunder stellte
sich auch sogleich in héchst drolliger Form ein. Die Christen begannen
einen Sprechchor und riefen: «Theodor, glaube an den Christus!» Die Juden
verstanden dies, wie wenn sie sagten: «Theodor glaubt an Christus.» 13 Sie
glauben sich von ihrem Oberhaupt im Stiche gelassen und fliichten aus der
Stadt. Theodor selbst jedoch versteht das himmlische Zeichen, das sich soeben
erwiesen hat, und erklédrt sich bereit, Christ zu werden. Sein Beispiel wird
schlieBlich von einem Grofiteil der iibrigen Juden nachgeahmt. Wihrend
ihrer Flucht aus der Stadt waren einige der Juden noch Zeugen weiterer
Wunder. Von einem dieser soll etwags spéter noch die Rede sein. In der
Stadt selbst kommt es noch zu wunderbaren atmosphérischen Erscheinun-
gen. All dies bringt die fiinfhundertvierzig Juden zur Bekehrung. 14

Ein Brief des Herzogs Peter von Venedig an Heinrich I,
der an der Erfurter Synode von 932 verlesen wurde, berichtet
von einem Wunder, welches einen Religionsstreit zwischen den
Juden und Christen in Jerusalem entschieden hitte.

Sie waren da iibereingekommen, auf drei Tage die einen ihre Kirche,
die anderen ihre Synagoge zu schliefen; nach dieser Frist wiirde Gott

12 Epistula de uirtutibus... PL 41, 822 = PL 20, 732/3 = krit. Ausg.
G. 8. Vidal, Palma de Mallorca 1937, 150 f.

13 PL, 41, 826 = PL 20, 737 = krit. Ausg. 162/3: Theodore credas in
Christum ... Theodorus in Christum credit. — Eine solche Verwechslung
ist in Latein schwer denkbar; durchaus moglich wire das hingegen in
einem romanischen Dialekt.

12 PL 41, 826 ff. = PL 20, 737 ff. = krit. Ausg. 163 ff.



in christlichen Wundererzdhlungen 421

kundtun, wessen Religion die wahre ist. Als die Christen zur vereinbarten
Frist die Kirche 6ffneten, sahen sie dort den Christus wie wahrend der
Kreuzigung. Auch die Juden wollten dies sehen; sooft sie sich jedoch um
einige Schritte niherten, fanden sie sich sogleich ebensoweit wieder ent-
fernt wie zuvor. Erschreckt iiber dieses Zeichen lielen sich simtliche Juden
dort taufen. 15

In den soeben vorgefiihrten drei Texten ist das Schema
identisch: wenn in einem Religionsgesprich die verbalen Argu-
mente nicht mehr verfangen, wird das Wunder als entscheiden-
des Beweismittel eingefiihrt. Wir wissen, dafl die Juden in
offentlichen Religionsgesprichen nicht immer gemiitliche Part-
ner waren. Schon Tertullian hatte sich dariiber beklagt, daf}
sie ihn in einem solchen Disput nicht richtig hatten zu Worte
kommen lassen.®*® Die Tendenz der vorgefiihrten Wunder-
berichte ist, womoglich auf Religionsgespriche mit den Juden
iiberhaupt zu verzichten und es einem Wunder — mitunter
unterstiitzt von der Gewalt ** — anheimzustellen, die Juden der
Bekehrung zuzufiihren.

2. Beweismittel im Gewande eines Wunders,

Es ist bemerkenswert, dal zwei der soeben vorgefiihrten
Wunderberichte aus dem Beginn des Mittelalters stammen. In
der Tat, die Wahrheit des Glaubens schlechtweg zu beweisen,
ist die primitivste dogmatische Funktion des Wunders. Wesent-
lich anspruchsvoller sind die Wundererzédhlungen, die uns nun-
mehr beschiftigen sollen. Diese driicken jeweils eines der Ar-
gumente des theologischen Streites gegen die Juden aus.

a) Die Blindheit der Juden.

In dem zuvor erwihnten Rundbrief des Severus von Menorka wird
berichtet, wie zwei Mitglieder der jiidischen Gemeinde aus der Stadt fliich-
teten, im Glauben, Theodor hitte sich bekehrt und sie im Stiche gelassen.
Sie hatten die Absicht, den Weg in die I'remde zu nehmen. Sie verirren sich
sogleich, sie sind wie mit Blindheit geschlagen und kénnen nicht den
richtigen Weg finden. Erst als sie sich entschlieBen, den Namen Christi

15 Heinrici I Constitutiones, 3, Breuiarium Canonum, MGH, Leges 4, 1,
4/5; vgl. ebenda 6/7 und Hefele-Leclercq, Histoire des Conciles 4, 2, 755.

16 Vgl. L. adu. Tud. 1, PL 2, 635 = CSEL 70, 251.

17 Vgl. unsere Erirterungen in Les auteurs chrétiens latins... II
(oben Anm. 11), S. 24/5.



422 B. Blumenkranz, Juden und Jiidisches

anzurufen, finden sie wieder ihren Weg, der diesmal natiirlich in die Stadt
zuriick und der Taufe zu fiihrt. 18

Man hat wohl erkannt, dafl es sich hier um die Einkleidung
des Vorwurfes der jiidischen Blindheit handelt. Seit den apo-
stolischen Texten (insbes. 2. Kor. 3, 15 u. 16) wird den Juden
von der christlichen Polemik vorgehalten, sie seien mit Blind-
heit geschlagen, darum verstiinden sie nicht den Sinn der Hei-
ligen Schrift. Doch dieser Blindheit, diesem Irren sei ein Ende
gesetzt, wenn sie sich zu Christus bekehrten. °

b) Das Gesetz bindet, die Gnade macht frei.

Auch hier ist es ein Apostelspruch (Rém.7, 6), der dem
christlichen Beweisgrund gegen die Juden zugrunde liegt: Das
Gesetz des Alten Testaments bindet, die Gnade des Neuen Te-
staments macht frei.

Eine Illustration dieser Behauptung gibt Venantius Fortunatus in sei-
ner Vita Germani. Dieser Heilige trifft auf seiner Reise eine Gruppe von
Juden, die einen Jiingling mit Namen Amantius in eisernen Ketten gefesselt
mit sich fithren. Der Heilige fragt nach dem Grund dieser Gefangenschaft,
und es wird ihm erwidert, der Jiingling wolle sich nicht den jiidischen
Gesetzen unterwerfen. Obwohl die Juden im gleichen Augenblick die Fesseln
straffer anziehen, fallen diese sofort von den Gliedern des Amantius und

geben ihn frei, als der heilige Germanus das Kreuzzeichen tiiber ihm
macht. 20

c) Der Tempel ist auf ewig zerstort.

Die Weissagung Jesu iiber die Zerstérung des Tempels und
Jerusalems (Matth. 24, 2; Luk. 19, 44) wurde von der christ-
lichen Polemik gegen die Juden reichlich ausgewertet. Der Mes-
sias, so wird den Juden gegeniiber ausgefiihrt, mulite kommen,
solange noch Tempel und Konigtum bestanden. Seit der Zer-
storung des Tempels ist jedes weitere Warten auf einen Messias
vergeblich. Jesus, der vor der Zerstéorung des Tempels erschie-
nen ist, ist also der versprochene Messias. Damit diese Schluf’-
folgerung unangefochten bleibe, darf die endgiiltige Zerstérung

18 PL 41, 828 = PL 20, 740 = krit. Ausg. (oben Anm. 12) 170/1.

19 S, unsere Die Judenpredigt Augustins, Basel 1946 (= Basl. Beitr.
z. Gesch.wissensch. 25) passim (s. Register, S. 213, s. u. Blindheit...).

20 Vita Germani 64, 174 f., PL 88, 474 = MGH, AA 4, 2, 24 f. = ibid,,
Scr. Rer. Mer. 7, 411.



in christlichen Wundererzdhlungen 423

des Tempels nicht in Frage gestellt werden. Der Versuch des
Wiederaufbaus des Tempels unter Julian schien die Prophe-
zeiung Jesu in Frage zu stellen. Das schlieBlliche Scheitern
dieses Unternehmens wird von den christlichen Schriftstellern
durch iibernatiirliche Griinde erklért.

Cassiodor ist der erste im Abendland, der davon berichtet. Die Worte,
mit denen er diesen Bericht einleitet, erhiirten, was wir soeben von der
polemischen Auswertung der Tempelzerstorung gesagt haben: «Der Un-
gliickliche (sc.Julian) meinte, er kénne das Wort des Herrn umstoflen;
aber er bezeugte im Gegenteil durch sein Unternehmen dessen Wahrheit.» 21
Nachdem Cassiodor die Vorbereitungen dieses Unternehmens beschrieben
hat, erziahlt er die Wunder, die von allem Anfang an das Werk hemmten:
was iiber Tag an Griben ausgeschaufelt worden war, fand sich iiber Nacht
von selbst wieder eingeebnet. Ein Sturmwind weht die grolen Mengen
Baumaterial, die hier zusammengetragen waren, in alle Richtungen. Als
trotz allem die Juden auf ihrem Vorhaben beharren, kommt es zu einem
Erdbeben und schliefilich zu einem Ausbruch vulkanischer Natur, dem
zahlreiche Arbeiter zum Opfer fallen. Eine Sdulenhalle, in der zahlreiche
Werkleute schlafen, stiirzt bei Nacht ein und begribt die Arbeiter unter
ihren Triimmern. Am nichsten Tag erscheint am Himmel ein flammendes
Kreuzzeichen, schwarze Kreuzzeichen finden sich auf den Kleidern der
Juden. 22 Angesichts all dieser Zeichen und Wunder zerstreuen sich die
Werkleute und lassen den Bau im Stich. 23

Einigermaflen dem millungenen Tempelwiederaufbau ver-
wandt ist die wunderliche Erzihlung von einem ewig unvollen-
deten Synagogenbau. Sie ist im De locis sanctis von Petrus Dia-
conus mitgeteilt. Diese Sammlung stammt aus dem Jahre 1137,

2 Hist. Trip. 6, 43, PL 69, 1059 = CSEL 71, 365.

22 Die wunderbare Erscheinung von Kreuzen auf Kleidern wird oft
berichtet und ohne daBl jeweils Juden Gegenstand des Wunders sind; vgl.
Ps.-Prosper (= Quodvultdeus), De promission. et praedict. Dei 3, 34, 36,
PL 51, 832; — Widukind, Res gestae Saxonicae 3, 61, PL 137, 202/3; —
Annal. Hildesheimens. ete. ad an. 958, PL 141, 507. 508. 509. 510; — das
gleiche Wunder wird auf das Jahr 1295 in Avila berichtet, vgl. Rev. Et.
Juives 18, 58.

2 Hist. Trip. 6, 43, PL 69, 1058/59 = CSEL 71, 365/6; vgl. Theodoret,
Hist. Ecel. 3, 15, PG 82, 1112 f. = GCS 19, 198 ff.; Sokrates, Hist. Eccl. 3, 20,
PG 67, 428 ff.; Sozomenos, Hist. Eccl. 5, 21, PG 67, 1283 ff. — Betreffs der
Bewertung des Tempelwiederaufbaus durch die Christen, vgl. J. Vogt, Kai-
ser Julian und die Juden, Leipzig 1939 (= Sammlung Morgenland 30) 46 ff.
Die Schriftsteller, die sogleich nach Julians Tod schrieben, brachten Julians
Vorhaben mit der Widerlegung der Weissagung Daniels in Zusammenhang,
oder aber sprechen iiberhaupt nicht von der Widerlegung einer Prophe-
zeiung; Vogt, a. a. 0. 48/9.



424 B. Blumenkranz, Juden und Jiidisches

verwendet jedoch zahlreiche alte Materialien aus dem 7. und
8. Jahrhundert; aus dieser Zeit mag auch unsere Erzihlung
stammen. **

Unweit von Kapernaum befindet sich eine Synagoge, die Christus
verflucht hat. Er kam einst dort vorbei, als die Juden an ihrem Bau be-
griffen waren, und fragte sie: «Was macht ihr hier?» — «Nichtsy, war die
Antwort. Darauf Jesus: «Da es nichts ist, was ihr macht, so mige es stindig
nichts bleiben.» Dies ist auch wirklich eingetroffen, denn seither kénnen
die Juden den Bau dieser Synagoge nicht mehr zu Ende fithren, und was
immer sie bei Tag am Werk vorwirtsgebracht haben, findet sich iiber Nacht
wieder abgetragen. 25

Wéhrend das von Cassiodor berichtete Wunder auf die
jiidisch-christliche theologische Polemik Bezug hat, scheint das
Synagogenwunder einem praktischen Problem zu dienen. Seit
Gregor dem GrolBen besonders kennen wir den christlichen
Widerstand gegen den Bau neuer Synagogen durch die Juden. *
In dieser Wundererzihlung findet sich nunmehr eine fromme
Begriindung dieser intoleranten Beschrinkung.

d) Seelenheil und Korperheil.

Es ist hier nicht der Ort, iiber die Zusammenhinge von
Medizin und Religion im allgemeinen zu handeln. Von Bedeu-
tung fiir unsere Untersuchung hier ist jedenfalls die Bezie-
hung, die das Christentum zwischen Seelenheil und Koérper-
heil aufstellt.  Die Dichter besingen die wunderbare Heilung,
die Christus dem Kranken bringt: er erspart ihm das Skalpell
des Arztes, Medikamente und Bettruhe.®® In augustinischen

24 S, unsere Les auteurs chrétiens latins..., II, a. a. O. (oben Anm.11)
S. 45.

26 Petr. Diaconus, De loc. s. 16, PL 173, 1128 = CSEL 39, 113.

26 Vgl. Epist. 9, 195, MGH, Epist. 2, 182/3 = Epist. 9, 6, PL. 77, 944/5;
s. J. Juster, Les Juifs dans I’Empire Romain ..., Paris 1914, 1, 469 ff.

27 So A. Harnack, Medizinisches aus der dltesten Kirchengeschichte, in
Texte u. Unters.... 8, 4, Leipzig 1883; s. insbes. Kap. VI, S.125 ff.: Das
Evangelium vom Heiland und von der Heilung. — Die Untersuchung von
Paul Diepgen; Die Theologie und der arztliche Stand im MA, Berlin 1922,
blieb uns hier unzuginglich. — Mehrere Neuerscheinungen versprechen in
ihrer Titelsetzung (Heiligkeit und Gesundheit; Santé et Sainteté usw. usw.)
einen Beitrag zu diesem Problem, ohne daB ihr Inhalt diese Erwartung
gerechtfertigt.

28 Vgl. Kommodian, Carm. Apol. 235 f.,, CSEL 15, 130, und Paulinus
von Nola, Carm. 20, 257 ., PL 61, 560 = CSEL 30, 152.



in christlichen Wundererzdhlungen 425

Predigten findet diese Ueberzeugung ihren verbalen Ausdruck
in den Wortspielen zwischen Salus — Gesundheit und Salus
— Heil. * Auf dieser Ueberzeugung fullen auch die zahlrei-
chen Wundererzdhlungen, in denen von Heilung der Korper-
leiden nach Heilung der Seelenschiden berichtet wird. Erprobt
wird nun diese innere Beziehung besonders gerne an den Ju-
den, deren gliubige Bekehrung oft genug die Heilung ihrer
Leiden bringt.

Ein typisches Beispiel hiefiir findet sich in den Vitae Patrum. 3¢ Ein
jiidischer Jiingling nimmt an einer sonst nur aus Christen zusammengesetz-
ten Karawane durch die Wiiste teil. Er sieht seine Krifte schwinden, und
man mufl ihn am Wege lassen. Da bittet er darum, noch getauft zu werden,
damit, wie er sagt, «er nicht als Jude sterbey. Mangels Wasser wird er mit

Sand getauft, und sogleich darauf gelangt er neuerdings zu Kréaften und
kann die Reise bis ans Ziel fortsetzen.

Bezeichnend ist der Einleitungssatz, den Cassiodor einem
dhnlichen Berichte voransetzt und in dem er feststellt, daf auch
die Periode, von der er nunmehr handeln will **, «xan Wundern
oder Heilungeny nicht mangelte.

Ein Jude, so berichtet er, der seit mehreren Jahren an Liéhmung er-
krankt war, fand weder durch die verschiedenen Medikamente noch durch
das Gebet der Juden Linderung seiner Leiden. Da entschlieft er sich, zur
Taufe seine Zuflucht zu nehmen, «diesem einzigen wahren Medikaments.
Sobald er aus dem Taufbad gehoben wird, fithlt er sich von seinen Leiden
befreit. Diese Wunderheilung, die Christus vollbracht hat, so endet Cassio-
dor seinen Bericht, brachte zahlreiche Heiden zum Glauben, nicht jedoch
die Juden. 32

20 Vgl. Serm. Den. 16, 7; 23, 3, hrsg. v. G. Morin, in Miscellanea Agosti-
niana, Rom 1930, 1, 80 u. 139 (s. insbes. an der erstgenannten Fundstelle:
Salutem quaeris? contemne, et habebis...). — Von philologischer Seite ist
in den letzten Jahren einiges zur Klirung des Problems beigetragen wor-
den; s. insbes. Chr. Mohrmann, Le latin commun et le latin des chrétiens,
in Vig. Christ. 1, 1947, 6.

30 Vitae Patr. 10, 176, PL 74, 207/9. — Diese Sammlung orientalischer
Legenden wurde um die Mitte des 6. Jahrh. ins Lateinische iibersetzt von
den zwei nachmaligen Péipsten Pelagius I. und Johann III.

31 Das Wunder wird in die Bischofszeit des Atticus gesetzt, d. h. 406
bis 425/6.

32 Hist. Trip. 11, 4, PL 69, 1189 f. = CSEL 71, 633/4; vgl. Sokrates, Hist.
Eeccl. 7, 4, PG 67, 745. — Die Juden in ihrer GroBlzahl weigerten sich selbst
in Todesgefahr, zu solcher Heilung ihre Zuflucht zu nehmen. Sie befolgten
das Wort des Rabbi Yismael, der sagte: Eher sterben als sich von einem
(Juden-) Christen heilen und das Leben retten lassen; Ab. Zara 27 b.



426 B. Blumenkranz, Juden und Jiidisches

Es bedarf nicht immer erst der Taufe, damit der kranke
Jude Heilung findet. Wenn er bloB sein Gebet an einen christ-
lichen Heiligen richtet, so stellt er sich damit schon gewisser-
maflen auf den rechten Weg, und die Heilung als Belohnung
seines Vertrauens lifit nicht auf sich warten.

So ergeht es einem an der Gicht erkrankten Juden, der, wie Gregor von
Tours berichtet, sich mit seinem Gebet an den Mirtyrer Domitius wendet.
Dieser Jude beweist seine Demut, indem er nicht wagt, in die Kirche selbst
einzutreten; er bleibt vor dem Tore, «unwiirdig», so sagt er, «die heilige
Schwelle zu iiberschreitens. Diese Demut riihrt den Heiligen, der ihm die
Genesung selbst noch vor den christlichen Kranken gewiihrt. 33

Der Glaube und insbesondere die Taufe des Juden bringt
ihm die wunderbare Heilung seiner Leiden; manchmal bringt
eine wunderbare Heilung, der er beiwohnt, ihn zum Glauben
und zur Taufe.

Einhart erzéhlt von einem solchen Fall. Der Jude David hatte der
wunderbaren Genesung eines lahmen christlichen Midchens beigewohnt.
Diese Heilung bringt ihn auf den Heilsweg, und er bittet sogleich Einhart
um die Taufe. 32

Die Juden erheben sich vor allem gegen die christliche Be-
hauptung, Wunderheilungen kénnten durch die Vermittlung
der Heiligen bewirkt werden. Diese Meinung vertreten sie in
einem Disput, von dem Arnold von St. Emmeram berichtet. «ks
ist in Regensburg wohlbekannt, so sagen sie, dal} in der Kirche
des Emmeram Kranke aller Art Heilung finden. Doch sind
diese Heilungen durchaus nicht Christus oder dem Schutz-
patron der Kirche zuzuschreiben. Gott ist es, der sie bewirkt,
Goott, der iiberall und was er will erwirkt. Die gleichen Wunder
bewirkt Gott ebenso auf dem Marktplatz, oder in den Synago-
gen und Versammlungsriumen der Juden.» *

Der jiidische Widerspruch &uflert sich nicht nur in so wiir-
diger Form; oftmals wird ihr Zweifel zu beillendem Spott.

Gregor von Tours liefert uns davon ein Beispiel in seinen Miracula
s. Martini. 3¢ Lupus, ein Priester von Bordeaux, der sich zur Kapelle des
hl. Martin begibt, um dort Heilung seiner Krankheit zu finden, trifft auf

33 In glor. Martyr. 100, PL 71, 791 f. = ibid. 99, MGH, Secr. Rer. Mer.
1, 2, 554.

3% Eginhard, Transl. bb. Marcellini et Petri 6, 63, PL 104, 576 = ibid.
4, 3, MGH, SS 15, 1, 257.

35 Miracula s. Emmerani 1, 15, PL 141, 1013/4.

36 3 50, PL 71, 986 = MGH, Scr. Rer. Mer. 1, 2, 644.



in christlichen Wundererzdhlungen 427

der Reise einen Juden. Als dieser von seinem Vorhaben hiort, verspottet er
ihn und fragt, wie er denn hoffen kinne, ein Toter werde ihm die rechte
Medizin verschreiben. Unser Priester ldBt sich durch den Spott des Juden
nicht beirren, setzt seine fromme Reise fort und findet tatséchlich Heilung.
Vom Los des Juden wollen wir etwas spéter berichten. — Die gleiche
Situation findet sich in der Vita Mansueti des Adso von Montier-en-Der. 37
Adso berichtet, wie anldfBlich der Ueberfithrung der Ueberreste des Man-
suetus unter Bischof Gerhard ein Bauer mit grolem Gejammer dem feier-
lichen Zug entgegenkommt. Sein zehnjahriger Sohn ist gelihmt, und er bit-
tet den Heiligen um Genesung fiir ihn. Ein Jude, der sich im Zuge befindet,
spottet: «Welchen Dienst willst du von jemandem verlangen, der selbst
schon starr und unbeweglich ist?» Und der Jude empfiehlt an Stelle des
Gebets zum toten Heiligen seine eigene Kunst; doch davon soll weiter
unten die Rede sein. Der Bischof Gerhard, der dieses Gespriich mitangehort
hat, verlangt vom Heiligen ein untriigliches Zeichen seiner Wunderkraft;
sonst miisse man entweder glauben, der Heilige konne keine Wunder be-
wirken, oder aber dall man es hier mit falschen Reliquien zu tun habe. 38
Da erlangt der gelihmte Knabe seine Gesundheit wieder.

Die Juden verspotten die Christen, welche von den Heiligen
ihre Gesundheit erbitten. Sie verspotten auch jene, die trotz
ihrer Frommigkeit ihre Gebrechen behalten. Bernold von St.
Blasien berichtet in seiner Chronik ** von einem Religions-
disput in Rom zwischen Juden und einem blinden Christen.

Das Thema des Streites war die Jungfrau Maria. Da wunderten sich
die Juden, dafl Christus, dessen Mutter der Blinde so eifrig verteidigte,
ihm das Augenlicht nicht wiederzugeben imstande wire. Der Blinde ver-
trostet die Juden, sie mogen drei Tage warten, bis zum Marienfest. Der
Papst Bonifaz beruft zum feierlichen Gottesdienst an diesem Tage sémt-
liche in Rom wohnende Juden. Im Verlaufe der Messe singt der Blinde ein
von ihm verfaltes Responsorium Gaude Maria und erlangt im gleichen
Augenblick das Augenlicht wieder. 20

37 2, 20, PL 137, 640.

38 Wir kommen im zweiten Teil unserer Untersuchung auf die Rolle
der Juden in Reliquienwundern zuriick.

39 Ad. an. 609, PL 148 1333/4 = MGH, SS 5, 414.

%0 Das «Gaude Maria» wird mit den Juden noch in folgender Legende
in Zusammenhang gebracht (zit. von S. Krauf}, a. a. O. [Anm. 1] 83 u. Anm. 3,
nach der Hds. Paris, Bibl. Nat. Lat. 18.134, fo 142; vgl. Lat. 14.857);: Ein
Jude totet einen Schulknaben, der stindig das «Gaude Mariay singt, und
versteckt seinen Leichnam. Kurz darauf hort er aber aufs neue den Gesang
des Knaben. Er sucht nach ihm, ohne ihn zu finden. Der wiederauferstandene
Knabe hat sich unterdessen zum Bischof begeben, dem er unter Vorzeigung
seiner Wunden das Wunder berichtet. Der schuldige Jude wird zum Tode
verurteilt. — Das gleiche Wunder wird von (Ps.-) Caesarius von Heister-
bach berichtet, Libri Miraculor. 3, 67, hrsg. v. Al. Meister, Rom. Quartalschr.



428 B. Blumenkranz, Juden und Jiidisches

Die fromme Bekehrung der Juden bringt ihnen, wenn sie
krank und leidend sind, wunderbare Heilung. Umgekehrt bringt
ihnen die Verstocktheit, selbst wenn sie zuvor in guter Ge-
sundheit waren, auf wunderbare Weise Krankheit und manch-
mal den Tod. Dies ist das Los des Juden, den wir zuvor in der
‘Wundererzihlung Gregors von Tours haben spotten sehen
(vgl. oben S. 427). Wihrend der Priester Lupus Heilung findet,
erkrankt der spottende Jude am Leiden, von dem dieser soeben
befreit ist, und wird hievon innerhalb eines Jahres hinweg-
gerafft.

Der gleiche Gregor von Tours berichtet anderswo, wie der
Kleinmut eines Christen diesen, nach anfinglicher Heilung,
wieder in seine Krankheit zuriickfallen 1aft.

Der Erzdiakonus Leonast war am Star erkrankt und findet nach langem
Aufenthalt in der Basilika des hl.Martin Linderung seines Uebels. Er
kehrt in seine Heimatstadt zuriick und 1dBt sich da von einem Juden
Schropfképfe aufsetzen, um den HeilungsprozeB zu beschleunigen. Der
gegenteilige Erfolg tritt ein: er wird vollig blind. Gregor von Tours er-
kldrt diesen wunderbaren Riickfall: «<Er wire gesund geblieben, wenn er
nicht zum himmlischen Wunder den Juden beigesellt hitte.» Dies lehre alle

... 13. Supplementsheft, 189/91. Abgesehen von anderen kleinen Abweichun-
gen, singt der Knabe hier nicht das «Gaude Mariay, aber immerhin zwei
andere Marienlieder: «Salve reginay und «Ave praeclara». — (Ps.-) Cae-
sarius v. Heisterbach, a.a. 0. 3, 27, S.156/7, berichtet auch, mit gering-
fiigigen Aenderungen, die wunderbare Heilung des Blinden nach seiner
Diskussion mit den Juden. Das gleiche Wunder wird auch in einem lateini-
schen Gedicht berichtet, Hds. Wien 609, fo 44 r0—45 v0, hrsg. von H. Walther,
Das Streitgedicht in der lat. Lit. des Mittelalters (= Quell. u. Unters. z. lat.
Phil. d. MA, 5, 2, Miinchen 1920) S. 230/2. Walther, a. a. 0. 102, ziégert, das
Gedicht in das 11. Jahrh. zu setzen. Wir vermuten im Gegenteil, dall es vor
die Chronik des Bernold anzusetzen ist, d.h. vor 1074. Das Gedicht ist
ausfiihrlicher als die Chronik und gibt folgende zusitzliche Einzelheiten:
Wie kannst du nur hoffen, sagen die Juden, daf} dir Christus das Augen-
licht wiedergebe, dieser Ungliickliche, der sich selbst micht hat vor dem
Kreuzestod retten konnen. Und die Juden versprechen, dafl sie sich taufen
lassen wollten, wenn er dennoch sein Augenlicht wieder finde; in diesem
Falle wiren sie dann iiberzeugt, daf} Christus der Heiland ist. Als das ver-
sprochene Wunder tatséchlich eintrifft, verlangen fiinfhundert Juden die
Taufe, die iibrigen verlassen fluchtartig die Stadt Rom. (Die Zahl der
Getauften und die Flucht der anderen erinnert an die Zwangstaufe unter
dem Bischof Avitus, in Clermont-Ferrand; vgl. unsere Les auteurs chrétiens
latins.. ., I, in Revue des Etudes Juives 9 [= 109], 1948/9, S. 53.)



in christlichen Wundererzdhlungen 429

Christen, da man, <wenn man verdient hat, himmlische Heilung zu er-
langen, man nicht nach irdischer Hilfe mehr suchen darf». 31

Man hat wohl verstanden, dafl sich die polemische Spitze
nicht gegen jeden drztlichen Beistand richtet; die Polemik rich-
tet sich vielmehr gegen den Beistand jiidischer Aerzte. Juden
im Arztberuf finden wir seit den é&ltesten Zeiten.** Im hohen
Mittelalter finden wir sie hidufig genug als Leibirzte von Kai-
sern, Konigen, hohen Wiirdentrigern erwihnt. ** Ganz natur-
gemil gehéren dann diese jiidischen Aerzte zu den entschieden-
sten Gegnern des Glaubens an Wunderheilungen, Heilungen,
die ohne die Hilfe ihrer Kunst vollbracht wéren. Umgekehrt
finden wir in den Wunderberichten die unbegrenzte Heilkraft
der Heiligen gegen die beschrinkten Fédhigkeiten der Aerzte
im allgemeinen, und insbesondere der jiidischen Aerzte, be-
sungen. Dies ist schon die Absicht der Wundererzédhlung des
Cassiodor, die wir oben erwihnt hatten (vgl. S.425): nach er-
folgloser Anwendung aller méglichen Medikamente wird unser
kranker Jude durch die blofe Taufe geheilt. Deutlicher ist noch
diese polemische Spitze im gleichfalls schon erwihnten Bericht
des Adso von Montier-en-Der (vgl. oben S. 427). Der Jude hier
scheint Arzt zu sein, denn er sagt zum Vater des lahmen Kna-
ben: «Ich, der ich lebend bin, kann dir weitaus mehr niitzen
als der Tote, wenn du deine Bitte an mich richtest.y **

a1 Hist. Frane. 5, 6, PL 71, 323/4 = MGH, Scr. Rer. Mer. 1, 1, 203 (alle
Verweise auf Hist. Frane. beziehen sich auf die Neuausgabe in MGH,
besorgt von B. Krusch u. W. Levison, Hannover 1951).

22 Vgl. J. Juster, a.a. 0. (Anm. 26) 2, 2564 f. — Auf die Polemik gegen
die Aerzte im allgemeinen, die oft genug (unter Berufung auf Mark. 5, 26)
in den ersten Jahrhunderten und im Friihmittelalter auftaucht, haben wir
hier nicht einzugehen.

43 Vgl. H. Friedenwald, The Jews and Medicine, Baltimore 1944, passim.
— Betreffs der Ausbildung der jiidischen Aerzte wiithrend des Spétmittel-
alters, s. C.Roth, Qualification of Jewish Physicians in the Middle Ages,
in Speculum 28 (1953) 834/43.

22 Dije Polemik gegen die jiidischen Aerzte findet sich auch in der Ge-
schichtschreibung; so z.B. wenn von Karl dem Kahlen berichtet wird, er
sei von seinem jiidischen Leibarzt Zedekias ins Jenseits befordert worden;
s. Hinkmar v. Reims, Ann. ad an. 877, PL 125, 1283, u. Regino v. Priim,
Chron. ad an. 877, PL 132, 113. Das gleiche wird auch anldBllich des Todes
von Hugues Capet angedeutet; vgl. Richer v. St. Remi; Hist., PL 138, 170 =

MGH, SS 3, 657. Kanonische Maflnahmen gegen die jiidischen Aerzte waren
schon im Konzil «in Trullo» (Konstantinopel 692) getroffen worden; dessen



430 B. Blumenkranz, Juden und Jiidisches

1I. Juden in Wundererzihlungen: ein Mittel innerchristlicher
Polemik.

Bisher haben wir gesehen, wie Wundererziahlungen zur Po-
lemik mit den Juden ausgewertet wurden. Wir wollen nunmehr
sehen, in welcher Weise Wundererzihlungen, in denen Juden
auftauchen, einer innerchristlichen Polemik dienen konnten.
Die Juden erfiillen hier die Rolle des Zeugens; wenn sie, die
Gegner des christlichen Glaubens im allgemeinen, die Wahrheit
dieser oder jener Glaubensiiberzeugung verbiirgen, so bedarf
es gegeniiber den heterodoxen Gegnern dieser Ueberzeugungen
wohl keines besseren Beweises mehr.

1. Wunderlegenden zum Bilderstreit.

Man hat den jiidischen Anteil am Bilderstreit der Kirche
entweder iiberschéitzt oder ungeniigend gewiirdigt. Sie sind
weder die eigentlichen Urheber dieses Streites, noch aber sind
sie ihm vollkommen fremd. Thre Rolle kann fiiglich mit der eines
Katalysators verglichen werden. Ihre blofle Gegenwart zwingt
jeweils die Kirche dazu, in der Bilderfrage Stellung zu nehmen.
s ist kein Zufall, wenn die erste abendlindische Stellung-
nahme zum Bilderproblem am Konzil von Elvira (um 300) er-
folgt, das gleichzeitig als erstes Mallnahmen traf gegen den
jtidischen Einflull auf die christlichen Gldubigen. ** Der gleiche

Kanon 11, Hefele-Leclercq, Histoire des Conciles 3, 1, 564, verbietet neben
der Annahme der ungesiuerten Brote auch den Empfang jeder Medizin,
die von Juden gereicht wird. — Andrerseits, wenn wir bisher in den Wun-
dererzidhlungen eine christliche Polemik gegen die Juden gezeigt haben, so
bleibt noch zu sehen, in welchem Malle diese Literatur — selbstverstindlich
unwillentlich — den Inhalt einer jiidischen Polemik gegen die Christen
mitteilt. Ein Beispiel davon finden wir in der anonymen Vita Cunegundis
(21, PL 140, 218), wo ein Jude angesichts eines Kranken, der am Grabe der
Kunegunde Heilung sucht, ausruft: «Wenn eure Kunegunde diesen zu hei-
len vermag, so wird sie auch vermdgen, mich zu Christus und zu eurem
Glauben zu bringen.» Der Jude sagt nicht: Wenn dieser Mann geheilt wird,
so will ich glauben. Er beruft sich vielmehr auf die Gleichsetzung: Seelen-
heil — Korperheil, und bedeutet: Wenn es tatsidchlich Kunegunde ist, die
diesem Manne die Heilung gewéhrt, so mull sie auch imstande sein, mir
die Gnade des Glaubens zu verleihen.

45 Konzil von Elvira, Kanon 36, Mansi 2, 11, gegen den Bilderkult.
Gegen Mischehen mit Juden, Beteiligung an ihren Mahlzeiten usw. sind
gerichtet Kan. 16. 26. 49. 50. 78, Mansi 2, 8. 10. 14. 18. — Das Konzil von



in christlichen Wundererzdhlungen 431

Beweggrund, die Bekimpfung des jiidischen Einflusses, hat
vermutlich auch Agobard, fiinf Jahrhunderte spéter, zu seiner
Schrift iiber die Bilderverehrung veranlafit; seine heftige Stel-
lungnahme in diesem Zusammenhang wurde mancher Kritik
unterworfen. *¢

Die Frage der Bilderverehrung hat wohl in keinem Augen-
blick der Geschichte des Christentums eine allgemein aner-
kannte Liosung besessen. Diesem latenten, aber stindig gegen-
wartigen Bilderproblem entsprechen zwei Wundererzidhlungen
aus unserer Epoche.

Gregor von Tours berichtet die eine: 47 Ein Jude in Beirut entwendet
aus einer Kirche ein Bild Jesu und verstiimmelt es. Aus den Wunden, die
er dem Gemilde zufiigt, beginnt Blut zu strémen, ohne daBl er es merkt.
Als am nichsten Tag die Glaubigen die Entwendung des Bildes feststellen,
entdecken sie gleichzeitig die Blutspuren, die zum Hause des Juden fiihren.

Elvira, das den Gegenstand zahlreicher Untersuchungen bildet (vgl. G. Ba-
reille, Art. Elvire, in Dict. Théol. Cath. 4, 2, 2378 ff.), hat womdglich noch
nicht alle seine Geheimnisse preisgegeben. Von da an datiert auch eine
der ersten kanonischen Verschirfungen der christlichen Ehegesetze: der
Kan. 61, Mansi 2, 15/16, verbietet, die Schwester seines verstorbenen Weibes
zu ehelichen. Liegt nicht auch hier eine antijiidische Spitze vor, in der
Erinnerung der Leviratsehe, deren Parallelfall hier verhindert werden soll?

26 Vgl. Mgr. Bressolles, Saint Agobard Evéque de Lyon, Paris 1949
(= L’Eglise et I'Etat au Moyen Age, 9) S.73. — Ueber Agobards Kampf
gegen die Juden, s. unsere Untersuchung Deux collections canoniques de
Florus de Lyon et l'action antijuive d’Agobard, in Revue Hist. du Droit
Francais et Etranger (in Druck). — Eine Parallele zwischen Agobards
Schrift gegen die Bilderverehrung und einer seiner antijiidischen Streit-
schriften mag wohl unsere Behauptung erhéirten. In seinem De superstit.
iud. 10, PL: 104, 88 = MGH, Epist. 5, 190 beklagt sich Agobard dariiber, dafl
die Juden die Christen bezichtigen, ... idola ... adorare et uirtutes, quae
apud nos sanctorum intercessionibus obtinentur, a diabolo fieri dicere non
exhorrescunt. Diese Stelle hat wohl jene andere beeinflullit, wo Agobard
im Liber de imagin. sanctor. 31 (PL 104, 224/5) sich in folgender Weise
ausdriickt: Nemo se fallat, nemo se seducat, nemo se circumueniat. Qui-
cumque aliquam picturam, uel fusilem siue ductilem adorat statuam, non
exhibet cultum Deo, non honorat angelos uel homines sanctos, sed simulacra
ueneratur. Agit hoc nimirum uersutus et callidus humani generis inimicus,
ut sub praetextu honoris sanctorum rursus idola introducat, rursus per
diuersas effigies adoretur, ut auertat nos ab spiritalibus, ad carnalia uero
demergat. Wir sehen hier Agobard den Juden sozusagen «den Wind aus
den Segeln nehmen», wenn er gegen die Bilderverehrung protestiert.

4 In Glor. martyr. 22, PL 71, 721 = ibid. 21, MGH, Scr. Rer. Mer. 1, 1, 501.



432 B. Blumenkranz, Juden und Jiidisches

Das Gemiilde wird der Kirche zuriickerstattet 38, der Jude jedoch gesteinigt.
— Ungefahr gleicher Natur ist die Erzihlung, die Adamnanus gibt.4® In
einem Hause in Konstantinopel befand sich ein kleines Bild der Jungfrau
Maria. Ein Jude, als er horte, wer auf dem Bilde dargestellt ist, erbost
dariiber 50, stiehlt es und wirft es sogleich in eine Latrine, mitten unter
den Kot. 51 Ein frommer Mann entdeckt das Bild, entzieht es seinem un-
wiirdigen Aufenthalt und reinigt es sorgfiltig. Da beginnt das Gemilde
auf wunderbare Weise von Oel zu triefen. Der Epilog, den Adamnanus die-
ser Erzdhlung verleiht, zeigt den polemischen Gebrauch, der hier vom
Wunder gemacht wird: «Dieses wunderbare Oel beweist die Wiirde Marias,
der Mutter des Herrn Jesu, von dem der Vater sagt: Ich habe ihn gesalbt
mit meinem heiligen Oel (Ps.89, 21). Ebenso spricht der Psalmist zum
Sohne Gottes, wenn er sagt: Dich hat Gott, dein Gott, gesalbt mit Freudenol
mehr denn deine Gesellen (Ps. 45, 8).»

In beiden Erzihlungen wird auf der jiidischen Verfolgungs-
wut gegeniiber den Heiligenbildern bestanden. Kein Wunder,
wenn in der Folge in den dogmatischen Traktaten zur Vertei-
digung der Bilderverehrung die christlichen Widersacher die-
ses Kults auch als «Judeny bezeichnet werden. *® Sowohl die
christlichen Widersacher der Bilderverehrung als auch die Ju-
den verfolgen diesen Kult; die Wunder, die dabei an diesen be-
wiesen werden, sind imstande, jene zu belehren.

2. Reliquienwunder.

Wihrend in den Bildwundern die Juden die Berechtigung
dieses Kults gerade durch ihre Verfolgung zum Beweis brin-
gen, erhérten sie umgekehrt die Verehrung der Reliquien durch
den Wert, den sie selbst diesen frommen Andenken beimessen.

18 Betreffs der weiteren Verehrung dieses Wunderbildes, s. L. Bréhier,
Grégoire de Tours et I’Orient, in Quatorziéme centenaire de la naissance
de G. de T., Institut de France, 1939, 13, 40 {.

19 De loc. sanct. 3, 5, PL 88, 813/4 = CSEL 39, 294/5.

50 Quod audiens ... ualde iratus ...; der Jude scheint «erbost» dariiber
zu sein, dall es sich um ein Heiligenbild im allgemeinen, d. h. um einen
Gegenstand der Verehrung handelt, und nicht speziell iiber den Umstand,
dafl das Bild die Jungfrau Maria darstellt.

51 Adamnanus gibt hier eine realistische Schilderung, die zu iibergehen
der Leser uns wohl gestatten wird.

52 Vgl. Hadrian I., Epist. ad Carol. reg. de imag. 17, PL 98, 1255/6 =
MGH, Epist. 5, 22/4; — s. auch Jonas von Orléans, De cultu imagin. 2, praef,,
PL 106, 342/3.



in christlichen Wundererzdhlungen 433

Dies ist der Fall mit dem Schweillituch Jesu, dessen Geschichte
Adamnanus und Beda in fast gleicher Fassung mitteilen. 5

Das Schweilltuch Christi war nach dessen Kreuzigung von einem
gliubig gewordenen Juden an sich genommen worden. Es vererbte sich
unter den christlichen Nachkommen dieses Mannes von einer Generation
zur anderen, und so bis in die fiinfte Generation. Da mangelte es an christ-
lichen Erben, und die Reliquie fillt einem jiidischen Nachkommen zu. 5%
Auch da behélt das Schweilituch die schon vorher bewiihrte Eigenschaft,
das Gut seines jeweiligen Besitzers auf wunderbare Weise zu vermehren.
Als die Christen erfuhren, dafl dieses heilige Andenken in jiidischem Besitz
war, verlangten sie es fiir sich. Der Streit kam zu Ohren des Sarazenen-
konigs Mavias. Er versammelt das gesamte Volk vor sich, 1dft sich das
Streitobjekt aushéndigen und wirft es auf einen flammenden Scheiter-
haufen. Das Schweilltuch wird von den Flammen auch nicht nur versengt,
es erhebt sich in die Luft und fiallt auf der Seite der Christen zu Boden. 55

Die Legende von der Auffindung des Kreuzes Jesu fiihrt
auch die Juden als Hehler ehrwiirdiger Reliquien ein. In unse-
rer Epoche findet sich diese Erzdhlung in einer filschlich
Beda zugeschriebenen Predigt wiedergegeben. 5

53 Adamnanus, De Loec. sanct. 1, 9, PL 88, 785/7 = CSEL 39, 235/8; Beda,
De loc. sanct. 4, CSEL 39, 307/8.

52 Die Idylle einer aus Juden und Christen zusammengesetzten Familie
scheint kaum einer tatsiéichlichen Méglichkeit entsprochen zu. haben. Die
Voraussetzung dieser gemischten Familie dient blo8 zur Durchfiihrung
einer Polemik, welche die vorliegende Wundererzihlung in den ersten Teil
unserer Untersuchung einreihen liefle. Wenn die Christen den Anspruch
auf den Besitz des Schweillituchs erheben, gegen die scheinbar rechtmafi-
gen Besitzer, so illustrieren sie damit einfach den christlichen Beweisgrund
iiber die Kirche aus den Heiden als das wahre Israel, gem#&l Rom. 4, 14:
¢«Denn so die vom Gesetz Erben sind, so ist der Glaube nichts, und die Ver-
heiBung ist abgetan»; vgl. 8, 17: «Sind wir denn Kinder, so sind wir auch
Erben, nimlich Gottes Erben und Miterben Christi...»; s. auch Gal. 3, 29;
4 7; insbhes. 4, 30: «... der Magd Sohn (sc. die Juden) soll nicht erben mit
dem Sohn der Freieny; usw. usw.

55 Die Einfithrung des Sarazenenfiirsten Mavias steht im Widerspruch
zu den bisherigen chronologischen Angaben der Erzdhlung: fiinf Genera-
tionen waren erst seit Christi Tod voriibergegangen. Die Einfiithrung dieses
«Schiedsrichters» entspricht jedoch der zuvor (Anm.54) aufgezeigten Ten-
denz. Hiufig genug wird von den Verfassern jiidisch-christlicher Streit-
gespriche ein Schiedsrichter eingefiithrt. Man denke insbesondere an die
pseudo-augustinische Altercatio Ecclesiae et Synagogae, PL 42, 1131 ff,,
die sich scheinbar vor einem Gericht abspielt. — P.Browe, Die eucharisti-
schen Wunder des Mittelalters, Breslau 1938, 75, erkldrt die Feuerprobe
hier nicht zur Entdeckung des rechtméBigen Besitzers bestimmt, sondern
zur Priifung der Echtheit dieser Reliquie. 56 Hom. subd. 93, PL 94, 495.

28



434 B. Blumenkranz, Juden und Jiidisches

Konstantin, nach seiner Bekehrung, hitte sich auf die Suche nach dem
Kreuze Christi gemacht. Seine Mutter Helena begibt sich nach Jerusalem
und befragt die Juden nach dem Versteck dieser heiligen Reliquie. Einer
unter diesen gesteht, dafll in seiner Familie das Wissen um das Versteck
von einer Generation zur anderen iibermittelt wird. Er richtet ein Gebet
an Gott, der ihm sogleich das Versteck offenbart. Seinen Anweisungen
folgend stellt man Ausgrabungen an, findet jedoch nicht nur ein Kreuz,
sondern deren drei. Das Kreuz Christi wird jedoch sogleich an den Wun-
dern, die es bewirkt, erkannt.

In der Legende vom Schweillituch behilt diese Reliquie ihre
wunderbaren Kigenschaften sowohl christlichen als auch jiidi-
schen Besitzern gegeniiber bei. Es bedarf erst der von Mavias
veranstalteten Ordalie, damit die rechtméfBigen Besitzer erkannt
werden. In der folgenden Erzihlung 1it die Reliquie stindig
erkennen, daf sie von den Juden zu Unrecht den Christen vor-
enthalten wird.

Der anonyme Verfasser des Reiseberichtes einiger Biirger von Bor-
deaux ins Heilige Land erwihnt, dafl sich in einer Synagoge zu Nazareth
ein Balken befinde, auf dem Jesus zu sitzen pflegte, als er dort seinen
ersten Unterricht empfing. Dieser Balken nun kann von Christen mit
grofiter Leichtigkeit aufgehoben werden, die Juden hingegen vermdgen
ihn auch mit aller Miihe nicht vom Fleck zu bewegen. 57

In den bisher erwéihnten Legenden handelt es sich um Re-
liquien Christi und um deren unrechtméfligen Besitz durch die
Juden. Aber auch die Reliquien von Heiligen beweisen ihre
‘Wunderkraft Juden gegeniiber, selbst wenn das Zusammen-
treffen mehr ein zufédlliges ist.

So erging es jenen jiidischen Schiffsleuten, von denen Gregor von Tours
in seinem De Gloria Confessorum berichtet. 58 Sie wollten von Nizza nach
Marseille segeln. Kurz vor der Abfahrt kommt noch ein Fahrgast aufs
Schiff, ein Christ, der vom Grabe des hl. Hospitus in St-Sospir bei Ville-
franche ein wenig Erde als Reliquie mitgenommen hatte, um sie nach der
Insel Lerins zu bringen 59; er verschweigt der Besatzung sowohl sein Ziel
als auch, was er mit sich fithrt. Als das Schiff auf der Héhe der Insel Lerins

57 Ttinerarium Antonii Placentini 5, PL 72, 900 f. = CSEL 39, 161.

58 97 PL 71, 900 = ibid. 95, MGH, Ser. Rer. Mer. 1, 2, 809.

59 Man mull Reliquie im weitesten Sinne verstehen. Die Sakralisation
durch bloBe Berithrung ermdéglicht eine unerhorte Vervielfdltigung der
Reliquien; mittelbare Reliquien oder Reliquien zweiten Ranges sind z. B.
Staub, Blumen, Sand, Oel vom Grabe eines Heiligen, u. dgl. m.



in christlichen Wundererzdihlungen 435

angekommen war, hielt es plotzlich trotz giinstiger Winde in seinem Lauf
inne. Da erdffnete der sonderliche Passagier sein Vorhaben. Die jiidischen
Schiffsleute sind nur zu froh, ihn und sein Reisegut auf die Insel zu brin-
gen; sogleich kann auch ihr Schiff unbehindert seine Fahrt fortsetzen.

3. Wunderbeweise christlicher Zeremonien und Sakramenle.

In der Diskussion, die insbesondere in den ersten Jahrhun-
derten und im hohen Mittelalter aullerordentlich rege war, iiber
Wert, Bedeutung und Inhalt der christlichen Zeremonien und
Sakramente, erhirteten die christlichen Schriftsteller oft ihre
Behauptungen durch das Beispiel von Wunderberichten.

a) Das Kreuzzeichen.

Wir haben oben die wunderbare Befreiung von den Ketten
des Gesetzes erwihnt, die der hl. Germanus durch ein Kreuz-
zeichen bewirkt (s. oben S.422). Die Worte, mit denen Venan-
tius Fortunatus diese Erzéhlung einleitet, bezeugen, daf es ihm
um den Beweis der Wunderkraft des Kreuzes zu tun ist: «Wie
grofl die Wunderkraft dieses Zeichens (sc. des Kreuzes) ist,
beweist die folgende Begebenheit .. .» Gleicher Tendenz scheint
die wunderliche Erzéihlung zu sein, die Gregor der Grolle sei-
nen Dialogi einverleibt hatte: ¢

Ein Jude wird auf der Reise nach Rom von der hereinbrechenden Nacht
iiberrascht. Er entschlieft sich, im Freien zu iibernachten, unweit von
Fondi, in der Nihe eines Apollotempels. Aus Furcht vor der unheimlichen
Umgebung verrichtet er, obwohl er kein Christ ist, das Kreuzzeichen. Um
Mitternacht sieht er eine Schar biser Geister auftauchen, bleibt jedoch von
ihnen ungeschoren, beschiitzt durch das Kreuzzeichen.

b) Die Handauflegung.

Wir haben soeben erwihnt, wie Venantius Fortunat die
Wunderkraft des Kreuzzeichens zu erhirten sucht. In glei-
chem Sinne, diesmal zur Bekraftigung der Handauflegung,
ist die folgende Erzidhlung des gleichen Autors zu verstehen:

Der hl. Germanus hatte einen Juden mit Namen Sigericus der Taufe

80 3 7 PL 77, 229/32 = krit. Ausg. U. Moricca (= Fonti per la Storia
d’Ttalia, Seritt. s. VI, n® 57) Rom 1924, 148/51.



436 B. Blumenkranz, Juden und Jiidisches

zugefithrt, dessen Frau jedoch, Mammona 81, widerstrebt all seinen Be-
kehrungsversuchen. Als ihr jedoch der Heilige wiihrend des Gebets der
Terz ¢ die Hand auf die Stirne legt, fihrt der Teufel, der sich bisher
ihrem Heil widersetzt hatte, unter Rauch und Flammen aus ihren Niistern. 63

Der Heilswert der christlichen Zeremonien und Sakramente,
wenn sie mit frommem Sinn und willentlich empfangen werden,
steht zur Zeit des Venantius Fortunat kaum in Frage. Unser
Autor geht hier nun einen Schritt weiter und behauptet in der
soeben erwihnten Erzdhlung, dall die Bekehrungsbereitschaft
von vornherein gegeben ist, aber oft genug durch den Teufel
an ihrer Bekundung behindert wird. Die Moral, die er daraus
ziehen will, ist offenbar die, dall man unbeirrt die Ausspendung
der christlichen Sakramente auch an scheinbar Widerstreben-
den vornehmen kann; die Kraft des Sakraments ist derart, daf}
es den Bekehrungswillen nachtriaglich hervorrufen kann. *

¢) Die Taufe.

Man hat anliBlich der Wunderheilungen gesehen, welch
wunderbare Wirkung die Taufe haben kann, wenn sie mit from-
mem Sinn gesucht wird (vgl. S.425f.). Umgekehrt beweisen
selbst die Elemente des Taufaktes ihre Wunderwirkung, wenn
dieses Sakrament miBlbraucht wird.

61 Schon der Name der Frau hat allegorische Bedeutung. Hier liegt
vermutlich eine Anspielung auf Matth. 6, 24 und Luk.16, 13 vor: «Ihr
konnt nicht Gott dienen und dem Mammon.» Es sei denn, diese allegorische
Spitze wiire das — unbeabsichtigte — Werk eines Schreibers, der auf diese
fehlerhafte Weise den verbreiteten jiidischen Frauennamen «Matrona» wie-
dergegeben hitte.

62 Tn der Erwidhnung der Terz liegt vermutlich eine polemische Ab-
sicht. Wir besitzen — allerdings aus spéaterer Zeit — den Beleg dafiir, daB
diese Liturgie mit den Juden in Verbindung gebracht wurde. Johann, Erz-
bischof von Rouen, De eccl. off., PL 147, 323, sagt zur Begriindung dieser
Liturgie: «Denn um die dritte Stunde wurde Christus durch die Zungen
der Juden gekreuzigt.»

63 Vita Germani 62, 166 ff., PL 88, 473/4 = MGH, AA 4, 2, 24 — MGH,
Ser. Rer. Mer. 7, 409/10.

62 Venantius Fortunatus zeigt in seinem Carm. 5, 5, PL 88, 186/90 =
MGH, AA 4, 1, 107/12, daBl er dem Gebrauch der Gewalt bei Bekehrungs-
versuchen durchaus nicht abgeneigt ist (vgl. unsere Les auteurs chrétiens
latins. .., I, a. a. O. [Anm. 40], S.49). Unsere Wundererzihlung hier scheint
andeuten zu wollen, dall solche scheinbar gewalttitige Bekehrungen sich
nachtriaglich rechtfertigen.



in christlichen Wundererzdhlungen 437

Cassiodor erzéhlt von einem Juden, der mehrere hiretische Kirchen auf-
gesucht hatte, wo er sich als Tdufling ausgab, um jeweils eine Geldprimie
fiir seine vorgebliche Bekehrung einzuheimsen. Als er das gleiche Spiel
in einer katholischen Kirche beginnen wollte, wurde sein Schwindel ent-
deckt. Sooft er sich dem Taufbecken niherte, verschwand das Taufwasser
auf wunderbare Weise. In der Menge, die ob des Geriichtes von diesem
Wunder zusammenstromte, fand sich ein Mann, der unseren Juden er-
kannte: er hatte beigewohnt, als dieser sich schon vom Bischof Atticus
hatte taufen lassen. s

Man bemerkt, dafl sich das Wunder erst dann ereignet, als
er sich das zweitemal einer katholischen Taufe unterziehen
will; die vorangegangenen zahlreichen Ketzertaufen hatten
nichts dergleichen veranlaft. Die Absicht des Verfassers unse-
rer Wundererzihlung scheint viel weniger die zu sein, den Mil3-
brauch der Taufe zu brandmarken, als vielmehr den Unwert
der Ketzertaufe und den alleinigen Wert der katholischen Taufe
zu behaupten. %

d) Eucharistische Wunder.

Die dogmatischen Diskussionen iiber die Eucharistie finden
ihren sichtbaren Ausdruck in den Wundererzéhlungen. Die
Lehre von der Transsubstantiation begegnet in den Wunder-
berichten, in denen Glédubige statt Brot und Wein tatséchlich
Fleisch und Blut im MeBopfer sehen. Das erste Beispiel dieser
Art hat schon einen Juden als Zeugen.

Die Sammlung der Vitae Patrum 67 berichtet, wie ein Jude sich unter
die christlichen Glaubigen des hl. Basilius mischt, um zu sehen, wie der
Gottesdienst und das MeBopfer vor sich gehen. Er glaubt zu sehen, daB
Basiliugs einen Knaben in Stiicke schneidet. Als die Gldubigen die Kom-
munion empfangen, reiht er sich unter sie und und erhélt ein Stiick Fleisch;
im MeBbecher findet er Blut. Er bringt von beidem seiner Frau; am nichsten
Tage bekehrt er sich mit seiner Familie.

Der dogmatische Gebrauch dieser Wuhdererz'ahlung erhellt
insbesondere aus ihrer Erwihnung bei Radbert von Corbie. *

% Hist. Trip. 11, 14, PL 69, 1195 f. = CSEL 71, 645/6; vgl. Sokrates Hist.
Ecel. 7, 38, PG 67, 825 1f.

86 Zur Frage der Ketzertaufe, s. G. Bareille, Art. Baptéme des héré-
tiques (controverse relative au), in Dict. Théol. Cath. 2, 219/33; Bonwetsch,
Art. Ketzertaufe in Realenc. f. prot. Theol. u. K. 10, 270/5.

67 Vitae Patr. 1, Vita S. Basilii Caes. 7, PL 73, 301 {.

68 De corp. et sang. Chr. 14, PL 120, 1316/7.



438 B. Blumenkranz, Juden und Jiidisches

Dieser setzt der erwihnten Wundererzihlung eine theoretische
Einfiihrung voran, in der er ausfiihrt, dafl sich solche sichtbare
Verwandlungen in Fleisch und Blut ereignen wegen der Zweif-
ler, damit, «was bisher im Mysterium versteckt war, den Zweif-
lern im Wunder sichtbar werde. Die gottliche Giite bewies
dergleichen an solchen, die glaubten, trotzdem aber noch im
Zweifel waren, damit sowohl sie selbst GewiBlheit der Wahrheit
empfangen als auch, damit durch das Wunder andere zum Glau-
ben gebracht werdeny.

Der soeben erwidhnte Text des Radbert gehért unmittelbar
zum Kucharistiestreit des 9. Jahrhunderts. ® Diese theologische
Diskussion hat nicht nur den dogmatischen Werken, sondern
auch historischen Abhandlungen, die in dieser Zeit entstanden
sind, ihren Stempel aufgedriickt, wie z. B. dem Liber Pontifi-
calis Ecclesiae Ravennatis des Agnellus. Dieser Verfasser schil-
dert ein Wunder, das sich unter dem Bischof Damianus zuge-
tragen haben soll.

Als Damianus zum MeBopfer schreiten wollte, eilte ein Jude, der
oftmals dem Gottesdienst beizuwohnen pflegte, zum Bischof und bat ihn,
er moge ihm doch von dem Lamm geben, das zu verteilen er soeben im
Begriffe wire. Der Bischof weist ihn zuriick mit dem Bemerken, er kénne
nicht die Oblate empfangen, da er nicht getauft wire. Aber der Jude er-
widert, er habe nicht nach Brot verlangt, sondern nach Fleisch von dem
Lamme, das er mit seinen eigenen Augen da auf dem Altare sehe. Da
empfiehlt ihm der Bischof, sich taufen zu lassen, damit er mit den iibrigen
Christen von diesem Lamme essen kénne. 70

Diese Wundererzéhlung hat nur von ferne mit dem Eu-
charistiestreit zu tun. Der Bericht von der wunderbaren KEr-
scheinung des Lammes erhélt erst seine volle Beleuchtung,
wenn er mit den theologischen Auseinandersetzungen vom Ende
des 7. Jahrh. in Zusammenhang gebracht wird. Die eine, die da
schon im Ausklingen begriffen ist, betrifft das Osterdatum. Man
hatte in diesem Zusammenhang ausgiebig iiber die Frage dis-
kutiert, wann das Abendmahl Jesu stattgefunden hitte: ob zu-
gleich mit dem gesetzlichen Feiertag der Juden oder aber einen
Tag zuvor. Wenn Jesu Abendmahl das gesetzliche der Juden

80 Betreffs des KEucharistiestreites im 9. Jahrh. s. F. Vernet, Art.
Eucharistie du IXe & la fin du XIe siécle, in Dict. Théol. Cath. 5, 1209/33.

70 Lib. Pont. Eccl. Rauen. 133, MGH, Scr. Rer. Langob. 365 = PL 106,
697/8.



in christlichen Wundererzdhlungen 439

war, so hat er vom Osterlamm gegessen; wenn es am Tag zu-
vor stattgefunden hatte, so kam es gewill zu keiner Verzehrung
des Osterlamms. Die Legende von der Erscheinung des Oster-
lammes scheint nun besagen zu wollen, dafl das Abendmahl
Jesu das gesetzliche Festmahl der Juden mit Verzehrung des
Osterlamms war. — Es ist noch eine andere Erklirung mog-
lich, die selbst vielleicht iiberzeugender ist. Das-liturgische
Lied vom «Agnus Deiy ist am Ende des 7. Jahrh., genau im
Jahre 687, vom Papst Sergius I. in den Meflkanon eingefiihrt
worden. Der gelehrte Herausgeber des Liber Pontificalis, Mgr.
Duchesne, hat angenommen, daf diese liturgische Neuerung
des Papstes Sergius einen Protest gegen das Konzil «in Trul-
loy (Konstantinopel 692) darstellt, dessen Kanon 82 verboten
hatte, den Erléser in der symbolischen Form eines Lammes
darzustellen. * Das Lammwunder stellt womoglich den glei-
chen Protest dar.

Im eucharistischen Wunder, das Gezo von Tortona berich-
tet, handelt es sich nicht um einen Juden, der zufillig der
Messe beiwohnt. Wir werden etwas spéter sehen, dall Gezo
solche Toleranz entschieden verurteilt. Es handelt sich vielmehr
um einen jiidischen Tédufling, der im Verlaufe der Ostermesse
erstmalig die Kommunion empfangen soll.

Schon wihrend der Taufe war es zu wunderlichen Zwischenféllen ge-
kommen. Im Augenblicke jedoch, wo der soeben Getaufte sich dem Altar
nihert, um die Hostie zu empfangen, st68t er unartikulierte Schreie aus
und scheint von unsagbarem Entsetzen gepackt. Der Bischof fihrt ihn un-
wirsch an, warum er denn darauf bestehe, Christ zu werden, da er doch
sichtbar solchen Abscheu davor bezeuge. Da erklirte ihm der T#ufling,
sein Schrecken kime daher, dafl er auf dem Altar nicht eine Hostie sehe,
sondern einen minnlichen Kérper, den der Priester zerstiickle; er habe
selbst gesehen, wie dessen Hénde rot wéiren vom Blute dieses Mannes. Da
statteten der Bischof und die Gemeinde jubelnd Gott Dank ab fiir dieses
Wunder. 72

Wir haben soeben erwihnt, dafl Gezo von Tortona die An-
wesenheit von Juden bei der Messe und insbesondere wiahrend

7t Vgl. F. Cabrol, Art. Agnus Dei, in Dict. Arch. Chr. et Lit. 1, 1, 967,
wo die Belegstellen und Literaturnachweise gegeben sind.

72 De corp. et sang. Chr. 42, PL 137, 393/5. — In diesem Zusammenhange
wollen wir nicht unterlassen, auf die Beziehungsmdéglichkeiten zwischen der

eucharistischen Polemik, insbesondere wenn sie mit Wundern solcher Art
illustriert wird, und den Ritualmordbeschuldigungen hinzuweisen.



440 B. Blumenkranz, Juden und Jiidisches

des MeBopfers nicht duldet. Dafl Juden dem christlichen Gottes-
dienst beiwohnten, war eine im hohen Mittelalter weitverbrei-
tete Uebung. Nicht nur mehrere der erwihnten Wunder setzen
dies voraus; eine jlingst verdffentlichte Randbemerkung aus
einer Handschrift des 9. Jahrh. beweist sowohl diese Uebung
als auch den beginnenden Widerstand dagegen. Am Rande
einer liturgischen Handschrift von Amalar von Metz wirft ein
zeitgenossischer Leser diesem Bischof vor, daf} er Juden zu
seinem Gottesdienst zulasse. Diese benehmen sich in unge-
horiger Weise im Gotteshause, wagen es selbst, sich widhrend
des Opfers zwischen den Priester und seine Gemeinde zu drin-
gen, wobei sie unbotméafig dem Altar den Riicken wenden.
Gezo von Tortona, wie dieser feindliche Leser Amalars, warnt
vor der Anwesenheit von Juden wihrend des MeBopfers. Denn,
so sagt er, sie verfehlen keine Gelegenheit, dieses Opfer zu
lastern. ”* Und zur Erhdrtung seiner Warnung berichtet er ein
Wunder, das sich unter dem Mértyrer Syrus ereignet hitte.

Ein Jude hatte sich da vorgenommen, die Hostie zu empfangen und sie
dann unter den Unrat zu werfen. Es gelingt ihm tatsichlich, sich unter die
Gldubigen zu mischen und den Leib des Herrn zu empfangen. Sobald er
jedoch den Mund wieder offnen wollte, um die Hostie auszuspeien, da
begann er unartikulierte Schreie auszustoflen und war nicht imstande, seine
Lippen wieder zu schliefien. Er erlitt unertréigliche Schmerzen, wie wenn er
einen flammenden Pfeil in seinem Munde hitte. Syrus lifit den Mann vor
sich bringen und schilt ihn, den Einfliisterungen des Teufels nachgegeben
zu haben und die Hostie schdnden haben zu wollen. In diesem Augenblick

73 Vgl. A. Wilmart, Un lecteur ennemi d’Amalaire, in Revue Bénédictine
36, 1924, 323 u. 329,

74 De corp. et sang. Chr. 39, PL 137, 390/1. — Der erste uns bekannte
Text, der den Vorwurf des Hostienfrevels mitteilt, findet sich in der Chro-
nik des sogenannten Anonymus Valesianus, aus dem 6.Jahrh., MGH, AA
9, 326. Es heifit da, daB die Juden von Ravenna hdufig das geweihte Brot
in den Flull warfen (... Iudaei ... frequenter oblatam in aquam fluminis
iactauerunt...). Der gesamte Text dieser Chronik ist aufBlerordentlich
verderbt und nicht immer leicht verstédndlich; das trifft besonders fiir diese
Stelle zu, die zu den verschiedensten Auslegungen Anlall geboten hat. Im
Sinne des Vorwurfs des Hostienfrevels wurde sie jedenfalls von Johann von
Verona, einem Chronisten des 14. Jahrh., verstanden (vgl. C. Cipolla, Ri-
cerche intorno all’«Anonymus Valesianus II», in Bulletino dell’Istituto Stor.
Ital., n° 11, 1892, 67). — P. Browe, a.a. 0. (Anm. 55) 129, weist darauf hin,
daf der Vorwurf eigentlicher Hostienschéindung erst vom Ende des 13.
Jahrh. an auftaucht.



in christlichen Wundererzdahlungen 441

schien der Leib des Herrn aus seinem Munde zu hingen, ohne die Zunge
oder den Gaumen zu beriithren. 75 Der Heilige erfalit die Hostie im Munde
des Frevlers und sagt ihm: «Diesmal bist du erlost worden; wage jedoch
nicht, wieder zu beginnen.» Der Jude verspricht darauf, von nun an an
Christus zu glauben, und bittet um die Taufe.

Wir erwihnten, dal wir den ersten Widerstand gegen jiidi-
sche Anwesenheit bei der Messe aus dem 9. Jahrhundert ver-
zeichnen konnen. In den vorangegangenen Jahrhunderten
scheint man kaum daran Anstol genommen zu haben, und
dies ermdoglicht den Wunderbericht von dem {iberirdischen
Schutz, den der Genull der Hostie einem jiidischen Kinde ver-
leiht. Wir denken hier an die bekannte Erzihlung vom «Juden-
knabeny, von der Gregor von Tours als erster eine lateinische
Fassung mitteilt. ¢

Der Sohn eines jiidischen Glasblésers liefl sich von seinen christlichen
Schulkameraden verleiten, mit ihnen der Messe beizuwohnen und an der
Kommunion teilzunehmen. Nach Hause zuriickgekehrt, gesteht er dies sei-
nem Vater, der ihn in seinem Zorn in den Glaserofen wirft. Auf die Schrek-
kensschreie der Mutter laufen die christlichen Nachbarn zusammen; sie
ziehen den Knaben unversehrt aus dem Ofen. Die Erzihlung endet mit der
frommen Bekehrung des Knaben, dessen Beispiel von zahlreichen Juden
nachgeahmt wird. Sein Vater jedoch war an seiner Statt in den Ofen ge-

76 Man beachte den Umstand, dall es nicht nur zu keiner tatsichlichen
Schindung: der Hostie kommt, sondern auch, dafl der Jude ohne Absicht
den christlichen Brauch des Hostienempfangs befolgt: die Oblate hleibt
zwischen Zunge und Gaumen, d. h. sie wird von den Z#hnen nicht beriihrt.
Es gibt u. W. keine liturgische Vorschrift iiber die Art des Empfanges der
Hostie, aber aus einer instinktiven Scheu vermeiden es die Gldubigen, in
die Oblate zu beillen oder gar sie zu kauen. — Diese Wundererzihlung
findet sich erstmalig in einer legenddren Vita des hl. Syrus, ap. Boninus
Mombritius, a.a.O. (Anm.10), Neuauflage 2, 345. Radbert v. Corbie, De
Corp. et s. Dom. 6, 3, PL 120, 1283/4, hatte schon das gleiche Wunder be-
riechtet, aber durchaus nicht mit der gleichen disziplindren Pidagogik wie
Gezo von Tortona hier. Radbert will einzig seine dogmatische Ausfithrung
erhirten: die Eucharistie ist fiir die einen das wahre Fleisch Christi und
gereicht ihnen zum Heil, fiir die andern, die sie unwiirdig empfangen, wird
sie jedoch zur Strafe.

76 De Glor. martyr. 9, PL 71, 714 f. = 10, MGH, Scr. Rer. Mer. 1, 1, 494.
— Zur Verbreitung dieser Legende, siehe E. Wolter, Der Judenknabe, Halle
1879 (= Denkméler normann. Lit. u. Spr. 2); Th. Nissen, Zu den #ltesten
Fassungen der Legende vom Judenknaben, in Zeitschr. f. fr. Spr. u. Lit.
62 (1938) 393/403; Th. Pelizaeus, Beitrige zur Geschichte der Legende vom
Judenknaben, Halle 1914.



442 B. Blumenkranz, Juden und Jiidisches

worfen worden und war verbrannt, ohne dall auch nur etwas Asche zuriick-
blieb.

In der Erzéhlung, wie sie Gregor von Tours gibt, hat die
Jungfrau Maria noch eine vorziigliche Stellung als Beschiit-
zerin des Knaben. Dal} aber hauptséchlich auf die Schutzwir-
kung der Eucharistie angespielt wird, erhellt aus einer spi-
teren Fassung der gleichen Legende. Wir finden diese in einer
falschlich dem Beda beigelegten Schrift.

Ein jiidischer Knabe hatte sich in die Messe des hl. Bonifatius einge-
schlichen und an der Kommunion teilgenommen. Kaum hatte er den Leib
des Herrn genossen, so begann er den Heiligen flehentlich zu bitten, ihm
die Taufe zu gewéhren. Die Juden erfahren davon. Der Vater des Knaben
fillt sein Haus mit Holz an, steckt es in Brand und wirft den Knaben in die
Feuersbrunst. Als seine Mutter begann, die Jungfrau Maria um Hilfe
anzuflehen, werfen die Juden auch sie ins Feuer. Bonifatius, von diesen
Vorgingen unterrichtet, eilt herbei, dringt ins Feuer vor und zieht Mutter
und Sohn unversehrt heraus. 77

Das letzte eucharistische Wunder, das wir hier zu erwih-
nen haben, betrifft nicht einen Juden, sondern einen judaisie-
renden Christen. Die Chronik des Bistums Miinster, die dieses

77 Excerpt. Patr. ..., De Eucharistia summenda, PL 94, 557. — Dal
es sich in den beiden erwiihnten Wundererziahlungen um den Schutz handelt,
den die Fucharistie gegen die Flammen gewihrt, erhellt aus der Uebung,
vor der gerichtlichen Feuerprobe die Kommunion zu empfangen oder dabei
das Sakrament mit sich zu tragen; vgl. Browe, a.a.O. (Anm.b55) 77. —
Wenn in den beiden Legenden hier die Eucharistie den Knaben vor dem
Feuer bewahrt, so hilft anderswo ihre Gegenwart, um in wunderbarer
Weise das Feuer anzufachen, das Ketzer verbrennen soll; Browe, a. a. O. 91,
bringt davon mehrere Beispiele. Die Verbrennung des Vaters unseres Ju-
denknaben, von dem nicht einmal Asche zuriickbleibt, ist sie nicht auch ein
Werk der Eucharistie? — Die zahlreichen FFassungen der Legende vom
¢«Judenknabeny bieten ein Musterbeispiel fiir die Reaktualisierung eines
alten Stoffes durch die neuen Abschreiber. In der Fassung des Gregor von
Tours wird das Wunder nach Beirut verlegt, der Vater des Knaben ist
Glasbléser, der Knabe wohnt dem christlichen Gottesdienst bei. All dies ist
durchaus denkbar am Ende des 6. Jahrh. In einer Fassung, die (Ps.-) Cae-
sarius von Heisterbach mitteilt, a. a. O. (Anm. 40) 3, 13, S. 141, ist das Wun-
der schon niher geriickt: es findet in Breslau statt. In einer anderen Fas-
sung, die der gleiche Verfasser berichtet, a.a.O. 3, 18, 8.147/8, wird der
Knabe von seinen Kameraden wihrend des Viehhiitens getauft: Teilnahme
von Juden am christlichen Gottesdienst scheint hier schon ausgeschlossen.
Der Vater ist nicht mehr Glasblidser: Juden sind in diesem Handwerk ver-
mutlich nicht mehr vertreten; der Knabe wird darum in einen Badeofen
geworfen.



in christlichen Wundererzdhlungen 443

Wunder mitteilt, ist im 14. Jahrh. abgefalit worden; die alten
Quellen, deren sich Florenz von Wevelinkhofen hiefiir bedient
hat, lassen sich nicht ermitteln. ”® Vermutlich hat der Verfasser
einiges in diesen alten Quellen harmonisiert. Der Vorfall, den
er in die Zeit des Bischofs Alfred setzt, ca. 840, hat zum Helden
einen gelehrten Palastkanzler Wilhelm, der sich zum Juden-
tum bekehrt und auch andere Christen zur Nachahmung seines
Beispiels verfiihrt hétte. Man fragt sich schon hier, ob nicht
eine Verwechslung mit Bodo-Eleasar vorliegt, diesem Diakon
Ludwig des Frommen, der tatsichlich um diese Zeit das Juden-
tum angenommen hatte.” Florenz von Wevelinkhofen be-
hauptet, es wire damals zu einem jiidisch-christlichen Streit-
gespriach iiber die Dreieinigkeit und iiber die Eucharistie
gekommen. Die Dreieinigkeit bildet duflerst selten den Gegen-
stand jiidisch-christlicher Auseinandersetzungen; die Kucha-
ristie jedenfalls ist in den uns bekannten Streitgespridchen nir-
gends behandelt. Wohlbekannt hingegen sind die innerchrist-
lichen Auseinandersetzungen iiber die Eucharistie, die gerade
um die Mitte des 9. Jahrh., d. h. in der vom Chronisten behan-
delten Periode, einen Hohepunkt ihrer Heftigkeit erreichen.
Dieser innerchristlichen Auseinandersetzung entspricht nun
die folgende Wundererziahlung. Wenn Wilhelm als ein zum
Judentum abgefallener Christ gezeigt wird, so beinhaltet dies
die Warnung an alle Zweifler der orthodoxen christlichen In-
terpretation der Eucharistie: auch sie laufen durch ihren Zwei-
fel Gefahr, zu den Juden gezéhlt zu werden.

Die Tochter unseres Wilhelm hatte im Alter von zwdolf Jahren die
erste Kommunion empfangen. 8¢ Da schrieb Wilhelm an den Bischof Alfred
und sagte, dieses winzige Stiickchen Brot, das er seiner Tochter gereicht
hatte, vermége ebensowenig die Seele zu nihren wie es den Korper zu néh-
ren verstiinde. Alles, was der Bischof von der Dreieinigkeit vorgetragen
habe, sei ebensowenig wahr, wie dall seine Tochter mit diesem Stiickchen

78 Hrsg. v. Jul. Ficker, in Geschichtsquellen des Bistums Miinster,
Miinster i. W. 1851, S.7 f.

7 Beziiglich Bodo-Eleasar, s. B. Blumenkranz, Un pamphlet juif médio-
latin de polémique antichrétienne in Rev. d’Hist. et de Phil. Relig. (im
Druck), und Du nouveau sur Bodo-Eléazar ?, in Revue des Et. Juives, 12
(=112), S. 35 ff.

80 Die Situation ist hochst unwahrscheinlich: Wilhelm, der auch andere
Christen zur Annahme des Judentums bewogen hatte, hiitte seine eigene
Tochter im christlichen Glauben gelassen?



444 B. Blumenkranz, Juden und Jiidisches

Brot drei Jahre lang auskommen konne. Doch dieses Wunder traf tatsich-
lich ein; denn das Madchen lebte drei Jahre lang ohne jede andere Speise
und Trank. Viele Christen, die zuvor das Judentum angenommen hatten,
kehrten zum Glauben zuriick. Wilhelm selbst, der wihrend all dieser drei
Jahre moch im Unglauben verharrt hatte, kehrt schlieflich auch zum
Glauben zuriick. 81

Wir haben aus der erfaliten Periode willentlich oder wis-
sentlich keine Wundererzihlung iibergangen, in der von Juden
oder Jiidischem die Rede ist. Ohne der Interpretation dieser Le-
genden ungebiihrlichen Zwang aufzuerlegen, ohne sie sagen
zu lassen, was wir gerne horen wollten, haben wir doch ge-
sehen, daf sie alle sich in eine lebhafte und lebendige Polemik
einreihen lassen. Die Polemik gegen die Juden selbst stellt nur
den kleineren Teil dar. In den wenigen Erzédhlungen, die fiir
die antijiidische Polemik bestimmt sind, haben wir oftmals ge-
sehen, wie neutestamentliche Worte in ihnen weiterleben. Das
Wort Jesu jedoch: «Wenn ihr nicht Zeichen und Wunder
sehet, so glaubet ihr nichty (Joh.4, 48) hat die christlichen
Schriftsteller durchaus nicht angeregt, den Juden moglichst
viele fiir sie direkt bestimmte Zeichen und Wunder vorzufiih-
ren. Liegt dies an einem priméren Zweifel des mittelalterlichen
Judentums am Wunder im allgemeinen? Man hat schon oben
bemerkt, dall das Wunder als dogmatischer Beweis gegen die
Juden gerade nur in den #dltesten Texten (die noch dazu Mach-
werke sind) vorkommt.

Der ungleich gréflere Teil dieser Legenden ist jedenfalls
fiir den innerchristlichen Gebrauch bestimmt. Wenn Juden
darin vorkommen, so um ihre alte Rolle der Zeugenschaft zu
erfiillen. Fiir diesen innerchristlichen Gebrauch nun werden
die Juden in fast allen bedeutenden theologischen Fragen her-
angefiihrt.

Wir finden diese Wundererzéihlungen verstreut in legen-
dédren Lebensbeschreibungen, wie der Vita Germani des Ve-
nantius Fortunatus, in dogmatischen Werken, wie dem Liber
de corpore et sanguine Domini des Radbert von Corbie, ja in
historischen Abhandlungen, wie der Historia Tripartita des
Cassiodorus, der Historia Francorum des Gregor von Tours,

81 P. Browe, a.a.0. (Anm.55) S.51, weist auf den Zusammenhang
zwischen diesen (und ahnlichen) Wundererzdhlungen und der Gralssage hin.




in christlichen Wundererzdhlungen : 445

dem Liber pontificalis Ecclesiae Ravennatis des Agnellus. Wir
haben es hier also noch nicht mit richtigen Mirakelsammlun-
gen zu tun, wie sie in der Folge hdufig begegnen. Welche
Rolle ist den Juden nun in diesen zugewiesen? Hier sei zu-
mindest eine Stichprobe unternommen zur Frage, die wir ein-
gangs gestellt haben: In welchem Mafe sind die an den Wun-
derlegenden des 5. bis 11. Jahrh. gewonnenen Ergebnisse fiir
die spitere Zeit auch giiltig? Als Beispiel kénnen sehr wohl
die Mirakelsammlungen des Caesarius von Heisterbach (um
1180 bis um 1240) dienen. Dag dritte Buch des Liber Miracu-
lorum, aus dem wir schon stellenweise in den Anmerkungen
Vergleichsstellen herangezogen haben ®2, hat nicht Caesarius
von Heisterbach, sondern einen anonymen Fortsetzer zum
Verfasser ®; wir wollen also diese Sammlung fiir unsere
Schluflerorterungen unbeachtet lassen. In der authentischen
Schrift der Dialogi Miraculorum ®** ist auch an einigen wenigen
Stellen von Juden die Rede, ohne daf} es sich jedoch da um
richtige Wunderberichte handelte. Es sind vielmehr Schwinke,
in welchen die Juden zum besten gehalten und verhéhnt
werden.

Da ist es eine ungeheure Kréte, die sich unter den Altar einer jiidischen
Gebetsstube eingeschlichen hat und zum groflen Entsetzen der Juden und
zum ebenso groflen Spall der Christen auftaucht.8s Da ist es ein junger
Kleriker, der ein jiidisches Mé#ddchen verfiihrt hatte und dann ihre Eltern
glauben macht, ihre Tochter werde den Messias zur Welt bringen. Grof
war auch da das Entsetzen und die Beschémung der Juden und der Spott
von seiten der Christen, als ein Middchen geboren wurde. 8 Anderswo ist
es ein jiidisches M#dchen, das gegen den Willen der Eltern getauft worden
ist. Als diese zum Kloster kommen, wo sie untergebracht ist, um sie her-

auszufordern, erkennt das Médchen ihre Ankunft am Gestank, den sie ver-
breiten. 87

82 Vgl. oben S. 427 f., Anm. 40, u. S. 442, Anm. 77.

83 Vgl. die krit. Besprechungen der Ausgabe v. Al. Meister (Anm. 40)
durch A. Schénbach, in Mitteil. Oest. Inst. f. Geschichtsf. 23, (1902) 666 ff.;
A. Poncelet, in Anal. Bolland. 21 (1902) 45 ff. S. auch K. Langosch, Art.
Caesarius v. Heisterbach, in Stammler’s Verfasserlexikon 1, 353 {.

82 Hrsg. v. J. Strange, K6ln 1851, 2 Bde.

85 10, 59, a.a. 0. (Anm. 83) 263 f.

8 2 24 a.a. 0.1, 941, vgl. 2, 23, S.92 ff., wo gleichfalls von der Ver-
filhrung eines jiidischen M#dchens durch einen Kleriker berichtet wird.

87 2, 25, S.95 ff.; vgl. 2, 26, S.98 f., wo auch von der Bekehrung eines
jiidischen Midchens gegen den Willen ihrer Familie die Rede ist.



446 W. Delius, Maria in der neueren theologischen Lileratur

Man sieht, von dogmatischer Tendenz ist in all diesen Er-
zéhlungen keine Rede. Woran liegt das nun? Man kann an der
Gliederung der Dialogi Miraculorum sehen, dall Caesarius
von Heisterbach seine Wunderberichte hier jeweils zur Stiit-
zung einer Lehre vortrigt. Die Ueberschriften der zwolf Teile
lassen diese Absicht schon klar erkennen, so der Dialogus IX
iiber die Eucharistie, Dialogus VII iiber die Jungfrau Maria
usw. ®* Fast méchte man sagen, dafl bei Caesarius von Heister-
bach die Dogmatik schon geniigend gefestigt ist, um ihn auf
die Zeugenschaft der Juden verzichten zu lassen. Dazu kommt
aber noch ein anderer und wesentlicherer Grund: die Dialogi
Miraculorum sind zwischen 1219 und 1223 niedergeschrieben
worden. Wenige Jahre zuvor, am Laterankonzil, war es zu
den kanonischen Bestimmungen gegen die Juden gekommen,
die sie nicht nur endgiiltig von ihrer christlichen Umwelt ab-
sondern sollten, sondern sie auch erniedrigen und durch die
entstellende Tracht dem Spott und Hohn der Christen preis-
geben sollten. Jetzt war keine Rede mehr, davon zu berichten,
wie sie hier und dort dem christlichen Gottesdienst haben bei-
wohnen konnen, wie sie auch sonst oft mit Christen in innigen
Beziehungen haben stehen konnen. Der dogmatische Gehalt
der Wundersammlungen war geniigend befestigt, um auf solche
wenig ziervolle Zeugen verzichten zu konnen; die einzige
Rolle, die sie jetzt in dieser Literaturgattung spielen konnten,
war die des Verhshnten und Verspotteten.

Strasbouryg. Bernhard Blumenkranz.

Maria in der neueren theologischen Literatur,

Die Beurteilung der katholischen Kirche der Gegenwart kann nicht
an der neuen marianischen Bewegung voriibergehen. Die katholische Kirche
will die «allzeit marianische Kirche» 1 sein, die ein neues marianisches
Zeitalter erlebt. Davon geben die Verlautharungen des <«unfehlbaren»

88 Die Absicht des Caesarius v. Heisterbach, alle ihm bekannten
Wundergeschichten in ein geordnetes Ganzes einzufiigen, erhellt besonders
dort, wo seine Bemiihungen darum versagen und wo er sich gendtigt sieht,
den «Ausschully in Buch VIII und X unter dem Titel «De diuersis uisioni-
bus» und «De miraculisy zu vereinigen.

1 J. Ternus: Der Gegenwirtige Stand der Assumptafrage. Regensburg
1948, S. 6.



	Juden und Jüdisches in christlichen Wundererzählungen : ein unbekanntes Gebiet religiöser Polemik

