
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 10 (1954)

Heft: 6

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen.
Stadia Paulina in honorem Johannis de Zwaan Septuagenarii, Haarlem, de

Erven F. Bohn N.V., 1953, 245 S.

Achtzehn Gelehrte aus Deutschland, Frankreich, Griechenland, Holland,
Norwegen, Schottland, Schweden, der Schweiz, aus Südafrika und aus den
USA. berichten in diesem Band vom Ergebnis ihrer paulinischen Studien.
Die Aufsätze sind dem Leidener Neutestamentier J. de Zwaan zu dessen
70. Geburtstag als Dank und Anerkennung gewidmet. Ein kurzes Curriculum

vitae und eine von den Herausgebern J. N. Sevenster und W. C. van
Unnik zusammengestellte Bibliographie beschließen den Band.

Vier Untersuchungen widmen sich Stellen aus dem problemgeladenen
2. Korintherbrief. W. C. van Unnik (Utrecht) sieht das heilsgeschichtlich
fundierte und liturgisch bestätigende «Amern» in den griechischen Wörtern
vai, TriOTiç, ßeßaioöv angedeutet und sucht im Aufweis der Gedankenfolge von
2. Kor. 1,15—24 die These zu verfechten, daß Paulus in seinem Denken das
Aramäische gebraucht habe. T. W. Manson (Manchester) sieht im Hintergrund

von 2. Kor. 2,14—17 die jüdische Ansicht von der Thora als einer
Arzneiware, die je nach dem Empfänger Lebenselixier oder Gift darstellt,
und er folgert, daß Christus damit, daß er Erkenntnis Gottes gibt, als
ôapfi x?|ç Yvdioewç toû ôeoO das vollkommene Heilmittel darstellt. J. N.
Sevenster (Amsterdam) zeigt, wie sich der YuPv<k-Begriff 2. Kor. 5, 3 auf den
Zwischenzustand für Gläubige und Ungläubige bezieht und daß Paulus
nicht an der jenseitigen Existenz einer vom Leib losgelösten Seele, sondern
an der mit der Auferstehung des Leibes zu Ende kommenden Heilsgeschichte
orientiert ist; je nachdem der Zwischenzustand mit dem schweren apostolischen

Los auf Erden (Phil. 1, 23) oder mit der erwarteten Endvollendung
(2. Kor. 5, 3) verglichen wird, wird er als glückseliges Sein bei Christus
oder als ein Noch-ferne-Sein von der Vollendung beschrieben. Ph. Ii. Menoud
(Neuchätel/Montpellier) legt dar, daß es sich beim Pfahl im Fleisch und
dem Satansengel von 2. Kor. 12, 7 nicht um eine Krankheit des Paulus handle,
sondern um den ihm auferlegten schmerzvollen Verzicht, die Juden zu
bekehren. Auch H. Ciavier (Strasbourg) sieht beim Pfahl im Fleisch keine
körperlichen Uebel, sondern dämonische Rückwirkungen, die im Zusammenhang

stehen mit den Visionen und Offenbarungen, die Paulus zuteil
geworden sind; auch wenn Paulus verschiedene Krankheiten durchgemacht
haben wird, deren Charakter nicht eindeutig festgestellt werden kann, so
kann bei der anzunehmenden robusten Körperkonstitution des Apostels doch

keineswegs von einem dauernden Kranksein geredet werden.
J. W. Doeve (Holwierde) versteht unter den X6f\a toû üeoü Rom. 3, 2

«Gottes Offenbarung in der Heiligen Schrift», wobei das Schwergewicht
nicht auf dem halachischen, sondern auf dem Israel einen Vorzug gewährenden

haggadischen, verheißenden Teil ruht. C. H. Dodd (Cambridge) sucht
die Wendung êvvopoç XpiaxoO (1. Kor. 9, 21) zu klären: es handelt sich dabei
um den, der sich den Geboten, die Jesus Christus den Jüngern gegeben hat
und die durch die Urkirche überliefert wurden, beugt. Schließlich betont
G. Sevenster (Leiden) entgegen der katholischen Exegese von Acta 13,1—3,



Rezensionen 467

daß die durch Propheten und Lehrer vorgenommene Handauflegung den
-Aposteln Paulus und Barnabas keine Amtsgnade überträgt und keine
Bischofsweihe gewährt, sondern daß es sich dabei, wie Acta 6 und 14, 23

miterklären helfen, um das Zeichen handelt, das die in gottesdienstlicher
Versammlung vom Heiligen Geist bezeichneten Missionare für einen zeitlich
beschränkten bestimmten Auftrag der göttlichen Gnade überläßt.

Bo Reiche (Basel) sucht vom geschichtlichen Hintergrund das Apostelkonzil

und die Antiochia-Episode besser zu verstehen: während in den

vierziger Jahren ein Rückgang des Judaismus festzustellen ist, der die
Abhaltung des Apostelkonzils um 41 ermöglichte und aus ökonomischen und
ökumenischen Rücksichten heraus die freie Ausübung der Heidenmission
begünstigte, ließ der in den fünfziger Jahren aufflackernde Zelotismus in
Petrus die Furcht vor Repressalien hochkommen, die den heidenfreundlichen
Gemeinden drohten, während Paulus weder die Menschen noch das Leiden
fürchtete und bei aller Aversion von der Gegenseite der jerusalemischen
CJrgemeinde praktische Treue hielt. Nach A. S. Geyser (Pretoria) konfrontiert

Paulus die Götzenopferfleischesser in Korinth darum nicht mit dem

Aposteldekret, weil dieses Schriftstück nur für die Kirchen in Syrien und
Cilicien bestimmt war. C. K. Barrett (Durham) verbreitet sich über das
Verhältnis des Paulus zu den Säulenaposteln: er deckt den jüdischen Hintergrund

des (TTûXoç-Begriffs auf und weist auf das Dilemma hin, das für
Paulus die Gegebenheit der otOXoi bedeutet; er kann sie nicht als rein
institutionelle Faktoren anerkennen, sondern nur in ihrer eschatologischen und
seelsorgerlichen (vgl. Luk. 22, 32: crxripKeiv!) Ausrichtung: so «tragen» sie
den Bau der Kirche.

P. J. Bratsiotis (Athen) bezeichnet «Paulus als die monarchische Autorität

in den von ihm gestifteten Kirchen» und zeigt ihn so mit Jesus
und der Urgemeinde zusammen als Diener der erhofften Einheit der Kirche.
A'. A.Dahl (Oslo) erörtert die philologische, die historische und die theologische

Frage, die sich angesichts des Problems der Messianität Jesu bei
Paulus erhebt, und beantwortet sie so: alles, was Jesus ist und wirkt, das

wirkt und ist er als der Christus; die besondere Eigenart der paulinischen
Christusverkündigung liegt in der Erniedrigung des aus dem Samen Davids
Geborenen; das Kommen Jesu, sein Tod und seine Auferstehung sind
Geschehnisse der Endzeit. F. W. Grosheide (Amsterdam) charakterisiert die
paulinischen Briefe als Kerygma: in Fortführung der missionarischen
Anfangsverkündigung an die Gemeinden gehören die Briefe des Paulus, die
bestimmte Gemeinden in bestimmter Leberissituation treffen wollen, zum
missionarischen Kerygma hinzu und zeigen, daß Paulus in und trotz seiner
Gelehrsamkeit gerade das weitergab, was Leser und Hörer für Herz und
Leben nötig hatten. J. Jeremias (Göttingen) äußert sich an vier Beispielen
(Die Einwände im Römerbrief; Ein paulinischer Analogieschluß Rom. 4;
Briefzitate 1. Kor. 8,1—3; Der Christushymnus Phil. 2) zur Gedankenführung

in den paulinischen Briefen. R. Baltmann (Marburg) untersucht das
christliche Existenzverständnis des Ignatius im Vergleich zu demjenigen
des Paulus: niemand hat in der nachapostolischen Zeit die Spannung
zwischen dem «jetzt schon» und dem «noch nicht», die Paulus ertragen hat,

30*



468 Rezensionen

so verstanden wie Ignatius; anstelle der dpap-na und derbiKcaoaüvri gewinnen
die Zuur) und die àôavaaia das Uebergewicht, während das Zukunftsbild der
apokalyptischen Tradition bei ihm keine Rolle spielt, vielmehr das künftige
Heil in der Glaubensexistenz bereits dermaßen wirksam wird, daß es sogar
zur Einigung von actpE und itveûpa kommt, die durch Inkarnation und
Auferstehung Christi ermöglicht wird.

M. Black (Edinburgh) führt in die verwickelte Frage der Geschichte
des syrischen Evangelientextes ein (altsyrische Varianten innerhalb des

Peschittatextes), und K. W. Clark (Durham, USA.) sucht anhand von 9

Beispielen aus dem Chester Beatty Papyrus zu zeigen, wie die Textvarianten
auf die christliche Lehre Einfluß haben können und somit die textkritische
Arbeit der Lehrdynamik der Kirche entgegenkommt.

Wir haben uns auf eine kurze Inhaltsangabe der einzelnen Aufsätze
beschränkt. Sie können für jeden Neutestamentler ein Ansporn sein, die
Arbeit innerhalb des neutestamentlichen Forschungsgebietes da wieder
aufzunehmen und fortzuführen, wo jeder abwegigen Konstruktionsfreudigkeit
kräftig der Riegel geschoben wird: in der Einzelexegese.

Glarus. Werner Bieder.

Peter Dalbert, Die Theologie der hellenistisch-jüdischen Missionsliteratur
unter Ausschluß von Philo und Josephus (Theologische Forschung, wiss.
Beiträge zur kirchl.-evang. Lehre, Heft 4), Hamburg, Verlag Herbert
Reich, 1954, 148 S.

Diese Zürcher Dissertation stellt sich zur Aufgabe, die theologischen
Aussagen der genannten Literatur zu erheben und zu ordnen. Schon die
Auswahl der Quellen zeigt eine weise Beschränkung. Gerade die
Weglassung der schon viel bearbeiteten Schriften von Josephus und Philo läßt
das hellenistische Schrifttum der letzten vorchristlichen Jahrhunderte, das
sich mit Apologie und Mission, zweier sich berührender Aufgaben, befaßt,
hell hervortreten. Es sind dies vor allem die bei Alexander Polyhistor und
Eusebius erhaltenen Bruchstücke von sieben Schriftstellern sowie die Sa-

pientia Salomonis, der Aristeasbrief und die jüdischen Teile der Sibyllini-
schen Orakel.

Ein erster Teil bietet nach sauberer Abgrenzung der verwendeten
Quellen einen auf den Forschungen anderer fußenden Ueberblick über die
besondere Situation des hellenistischen Spätjudentums. Dabei wird
unterstrichen, daß der Missionsgedanke auf die alttestamentliehe Erwählungs-
lehre zurückgeht, dann aber lebendig wurde durch die Notwendigkeit, sich

gegen judenfeindliche Aeußerungen zu verteidigen, und zugleich durch
das Aufkommen des überall verbreiteten hellenistischen Missionseifers. Die
allgemeine Orientfreundlichkeit, der aufkommende Monotheismus und nicht
zuletzt die Anerkennung der jüdischen Glaubensmärtyrer waren die
Voraussetzung für etliche erreichte Erfolge.

Der zweite Teil stellt die verschiedenen Gestalten im einzelnen vor.
Da sind einmal die eigentlichen Historiker, welche aus apologetischem oder
missionarischem Interesse die Geschichte Israels darstellen, so der sich



Rezensionen 469

nüchtern ans Alte Testament haltende Demetrios oder der so stark helleni-
sierte Artapanos, daß ihm «Glanz und Ehre des jüdischen Namens mehr am
Herzen lagen als die Reinheit der Gottesverehrung» (Schürer). Der
Verfasser des sog. Aristeasbriefes, welcher mit seiner Legende über die
Entstehung der Septuaginta eher Propaganda als Mission treibt, betritt den
Weg der Allegorese, hierin gefolgt von Aristobulos, dem Ausleger der
mosaischen Gesetze. In der Sapientia Salomonis scheint der griechische
Weisheitsgedanke denjenigen der alttestamentlichen Tora zu überwuchern.
Und zuletzt tritt uns in der Sibylle mannigfaltiges apokalyptisches und
eschatologisches Gedankengut in prophetischer Gestalt entgegen. Die
Vielfalt dieser Strömungen läßt erkennen, wie offen das hellenistische
Judentum auch für die griechischen Ausdrucksmittel wie die Epik (Philo der
Aeltere) und sogar für die Dramatik (Ezechiel der Tragiker) gewesen ist,
also dem Gesprächspartner in Form und Inhalt sehr weit entgegenkam.

Der dritte Teil ordnet unter drei Gesichtspunkten das zentrale
Anliegen der bearbeiteten Literatur. Um den absoluten Monotheismus zu
verkündigen, nimmt man den Begriff des Schöpfers auf, der sowohl das Absolute

in sich birgt als auch heidnischem Wesen verständlich ist. Die Lösungsversuche

der Einzelnen gehen zwar weit auseinander, von der Betonung
des Absoluten bis hin zur Aussage eines Artapanus, daß Mose jedem
Bezirk dessen eigene Götterverehrung zugewiesen habe, womit ja die Götter
relativ anerkannt sind. — Indem Gott in die Transzendenz gerückt wird,
erfolgt eine Vergeistigung der Offenbarung, wodurch indirekte Offenbarungsträger

wie die hypostasierte «göttliche Macht», «Weisheit», auch Traum,
Engel usw., stärker in den Vordergrund gestellt werden. — Aber auch
das noch so stark hellenisierte Judentum ist durchdrungen von einem
besondern Erwählungsbewußtsein. Dies macht sich bemerkbar in der Beschäftigung

mit der Geschichte Israels, wobei die einzelnen Gestalten der Väter
nicht einfach individualistisch, sondern als Repräsentanten des ganzen Volkes

gesehen werden, oder dann wieder in der Auslegung des Gesetzes, auch

wenn diese noch so symbolisch geschieht.
Es wäre zu wünschen gewesen, daß dieser dritte Teil noch stärker

in die größeren Zusammenhänge hineingestellt worden wäre. Das
hellenistische Judentum sucht ja zwei unvereinbare Pole, den alttestamentlichen
Monotheismus, dessen Kern der erwählende Bundesgott ist, und den
hellenistischen Henotheismus, der die einheitliche Gottheit irgendwie in allen
Religionen und Philosophien sucht, auszugleichen. Von da aus hätte sehr
schön gezeigt werden können, welche eminent große Bedeutung ein auch

verwässerter Erwählungsgedanke im Spätjudentum gehabt hat. Dann würde
auch das Faktum, daß sogar die Sapientia Salomonis nicht vom Rückgriff
auf die Geschichte Israels loskommt, in neues Licht zu rücken sein. Auch
die Spannung im Begriff «Schöpfergott» mit ihrer Problematik würde dann
deutlicher. Die Erweiterung der Aufgabe auf diese Probleme hin würde dem

an sich wertvollen Buch noch vermehrtes Gewicht geben.

Bethel. Christian Maurer.



470 Rezensionen

François Wendel, Jean Calvin, sources et évolution de sa pensée religieuse.
Etudes d'histoire et de philosophie religieuses publiées par la Faculté de

théologie protestante de l'Université de Strasbourg, 1 vol. de 292 pages,
Paris, Presses universitaires de France, 1950.

C'est un excellent livre que celui de M. Wendel. Nous voudrions, avant
toutes choses, le féliciter de ce travail loyal, clair, honnête, qui facilitera
grandement les travaux de tous ceux qui s'intéressent à Calvin. Sous un
nombre de pages relativement petit, l'essentiel se trouve dit. Divisé en
deux parties d'inégale longueur, il nous donne une esquisse biographique
du réformateur et de son œuvre à Genève et un résumé de ce que l'on
pourrait appeler sa doctrine. J'ai déjà lu quelques études sur le réformateur
et sur sa pensée, je ne crois pas encore avoir lu sur l'ensemble de sa vie et
de sa pensée quelque chose d'aussi clair. Les points de repère, les indications
qui permettent une étude plus fouillée sur un point ou un autre sont là, à
la bonne place, sans fioritures inutiles, avec sobriété et sûreté. Et puis,
M. Wendel a le grand mérite de laisser parler Calvin lui-même, et nous
lui sommes reconnaissants pour les amples citations qu'il en donne.

Est-ce à dire que nous ne puissions faire aucune réserve à ce travail
L'auteur qui est un homme modeste serait le premier à s'en étonner. Il
nous a semblé, ainsi, que le contexte historique pourrait donner lieu à des
malentendus. Les mots catholicisme, protestantisme sont employés alors
qu'ils ont revêtu de nos jours un contenu tout différent. Les réformateurs
se tenaient pour catholiques. De même, il semble que M. Wendel au lieu
de parler d'Eglise et d'Etat aurait plutôt dû parler de ministres et de

magistrats, le mot Etat ayant aujourd'hui aussi un tout autre sens. Au
XVIe s. la société tout entière est tenue pour chrétienne. Le citoyen est par
définition membre de l'Eglise locale. Dès lors, la distinction concerne plus
les fonctions que les personnes, de même qu'à l'intérieur de l'Eglise, un
même homme peut être docteur, pasteur et ancien. A Zurich, si Zwingli
admet que le magistrat prenne en main la réforme de l'Eglise, c'est comme
praecipuum membrum Ecclesiae.

Et ceci nous amène à une seconde remarque. Je ne crois pas
qu'aujourd'hui on puisse utilement exposer l'œuvre de Calvin en vue d'apporter
une contribution à l'étude de la pensée réformée sans que l'on mette enfin
au niveau des études calviniennes les études zwingliennes. Je ne fais aucun
grief à M. Wendel de cette lacune, il écrivait un livre sur Calvin, mais
j'avoue que ses jugements sur Zwingli ne me convainquent pas. Ainsi il
me paraît que le traité De la justice divine et de la justice humaine contredit
son jugement selon lequel la doctrine de Zwingli < aboutit à confondre
Eglise et Etat» (p. 235). Quant à la Cène, l'Arnica exegesis nous montre
clairement que Zwingli pense à une présence réelle et spirituelle du Christ
à son propos. Il s'adresse ainsi à Luther : Si spiritualis est ista corporis
praesentia : puta quod mente fidimus in Christo pro nobis mortuo, iam
nihil dissidii inter nos manebit. Nos enim sic praesentiam istam adseri-

mus, ut unam sciamus ad hanc rem sufficere, super qua digladiamur. Et plus
loin : Si ergo volunt dicere : Qui fidit Christo, habet Christi corpus praesens :

hoc est, Christum salvatorem citra mentionem corporis non habet : idem adse-



Rezensionen 471

runt quod. nos (Opera, Sch. et Seh. t. III, p.476—477). Le fait que le mot
signe et non seulement symbole est employé par Zwingli pour parler du

sacrement, que Calvin ne fait que le suivre quand il est contre l'ubiquité
du corps du Christ ; le fait enfin que le Consensus Tigurinus a pu être
conclu et que le fossé se soit élargi dans la polémique Calvin-Westphal, tout
ceci m'amène à dire qu'une étude attentive des textes zwingliens pour
eux-mêmes montrerait Calvin plus proche de lui que de Luther (qui n'hésitait

pas à écrire un traité De adoratione Sacramenti corporis sancti Christi
Calvin a été éloigné de Zwingli par Luther (cf. p. 254). Il est malheureux
de penser que depuis lors, beaucoup ont suivi ce chemin qui n'est à l'honneur
ni de l'un ni de l'autre réformateur. Car il suffit de connaître les rapports
de Zwingli et de Bucer d'une part et ceux de Bucer et de Calvin d'autre
part, sans parler d'Œcolampade, pour constater que sans s'en douter, le
réformateur de Genève doit plus à celui de Zurich qu'il ne s'en rend compte.

Ces remarques sur une question annexe ne font, dans notre intention,
que souligner le réel intérêt du beau travail de M. Wendel. Et nous ne
croyons pas déplacé, ici, de dire que si l'on veut connaître de façon tant
soit peu complète la pensée réformée, il faut aussi se mettre à l'étude de

Zwingli.
Genève. Jaques Courvoisier.

Paul Peachey, Die soziale Herkunft der Schweizer Täufer der Reformationszeit,

Eine religionssoziologische Untersuchung, Karlsruhe, Verlag
Heinrich Schneider, 1954, 157 S.

Nachdem Ernst H. Correll in seinem Buche «Das schweizerische Täufer-
mennonitentum> (1925) die Entwicklung der Schweizer Täufer unter dem
soziologischen Gesichtspunkte untersucht hat, wollte Paul Peachey die
Entstehung des Schweizer Täufertums soziologisch bearbeiten. Dabei
beschränkte er sich, um nicht ins Spekulative zu verfallen, auf eine ganz
bestimmte Fragestellung: Welches war die soziale und berufliche
Herkunft der Schweizer Täufer? Räumlich betrifft die Arbeit die
deutschsprachige Schweiz, zeitlich den Abschnitt von 1525—1540.

Peachey hatte beträchtliche Schwierigkeiten zu bewältigen, Schwierigkeiten,

welche im Stoff, aber auch in der Person des Verfassers lagen.
P. Peachey ist Amerikaner. Es ist klar, daß für einen solchen die Beschäftigung

mit einem so begrenzten Gebiet, wie es die schweizerischen Geschichtsquellen

des Reformationsjahrhunderts sind, nicht einfach sein mußte.
Dazu ist Paul Peachey Mennonit, also Glied der ältesten Täuferkirche. Die
Gefahr bestand, daß er sein Thema von einem engen Parteistandort aus
betrachtete. Auch in sich selbst birgt das Material manche crux. Die
Unterlagen sind verhältnismäßig schmal, und man muß sich hüten, aus den

vorhandenen Zahlen und Namen zu weitgehende Schlußfolgerungen zu
ziehen. Es galt außerdem, wirtschaftliche, soziale, religiöse und politische
Verflechtungen zu entwirren und richtig einzuschätzen. Peachey hat diese
Gefahrenmomente erkannt und ist ihrer Meister geworden. Die Arbeit
enthält eine Reihe wohlbegründeter Ergebnisse, die ich in neue Beobachtungen
und in Berichtigungen unterteilen möchte.



472 Rezensionen

Neue Beobachtungen: 1. Die geographische Ausbreitung der
schweizerischen Täuferbewegung entlang den Hauptverkehrsstraßen wird
aufgezeigt (siehe die beigefügte Karte auf S. 87). 2. Die Bedeutung Zürichs
als des Quellortes des schweizerischen Täufertums wird deutlich. Es sind
wirklich alle schweizerischen Täufergruppen, auch diejenigen z. B. von
Basel, Schaffhausen, Bern, von Zürich aus gegründet worden. Die noch von
heutigen Forschern vertretene Ansicht, daß das Berner Täufertum auf
waldensische Nachwirkungen zurückgehe, wird widerlegt. 3. Eindrücklich
ist der Nachweis, daß die Täufersache im Bürgertum der Städte entstand,
aber bald zu einer Angelegenheit ausschließlich der Bauernbevölkerung
wurde. (Die Einzelbegründung bringt das fleißige Verzeichnis S. 107—151.)
Die kulturellen Folgen dieser Entwicklung (geistige Verarmung u. a.)
werden von Peachey klar hervorgehoben. 4. Erstaunlich ist die hohe Zahl
von Geistlichen, die anfänglich an der Bewegung beteiligt waren.

Berichtigungen: 1. Das Verhältnis von Täuferbewegung und Bauernkrieg

wird aufgeklärt. Das Täufertum ist der bäuerlichen Bevölkerung
erst nach 1525 bekannt geworden, also kann der Bauernkrieg nicht auf
täuferischen Einfluß zurückgeführt werden. Es ist viel eher möglich, daß
das Mißlingen der Bauernaufstände die Bevölkerung den Täufern in die
Arme trieb. 2. Die vielen Kurzbiographien führender Täufer, die Peachey
zusammenstellt, sind eine wertvolle Berichtigung und Ergänzung der im
«Meunonitischen Lexikon» enthaltenen. 3. Im Gegensatz zu einer verbreiteten

Ansicht weist Peachey nach, daß soziale Momente bei der Entstehung
des schweizerischen Täufertums nicht ausschlaggebend waren. Die Schweizer

Täufer bildeten eine wurzelhaft religiöse Bewegung.
Die Methode der Arbeit ist einwandfrei. Der Verfasser ist in der

Auswertung des Stoffes vorsichtig. Der persönliche mennonitische Standpunkt
tritt zurück. Die Grenzen, die in der soziologischen Betrachtungsweise
liegen, werden berücksichtigt. Peachey will nur eine Ergänzung der
bisherigen theologisch und allgemein historisch orientierten Täuferforschung
bieten. Tatsächlich leistet er zu diesem heute neu aufblühenden Forschungszweig

einen erfreulichen Beitrag. Er hat zum erstenmal, gedruckte und
ungedruckte Quellen nützend, alle zwischen 1525 und 1540 lebenden Schweizer

Täufer, soweit sie bekannt sind, örtlich und beruflich erfaßt und aus
dieser Zusammenstellung wertvolle Gesichtspunkte abgeleitet, an denen
diejenigen, die sich in Zukunft mit dem Täuferproblem beschäftigen, nicht
werden vorbeigehen können.

Kurt von Räumer, Ewiger Friede. Friedensrufe und Friedenspläne seit der
Renaissance, Freiburg im Breisgau, Verlag Karl Alber, 1953, XII und
556 S., DM 28.—.

K. v. Raumer, Professor für neuere Geschichte in Münster in Westf.,
unternimmt in diesem Bande den Versuch, die Geschichte des Friedensgedankens

in ihren wichtigsten Stationen vorzuführen, gewiß ein brennendes
Thema, das aber von den Historikern vernachlässigt worden ist. Im 1. Teil
(S. 1—207) zeichnet Raumer in meisterlichen Strichen die Entwicklung des



Rezensionen 473

PTiedensproblems in Reformation und Neuzeit. Im 2. Teil (S. 211—497)
kommen die bedeutsamsten literarischen Verfechter der Friedensidee (Erasmus

von Rotterdam, Sebastian Franck, Sully, Crucé, Penn, Bentham, Saint-
Pierre, Rousseau, Kant und Gentz) mit ihren Schriften, die, soweit nötig,
ins Deutsche übertragen sind, zu Wort. Auf S. 498—556 folgen eine Ueber-
sicht über das Schrifttum, Hinweise und Anmerkungen zu den Texten und
ein gründliches Register.

In dieser Zeitschrift dürfte die Linie Erasmus>—Franck—Penn besondere

Aufmerksamkeit finden. Erasmus von Rotterdam, dessen Querela pacis
(1517) übersetzt ist, kommt im wesentlichen über das Pathos der Anklage
und des sittlichen Aufrufes nicht hinaus. (Die Uebersetzung der Querela
pacis, die Rudolf Liechtenhan 1934 mit einer Einleitung herausgab, ist von
v. Raumer verwertet.) Sebastian Franck, der schwäbische spiritualistische
Alleingänger, gräbt (in seinem «Kriegsbüchlein des Friedens» 1539) tiefer.
Er gibt eine breite, erschütternde Schilderung des Kriegstreibens und stellt
da.nn die Frage, woher die Kriegslust stamme. Er sieht ihre Wurzel darin,
daß der Mensch von Natur mit Gott im Kriege lebt. Soll es zum Frieden
in der Welt kommen, muß zuvor der Einzelmensch den Frieden Gottes
empfangen haben. Es ist sehr verdienstlich, daß v. Raumer die fast unbekannte,
große Schrift Francks ausführlich würdigt und in Auszügen wiedergibt.

William Penn, der quäkerische Begründer von Pennsylvanien, geht
noch einen Schritt weiter. Er leitet den Christen, der vom Kriegsgeist
erlöst ist, an, in die praktischen politischen Fragen einzugreifen. Im Jahre
1726 erschien sein Essay towards the present and future Peace of Europe.
Penn will darin das zwischenstaatliche Zusammenleben in Europa auf einen
neuen Boden stellen, nicht auf den Boden der Gewalt, sondern des Rechtes.
Hauptstück des Vorschlages ist ein europäisches Parlament, ein Reichstag,
auf dem die ganze europäische Völkerfamilie vertreten ist und wo die Fragen,

die das Zusammenleben betreffen, gütlich besprochen werden. Die
Einzelheiten dieses Europaparlamentes werden von Penn sehr genau
ausgedacht, und zwar so, daß alle unnötigen Reibungen vermieden werden. So

heißt es z. B., der Hauptversammlungssaal müsse rund sein und mehrere
Türen haben, so daß Rangstreitigkeiten umgangen werden könnten. Penn
ist sich bewußt, daß eine solche internationale Friedensordnung nicht das
Reich Gottes darstellt. Dieses wird erst kommen mit dem Tausendjährigen
Reich. Verglichen mit dem Frieden des Tausendjährigen Reiches ist, sagt
Penn, alle menschliche Friedensverwirklichung auf dieser Erde nur ein
«Notbehelf». Aber dieser Notbehelf ist immer noch besser als der Krieg.

Penns Plan, dem aufkommenden Machtstaat eine Schranke zu ziehen,
mißlang, ebenso wie alle anderen Friedensprojekte, die in diesem Werk
verzeichnet sind. Gleichwohl bleibt die Friedensfrage eine der wichtigsten,
die es für die Menschheit überhaupt geben kann, und wir sind K. v. Raumer
dankbar, daß er uns in seinem Buche daran aufs eindringlichste erinnert.
Besonders anzuerkennen ist, daß die religiösen Triebkräfte, die in der
Geschichte der Friedenspläne mitwirkten, vom Verfasser mit feinstem
Verständnis belichtet werden.

Zürich. Fritz Blanke.


	Rezensionen

