Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 10 (1954)

Heft: 6

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen.

Studia Paulina in honorem Johannis de Zwaan Septuagenarii, Haarlem, de
Erven F.Bohn N.V', 1953, 245 S.

Achtzehn Gelehrte aus Deutschland, Frankreich, Griechenland, Holland,
Norwegen, Schottland, Schweden, der Schweiz, aus Siidafrika und aus den
USA. berichten in diesem Band vom Ergebnis ihrer paulinischen Studien.
Die Aufsiitze sind dem Leidener Neutestamentler J. de Zwaan zu dessen
70. Geburtstag als Dank und Anerkennung gewidmet. Ein kurzes Curricu-
lum vitae und eine von den Herausgebern J.N. Sevenster und W. C. var
Unnik zusammengestellte Bibliographie beschliefen den Band.

Vier Untersuchungen widmen sich Stellen aus dem problemgeladenen
2. Korintherbrief. W. C. van Unnik (Utrecht) sieht das heilsgeschichtlich
fundierte und liturgisch bestiitigende «Amen» in den griechischen Wortern
vai, wiotic, Befarodv angedeutet und sucht im Aufweis der Gedankenfolge von
2. Kor. 1,15—24 die These zu verfechten, dafl Paulus in seinem Denken das
Aramiische gebraucht habe. T. W. Manson (Manchester) sieht im Hinter-
grund von 2. Kor. 2, 14—17 die jiidische Ansicht von der Thora als einer
Arzneiware, die je nach dem Empfinger Lebenselixier oder Gift darstellt,
und er folgert, dafl Christus damit, dal er Erkenntnis Gottes gibt, als
doun Thg Yvoewg Tod Yeod das vollkommene Heilmittel darstellt. J. N. Se-
venster (Amsterdam) zeigt, wie sich der yuuvdg-Begriff 2. Kor.5,3 auf den
Zwischenzustand fiir Glaubige und Ungldubige bezieht und daf Paulus
nicht an der jenseitigen Existenz einer vom Leib losgeldsten Seele, sondern
an der mit der Auferstehung des Leibes zu Ende kommenden Heilsgeschichte
orientiert ist; je nachdem der Zwischenzustand mit dem schweren apostoli-
schen Los auf Erden (Phil.1,23) oder mit der erwarteten Endvollendung
(2.Kor. 5,3) verglichen wird, wird er als gliickseliges Sein bei Christus
oder als ein Noch-ferne-Sein von der Vollendung beschrieben. Ph. H. Menoud
(Neuchatel/Montpellier) legt dar, daf es sich beim Pfahl im Fleisch und
dem Satansengel von 2. Kor. 12, 7 nicht um eine Krankheit des Paulus handle,
sondern um den ihm auferlegten schmerzvollen Verzicht, die Juden zu be-
kehren. Auch H. Clavier (Strasbourg) sieht beim Pfahl im Fleisch keine
korperlichen Uebel, sondern dimonische Riickwirkungen, die im Zusammen-
hang stehen mit den Visionen und Offenbarungen, die Paulus zuteil ge-
worden sind; auch wenn Paulus verschiedene Krankheiten durchgemacht
haben wird, deren Charakter nicht eindeutig festgestellt werden kann, so
kann bei der anzunehmenden robusten Kiorperkonstitution des Apostels doch
keineswegs von einem dauernden Kranksein geredet werden.

J. W.Doeve (Holwierde) versteht unter den Adéyia Tod Seod Rom. 3, 2
«Gottes Offenbarung in der Heiligen Schrifty, wobei das Schwergewicht
nicht auf dem halachischen, sondern auf dem Israel einen Vorzug gewih-
renden haggadischen, verheiflenden Teil ruht. C. H. Dodd (Cambridge) sucht
die Wendung évvopog Xprotod (1. Kor. 9,21) zu kldren: es handelt sich dabei
um den, der sich den Geboten, die Jesus Christus den Jiingern gegeben hat
und die durch die Urkirche iiberliefer{ wurden, beugt. Schliellich betont
G. Sevenster (Leiden) entgegen der katholischen Exegese von Acta 13, 1—3,



Rezensionen 467

daB die durch Propheten und Lehrer vorgenommene Handauflegung den
Aposteln Paulus und Barnabas keine Amtsgnade iibertrdgt und keine Bi-
schofsweihe gewihrt, sondern dafl es sich dabei, wie Acta 6 und 14, 23 mit-
erklidren helfen, um das Zeichen handelt, das die in gottesdienstlicher Ver-
sammlung vom Heiligen Geist bezeichneten Missionare fiir einen zeitlich
beschrinkten bestimmten Auftrag der gottlichen Gnade iiberlaft.

Bo Reicke (Basel) sucht vom geschichtlichen Hintergrund das Apostel-
konzil und die Antiochia-Episode besser zu verstehen: wihrend in den
vierziger Jahren ein Riickgang des Judaismus festzustellen ist, der die
Abhaltung des Apostelkonzils um 41 erméglichte und aus 6konomischen und
okumenischen Riicksichten heraus die freie Ausiibung der Heidenmission
begiinstigte, lief der in den fiinfziger Jahren aufflackernde Zelotismus in
Petrus die Furcht vor Repressalien hochkommen, die den heidenfreundlichen
Gemeinden drohten, wihrend Paulus weder die Menschen noch das Leiden
fiirchtete und bei aller Aversion von der Gegenseite der jerusalemischen
Urgemeinde praktische Treue hielt. Nach A.S. Geyser (Pretoria) konfron-
tiert Paulus die Gétzenopferfleischesser in Korinth darum nicht mit dem
Aposteldekret, weil dieses Schriftstiick nur fiir die Kirchen in Syrien und
Cilicien bestimmt war. C. K. Barrett (Durham) verbreitet sich iiber das Ver-
hiltnis des Paulus zu den S#dulenaposteln: er deckt den jiidischen HHinter-
grund des otOhog¢-Begriffs auf und weist auf das Dilemma hin, das fiir
Paulus die Gegebenheit der otdlor bedeutet; er kann sie nicht als rein insti-
tutionelle Faktoren anerkennen, sondern nur in ihrer eschatologischen und
seelsorgerlichen (vgl. Luk. 22, 32: otnpiZewv!) Ausrichtung: so «tragen» sie
den Bau der Kirche.

P. J. Bratsiotis (Athen) bezeichnet «<Paulus als die monarchische Auto-
ritit in den von ihm gestifteten Kirchen» (?) und zeigt ihn so mit Jesus
und der Urgemeinde zusammen als Diener der erhofften Einheit der Kirche.
N. A. Dahl (Oslo) erértert die philologische, die historische und die theolo-
gische Frage, die sich angesichts des Problems der Messianitit Jesu bei
Paulus erhebt, und beantwortet sie so: alles, was Jesus ist und wirkt, das
wirkt und ist er als der Christus; die besondere Eigenart der paulinischen
Christusverkiindigung liegt in der Erniedrigung des aus dem Samen Davids
Geborenen; das Kommen Jesu, sein Tod und seine Auferstehung sind Ge-
schehnisse der Endzeit. F. W. Grosheide (Amsterdam) charakterisiert die
paulinischen Briefe als Kerygma: in Fortfithrung der missionarischen An-
fangsverkiindigung an die Gemeinden gehdren die Briefe des Paulus, die
bestimmte Gemeinden in bestimmter Lebenssituation treffen wollen, zum
missionarischen Kerygma hinzu und zeigen, dall Paulus in und trotz seiner
Gelehrsamkeit gerade das weitergab, was Leser und Horer fiir Herz und
Leben nétig hatten. J. Jeremias (Gottingen) #uflert sich an vier Beispielen
(Die Einwiinde im Romerbrief; Ein paulinischer Analogieschlull Rom. 4;
Briefzitate 1. Kor. 8,1—3; Der Christushymnus Phil. 2) zur Gedankenfiih-
rung in den paulinischen Briefen. R. Bultmann (Marburg) untersucht das
christliche Existenzverstindnis des Ignatius im Vergleich zu demjenigen
des Paulus: niemand hat in der nachapostolischen Zeit die Spannung zwi-
schen dem <jetzt schon» und dem <noch nicht», die Paulus ertragen hat,

30®



468 Rezensionen

so verstanden wie Ignatius; anstelle der duaptio und der dikoroolvn gewinnen
die Zw? und die ddavacia das Uebergewicht, wihrend das Zukunftsbild der
apokalyptischen Tradition bei ihm keine Rolle spielt, vielmehr das kiinftige
Heil in der Glaubensexistenz bereits dermaflen wirksam wird, daB es sogar
zur Einigung von odpZ und wvedua kommt, die durch Inkarnation und Auf-
erstehung Christi erméglicht wird.

M. Black (Edinburgh) fiihrt in die verwickelte Frage der Geschichte
des syrischen Evangelientextes ein (altsyrische Varianten innerhalb des
Peschittatextes), und K. W. Clark (Durham, USA.) sucht anhand von 9 Bei-
spielen aus dem Chester Beatty Papyrus zu zeigen, wie die Textvarianten
auf die christliche Lehre Einflufl haben kénnen und somit die textkritische
Arbeit der Lehrdynamik der Kirche entgegenkommt.

Wir haben uns auf eine kurze Inhaltsangabe der einzelnen Aufsiitze
beschrinkt. Sie konnen fiir jeden Neutestamentler ein Ansporn sein, die
Arbeit innerhalb des neutestamentlichen Forschungsgebietes da wieder auf-
zunehmen und fortzufithren, wo jeder abwegigen Konstruktionsfreudigkeit
kriaftig der Riegel geschoben wird: in der Einzelexegese.

Glarus. Werner Bieder.

Peter Dalbert, Die Theologie der hellenistisch-jiidischen Missionsliteratur
unter Ausschluf von Philo und Josephus (Theologische Forschung, wiss.
Beitrige zur kirchl.-evang. Lehre, Heft 4), Hamburg, Verlag Herbert
Reich, 1954, 148 S.

Diese Ziircher Dissertation stellt sich zur Aufgabe, die theologischen
Aussagen der genannten Literatur zu erheben und zu ordnen. Schon die
Auswahl der Quellen zeigt eine weise Beschrinkung. Gerade die Weg-
lassung der schon viel bearbeiteten Schriften von Josephus und Philo 146t
das hellenistische Schrifttum der letzten vorchristlichen Jahrhunderte, das
sich mit Apologie und Mission, zweier sich beriihrender Aufgaben, befalt,
hell hervortreten. Es sind dies vor allem die bei Alexander Polyhistor und
Fusebius erhaltenen Bruchstiicke von sieben Schriftstellern sowie die Sa-
pientia Salomonis, der Aristeasbrief und die jiidischen Teile der Sibyllini-
schen Orakel.

Ein erster Teil bietet nach sauberer Abgrenzung der verwendeten
Quellen einen auf den Forschungen anderer fullenden Ueberblick iiber die
besondere Situation des hellenistischen Spétjudentums. Dabei wird unter-
strichen, daBl der Missionsgedanke auf die alttestamentliche Erwihlungs-
lehre zuriickgeht, dann aber lebendig wurde durch die Notwendigkeit, sich
gegen judenfeindliche AeuBerungen zu verteidigen, und zugleich durch
das Aufkommen des iiberall verbreiteten hellenistischen Missionseifers. Die
allgemeine Orientfreundlichkeit, der aufkommende Monotheismus und nicht
zuletzt die Anerkennung der jiidischen Glaubensmirtyrer waren die Vor-
aussetzung fiir etliche erreichte Erfolge.

Der zweite Teil stellt die verschiedenen Gestalten im einzelnen vor.
Da sind einmal die eigentlichen Historiker, welche aus apologetischem oder
missionarischem Interesse die Geschichte Israels darstellen, so der sich



Rezensionen 469

niichtern ans Alte Testament haltende Demetrios oder der so stark helleni-
sierte Artapanos, dafl ihm «Glanz und Ehre des jiidischen Namens mehr am
Herzen lagen als die Reinheit der Gottesverehrungs (Schiirer). Der Ver-
fasser des sog. Aristeasbriefes, welcher mit seiner Legende iiber die Ent-
stehung der Septuaginta eher Propaganda als Mission treibt, betritt den
Weg der Allegorese, hierin gefolgt von Aristobulos, dem Ausleger der
mosaischen Gesetze. In der Sapientia Salomonis scheint der griechische
Weisheitsgedanke denjenigen der alttestamentlichen Tora zu iiberwuchern.
Und zuletzt tritt uns in der Sibylle mannigfaltiges apokalyptisches und
eschatologisches Gedankengut in prophetischer Gestalt entgegen. Die
Vielfalt dieser Stréomungen 148t erkennen, wie offen das hellenistische Ju-
dentum auch fiir die griechischen Ausdrucksmittel wie die Epik (Philo der
Aeltere) und sogar fiir die Dramatik (Kzechiel der Tragiker) gewesen ist,
also dem Gesprichspartner in Form und Inhalt sehr weit entgegenkam.

Der dritte Teil ordnet unter drei Gesichtspunkten das zentrale An-
liegen der bearbeiteten Literatur. Um den absoluten Monotheismus zu ver-
kiindigen, nimmt man den Begriff des Schopfers auf, der sowohl das Abso-
lute in sich birgt als auch heidnischem Wesen verstidndlich ist. Die Lésungs-
versuche der Einzelnen gehen zwar weit auseinander, von der Betonung
des Absoluten bis hin zur Aussage eines Artapanus, dall Mose jedem Be-
zirk dessen eigene Gotterverehrung zugewiesen habe, womit ja die Gotter
relativ anerkannt sind. — Indem Gott in die Transzendenz geriickt wird,
erfolgt eine Vergeistigung der Offenbarung, wodurch indirekte Offenbarungs-
triger wie die hypostasierte «gottliche Machty, «Weisheit», auch Traum,
Engel usw., stirker in den Vordergrund gestellt werden. — Aber auch
das noch so stark hellenisierte Judentum ist durchdrungen von einem be-
sondern Erwcdhlungsbewuftsein. Dies macht sich bemerkbar in der Beschif-
tigung mit der Geschichte Israels, wobei die einzelnen Gestalten der Viter
nicht einfach individualistisch, sondern als Reprisentanten des ganzen Vol-
kes gesehen werden, oder dann wieder in der Auslegung des Gesetzes, auch
wenn diese noch so symbolisch geschieht.

Es wire zu wiinschen gewesen, dall dieser dritte Teil noch stidrker
in die groferen Zusammenhinge hineingestellt worden wére. Das helle-
nistische Judentum sucht ja zwei unvereinbare Pole, den alttestamentlichen
Monotheismus, dessen Kern der erwihlende Bundesgott ist, und den helleni-
stischen Henotheismus, der die einheitliche Gottheit irgendwie in allen
Religionen und Philosophien sucht, auszugleichen. Von da aus hitte sehr
schon gezeigt werden kionnen, welche eminent grofle Bedeutung ein auch
verwisserter Erwihlungsgedanke im Spitjudentum gehabt hat. Dann wiirde
auch das Faktum, daB sogar die Sapientia Salomonis nicht vom Riickgriff
auf die Geschichte Israels loskommt, in neues Licht zu riicken sein. Auch
die Spannung im Begriff «Schépfergotty mit ihrer Problematik wiirde dann
deutlicher. Die Erweiterung der Aufgabe auf diese Probleme hin wiirde dem
an sich wertvollen Buch noch vermehrtes Gewicht geben.

Bethel. Christian Maurer.



470 Rezensionen

Frangois Wendel, Jean Calvin, sources et évolution de sa pensée religieuse.
Etudes d’histoire et de philosophie religieuses publiées par la Faculté de
théologie protestante de 'Université de Strasbourg, 1 vol. de 292 pages,
Paris, Presses universitaires de France, 1950.

C’est un excellent livre que celui de M. Wendel. Nous voudrions, avant
toutes choses, le féliciter de ce travail loyal, clair, honnéte, qui facilitera
grandement les travaux de tous ceux qui s’intéressent & Calvin. Sous un
nombre de pages relativement petit, l'essentiel se trouve dit. Divisé en
deux parties d’'inégale longueur, il nous donne une esquisse biographique
du réformateur et de son ccuvre a Genéve et un résumé de ce que l'on
pourrait appeler sa doctrine. J’ai déja lu quelques études sur le réformateur
et sur sa pensée, je ne crois pas encore avoir lu sur I’ensemble de sa vie et
de sa pensée quelque chose d’aussi clair. Les points de repére, les indications
qui permettent une étude plus fouillée sur un point ou un autre sont 14, a
la bonne place, sans fioritures inutiles, avec sobriété et stareté. Et puis,
M. Wendel a le grand mérite de laisser parler Calvin lui-méme, et nous
lui sommes reconnaissants pour les amples citations qu’'il en donne.

Ist-ce & dire que nous ne puissions faire aucune réserve & ce travail ?
L’auteur qui est un homme modeste serait le premier & s’en étonner. Il
nous a semblé, ainsi, que le contexte historique pourrait donner lieu & des
malentendus. Lies mots catholicisme, protestantisme sont employés alors
qu'ils ont revétu de nos jours un contenu tout différent. Les réformateurs
se tenaient pour catholiques. De méme, il semble que M. Wendel au lieu
de parler d’Eglise et d’Etat aurait plutét da parler de ministres et de
magistrats, le mot Etat ayant aujourd’hui aussi un tout autre sens. Au
XVle s. la société tout entiére est tenue pour chrétienne. Le citoyen est par
définition membre de I’Eglise locale. Dés lors, la distinction concerne plus
les fonctions que les personnes, de méme qu’a l'intérieur de I'Eglise, un
méme homme peut étre docteur, pasteur et ancien. A Zurich, si Zwingli
admet que le magistrat prenne en main la réforme de 1'glise, c¢'est comme
praecipuum membrum Ecclesiae.

Et ceci nous améne & une seconde remarque. Je ne crcis pas qu'au-
jourd’hui on puisse utilement exposer I’@uvre de Calvin en vue d’apporter
une contribution & I’étude de la pensée réformée sans que l'on mette enfin
au niveau des études calviniennes les études zwingliennes. Je ne fais aucun
grief & M. Wendel de cette lacune, il écrivait un livre sur Calvin, mais
j’avoue que ses jugements sur Zwingli ne me convainquent pas. Ainsi il
me parait que le traité De la justice divine et de la justice humaine contredit
son jugement selon lequel la doctrine de Zwingli < aboutit & confondre
Eglise et Etat» (p.235). Quant & la Céne, I’Amica exegesis nous montre
clairement que Zwingli pense & une présence réelle et spirituelle du Christ
a4 son propos. Il s'adresse ainsi & Luther : Si spiritualis est ista corporis
praesentia : puta quod mente fidimus in Christo pro nobis mortuo, iam
nihil dissidii inter nos manebit. Nos enim sic praesentiam istam adseri-
mus, ut unam sciamus ad hanc rem sufficere, super qua digladiamur. Et plus
loin : Si ergo volunt dicere : Qui fidit Christo, habet Christi corpus praesens :
hoc est, Christum salvatorem citra mentionem corporis non habet : idem adse-



Rezensionen 471

runt quod nos (Opera, Sch. et Sch. t. III, p.476—477). Le fait que le mot
signe et non seulement symbole est employé par Zwingli pour parler du
sacrement, que Calvin ne fait que le suivre quand il est contre l'ubiquité
du corps du Christ; le fait enfin que le Consensus Tigurinus a pu étre
conclu et que le fossé se soit élargi dans la polémique Calvin-Westphal, tout
ceci m'améne & dire qu'une étude attentive des textes zwingliens pour
eux-mémes montrerait Calvin plus proche de lui que de Luther (qui n'hési-
tait pas & écrire un traité De adoratione Sacramenti corporis sancti Christi !).
Calvin a été éloigné de Zwingli par Luther (cf. p.254). Il est malheureux
de penser que depuis lors, beaucoup ont suivi ce chemin qui n’est & I’honneur
ni de I'un ni de I'autre réformateur. Car il suffit de connaitre les rapports
de Zwingli et de Bucer d’une part et ceux de Bucer et de Calvin d’autre
part, sans parler d'(Ecolampade, pour constater que sans s’en douter, le
réformateur de Genéve doit plus & celui de Zurich qu’il ne s’en rend compte.
Ces remarques sur une question annexe ne font, dans notre intention,
que souligner le réel intérét du beau travail de M. Wendel. Et nous ne
croyons pas déplacé, ici, de dire que si 'on veut connaitre de fagon tant
soit peu compléte la pensée réformée, il faut aussi se mettre a 1'étude de
Zwingli. :
Genéve. Jaques Courvoisier.

Paul Peachey, Die soziale Herkunft der Schweizer Tiufer der Reforma-
tionszeit, Eine religionssoziologische Untersuchung, Karlsruhe, Verlag
Heinrich Schneider, 1954, 157 S.

Nachdem Ernst H. Correll in seinem Buche «Dag schweizerische Tidufer-
mennonitentum» (1925) die Entwicklung der Schweizer Téufer unter dem
soziologischen Gesichtspunkte untersucht hat, wollte Paul Peachey die
Entstehung des Schweizer Tdufertums soziologisch bearbeiten. Dabei be-
schrinkte er sich, um nicht ins Spekulative zu verfallen, auf eine ganz
bestimmte Fragestellung: Welches war die soziale und berufliche Her-
kunft der Schweizer Tédufer? R#aumlich betrifft die Arbeit die deutsch-
sprachige Schweiz, zeitlich den Abschnitt von 1525—1540.

Peachey hatte betrichtliche Schwierigkeiten zu bewiltigen, Schwierig-
keiten, welche im Stoff, aber auch in der Person des Verfassers lagen.
P. Peachey ist Amerikaner. Es ist klar, daf} fiir einen solchen die Beschifti-
gung mit einem so begrenzten Gebiet, wie es die schweizerischen Geschichts-
quellen des Reformationsjahrhunderts sind, nicht einfach sein mubBte.
Dazu ist Paul Peachey Mennonit, also Glied der dltesten Tduferkirche. Die
Gefahr bestand, dal er sein Thema von einem engen Parteistandort aus
betrachtete. Auch in sich selbst birgt das Material manche crux. Die
Unterlagen sind verhiltnismaBig schmal, und man muf} sich hiiten, aus den
vorhandenen Zahlen und Namen zu weitgehende Schlulifolgerungen zu
ziehen. Es galt aullerdem, wirtschaftliche, soziale, religiose und politische
Verflechtungen zu entwirren und richtig einzuschétzen. Peachey hat diese
Gefahrenmomente erkannt und ist ihrer Meister geworden. Die Arbeit ent-
hilt eine Reihe wohlbegriindeter Ergebnisse, die ich in neue Beobachtungen
und in Berichtigungen unterteilen mdachte.



472 Rezensionen

Neue Beobachtungen: 1. Die geographische Ausbreitung der schwei-
zerischen Tauferbewegung entlang den Hauptverkehrsstraflen wird auf-
gezeigt (siehe die beigefiigte Karte auf S.87). 2. Die Bedeutung Ziirichs
als des Quellortes des schweizerischen Tidufertums wird deutlich. Es sind
wirklich alle schweizerischen T#dufergruppen, auch diejenigen z. B. von
Basel, Schaffhausen, Bern, von Ziirich aus gegriindet worden. Die noch von
heutigen Forschern vertretene Ansicht, daf das Berner T&ufertum auf
waldensische Nachwirkungen zuriickgehe, wird widerlegt. 3. Eindriicklich
ist der Nachweis, daBl die Tdufersache im Biirgertum der Stddte entstand,
aber bald zu einer Angelegenheit ausschlieflich der Bauernbeviélkerung
wurde. (Die Einzelbegriindung bringt das fleiflige Verzeichnis S. 107—151.)
Die kulturellen Folgen dieser Entwicklung (geistige Verarmung u.a.)
werden von Peachey klar hervorgehoben. 4. Erstaunlich ist die hohe Zahl
von Geistlichen, die anfinglich an der Bewegung beteiligt waren.

Berichtigungen: 1. Das Verhiltnis von Tduferbewegung und Bauern-
krieg wird aufgeklirt. Das Tédufertum ist der b#uerlichen Bevédlkerung
erst nach 1525 bekannt geworden, also kann der Bauernkrieg nicht auf
tduferischen Einflull zuriickgefiihrt werden. Es ist viel eher moglich, dafl
das Milllingen der Bauernaufstinde die Bevidlkerung den T&ufern in die
Arme trieb. 2. Die vielen Kurzbiographien fiihrender Tdufer, die Peachey
zusammenstellt, sind eine wertvolle Berichtigung und Ergénzung der im
«Mennonitischen Lexikon» enthaltenen. 3. Im Gegensatz zu einer verbrei-
teten Ansicht weist Peachey nach, dal soziale Momente bei der Entstehung
des schweizerischen Tdufertums nicht ausschlaggebend waren. Die Schwei-
zer Tiaufer bildeten eine wurzelhaft religiose Bewegung.

Die Methode der Arbeit ist einwandfrei. Der Verfasser ist in der Aus-
wertung des Stoffes vorsichtig. Der persinliche mennonitische Standpunkt
tritt zuriick. Die Grenzen, die in der soziologischen Betrachtungsweise
liegen, werden beriicksichtigt. Peachey will nur eine Ergéinzung der bis-
herigen theologisch und allgemein historisch orientierten Tduferforschung
bieten. Tatsidchlich leistet er zu diesem heute neu aufblithenden Forschungs-
zweig einen erfreulichen Beitrag. Er hat zum erstenmal, gedruckte und
ungedruckte Quellen niitzend, alle zwischen 1525 und 1540 lebenden Schwei-
zer Téufer, soweit sie bekannt sind, oértlich und beruflich erfaflit und aus
dieser Zusammenstellung wertvolle Gesichtspunkte abgeleitet, an denen
diejenigen, die sich in Zukunft mit dem Tauferproblem beschiftigen, nicht
werden vorbeigehen konnen.

Kurt von Raumer, Ewiger Friede. Friedensrufe und Friedenspline seit der
Renaissance, F'reiburg im Breisgau, Verlag Karl Alber, 1953, XII und
556 S., DM 28.—.

K. v. Raumer, Professor fiir neuere Geschichte in Miinster in Westf,,
unternimmt in diesem Bande den Versuch, die Geschichte des Friedensge-
dankens in ihren wichtigsten Stationen vorzufiihren, gewill ein brennendes
Thema, das aber von den Historikern vernachlissigt worden ist. Im 1. Teil
(S.1—207) zeichnet Raumer in meisterlichen Strichen die Entwicklung des



Rezensionen 473

Friedensproblems in Reformation und Neuzeit. Im 2. Teil (S.211—497)
kommen die bedeutsamsten literarischen Verfechter der Friedensidee (Eras-
mus von Rotterdam, Sebastian Franck, Sully, Crucé, Penn, Bentham, Saint-
Pierre, Rousseau, Kant und Gentz) mit ihren Schriften, die, soweit nétig,
ins Deutsche iibertragen sind, zu Wort. Auf S. 498—556 folgen eine Ueber-
sicht iiber das Schrifttum, Hinweise und Anmerkungen zu den Texten und
ein griindliches Register.

In dieser Zeitschrift diirfte die Linie Erasmus—Franck—Penn beson-
dere Aufmerksamkeit finden. Erasmus von Rotterdam, dessen Querela pacis
(1517) iibersetzt ist, kommt im wesentlichen iiber das Pathos der Anklage
und des sittlichen Aufrufes nicht hinaus. (Die Uebersetzung der Querela
pacis, die Rudolf Liechtenhan 1934 mit einer Einleitung herausgab, ist von
v. Raumer verwertet.) Sebastian Franck, der schwiibische spiritualistische
Alleingénger, griibt (in seinem «Kriegsbiichlein des Friedens» 1539) tiefer.
Er gibt eine breite, erschiitternde Schilderung des Kriegstreibens und stellt
dann die I'rage, woher die Kriegslust stamme. Er sieht ihre Wurzel darin,
dafl der Mensch von Natur mit Gott im Kriege lebt. Soll es zum I'rieden
in der Welt kommen, mufl zuvor der Einzelmensch den Frieden Gottes emp-
fangen haben. Es ist sehr verdienstlich, dafl v. Raumer die fast unbekannte,
grolle Schrift Francks ausfiihrlich wiirdigt und in Ausziigen wiedergibt.

William Penn, der quékerische Begriinder von Pennsylvanien, geht
noch einen Schritt weiter. Er leitet den Christen, der vom Kriegsgeist er-
lost ist, an, in die praktischen politischen Fragen einzugreifen. Im Jahre
1726 erschien sein Essay towards the present and future Peace of Europe.
Penn will darin das zwischenstaatliche Zusammenleben in Europa auf einen
neuen Boden stellen, nicht auf den Boden der Gewalt, sondern des Rechtes.
Hauptstiick des Vorschlages ist ein européisches Parlament, ein Reichstag,
auf dem die ganze europidische Vélkerfamilie vertreten ist und wo die Fra-
gen, die das Zusammenleben betreffen, giitlich besprochen werden. Die
Einzelheiten dieses Europaparlamentes werden von Penn sehr genau aus-
gedacht, und zwar so, daBl alle unnétigen Reibungen vermieden werden. So
heiflt es z. B., der Hauptversammlungssaal miisse rund sein und mehrere
Tiiren haben, so daB Rangstreitigkeiten umgangen werden kinnten. Penn
ist sich bewuflt, daBl eine solche internationale Friedensordnung nicht das
Reich Gottes darstellt. Dieses wird erst kommen mit dem Tausendjihrigen
Reich. Verglichen mit dem Frieden des Tausendjihrigen Reiches ist, sagt
Penn, alle menschliche Friedensverwirklichung auf dieser Erde nur ein
<Notbehelfs. Aber dieser Notbehelf ist immer noch besser als der Krieg.

Penns Plan, dem aufkommenden Machtstaat eine Schranke zu ziehen,
mifllang, ebenso wie alle anderen Friedensprojekte, die in diesem Werk
verzeichnet sind. Gleichwohl bleibt die I'riedensfrage eine der wichtigsten,
die es fiir die Menschheit {iberhaupt geben kann, und wir sind K. v. Raumer
dankbar, dafl er uns in seinem Buche daran aufs eindringlichste erinnert.
Besonders anzuerkennen ist, dafl die religiésen Triebkriifte, die in der
Geschichte der Friedenspline mitwirkten, vom Verfasser mit feinstem Ver-
stindnis belichtet werden.

Ziirich. Fritz Blanke.



	Rezensionen

