
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 10 (1954)

Heft: 6

Artikel: Das Gesetz des Glaubens Röm. 3, 27.

Autor: Friedrich, Gerhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877477

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877477
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


10. Jahrgang

Theologische Zeitschrift
Heft 6 November/Dezember 1954

Das Gesetz des Glaubens Rom. 3,27.

I.

Gesetz und Glauben stehen sich sonst ausschließend gegenüber:

Rom. 4, 13 ff.; Gal. 2, 16; 3, 2. 21—22. Was meint Paulus,
wenn er Rom. 3, 27 vom Gesetz des Glaubens spricht? Der
Ausdruck bereitet den Exegeten Schwierigkeiten. Im ganzen
Abschnitt Rom. 3, 21 ff. wird immer wieder gesagt xuipiç vôpou. vôpoç
ist fast gleichbedeutend mit Werk. Wie kann Paulus da vom
Gesetz des Glaubens reden? Der Ausdruck ist deshalb so
schwer deutbar, weil er sich sonst bei Paulus nicht findet. Ist
vôgoç hier im eigentlich paulinischen Sinne gemeint, so daß an
die Thora zu denken ist, oder hat vôpoç eine allgemeinere
Bedeutung? Wenn man die Kommentare aufschlägt, so sieht man,
daß sich die meisten für den letzten Vorschlag entscheiden. Es
gibt bei ihnen einige Unterschiede, aber im Grunde sind sie
sich darin einig, daß vôpoç Rom. 3, 27 nicht das mosaische Gesetz
bezeichnen kann. Die Thora ist wohl ein vôpoç rwv ëpfuuv, aber
nicht ein vôpoç Trîareujç.

Einige Exegeten versuchen, der Wendung vôpoç Tncrreiuç das
Anstößige zu nehmen, indem sie erklären, es sei nicht ein
theologisch gefüllter Ausdruck, sondern ein im Augenblick paradox
formuliertes, geistreiches Wort, das mehr der Rhetorik als
theologischer Reflexion seinen Ursprung verdankt. So sagt Lietz-
mann 1, Paulus spreche «aus stilistischem Parallelismus» vom
vôpoç mcTTeuuç. Dibelius2 erklärt, die Formulierung sei unter
rhetorischem Zwange erfolgt, um eine Antithese zu der alten
Lebensordnung des Gesetzes zu prägen. Auf jeden Fall kommt
dem Begriff vôpoç keine eigentliche Bedeutung zu. Paulus hätte
hier auch von der iuotiç allein sprechen können, wie er es

1 H. Lietzmann, An die Römer, Handbuch zum NT VIII3 (1928).
2 M. Dibelius, Theologische Blätter (1924) 62.

26



402 G. Friedrich, Das Gesetz des Glaubens Rom. 3, 27

Y. 28 und sonst tut, ohne daß sich inhaltlich an der Aussage
etwas geändert hätte. Das Gesetz des Glaubens ist «der christliche

Glaube im Vollsinn des Wortes mit all seinen Erkenntnissen

und der Erfüllung seiner Gebote».3
Diese Ausführungen wirken zunächst bestechend, überzeugen

aber doch nicht gänzlich. Wenn man den V. 27 genauer
betrachtet, so zeigt es sich, daß die Wendung vôpoç Tn'crreujç nicht
eine Verlegenheitsformulierung ist, die Paulus gewissermaßen

gegen seine bessere theologische Meinung entschlüpft ist,
sondern Paulus spricht hier bewußt und mit Absicht vom vôpoç

mcmujç. Wenn er fragt, bià itoiou vôpou, dann muß die Antwort
eine Aussage über einen vôpoç enthalten, und sie heißt: nicht
vôpoç tOùv ëppiuv, sondern vôpoç mcn-euiç. So ist die Wendung
vôpoç irîcTTeiuç nicht eine ungewollte Zufallsformulierung,
sondern sie stand schon fest, als Paulus die Frage ôià ttoîou vôpou
bildete. Paulus gebraucht diesen Ausdruck also mit voller
Absicht.

Die am weitesten verbreitete Ansicht ist, daß vôpoç Rom.
3, 27 als Norm, Satzung, Regel, System, Ordnung zu verstehen
sei. Nach Beck 4 hat vôpoç ohne Artikel eine allgemeine
Bedeutung und heißt so viel wie «die sittliche Norm», «vôpoç twv
ëpYwv ist ein Gesetz, das als sittliche Norm Werke vorschreibt

vôpoç mOTeuuç ist da, wo Glaube als sittliche Norm
vorgeschrieben wird.» Ganz ähnlich schreibt Meinertz in seiner
Theologie, vôpoç sei «die Norm, die Regel, die das Handeln
bestimmt». 5 Schlatter 6 gibt vôpoç als «göttliche Satzung» wieder.
Im International Critical Commentary umschreibt Sanday-
Headlam 7 vôpoç mit System. Es ist die «festgelegte Ordnung der
Dinge». In den meisten deutschen Kommentaren wird vôpoç
irkrreujç als die neue «Heilsordnung» erklärt. Der vôpoç tüjv
êppwv ist die alte Heilsordnung, die Werke verlangte, wie sie
im Mosegesetz gefordert wurden, der vôpoç mcrreuuç dagegen ist

s J. Sickenberger, Die Briefe des Hl. Paulus an die Korinther und
Römer, in «Die Heilige Schrift des NT>, hrsg. von F. Tillmann VI' (1932).

4 J.T.Beck, Erklärung des Briefes Pauli an die Römer (1884).
5 M. Meinertz, Theologie des NT II (1950) 46.
6 A. Schlatter, Gottes Gerechtigkeit (1935).
7 W. Sanday and A. C. Headlam, Critical and Exegetical Commentary

on the Epistle to the Romans5 (1950).



G. Friedrich, Das Gesetz des Glaubens Rom. 3, 27 403

die «neue Ordnung» 8, die «neue Heilsordnung» 9, die «Neuordnung

des Heilsweges» 10, die «Ordnung des neuen Lebens»
«die höhere Ordnung des Glaubens» 12, die Glauben verlangt13,
bzw. die alles auf den Glauben stellt.14

Ohne Zweifel kann vôgoç auch Norm, Regel, Ordnung
bedeuten. Diesen Sinn hat das Wort Rom. 7. Paulus spricht dort
Y. 21 von dem vôpoç, «der ich das Gute tun will, daß mir das
Böse nahe liegt». Er unterscheidet zwischen vôpoç toû heoö

V. 22 und dem ëxepoç vôpoç Y. 23, zwischen dem vôpoç toû voôç

und dem vôpoç Triç dgapRaç V. 23, zwischen dem vôpoç toû ttvêû-

paxoç Tpç Cuufjç und dem vôpoç Trjç àpapxîaç Kai toû havoiTOU 8, 2. Wann
hat vôpoç die Bedeutung Thora, und wann ist das Wort anders
zu verstehen? Beck15, B. Weiß", Zahn17 und andere legen
großen Wert auf die Feststellung, daß Paulus vôpoç gelegentlich

mit, dann aber wieder auch ohne Artikel gebraucht. Der
artikellose vôjuoç bezeichne nicht das mosaische Gesetz,
sondern allgemein die von Gott gesetzte Ordnung, während mit
ô vôpoç das mosaische Gesetz gemeint ist. Diese Unterscheidung

ist nicht durchführbar. Paulus kann in demselben Vers
vôpoç mit und ohne Artikel setzen, z.B. Rom. 2, 14; 2, 23. 27;
3, 21. Da es unwahrscheinlich ist, daß innerhalb eines Verses
vôpoç in verschiedenen Bedeutungen gebraucht wird, ist es
schon von dieser Beobachtung her nicht ratsam, eine sachliche
Unterscheidung zwischen vôpoç und ô vôgoç zu sehen. Wenn man
den Sprachgebrauch von vopoç in der LXX untersucht, so stellt

8 J. Kürtzinger, Der Brief an die Römer, in <Die Heilige Schrift in
deutscher Uebersetzung», Echter Bibel, Das NT, hrsg. von K. Staah (1951).

9 B. Weiß, Handbuch über den Brief des Paulus an die Römer, in
«Kritisch-exegetischer Kommentar über das NT» IV6 (1881) ; R. A. Lipsius, Die
Briefe an die Gab, Rom., Phil, in «Ilandcommentar zum NT»2 (1893) ; H.
Lietzmann a. a. O.; P. Althaus, Der Brief an die Römer, in «Das NT deutsch».

10 E. Kühl, Der Brief des Paulus an die Römer (1913) 121.
11 A. Jülicher, Der Brief an die Römer, in «Die Schriften des NT», hrsg.

von J.Weiß2 (1908).
12 Th. Haering, Der Römerbrief des Apostels Paulus (1926).
13 B.Weiß, H. Lietzmann, A.Schlatter.
14 P. Althaus.
16 J. T. Beck zu Rom. 3, 27.
16 B. Weiß zu Rom. 3, 31.
17 Th. Zahn, Der Brief des Paulus an die Römer, Kommentar zum NT2

(1910) zu Rom. 3, 31.



404 G. Friedrich, Das Gesetz des Glaubens Rom. S, 27

man fest, daß dort an einer ganzen Reihe von Stellen das artikellose

Wort das mosaische Gesetz bedeutet, z. B. Sap. 6, 4; Sir.
19, 24; 21, 11; 32, 15. 24; 83, 2; 34, 8; 35, 1. Bei Josephus
kann vôpoç ohne Artikel das göttliche Gesetz bezeichnen,
allerdings ist dieser Sprachgebrauch für ihn nicht gerade charakteristisch.

18 Zur Zeit des Apostels Paulus war aber die Thora
eine ganz bestimmte Größe, und das Wort hatte fast den
Charakter eines Eigennamens angenommen, so daß es von den
Rabbinen häufig ohne Artikel gebraucht wurde.19 Diesen
Sprachgebrauch finden wir auch hei Paulus. An einigen Stellen
ist ganz deutlich, daß mit dem absolut gebrauchten vôgoç das
mosaische Gesetz gemeint ist, Rom. 2, 12—14. 17. 23. 25. 27;
3, 20 f.; 5, 13. 20; 10, 5. Dagegen meint Paulus mit dem determinierten

vôpoç Rom. 7, 21 ff. ganz sicher nicht die Thora. Aus
dem Fehlen oder Vorhandensein des Artikels lassen sich auf
die Bedeutung des vôpoç keine Schlüsse ziehen. Wie die
eingehende Untersuchung von Blaeser gezeigt hat, ist die Verwendung

des Artikels beim Genetivgebrauch von vôpoç davon
abhängig, ob das Beziehungswort determiniert ist oder nicht.
Hat das Substantiv, von dem vôpoç abhängig ist, den Artikel, so
führt ihn vôpoç auch. Fehlt er dort, so läßt ihn Paulus ebenfalls
weg. Auch wenn vôpoç mit Präpositionen verbunden ist, läßt
sich kein sachlicher Unterschied herausarbeiten; denn das
nt.liche Griechisch lieht es, bei Präpositionen den bestimmten
Artikel wegzulassen, ohne daß der Sinn des Wortes verändert
wird.20

Von diesen Beobachtungen her liegt kein Grund vor, vôpoç
Rom. 3, 27 im Sinne von Ordnung zu verstehen, und vôpoç tûiv
ëpxujv als alte Heilsordnung zu bezeichnen, sondern vôpoç tûiv
ëpxujv ist, wie Paulus vôpoç auch sonst versteht, das mosaische
Gesetz. Dementsprechend ist auch vôpoç m(XTeujç nicht die neue
Heilsordnung. In dem Abschnitt Rom. 3, 19—31 kommt vôpoç
11- bzw. 12mal vor. Bis zum V. 27 ist vôpoç ganz sicher die
Thora, auch in den V. 28—31 ist damit das mosaische Gesetz

« W. Gutbrod, Artikel vö|uoc. ThWzNT IV 1043, 25 f. und A. Schlatter,
Die Theologie des Judentums nach dem Bericht des Josefus (1932) 64.

19 P. Blaeser, Das Gesetz bei Paulus. Nt.liche Abhandlungen 19, 1—2

(1941) 18 f.
90 Blaeser, 10—17.



G. Friedrich, Das Gesetz des Glaubens Rom. 3, 27 405

gemeint. Wie sollte Paulus dazu kommen, in V. 27 vôpoç plötzlich

einen andern Sinn zu geben?
In mehreren Kommentaren wird bei vôpoç tncrxeuuç auf Rom.

8, 2 hingewiesen, wo Paulus den vôgoç too Tiveuuaxoç xrjç Zuurjç

erwähnt, der durch Jesus Christus den Christen vom Gesetz
der Sünde und des Todes befreit hat, und auf Gal. 6, 2, wo vom
vôpoç XpiOToû gesprochen wird. Man sagt, daß alle Menschen
ohne Unterschied unter einem Gesetz stehen. Die Juden haben
das Sinaigesetz, die Heiden das ins Herz geschriebene Gesetz
Rom. 2, 14 f.21 Aber auch die Christen, die weder Juden noch
Heiden sind, sind nicht ohne Gesetz. Bei Paulus ist vom Gesetz
des Glaubens, dem Gesetz Christi, dem Gesetz des Geistes des
Lebens die Rede. Paulus selbst nennt sich ëvvogoç Xpicrxoû
1. Kor. 9, 21.22 Dieses so verschieden umschriebene Gesetz,
bei dem aber im Grunde immer dasselbe gemeint ist, ist etwas
völlig anderes als das mosaische Gesetz. Da es sich bei ihm
um Christus, den Glauben, die Liebe, den Geist handelt, ist das
äußere «Du sollst» zu einem innerlich angeeigneten, völlig
erfüllten Gesinnungstun geworden, so daß es sich «gar nicht
mehr um Tun eines äußeren Gebotes, sondern um Ausübung
eines inneren Dranges» handelt.23 Die Bedeutung des Gesetzes
Christi als eines neuen Gebotes ist so stark abgeschwächt, daß

man eigentlich gar nicht mehr von einem Gesetz oder Gebot
sprechen kann, sondern mehr von einer Regel, nach der sich
das Leben des Christen gestaltet. «Das Gesetz Christi wirkt
von innen, ist Kraftwirkung, Regel, nach der das Christenleben
verläuft.» 24 «Es verkündigt nicht minder wie das mosaische
Gesetz den für den Menschen giltigen Willen Gottes, aber nicht
einen Willen Gottes, welchen der Mensch durch sein Tun ins
Werk zu setzen hat, sondern vor allem den auf die Erlösung
der Menschheit gerichteten und in Christus verwirklichten Willen

Gottes.» 25 Da das Gesetz des Glaubens nicht nur leere
Vorschrift, «sondern als Forderung zugleich auch übernatürliche
Kraft und Stärke» ist, da es eine Forderung ist, «die in das

21 Zahn zu Rom. 3, 27.
22 E. Sommerlath, Der Ursprung des neuenLebens nachPaulus2 (1927) 37.
23 Sommerlath 38.
24 Sommerlath 39.
25 Zahn zu Rom. 3, 27.



406 G. Friedrich, Das Gesetz des Glaubens Rom. 3, 27

Innere des Menschen eingeht und es umgestaltet» 26, und es «mit
der Forderung zugleich auch die Möglichkeit und die Kraft der
Erfüllung giht» 27, hat man dieses Gesetz des Glaubens direkt
als Evangelium bezeichnet.28

Was von den angeführten Autoren über das Gesetz des
Glaubens bzw. über das Gesetz Christi gesagt ist, trifft zum
großen Teil auf den Sinn der paulinischen Ermahnungen zu.
Diese berühren sich tatsächlich mit dem Evangelium. Sie sind
wirklich Forderung und Gabe. Aber Paulus nennt sie nirgendwo

zusammenfassend vôpoç. Abgesehen von Gal. 6, 2 vermeidet
er es offensichtlich, in sog. paränetischen Stücken positiv vom
vôpoç zu sprechen. Nicht ein vôpoç gestaltet und regelt das Leben
des Christen, nicht in einem vôpoç ist festgelegt, was der
Christ zu tun hat, sondern Paulus spricht in seinen
Ermahnungsstücken vom S-éXrpia too heoO 1. Thess. 4, 3 und Rom. 12,
2.29 Man darf vôpoç Trioxeuiç Rom. 3, 27, vôpoç toû Ttveûiuaxoç

Rom. 8, 2, vôpoç Xpiaxoû Gal. 6, 2 und ëvvopoç Xpioxoû 1. Kor. 9,
21 nicht zusammenstellen und auf Grund dieser Aussagen eine
paulinische Gesetzeslehre für das Christenleben entwickeln.
Erst recht gehört Rom. 13, 8 nicht hierher, ëxepoç ist nicht zu
vôpoç zu ziehen, als ob das Gebot der Nächstenliebe ëxepoç vôpoç
im Sinne von vôpoç Xpiffxoö Gal. 6, 2 ist30, sondern ëxepoç hat
hier wie auch sonst oft im NT 31 die Bedeutung «der Nächste».
Paulus spricht wohl Röm. 7, 23 vom ëxepoç vôpoç. Aber dort
hat die Aussage einen ganz anderen Sinn. Die eben angeführten

Stellen Röm. 3, 27; 8, 2; Gal. 6, 2 und 1. Kor. 9, 21 haben
nichts miteinander zu tun, bzw. sie enthalten keine grundsätzlichen

Aussagen, die sich zu einem System zusammenfassen
lassen, sondern es sind mehr oder weniger Augenblicksformulierungen.

Dieses ist hei 1. Kor. 9, 21 und Röm. 8, 2 ganz
offensichtlich. Paulus nennt sich 1. Kor. 9, 21 einen ëvvopoç Xpicrxoö,

um seine Aussage richtigzustellen, er sei uUç avopoç. Er ist

26 Blaeser a. a. 0. 239.
27 Blaeser 240.
28 Zahn zu Röm. 3, 27 und W. Bauer, Griechisch-deutsches Wörterbuch

zu den Schriften des NT und der übrigen urchristlichen Literatur' (1952) 985.
29 P. Althaus, Gebot und Gesetz (1952) 9.

30 W. Gutbrod, Artikel vogoç. ThWzNT IV 1069, 13 ff.
37 H. W. Beyer, Artikel ëxepoç. ThWzNT II 701, 47 ff.



G. Friedrich, Das Gesetz des Glaubens Rom. 3,27 407

nicht gesetzlos wie die Heiden, so daß er nichts von Gott weiß
und autonom handelt, sondern er ist an Christus gebunden.
Sehr richtig hat schon J. Weiß 32 bemerkt: Es ist «doch recht
fraglich, ob Paulus hier mit Bewußtsein an den vôpoç XpicTxoû

gedacht hat... Der Genetiv betont weit eher die Gebundenheit
an die Person als an sein Gesetz». Es geht Paulus nicht darum,
eine nova lex, die lex Christi, zu proklamieren, sondern er
spricht von seiner Zugehörigkeit zu Christus und seiner
Abhängigkeit von ihm. Ihm verdankt er sein Wissen um Gott, in
ihm begegnet ihm der Wille Gottes. So ist der Ausdruck ëvvopoç

XpiOToô eine geistreiche Formulierung im Zusammenhang seiner
Ausführungen über furo vöpov und dîvopoç. Ganz ähnlich
verhält es sich mit der Aussage vôpoç xoû Trveûpaxoç xfjç £wrjç Rom.
8, 2. Auch hier kommt dem Ausdruck keine grundsätzliche
Bedeutung zu. Der Ton liegt nicht auf vôpoç, sondern auf irveOpa.

Vom vôpoç xoû irveûpaxoç xrjç Zuupç spricht Paulus nur, weil er
vorher vom vôgoç xoû voôç und vôpoç xrjç ctpapxiaç geredet hat
Rom. 7, 23, und er mit vôpoç xrjç àgapxîaç Kai xoû ßavdxou Rom.
8, 2 die vorher gemachte Aussage vom vôpoç dgapxîaç Rom. 7,

25 aufnimmt. «Die Gegenüberstellung ist ein Wortspiel... Er
meint vielmehr, daß der Geist des Lebens frei macht vom
Gesetz der Sünde und des Todes. Da aber beide nach einer
bestimmten Gesetzmäßigkeit an ihm wirken, heißt er beide
Gesetz.» 33 Am Sinn des Verses würde sich nichts ändern, wenn
Paulus vôpoç weglassen und nur vom irveûpa xrjç Zuufjç sprechen
würde.

Anders verhält es sich mit Gal. 6, 2. vôpoç Xpuxxoû ist
wahrscheinlich gar nicht eine eigene Formulierung des Apostels
Paulus, sondern ein aus dem Urchristentum herkommender
Terminus, der dem Apostel Paulus sonst nicht eigentümlich
ist. Im Gal.-Brief verwendet er auch an andern Stellen Zitate
aus der urchristlichen Tradition, z. B. Gal. 1, 4. Möglicherweise
ist dieses auch 6, 2 der Fall. Es fällt auf, daß avairXripöiJu nur hier
bei Paulus vom Erfüllen des Gesetzes gebraucht wird. Paulus
kennt wohl das Verbum àvaTrXrpôw, aber er verwendet es in
andern Zusammenhängen, z. B. 1. Thess. 2, 16: das Maß der

32 J. Weiß, Der erste Korinthcrbrief, in Kritisch-exegetischer Kommentar

über das NT V9 (1910).
38 H. Asmussen, Der Römerbrief (1952).



408 G. Friedrich, Das Gesetz des Glaubens Rom. 3, 27

Sünden voll machen; 1. Kor. 16, 17: einen Mangel ausfüllen.
In Verbindung mit dem Gesetz gebraucht Paulus die Verben
irXripou) Gal. 5, 14; Ttoiéw Gal. 5, 3; cpuXdocruj Gal. 6, 13; irpcmcnu
Rom. 2, 25; reXéw Rom. 2, 27; aber nicht àvairXripôiu. Es liegt
nahe anzunehmen, daß Paulus Gal. 6, 2 eine urchristliche Wendung

zitiert. Jesus hatte das Doppelgebot der Liebe als das
höchste Gebot bezeichnet Mark. 12, 29. Im Urchristentum ist die
Anschauung von dem neuen Gebot, dem Gesetz Christi, weit
verbreitet, Joh. 13, 34; 1. Joh. 2, 7; Herrn. Sim. V 6, 3; VIII 3,

2; Ign. Magn. 2. Paulus erinnert demnach Gal. 6, 2 die Nomisten
in Galatien, die sich auf das palästinensische Christentum
berufen, in polemischer Antithese an das Gesetz Christi. Versteht
man vôpoç XpiaioO Gal. 6, 2 nicht als eine paulinische
Formulierung, sondern als einen unpaulinischen, urchristlichen
Ausdruck, so erhalten die Ausführungen des Apostels noch größere
Plastik.

Von diesen Beobachtungen her ist es unwahrscheinlich,
vôpoç irîcTTeuuç Rom. 3, 27 als ein spezifisches Gesetz für die
Christen anzusehen. Christus ist für Paulus wohl der Herr,
der Befehle gibt und dem man gehorchen muß, aber er ist
nirgendwo ein Gesetzgeber. Auch diejenigen, die vôpoç uicmwç als
Gesetz Christi ansehen, müssen den Ausdruck uminterpretieren.

«Es tut sich hier ein solch großer Unterschied zwischen
dem mosaischen Gesetz, das für Paulus einfach das Gesetz war,
und dem Gesetz Christi auf, daß man dieses Gesetz Christi nur
im uneigentlichen Sinn ein Gesetz nennen kann Wie diese
Knechtschaft Christi im Vergleich zu der Gesetzesknechtschaft
eigentlich gar keine Knechtschaft ist, so ist im Vergleich zum
mosaischen Gesetz das Gesetz Christi eigentlich gar kein
Gesetz.» 34 Würde man vôpoç TtîcrTeujç wirklich als vôpoç
verstehen, so würde die geforderte ttîotiç zum Werk werden, und
zwischen vôpoç Tnoxewç und vôpoç tuùv ëp-fwv wäre kein
Unterschied. Das würde zu einer Verkehrung des paulinischen
Glaubensbegriffes führen und dem Gedankengang der Ausführungen

von Rom. 3, 21 ff. widersprechen. Schlatter35 sucht sich
gegen diese Vorwürfe zu schützen, indem er mit Nachdruck
betont, daß Glaube nicht eine Leistung und ein Verdienst des

34 Blaeser a. a. 0. 241.
35 A. Schlatter, Gottesgerenhtigkeit, z. St.



G. Friedrich, Das Gesetz des Glaubens Rom. 3,27 409

Menschen sei, sondern daß er aus der Botschaft Gottes kommt.
Einfacher ist es, wenn man diese Exegese des Ausdrucks
aufgibt und sich nach einer anderen Lösung umsieht, die diese Um-
deutung unnötig macht.

Cremer-Kögel36 hat ganz richtig erkannt, daß es sich sowohl
beim vôpoç twv ëppuuv wie heim vôgoç irîOTeuuç um das Gesetz
Israels handelt. Dieses Gesetz Moses will, wenn man es recht
verstanden hat, in den Glauben hineinweisen, «indem es nichts
anders übrig läßt, als auf ein Heil aus Gnaden xwpiç ëppujv vôpou

zu warten, so daß der vôpoç unter diesem Gesichtspunkt ein
Gesetz ist, das Glauben verlangt, vôpoç mOTewç 8, 27, während
Israel es nur auffaßt als Gesetz, das Werke verlangt, vôpoç
ëpTUJV». Obwohl Cremer-Kögel in diesem Zusammenhang Gal.
3, 24 nicht erwähnt, scheint er doch Rom. 3, 27 von Gal. 3, 24

her zu verstehen: Das Gesetz ist der Zuchtmeister, der zu
Christus hintreiht. Dadurch, daß die Menschen nicht imstande
sind, das Gesetz zu erfüllen, zwingt es sie, auf das Heil aus
Gnaden zu warten. Aber Gal. 3, 24 ist das eîç genau so wie das
eîç Gal. 3, 23 temporal zu verstehen.37 Das Gesetz hat nicht die
Aufgabe, den Glauben zu wecken und so zu Christus zu führen.
Es ist nicht der Erzieher zum Evangelium, indem es die
Menschen von Stufe zu Stufe aufwärts führt, oder indem es die
Menschen an sich selbst verzweifeln läßt. Weder Paulus noch
ein anderer ist durch das Gesetz zu Christus geführt worden.
Abgesehen davon hat Cremer-Kögel recht, daß vôpoç Rom. 3,
27 das at.liche Gesetz bezeichnet. Jedoch ist vôpoç Tricxxewç nicht
das Gesetz, das Glauben verlangt. Es gilt genauer zu begründen,

warum mit vôpoç xuùv epptuv und mit vôgoç mcrxeaiç ein und
dasselbe Gesetz gemeint ist, und was darunter zu verstehen ist.

II.
Zum Verständnis von Rom. 3, 27 ist es wichtig zu sehen,

was Paulus Rom. 3, 21 ausgeführt hat. Dort wird vom Gesetz
zweierlei gesagt: Es konnte die Gottesgerechtigkeit nicht ver-

36 H. Cremer und J. Kögel, Bibl. Theol. Wörterbuch der neutestament-
lichen Gräzität10 (1915) 753.

37 H. Schlier, Der Brief an die Galater, in Kritisch-exegetischer
Kommentar über das NT VII10 (1949).



410 G. Friedrich, Das Gesetz des Glaubens Rom. 3, 27

schaffen, die Gottesgerechtigkeit ist aber auch nicht etwas, was
dem Gesetz völlig fremd ist. Sie ist ohne Gesetz erschienen, aber
doch vom Gesetz bezeugt. xwp'Ç vôpou Y. 21 geht zurück auf
den Satz von V. 20 iZ eppuuv vôpou où biKcauubficxexai. Der Satz biKcuo-

aûvri beoû papxupoupévri imö xoû vôpou V. 21 wird in V. 22
erläutert: öiKcuocTLivri heoö bià xrîcrxEiJuç 'IricroO Xpicrxoû. Ohne Gesetz
heißt ohne Werke des Gesetzes, und die vom Gesetz bezeugte
Gottesgerechtigkeit ist die Gottesgerechtigkeit durch den Glauben

an Jesus Christus. Das Gesetz fordert nicht nur Werke,
durch die man aber niemals die Gerechtigkeit erlangen kann,
es verkündigt auch, daß man durch Glauben gerecht wird.

Wenn wir vom Gesetz hei Paulus sprechen, dann denken
wir meistenteils nur an die negativen Aussagen vom Gesetz,
daß es den Menschen mit der Sünde bekannt macht Rom. 8, 20,
es den Mund aller stopft und alle Welt vor Gott schuldig macht
3, 19, daß es schwach ist 8, 8, die Gerechtigkeit nicht geben
kann, sondern Zorn 4, 15, Fluch Gal. 3,10, Tod Rom. 7, 10.13
wirkt. Diese Seite des Gesetzes betont Paulus besonders stark,
da er von ihm meistenteils in polemischen Zusammenhängen
spricht. Man übersieht häufig, daß Paulus trotz aller
Zurückweisung des Gesetzes im gleichen Atemzug auch recht positive
Aussagen über das Gesetz machen kann. Nach Rom. 7,7 ff.
steht das Gesetz in engster Verbindung mit der Sünde. Es ist
zwar nicht selbst Sünde, aber es bringt den Menschen zum
Sündigen. Trotzdem ist es heilig, gerecht und gut Rom. 7,12.
Auch 2. Kor. 3 macht Paulus eine doppelte Aussage über das
Gesetz. Es tötet V. 6, es ist eine biaxovia xoö öaväxou V. 7, eine
biaKovîa xrjç KaxctKpicreujç V. 9. Trotzdem hat diese bictKovia auch
ihre boSoc. Selbst in der scharfen Abweisung des Gesetzes Gal. 3

haben wir eine Bejahung des vôpoç; obwohl Paulus dort in
recht scharfer Weise die Inferiorität des Gesetzes den Verheißungen

gegenüber zeigt, sagt er doch, daß es nicht gegen die
Verheißung ist. Es hat im Heilsplan Gottes seine bestimmte
Funktion, auch wenn es das Leben nicht geben kann Gal. 3, 21.

Diese doppelten Aussagen vom Gesetz haben wir in ganz
konzentrierter Form Rom. 3,21 vor uns: Gesetzeswerke schaffen

nicht die Gottesgerechtigkeit, aber das Gesetz verkündigt,
daß man aus Glauben gerechtfertigt wird. Die positive Aussage

über das Gesetz ist an dieser Stelle in der Exegese oft zu



G. Friedrich, Das Gesetz des Glaubens Rom. 3, 27 411

wenig beachtet worden. Wenn wir heute vom Gesetz sprechen,
denken wir meist nur an die 248 Gebote und 365 Verbote des

AT, an die Forderungen, die der Mensch nicht erfüllen kann.
Gesetz ist für uns weitgehend identisch mit dem Sinaigesetz.
Höhepunkt und Extrakt des ganzen Gesetzes ist für uns der
Dekalog. Diese Ansicht ist nicht unberechtigt. Auch Paulus
meint oft den Dekalog, wenn er vom Gesetz spricht Rom. 3, 20;
7, 7; 13, 8. Aber vôpoç ist für ihn mehr als das Gebot. Mit vôuoç
kann er, wie die Stellen Rom. 3,19; 1. Kor. 14, 21; Gal. 3,10. 22 f.

zeigen, die gesamte Schrift bezeichnen. Da er Rom. 3, 21 neben
vôgoç noch die Propheten nennt, ist mit vôpoç an dieser Stelle
wohl, wie auch Rom. 4, 13 ff.; 1. Kor. 9, 8; Gal. 3, 10 der Pentateuch

gemeint. In ihm sind aber nicht nur die Gesetze im strengen

Sinn enthalten; zu ihm gehören auch die Vätergeschichten
und die Bestimmungen über den Kult. Wenn Paulus vôpoç so
umfassend versteht, so schließt er sich damit dem Sprachgebrauch

des Judentums an. Für den Juden war das Gesetz
nicht in den 10 Geboten zusammengefaßt. Thora kann dem
Rabbinen auch als Bezeichnung des Dekalogs dienen, «Aber
der Dekalog ist niemals in einem exklusiven Sinn die Thora».38
Das Leben der Juden unter fremder Herrschaft und in der
Diaspora führte dazu, daß man im Gesetz immer stärker auf die
Teile Wert legte, durch die sich der Jude von andern Menschen
unterschied: Sabbatgebot, Beschneidung, Speisegebote und der
Gottesdienst des einigen Gottes. Es gibt eine umfangreiche
Erörterung, welche Gebote die wichtigsten sind, und wie man das
Gesetz am kürzesten auf eine Formel bringen kann.39 Eine
Zusammenfassung der gesamten Thora, nicht nur der Gebote,
kann man in dem Satz Dt. 6, 4 sehen: «Der Herr, unser Gott,
ist ein Herr», der im Schema enthalten ist, dem «Grundbekenntnis

Israels zu dem einen Gott und seinen Geboten».40 Wie hoch
man das Schema einschätzte, zeigt sich darin, daß seine
Rezitation als Ersatz für das Thorastudium und für den Opferdienst
bezeichnet wurde. In ihm sollen auch die 10 Gebote enthalten
sein.41

38 Gutbrod, ThWzNT IV 1047, 7.
39 H. Strack und P. Billerbeck, Kommentar zum NT aus Talmud und

Midrasch I (1922) 900—907.
49 Str.-B. IV 189. 41 Belege bei Str.-B. IV 190.



412 G. Friedrich, Das Gesetz des Glaubens Rom. 3,27

Woran denkt Paulus wohl, wenn er Rom. 3, 21 sagt, daß
das Gesetz die Glaubensgerechtigkeit bezeugt? An die Gebote
und Verbote, die uns in klarster Form im Dekalog entgegentreten,

an die Vätergeschichten, die Kultbestimmungen, das
Schema Israel? Schon Beck hatte zu Rom. 3, 21 ausgeführt:
«Das Gesetz mit seinen Reinigungen und Opfern weist
hin auf eine volle Offenbarung einer Gerechtigkeit, wie sie
Gottes heiligem Wesen entspricht, durch göttliche Heilstat.»
Noch deutlicher spricht Schlatter42 es aus, daß Paulus den
at.lichen Kult positiv beurteilt: «Im at.lichen Opfer und Sakrament

sah er nicht ein Werk des Menschen, sondern die Erweisung

der göttlichen Gnade. Aus diesem Teil des Gesetzes
entsteht nicht die Gerechtigkeit des Menschen, sondern dadurch
verkündigt es Gottes Gerechtigkeit. Wer nach dem Willen des
Gesetzes zum Altar tritt, erwirbt sich kein Verdienst und
beruft sich nicht auf sein eigenes Werk, sondern sucht Gottes
Erbarmen.» Gibt es irgendwo einen Hinweis dafür, daß Paulus
den Kult in diesem Sinne versteht? Ein direktes Zeugnis, daß
der at.liche Kult die Glaubensgerechtigkeit bezeugt, haben wir
bei Paulus nicht. Daß der Kult — wie er von Gott gewollt, nicht
wie er zur Zeit des Paulus im Judentum geübt wurde — nicht
gegen die Glauhensgerechtigkeit ist, ist daraus zu ersehen, daß
die Beschneidung bei Paulus ein Siegel der Glaubensgerechtigkeit

ist Rom. 4, 11. In den von den Judaisten besuchten Gemeinden

führt Paulus einen scharfen Kampf gegen die Beschneidung,

weil sie zu einem gesetzlichen Akt gemacht wird. Sie
bedeutet Aufhebung der Glauhensgerechtigkeit. «Wenn ihr
euch beschneiden laßt, wird euch Christus nichts nützen. Ich
bezeuge aber wiederum jedem Menschen, der sich beschneiden
läßt, daß er schuldig ist, das ganze Gesetz zu halten. Ihr seid
losgelöst von Christus, die ihr durch das Gesetz gerecht werden
wollt. Ihr seid aus der Gnade gefallen» Gal. 5, 2—4. Ursprünglich

gehören aber Glauhensgerechtigkeit und Beschneidung
zusammen. Die Beschneidung ist nicht eine vom Gesetz geforderte
Tat, durch die der Mensch sich dem Willen Gottes unterwirft43,
sie ist nicht ein Verdienst, das dem Menschen zustatten kommt
und ihn errettet44, sondern ein Geschenk Gottes an den Glau-

42 A. Schlatter, Die Theologie der Apostel2 (1922) 284.
43 Strack-Billerheck IV 31. 44 Strack-Billerbeck IV 37 und 40.



G. Friedrich, Das Gesetz des Glaubens Rom. 3, 27 413

benden. Diesen Zusammenhang von Glaubensgerechtigkeit und
Beschneidung erhält Paulus aufrecht, wenn er von der
Beschneidung als Zeichen der Glaubensgerechtigkeit spricht Phil.
3, 3; Rom. 2, 29. Wie Abraham die Beschneidung als Zeichen
der Glaubensgerechtigkeit erhalten hat, so wird nach Kol. 2, 11

den Christen die irepiTopf) toö Xpioroö zuteil. Die Beschneidung
verkündigt — recht verstanden — die geschenkte Glaubensgerechtigkeit.

45

Daß der Kult für Paulus auf die Glaubensgerechtigkeit
hinweist, kann man daran sehen, daß Paulus die Erlösungstat
Christi, die den Menschen die Glaubensgerechtigkeit ermöglicht,

mit der Sprache des Opferkultes umschreibt. Gleich nachdem

Paulus von der Bezeugung der Glaubensgerechtigkeit
durch das Gesetz gesprochen hat, erwähnt er Rom. 3, 25 das
tXctcrrriptov. Es ist kaum anzunehmen, daß iXacrxripiov hier das
Sühnedenkmal in hellenistischem Sinne bedeutet.46 Sondern
iXacrxfipiov ist die aus dem at.lichen Kult bekannte kapporeth,
das Zeichen der Gegenwart Gottes und der Ort, wo am
Versöhnungstage die Versöhnung des Volkes mit seinem Gott erfolgt,
indem der Hohepriester es mit dem Blut des Opfertieres
besprengt. Diese Handlung war «eine eindrucksvolle Kulmination

des im ganzen Opfergesetz vorherrschenden Sühnegedankens».
47 Was im AT nur angedeutet war, hat in Christus seine

Vollendung gefunden. Christus ist das neue Hilasterion,
Karfreitag ist der große Versöhnungstag, an dem Gott selbst die
Besprengung mit dem Blut vorgenommen hat. So ist die
Erwähnung des iXacrxripiov eine Anspielung auf die im Gesetz
schon bezeugte Glaubensgerechtigkeit; denn die Opfer sind
ja nicht Taten der Menschen, sondern ein von Gott dem
Menschen gewährtes Gnadenmittel.48 In demselben Sinn sind die
Aussagen über alga z. B. Rom. 5, 9 f. zu verstehen und die
andern Stellen, die vom Opfercharakter des Todes Jesu für uns
sprechen Rom. 5, 6. 8; 8, 32; 14, 15; 2. Kor. 5, 14 f.; Gal. 1, 4;
2, 20; 1. Thess. 5, 10, wie auch der Hinweis auf Christus als

45 A. Nygren, Der Römerbrief (1951) 131.
46 A. Deißmann, ZNW 4 (1903) 193—212.
47 W.Eichrodt, Theologie des AT I (1933) 58.
48 L. Goppelt, Typos (1939) 179. Und G. Thornell, Paulus oeh Lager»,

Ny Kirklig Tidskrift (1951) 112.



414 G. Friedrich, Das Gesetz des Glaubens Rom. 3, 27

das Passalamm 1. Kor. 5, 7. Wie die Opfer und das Passalamm
Vergebung der Sünden, Befreiung von der Knechtschaft,
Errettung vom Tode bringen, so ist dieses in noch viel stärkerem
Maße beim Tode Christi der Fall. Der at.liche Kult ist nicht
gegen die Gottesgerechtigkeit, er weist vielmehr mit seinem
Sühnopfer, dem Blut und dem Passa auf die in Christus
geschaffene Erlösung hin.

Vor allem enthalten für Paulus die Abrahamserzählungen
die Bezeugung der biKcuoaüvri üeoö. «Weil die Schrift vorhersah,
daß Gott die Heiden aus Glauben rechtfertigt, hat sie dem Abraham

zum voraus verkündigt: In dir werden alle Heiden
gesegnet werden» Gab 3, 8. Statt Ypctcpri könnte hier auch vôpoç
stehen. Das Gesetz verkündigt also im voraus das Evangelium
von der Glaubensgerechtigkeit. Immer wieder weist Paulus
darauf hin, daß der Satz «Ahraham glaubte, und das wurde ihm
zur Gerechtigkeit angerechnet» im Gesetz, nämlich Gen. 15, 6

steht (Rom. 4, 3. 9. 22. 23; Gal. 3, 6). Gal. 4, 21 ff. wendet er sich
an die Judaisten und beweist ihnen aus dem Gesetz die Freiheit
vom Gesetz. Auch Rom. 10, 6. 8 zieht Paulus den vôgoç zur
Bezeugung der Gottesgerechtigkeit heran. Er findet Dt. 30, 11—14
eine Beschreibung der öiKcuocnjvti tkoû. Schon dort ist nach
seiner Meinung von Christus und der Gerechtigkeit, die aus
Glauben kommt, gesprochen. Zu diesem Ergebnis gelangt er
allerdings erst mit Hilfe einer «abenteuerlichen Ausdeutung».411
Das Dt. 30, 14 erwähnte prjpa paraphrasiert er als prjpa Tpç

mcrreujç. Demnach enthält das Gesetz nach Paulus nicht nur
die Forderung von Taten, sondern es finden sich auch Zeugnisse

für die Gottesgerechtigkeit und den Glauben. In ihm ist
also schon von der Rechtfertigung aus Glauben gesprochen.

III.
Diese Doppelaussagen über das Gesetz in Rom. 3, 21 und

den Hinweis auf das at.liche Hilasterion als Bezeugung der
Gerechtigkeit aus Gnaden und aus Glauben muß man sich
lebendig vor Augen halten, wenn man zu Rom. 3, 27 kommt.
Alles Rühmen ist ausgeschlossen. Paulus fragt ôiàTroiouvôpou?
TToîoç heißt ursprünglich: wie beschaffen. Schon im klassi-

49 Jülicher z. St.



G. Friedrich, Das Gesetz des Glaubens Rom. 3, 27 415

sehen Griechisch kann ttoîoç für tîç eintreten.60 Diese Anwendung

haben wir auch im NT.51 Bei Paulus findet sich das Wort
nur noch 1. Kor. 15, 35, und dort wird es in seiner eigentlichen
Bedeutung gebraucht. Den ursprünglichen Sinn hat ttoîoç wohl
auch Rom. 3, 27. Demnach fragt Paulus nicht, welches von
verschiedenen Gesetzen das Rühmen ausschließt, sondern nach
der Beschaffenheit des Gesetzes. Wie muß der vôpoç aussehen,
der das Rühmen ausschließt? Im Zusammenhang des
Gedankenganges kann man eigentlich gar nicht zur Ansicht kommen,
daß Paulus hier an verschiedene Gesetze denkt, die er zur
Diskussion stellt. Es ist nicht von zwei Gesetzen die Rede,
sondern von einem. Nachdem er V. 21 von der Doppelbeschaffenheit

des Gesetzes gesprochen hatte, muß er nun sagen, welche

Seite, welchen Zug am Gesetz er meint. Welcher Art ist
das Gesetz, das das Rühmen ausschließt? Ist es das Gesetz,
das Werke fordert? Nein, es ist das Gesetz, welches den Glauben

verkündigt. Das Gesetz des Glaubens Rom. 3, 27 ist das
Gesetz, das die Glaubensgerechtigkeit bezeugt Rom. 3, 21. Wie
Paulus Gal. 4, 21 ff. aus dem Gesetz die Freiheit vom Gesetz
beweist, so hier die Unmöglichkeit des Rühmens. Rom. 3, 27 f.
greift ganz augenscheinlich auf V. 21 f. zurück. In beiden Versen

wird von der Rechtfertigung gesprochen. Dem x^ptç vôpou
V. 21 entspricht xwpîç epïwv vôpou V. 28. vôpoç maTÉUjç V. 27 würde
an den Satz erinnern papxupoupévri ûttô toû vôpou, movei V. 28 an
ôià Tncmujç V. 22.

Mit diesem Verständnis von vôpoç erklärt sich auch der
Schluß von Rom. 3 52. Der Ausdruck «ein Gott» V. 30 ist eine
Anspielung auf das Zentralwort des Gesetzes Dt. 6, 4. Während
das Judentum diesen einen Gott für sich in Anspruch nahm
und diesen einen Gott des Gesetzes zum Judengott machte,
betont Paulus gerade die weltweite Bedeutung des einen Gottes,
daß er sowohl der Gott der Juden wie der Heiden ist. Ist er
der Gott aller Menschen, dann kann das Gesetz nicht der Weg
sein, auf dem man zu ihm gelangt, sondern es ist der Glaube.
Auch das Kernstück des Gesetzes, das Bekenntnis zu dem
einen Gott, ist ein Zeugnis von der Gerechtigkeit aus Glauben.

60 F. Blaß, A. Debrunner, Grammatik des nt.lichen Griechisch, 9. Aufl.
(1954) § 298.

51 Bauer, s. v. 62 Blaeser 108 f. und Thorneil 111.



416 G. Friedrich, Das Gesetz des Glaubens Rom. 3, 27

V. 31 sieht man häufig als Abschluß dieses Abschnittes an.
Aber der Vers wäre ein schlechter Abschluß, weil Paulus
im Vorhergehenden nicht über seine Stellung zum Gesetz,
sondern über die Gottesgerechtigkeit gesprochen hat und er über
das Gesetz nur im Zusammenhang mit der btKaiomjvri öeoO

redet, vôpoç ist hier, wie schon gesagt, weder die sittliche
Norm53 noch die göttliche Ordnung54 noch das Glaubensgesetz

55, sondern das at.liche Gesetz. Paulus ist von seinen
Gegnern Gesetzesfeindschaft vorgeworfen worden. In seiner Frage,
die er im Anschluß an das im V. 30 Gesagte erhebt, nimmt
er diesen Vorwurf auf: Heben wir nun das Gesetz durch
den Glauben auf? Seine Antwort: «Nein, sondern wir richten

das Gesetz auf» leitet zu den Ausführungen in Kap. 4 über.
Wenn selbst der im Schema Israel bekannte eine Gott nicht
jüdisches Vorrecht ist, hat das Gesetz, das den Monotheismus

verkündigt und speziell den Juden gegeben ist, noch
eine Bedeutung? Paulus antwortet: er hebe das Gesetz durch
das Herausstellen des Glaubens nicht auf, da das Gesetz ja
selbst die Glaubensgerechtigkeit enthält, wie es Dt. 6, 4 zeigt.
Er richte vielmehr das Gesetz auf, indem er die eine Seite des

Gesetzes betont, die man oft übersieht. Mit diesem Satz vom
Aufrichten des Gesetzes weist Paulus bereits auf das hin,
was er in Kap. 4 ausführt. Auch dort wird vom Gesetz in seiner
Doppelheit gesprochen. Aber Paulus verwendet nun nicht mehr
den Ausdruck vôpoç Tncrreujç, sondern èTrarreXia. Im Grund ist
mit beiden Worten dasselbe gemeint. Man darf nicht vergessen,
daß die èitccneMa auch im vôpoç steht. Gerade der vôpoç, der
die Vätergeschichten enthält, bezeugt die Glaubensgerechtigkeit,

und diesem Teil des Gesetzes legt Paulus große Bedeutung

bei.
Daß V. 31 nicht Abschluß ist, sondern daß das Gespräch

um dieselben Fragen weitergeht, zeigen die Worte Rom. 4, 2 ff.
è£ ?pYuuv 4, 2 greift auf vôpoç ëp-fuuv und xwpk ëpYwv vôpou 3, 27. 28
zurück, Kauxripa 4,2 nimmt Kaûxr)cnç 3, 27 auf. Statt Ypaqpn 4, 3

könnte Paulus auch vôpoç sagen. Was er 4, 3 schreibt,
entspricht dem vôpoç mcfTeiuç 3, 27. «Was sagt nämlich die Schrift?
Abraham glaubte Gott, und es wurde ihm zur Gerechtigkeit
angerechnet.»

68 Beck z. St. 54 B. Weiß und Kühl z. St. 55 Zahn z. St.



B. Blumenkranz, Juden und Jüdisches in christlichen Wundererzählungen 417

Versteht man vôpoç Tncrreujç als Thora, die den Glauben
bezeugt, so erschließt sich am besten der Sinn dieses Abschnittes.

Erlangen. Gerhard Friedrich.

Juden und Jüdisches in christlichen Wundererzählungen.

Ein unbekanntes Gebiet religiöser Polemik.

Nicht von Wundern soll hier gehandelt werden, sondern von
Wundererzählungen. In der Tat, die Echtheit des Wunders ist
für unser Vorhaben ohne Belang, wenn bloß die Echtheit des

Textes, der uns das Wunder mitteilt, gesichert ist. Echtheit des
Textes versteht sich auch im weitesten Sinne: gemeint ist die
Sicherheit seiner Datierung und Lokalisierung. — Es mangelt
durchaus nicht an Sammlungen von christlichen
Wundererzählungen, in denen Juden und Jüdisches auftauchen.1 Doch
handelt es sich da regelmäßig um bloße Darstellung, ohne jede
Untersuchung über die ferneren Beweggründe und die innern
Zusammenhänge dieser Legenden.2 Um eine solche
Untersuchung mit einiger Hoffnung auf ein Ergebnis anstellen zu
können, ist es nützlich, sich in Ort und Zeit zu begrenzen, innerhalb

dieser Grenzen jedoch sämtliche Texte heranzuziehen. Die
Versuchung ist sonst nur zu groß, in der Masse des Materials
eine Auswahl zu treffen und nur das zu verwerten, was die
vorgetragene These stützen kann. Um dieser Versuchung von
vornherein zu entgehen, haben wir uns nun hier sowohl eine solche
Beschränkung als auch die gleichzeitige Verpflichtung zur

1 So zum Beispiel D. Strumpf, Die Juden in der mittelalterl. Mysterien-,
Mirakel- und Moralitätenliteratur Frankreichs, Heidelberg 1920; S. Krauß,
Un Atlas juif des statues de la Vierge, in: Revue des Etudes Juives 48, 1904,
82/93. — Zahlreiche Wundererzählungen sind berücksichtigt von M. Lif-
schitz-Golden, in Les Juifs dans la littérature française du Moyen Age,
New York 1935; hingegen findet man nichts für unsere Untersuchung im
Artikel Le Juif de la légende, von I. Lévi, in Revue des Etudes Juives
20 (1890) 249 ff. u. 22 (1891) 230 ff.

2 Der erste, der eine solche Anforderung einigermaßen zu befriedigen
sucht, ist James Parkes in zwei Kapiteln seines The Conflict of the Church
and the Synagogue, London 1934; s. insbes. S. 291/294: The Jews in the
Iconoclastic Controversy, u. S. 295/297: The Miraculous Conversions of the
Jews.

27


	Das Gesetz des Glaubens Röm. 3, 27.

