Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 10 (1954)

Heft: 5

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen 387

d’agir ou de défendre en justice.* En 380, il s’y ajoute une sanction pénale.
Du point de vue civil, les communautés de christiani catholici seules pour-
ront étre considérées comme constituant des ecclesiae, des personnes de
droit, les autres ne composant que des conciliabula. Pénalement, les non-
catholiques seront justiciables d’abord de cette vindicta divina dont feront
un usage superstitieux les actes publics et privés du haut moyen-dge ; et,
en outre, de I'antique législation paienne de majestate, relative aux coetus
illiciti et au sacrilegium. ** Deux mois plus tard, Gratien, alignant sa législa-
tion sur celle de Théodose, joindra & ces pénalités celle de la confiscation
des biens possédés sans droit par ces coetus « soit dans les villes, soit dans
les campagnes » %3 sanction qui est peut-étre déja impliquée dans I’abolition
des sectes prononcée en 313.

Ainsi, I'exclusivisme religieux de ’empire chrétien parait bien s'étre
manifesté légalement pour la premiére fois par I’emploi qu’a fait le législa-
teur du mot oipeoic dans le rescrit licinio-constantinien de ’année 313.

Tunis. Ch. Saumagne.

Rezensionen.

R. P. C. Hanson, Origen’s Doctrine of Tradition, London, S.P.C.K. 1954,
214 S.

Gleich zu Anfang weist der Verfasser darauf hin, daBl er bei der Be-
handlung seines Themas die lateinischen Uebersetzungen Rufins nur mit
Vorsgicht gebrauchen wolle, Und damit hat er sicher recht. Gerade das
Problem der Tradition hat sich in der Zeit zwischen Origenes und Rufin
so stark gewandelt, dafl man hier und dort mit verschiedenen Ausdrucks-
weisen rechnen mufl. Aehnliches gilt ja auch bei anderen Problemen; in
der Asketik z. B. ist die Sprache Rufins stark vom Monchtum her geprigt.
Die Erkenntnis, daBl die von Rufin iibersetzten Schriften mit Zuriickhaltung
zu beniitzen seien, ist an sich bei den Gelehrten lingst Allgemeingut ge-
worden; dall sie immer wieder ausgesprochen werden mull, hat seinen
Grund wohl darin, dal trotzdem die Tendenz besteht, Origenes — ganz
dhnlich wie es Rufin selbst auch getan hat — kirchlich zu interpretieren.

1 Ces sectes pouvaient s’organiser en collegia-sodalicia de droit com-
mun, simplement soumises & la régle incluse dans 1'édit de Galére : ne quid
contra disciplinam agant, régle sans doute déduite du SC. quo illicita collegia
arcentur cité par Marcien au Dig., 47, 22, 1. Le proconsul d’Afrique Anulinus,
er 314, la rappelle & un chrétien du parti de Majorin qui plaide contre une
communauté catholique : I’empereur veut bien supporter ces sortes de chré-
tiens, mais c’est & la condition ut disciplinam corrumpi nolent. Voir la con-
troverse H. Grégoire-Palanque, dans Byzantion, X, 1935, p. 607 suiv.

% C.Th., 16, 2, 25 = C. Just., 9, 21, 3 (380) ; Sozoméne, H.E., 7, 14.

% Cf. Palanque, dans Revue histor., CCVIII, 1931, pp.87-90; formule
comparable dans H.E., X, 5, 16.

25*



388 Rezensionen

Der Verfasser hat die Absicht, das Verhdltnis des Origenes zur Hei-
ligen Schrift einer eingehenden Untersuchung zu unterziehen. Die vor-
liegende Arbeit soll nur eine Vorarbeit dazu sein. Er geht so vor, dafl er
Clemens von Alexandrien und Origenes miteinander vergleicht. Ganz all-
gemein 140t sich sagen, dall sich Origenes viel ausschlieflicher als Clemens
an die Bibel als Quelle der Glaubensaussagen gehalten hat. Beide reden
davon, dafl ihnen eine besondere Ueberlieferung zur Verfiigung stehe; sie
reden aber verschieden davon. Clemens sagt uns, dall er iiber ein Wissen
verfiige, das Jesus ausschlieflich den Aposteln anvertraut habe und das
durch eine Kette von Lehrern bis zu ihm weiter tiberliefert worden sei.
Er nennt diese Ueberlieferung yvwoig; aber er kann fiir sie auch den Aus-
druck xovwyv ékkAnowaotikdg gebrauchen. Denn wenn sie auch nicht jedem
Christen zugiinglich ist, so ist es doch die Kirche, die sie den Vollkomme-
nen zu verleihen vermag. Sie ist unabhiingig von der Schrift und wird
neben ihr iiberliefert. Wir wissen selbstverstindlich, daB diese besondere
Tradition nicht tatsdchlich auf die Apostel zuriickgeht. In Wirklichkeit
besteht sie aus Spekulationen, die Clemens selbst gemacht hat, aus den
Lehrmeinungen seiner Lehrer und aus der iiberlieferten kirchlichen Deu-
tung der Tradition in Lehre und Predigt (71). Clemens selbst hat aber
wohl wirklich geglaubt, dieses Wissen durch seine Lehrer von Barnabas
und durch ihn von den Aposteln erhalten zu haben (72).

Bei Origenes stammt alles besondere Wissen aus der Schrift. Der ver-
nunftbegabte Christ entnimmt der Schrift eine Reihe von geheimen Lehren,
die dem Unwissenden verborgen sind (87). Die besondere Tradition ist also
mit der Schrift und nicht durch eine besondere Ueberlieferungskette auf
ihn gekommen. Im Gegensatz zu Clemens hilt Origenes sein besonderes
‘Wissen, seine yvwaig, nicht fiir identisch mit dem xavv ékkAnowaoTikés. Der
kavy ist fiir ihn auch nicht etwa die Schrift selbst; er ist vielmehr der
Glaube, den die Kirche von jeher gepredigt hat und noch jetzt predigt. Dafl
Origenes Schrifttheologe gewesen ist, zeigt sich an der Tatsache, dall er
wohl den Rat geben kann, iiber den xoviv hinauszugehen, nie aber, die
Schrift zu verlassen. Dasselbe gilt von den Glaubensbekenntnissen. Ori-
genes spricht von ihnen. Er betrachtet sie als Abkiirzungen des xkavdiv; sie
sind der Schrift genau so untergeordnet wie der xaviv.

Der Verfasser zeigt sodann, dafl der Inhalt der «geheimen Tradition»
sowohl bei Clemens als bei Origenes im Wesentlichen iibereinstimmt mit der
kirchlichen theologischen Ueberlieferung, wie wir sie in den Grundziigen
etwa bei Irenaeus adv. haeres. I, 4 finden; allerdings ist sie durch Schul-
meinungen und eigene Gedanken stark modifiziert. Aber welcher Unter-
schied zwischen Irenaeus und den Alexandrinern! Bei Irenaeus gilt diese
theologische Ueberlieferung als irrelevant fiir den Glauben. Clemens und
Origenes tragen sie ihren Horern als geheime Tradition vor, die sie — der
eine so, der andere so — von Christus empfangen haben wollen.

Einen festen Kanon kennt Origenes so wenig wie Clemens. Origenes
unterzieht die Authentizitit der biblischen Biicher einer viel eingehende-
ren Priifung als Clemens, wie ihn ja iiberhaupt gréBere Wissenschaftlich-
keit auszeichnet. Er priift die Schriften, die in Frage kommen, auf ihr



Rezensionen 389

Alter und ihren inneren Wert. Aber eine offizielle geschlossene Liste der
biblischen Biicher ist nicht sein Ausgangspunkt gewesen. Einige Sitze, wo
von «canonizatae scripturaey die Rede ist, gehdren Rufin und nicht Orige-
nes an. — Zahlreiche Stellen zeigen, dafl Origenes auch jiidisches Wissen
zur Interpretation der Schrift herangezogen hat. Auch darin zeigt sich
wieder die Wissenschaftlichkeit, mit der er der Schrift gegeniibersteht.
— So unbestimmt Clemens in seiner Beurteilung der heidnischen Philo-
sophie ist, hat er ihr jedenfalls weiten Raum gewihrt. Bei Origenes ist es
klar, daB sie grundsitzlich nichts zum offenbarten Glauben hinzuzufiigen
hat. Die Wahrheiten, die sich bei den Philosophen finden, gelten ihm als
bereits im Alten Testament bekannt.

Auch bei Origenes findet sich die Ueberzeugung, dall unabhingig von
der Bibel eine Reihe von Aussagen iiber die kirchliche Ordnung und den
christlichen Gottesdienst iiberliefert worden seien. Aber abgesehen davon,
daf} diese Aussagen nicht von grofler Wichtigkeit sind, ist Origenes auch
hier geneigt, sich eher an die Autoritdt der Schrift als der Tradition zu
halten.

Die sorgfiltige Untersuchung Hansons fiihrt also zu dem Ergebnis,
daBl Origenes durch einen «unbedingten Biblizismus» (Harnack) ausge-
zeichnet ist. Die Schrift ist iiberall die letzte Quelle seiner Aussagen. Von
gewissen Gelehrten ist schon gesagt worden, dafl er durch diesen Bibli-
zismus habe verbergen wollen, dall er mit der kirchlichen Ueberlieferung
nicht im Einklang gestanden habe (de Faye). Hanson macht demgegeniiber
mit Recht darauf aufmerksam, dafl die Zuwendung zur Schrift sich mit
dem wachsenden Abstand zu den Aposteln unumginglich habe ergeben
miissen. Seiner Meinung nach sieht man bei Origenes das Endstadium
einer notwendigen Entwicklung: die Sechrift wird der Tradition iiberge-
ordnet.

Herblingen (Kt. Schaffhausen). Lulkas Vischer.

Emil Brunner, Das MiBverstindnis der Kirche, Ziirich, Zwingli-Verlag,
1951, 154 S.

Wilhelm Stolz, Theologisch-dialektischer Personalismus und kirchliche Ein-
heit, Apologetisch-kritische Studie zu Emil Brunners Lehre von der
Kirche im Lichte der thomistischen Theologie (Studia Friburgensia, Neue
Folge, Heft 6), Freiburg (Schweiz), Universititsverlag, 1953, XXX und
190 S.

Seitdem R. Sohm die These aufgestellt hat, daf die Kirche ihrem Wesen
nach unvereinbar sei mit einer Rechtsanstalt, ist der Protest gegen den
kirchlichen Institutionalismus nie mehr ganz zur Ruhe gekommen. Auch
die vorliegende Schrift Emil Brunners erweist sich zunichst als eine ener-
gische Erneuerung dieses Protestes. Das «Millverstindnis» der Kirche (d. h.
dessen, was wir als Kirche bezeichnen) bestehe darin, daBl unsere korper-
schaftlich organisierten Kirchen mit der Ekklesia des Neuen Testaments
gleichgesetzt werden, wo doch zwischen beiden ein tiefgehender Wider-
spruch besteht. Die Ekklesia im neutestamentlichen Sinn nimlich ist nicht



390 Rezensionen

Institution, sondern pneumatische «Bruderschaft> oder <Persongemein-
schaft». Demgegeniiber sind die Kirchen etwas ganz anderes: «<Das greifbare
Merkmal dieser Andersheit ist die rechtliche Organisation. Alle Kirchen
sind Rechtsgebilde, Institutionen im Rechtssinne. Die Grundthese Rudolph
Sohms, das Wesen der Kirche (er meint der Ekklesia) stehe zum Wesen
des Rechts im Widerspruch, ist unwiderlegbar, ob nun dieses Recht wie in
den katholischen Kirchen heiliges, sakrales Recht, oder aber wie in den
Kirchen der Reformation weltliches, profanes Recht sei, ob es wie in den
Kirchengriindungen der Reformatoren selbst 6ffentliches oder wie in den
Freikirchen und Gemeinschaften privates, Vereinsrecht sei. In dieser Rechts-
natur der Kirchen kommt ihr Charakter als Institutionen am massivsten
zum Vorschein — und gerade dieser ist es, der sie von der Ekklesia des
Neuen Testaments unterscheidet und uniiberbriickbar trennt» (S.122).
Brunner ist also durchaus nicht der Meinung, dal sich die bestehenden
Kirchen zu Recht als geschichtliche Entfaltung der urchristlichen Ekklesia
verstehen diirften, es sei vielmehr im Lauf der Geschichte eine eigentliche
Transformation erfolgt: die Kirchen entwickelten sich aus Elementen, die
urspriinglich nicht oder nur peripher mit der Ekklesia verbunden waren.
Sie sind menschliche, ¢gemachte» Gebilde, die zwar noch als Schalen und
GefiBle der lebendigen Christusgemeinschaft dienen konnen, aber nie mit
ihr identisch sind. Brunner erwéihnt namentlich zwei Wurzeln der «Kirch-
werdungy: Erstens das Sakrament, nimlich die Umwandlung des Herren-
mahls (das urspriinglich ein Gemeinschaftsmahl der Christusgemeinde war)
in die Eucharistie, und das priesterliche Amt, das im Zusammenhang mit der
Bildung des Sakramentes entstand. Das Sakrament forderte den Priester,
der es spendete, und das Aufkommen des Priestertums wiederum verstirkte
den Sakramentalismus.

Am vollkommensten hat sich die Wandlung zum Institutionalismus in
der romischen Kirche durchgesetzt. «Die ganze Geschichte der romischen
Kirche ist die Geschichte von der fortschreitenden und bis zur letzten Kon-
sequenz folgerichtigen und vollkommenen Institutionalisierung, genauer
der Verrechtlichung der Kirche. Die romische Kirche versteht sich selbst
— seit dem Vaticanum und dem Codex iuris canonici von 1918 kann dariiber
kein Zweifel mehr bestehen — im Sinn des sakramentalen Kirchenrechts.
Im Vaticanum und im Codex iuris canonici wird alles, was die Kirche ist,
hat und gibt, dem Kirchenrecht untergeordnet; auch das Aufstellen von
Dogmen ist ein Teil der pépstlichen potestas iurisdictionis. Darin aber hat
die Bewegung, die schon am Ende des ersten Jahrhunderts begann, ihr
letztes Ziel erreicht: Die Ersetzung der Persongemeinschaft durch die
rechtliche Institution» (S.19).

Soweit folgt Brunner dem Proteste Sohms. Und was er auf dieser Linie
an neuen, originellen Einsichten und Durchblicken anfiihrt, ist einprdgsam
und gewichtig und sollte zu heilsamer Besinnung Anlafl geben. Aber mit
dem Aufweis des MiBverstindnisses der Kirche ist nicht alles getan. Es
mull auch gezeigt werden, was die wahre Ekklesia ist, und wie ihre Ver-
wirklichung méglich sei. In dieser Sache weicht Brunner von Sohm, der
einen einseitig spiritualistischen Kirchenbegriff vertreten hatte, merklich



Rezensionen 391

ab. Er betont, im Anschlufl an die neuesten neutestamentlichen Forschungen
zum Kirchenbegriff (K. L. Schmidt, O. Cullmann, Ed. Schweizer u.a.), die
¢<gottesdienstliche Existenz der Ekklesia», er verkennt nicht die Bedeutung
der Mahlfeier fiir die Urgemeinde, er sieht auch die grundlegende Bedeu-
tung des Apostolats. Von einer schwiarmerischen oder spiritualistischen
Auffassung der Ekklesia kann bei ihm nicht die Rede sein. Gleichwohl
scheinen mir seine Bemiihungen, das Wesen der Ekklesia begrifflich wieder-
zugeben, noch zu unbefriedigend und zu wenig konkret. Er definiert die
Ekklesia insbesondere als Persongemeinschaft. <Die Ekklesia des Neuen
Testaments ist Persongemeinschaft und nichts anderes» (S.84). Aber auch,
wenn man diesen Begriff in der gefiillten Bedeutung versteht, die er etwa
von der Du-Ich Philosophie Bubers und Ebners her haben kann, so geniigt
er doch kaum; denn es wird nicht ersichtlich, wie diese Gemeinschaft in
ihren (auch Brunner nicht verborgenen) Diensten und Aufgaben sich be-
wiihren soll, ohne eben doch institutionell zu werden. Die Ekklesia hat nicht
nur gewisse regelmilige Dienste, wie Predigt, Unterricht, Gottesdienst, son-
dern sie steht auch immer wieder vor neuen konkreten Aufgaben, wie sie
z. B. den kirchlichen Hilfswerken bei Kriegsende gestellt waren. Es wird
aber nicht sichtbar, wie im konkreten Fall eine solche Aufgabe im Rahmen
einer reinen Persongemeinschaft gelést werden konnte. Das Problem der
Kirchenordnung bleibt bestehen.

So ist zusammenfassend zu sagen, dall Brunner uns zwar eindriicklich
zeigt, was die Ekklesia nicht ist. Aber in der I'rage nach dem, was sie ist
und im konkreten Fall des kirchlichen Dienstes sein soll — also in der
Frage nach der rechten Kirchenordnung —, bleibt er uns noch etwas schul-
dig. Als Protest gegen das <«Miflverstindnis der Kirche», d.h. gegen den
kirchlichen Institutionalismus hat sein vorliegendes Buch Gewicht; aber
man wiinschte doch, dariiber hinaus von ihm noch ein Wort zur konkreten
Gestaltung und Ordnung der Kirche zu vernehmen.

Emil Brunners Lehre von der Kirche (also nicht nur die vorgenannte
Schrift Brunners, sondern dessen Kirchenlehre, wie sie aus seinem Gesamt-
werk zu eruieren ist) wird vom thomistischen Standpunkt aus kritisch
beleuchtet durch W. Stolz in der Studie «Theologisch-dialektischer Perso-
nalismus und kirchliche Einheit»>. Der Verf. weist sich aus iiber eine um-
fassende Kenntnis der Werke Brunners, und es fehlt nicht an einzelnen
scharfsichtigen Beobachtungen. Aber im ganzen scheint mir seine Darstel-
lung den Auffassungen Brunners nicht gerecht zu werden. Wichtige Aspekte
von dessen Kirchenbegriff — wie z. B. der eschatologische — werden ganz
iibersehen. Bei der Zitierung einzelner Sétze wird zu wenig auf den Zu-
sammenhang geachtet, in dem sie stehen, so dafl Fehlinterpretationen nicht
selten sind. So gebe es fiir Brunner «nur eine Kirche von Gerechten und
Heiligen — ...Das ist aber eine Irrlehre, die seit den ersten christlichen
Jahrhunderten... immer wieder aufgetaucht ist, und die den wahren Cha-
rakter der Kirche als Heilsgemeinschaft fiir alle Menschen, Gerechte wie
Siinder, leugnet» (S. 19). Zutreffender ist die Feststellung, daf bei Brunner
«die Struktur und Organisation des Leibes Christi nicht ontisch-hierarchisch,
sondern lediglich ethisch-peumatisch und charismatisch aufgefallts sei



392 Rezensionen

(S.39), nur diirfte diese Auffassung des Leibes Christi biblischer sein als
die ihre aristotelische und neuplatonische Herkunft nicht verleugnende von
Stolz. Richtig ist auch, daB Brunner nicht das thomistische Natur-Gnade-
Verstindnis hat, insofern der Mensch fiir ihn durch die Siinde nicht die
Uebernatur, sondern gerade seine gottgegebene Natur verloren habe, was
bedeutet, dafl die Erlosung in Christus zugleich Wiederherstellung der
urspriinglichen, schopfungsméfigen Gottesheziehung ist und nicht Ver-
leihung einer neuen, entitativen und operativen Gottférmigkeit. Wenn Stolz
diese Auffassung von seiner thomistischen Lehre aus kritisiert, so miilite
er doch wissen, dall Brunner gerade in diesem Punkt an eine Tradition
ankniipft, welche bei den Kirchenvitern und im Augustinismus des Friih-
mittelalters die herrschende war. — Gut sind die Bemerkungen iiber die
Problematik, welche das personale Verstdndnis des Glaubens fiir die Dog-
matik, sofern sie eine objektive Glaubenserkenntnis voraussetzt, zur Folge
hat.

Die Studie von Stolz mochte in ihrer Weise ein Beitrag zum &kumeni-
schen Gespréch sein, und der gute Wille zu einem solchen Gesprich soll
dankbar und freudig anerkannt sein, auch wo man, wie in diesem Fall,
schmerzlich feststellt, wie grofl die Schwierigkeiten noch sind, sich gegen-
seitig nur zu verstehen.

Guttannen (Kt. Bern). Felix Fliickiger.

Hans Hofmann, Die Theologie Reinhold Niebuhrs im Licht seiner Lehre von
der Siinde (Studien zur Dogmengeschichte und systematischen Theologie,
Band 4), Ziirich, Zwingli-Verlag, 1954, 245 S.

Diese Ziircher Dissertation eines jungen Basler Theologen ist nicht nur
eines der vielen Zeichen fiir die zunehmende Beachtung, die nun auch auf
dem europiischen Kontinent dem wohl geistesmichtigsten amerikanischen
Theologen der Gegenwart geschenkt wird. Sie ist ihrerseits geeignet, zu
einem vertieften Verstindnis der originalen Bedeutung beizutragen, die
Reinhold Niebuhrs Werk in unserer und fiir unsere Zeit zukommt.

Die vorliegende, aullerordentlich gewissenhaft gefiihrte Untersuchung
macht, zundchst einmal negativ gesprochen, zweierlei deutlich. Einmal wird
hier der Beweis erbracht, dal die amerikanische Theologie nicht mehr 1&n-
ger als oberfldchlicher «social gospely-Liberalismus oder als engherziger
Fundamentalismus abgetan werden kann. Wohl spielen diese beiden Rich-
tungen im kirchlichen Lehrbetrieb Amerikas immer noch eine wichtige
Rolle. Die theologische Erneuerung und Vertiefung, die sich in Niebuhrs
Werk widerspiegelt und durch dieses entscheidende Impulse empfangen hat,
fiihrte aber doch zur Bildung eines neuen Kraftzentrums des christlichen
Denkens und Handelns. Hofmanns Arbeit zeigt dabei, daB diese Erneuerung
nicht blof ein Echo oder ein Ableger des theologischen Umbruchs ist, der
sich wihrend der zwanziger und dreifliger Jahre in Kuropa vellzog. Zwar
wird klar und richtig der starke und vielfache Einflull aufgewiesen, den
Karl Barths und Emil Brunners Schaffen auf Niebuhr ausiibten. Hofmann
legt aber, m. E. mit vollem Recht, besonderes Gewicht auf die Originalitit,
mit der der amerikanische Theologe diese kontinentalen Einfliisse ver-



Rezensionen 393

arbeitet und fiir eine eigene, selbstindig weiterfithrende Synthese auswertet.
Er wirkt damit den Mifiverstdndnissen entgegen, die mit der irrefiihrenden
Bezeichnung «Neuorthodoxie» fiir diese erneuerte amerikanische Theologie
zusammenhingen. Niebuhr liegt nichts ferner, als einer theologischen Re-
pristination das Wort zu reden.

Hofmann geht in seiner Analyse streng chronologisch vor. Diese Me-
thode dringt sich darum auf, weil sich in Niebuhrs christlicher Gesamtschau
seit den Anfidngen seines schriftstellerischen Wirkens wihrend seiner De-
troiter Pfarrerzeit bis in die jiingsten Jahre seiner New Yorker Lehrtitig-
keit ein starker Wandel vollzog. Es ist ein ganz unorthodoxer Weg, der
hier riickblickend nochmals abgeschritten wird: wohl in einem gewissen
Sinn der Weg von einer liberalen Religionsphilosophie zur biblischen Theo-
logie, aber eigentlich in erster Linie der Weg von einer religios gerichteten
Soziologie zu einer soziologisch gerichteten Theologie. Eine Hauptleistung
des Verfassers besteht darin, die Motive dieses Wandels klar herausge-
arbeitet zu haben. Er nimmt den richtigen Faden auf, wenn er den ersten
Ansatzpunkt Niebuhrs in der Erkenntnis sieht, dal im Zeitalter des kapi-
talistischen Industrialismus die vorherrschende religitse Soziologie vil-
lig irrelevant und die herkdmmliche liberale Anthropologie hoffnungslos
inadiquat war. Von dieser kritischen Bewertung aus versuchte Niebuhr
zuniichst, die «Religion» soziologisch und anthropologisch zu reinterpretie-
ren und zu den Gegebenheiten unserer menschlichen und kulturellen Situa-
tion in konkrete Beziehung zu setzen. In der geistigen Auseinandersetzung
mit den politischen und wirtschaftlichen Michten der Gegenwart, aber auch
in der praktischen Arbeit als politisch aktiver Gemeindepfarrer und Dozent
entdeckte er auf der Suche nach einem tragenden Grund seiner sozusagen
intuitiv gefundenen Einsichten die Propheten des Alten Testaments und das
Prophetische der Christusbotschaft, was ihm ermdglichte, den Kern dessen
herauszuarbeiten, was er nun «prophetic religion» nannte. Von hier aus ging
dann Niebuhr schrittweise den Weg weiter zu einer wohlbegriindeten Theo-
logie des biblischen Realismus,

Bei Hofmann ist diese Entwicklungslinie sehr schon herausgearbeitet,
wobei die Verwendung des Begriffs «religion» als Indiz iiber den Stand die-
ser Entwicklung gut beobachtet wird. Fiir die vergleichende Analyse der
sich folgenden Phasen stand der Verfasser dabei vor der Wahl, seine Unter-
suchung in einen ersten referierenden und einen zweiten konfrontierenden
Abschnitt aufzuteilen, oder der chronologischen Analyse einen laufenden
Kommentar beizugeben. Da die zweite Methode vorgezogen worden ist, ist
der systematische Ueberblick in den einzelnen Lehrpunkten nicht eben
leicht zu gewinnen. Auf der andern Seite hatte dieses Vorgehen den Vorteil,
daf die genetischen Beziehungen in klarem Zusammenhang dargestellt wer-
den konnten. An einer oder zwei Stellen mull vielleicht ein Fragezeichen
angebracht werden. Dem Rezensenten ist es fraglich, ob der Verfasser mit
Recht die eigentlich entscheidende Wende in Niebuhrs Schaffen in die
Jahre 1934/35, also zwischen «Reflections on the End of an Eray und ¢<An
Interpretation of Christian Ethics» verlegt und die 1939/40 als Gifford
Lectures vorgetragene und unter dem Titel «Nature and Destiny of Man»



394 Rezensionen

erschienene Anthropologie lediglich als Entfaltung des bereits damals Er-
kannten und Erarbeiteten interpretiert. Mir will scheinen, hier liege eine
allerdings nicht allzu sehr ins Gewicht fallende Prolepsis vor. An und fiir
sich wire es wohl richtiger, in den Gifford Lectures einen zweiten, ebenso
bedeutenden Wendepunkt zu sehen, indem erst in diesem Werk die intensive
Beschaftigung mit Kierkegaard und vor allem mit Augustin (der wohl der
wichtigste unter Niebuhrs geistigen Vitern ist) maBigebend in Erscheinung
tritt. Der zweite Punkt betrifft die Christologie. Hofmann tut sicher gut,
wenn er, trotzdem Niebuhr seine Christologie bisher nie systematisch ent-
faltet hat, im Christus pro nobis et in nobis einen der wichtigsten Schliissel
zum Verstindnis der Niebuhrschen Theologie seit «<Beyond Tragedys (1938)
sieht. Dadurch gelingt ihm in eindriicklicher Weise die Erschliefung der
Niebuhrschen Geschichtsauffassung. Fraglich bleibt dabei, ob der Verfasser
die Linien nicht allzu konsequent im Sinne der ihm von Basel und Ziirich
her geldaufigen, umfassenden christologischen Gedankenfithrung ausgezogen
hat, m.a. W., ob er nicht da und dort explizit zu machen versucht, was
Reinhold Niebuhr auch implicite nicht so zu sagen vermeint. Zwar ist Nie-
buhr in der christozentrischen Ausrichtung seines Denkens weiter vorge-
stolen als die meisten amerikanischen Theologen, aber bei ihm in dieser
Hinsicht die gleiche Konsequenz finden zu wollen, die die neuere Theologie
auf dem Kontinent kennzeichnet, wiare wohl nicht ganz richtig.
Wesentlicher als diese Kinzelprobleme ist der sehr schén gefiihrte
Nachweis der innern Perspektive, in die Niebuhr sein Schaffen gestellt hat
und die Hofmann abschliefend mit diesen Worten umschreibt: «Wollte man
die Bedeutung Reinhold Niebuhrs und seines umfangreichen Werkes in we-
nigen Worten zusammenfassen, so ergébe sich, dafl es darin liegt, dafl Nie-
buhr in analytischem Vorgehen die Wirklichkeit des modernen Menschen
untersucht und von da aus auf die Notwendigkeit einer neuen theologischen
Ausrichtung stoBt... Daraus ergibt sich ihm eine neue Sicht der Siinde,
der Offenbarung, des Glaubens und der Geschichte. Das Einzigartige der
Theologie Niebuhrs aber liegt darin, dal er niemals die Existenz des Ein-
zelnen allein iiberdenkt, sondern diesen immer in seinem notwendigen und
unvermeidlichen, aber durch Gottes Urordnung sinnvollen und durch seine
Einordnung des Menschen wieder fruchtbaren Verhiltnis zu seinem Mit-
menschen siehts (S.231). Allerdings 148t sich fragen, ob die anschlieflende
Gegeniiberstellung der Niebuhrschen und der kontinental-européischen
Theologie unter den Stichworten <analytisch» und «synthetisch» gliicklich
ist. Wiirde es die Sache nicht besser treffen, wenn fiir die letztgenannte,
die biblische Offenbarung als Ausgangspunkt nehmende Lehrweise die
Bezeichnung «kerygmatisch» verwendet wiirde und auch fiir die Theologie
Niebuhrs ein noch prignanterer Ausdruck gefunden werden konnte? Diese
darf doch wohl ohne Bedenken als <pragmatisch» bezeichnet werden, und
zwar darum, weil dieser Begriff beides deutlich macht: die direkte Bezogen-
heit auf die Gegebenheiten des Menschen in dieser Zeit und Welt, die nun
eben auch gerade Niebuhrs Theologie als eine unverwechselbar amerika-
nische Leistung kennzeichnet; und die Bezogenheit auf die pragmata Gottes,
die hinter und iiber diesen Gegebenheiten stehen und die Reinhold Niebuhr



Miszelle 395

durch seine Auseinandersetzung mit der biblischen Botschaft so ernst zu
nehmen gezwungen wurde, dall er heute als Pragmatiker im besten Sinne
des Wortes, namlich als «Pragmatiker der Christusbotschaft» dasteht.

Ziirich. Hans Heinrich Brunner.

Miszelle.

TTheoveEia, -€kTng, -€KTElV.

Achtmal begegnet im epistolischen Teil des NT die Kombination von
Unzucht mit «Geiz», d. h. bei richtigem Verstindnis auch nur der Luther-
sprache ! mit Habgier: 1. Kor. 5, 10 f.; 6, 9 f.; Eph. 4, 19; 5, 3. 5; Kol. 3, b;
1. Thess. 4, 6; 2. Petr. 2, 14. Fillt diese Wiederkehr einer doch seltsamen
Kombination nicht auf? Menge versucht Eph. 4, 19 eine Verschmelzung zu
schwerlich in der Sache méglicher Einheit. Im Nebeneinander des Dispara-
ten mul} auch die Abflachung durch jedesmalige Schlulistellung des Minde-
ren auffallen, zumal 2. Petr. 2,14. Warum ferner soll Habgier <auch nicht
mit Namen genannt werden» — Eph. 5,3 —? Das gesamte Riitsel 16st sich
sofort, und zugleich auch verschwindet die crux interpretum von Genera-
tionen der Perikopenpredigt, warum mitten im einheitlichen Gedankenge-
fiige von 1. Thess. 4, 3—8 der scheinbar ganz heterogene V.6 eingesprengt
ist: iberall wird die Aussage einheitlich und gar plastisch, sobald man nicht
mehr avaritia rerum voraussetzt, sondern eine prignante Bezeichnung
sexueller Gier & la Don Juan erkennt — so euphemistisch, wie wir «Un-
sauberkeity u. #. gebrauchen.

Fiinf der oben genannten Stellen brauchen auf dem beschrinkten Raum
nicht erst mit dieser Substitution vorgefiihrt zu werden, dagegen 1. Kor. 5,
10f., wo es fraglich wird, ob allein die Sphére der Sexualausschreitungen
gemeint ist. Der Anlall V.9 und der Schlufl V.13 sprechen dafiir. Kol. 3,5
erinnert, bei eidwhordtpng die sehr grolle Artemis eben der Korinther nicht
zu vergessen, wihrend die Frage der eidwAéduta doch erst im 8. Kapitel be-
ginnt. ’Edv T1g 4deh@og dvouaZopevog dpmwas: weniger wahrscheinlich, dafl er in
Poseidons Fichtenhain einen Ibycus ausraubte, als dafl er uédvoog einer Frau
mit «Ueberfall> Gewalt antat. Der Stoff der Aoidopor in korinthischer Atmo-
sphire? Derselbe, den die Vorsicht in 1. Tim. 5, 14 fiirchtet (wie auch iiber
1. Petr. 3,9 der Vorschatten der Oitiméderor piteig liegt). Erscheint diese kon-
krete Vereinheitlichung des Bildes gewaltsam, und ist es etwa wahrschein-
licher, daf} auf die eindeutige Veranlassung V.9 hin in zusammenhanglosem
Durcheinander von Geldgier die Rede sei? Dies ist nicht einmal 6, 9 f. so

1 Wiederum erweist sich die dringende Revisionsbediirftigkeit der
Lutherbibel. Hinter der einseitig gewordenen Bedeutung des Festhaltens
ist inzwischen die urspriingliche der Gier verdeckt. Diese aber stand fiir
Luther im Blickpunkt, und so war dasselbe Wort damals die richtige, heute
eine nur irrefithrende Wiedergabe wohl jeder der ¢«Geiz»-Stellen der Bibel.



	Rezensionen

