
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 10 (1954)

Heft: 5

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen 387

d'agir ou de défendre en justice. 41 En 380, il s'y ajoute une sanction pénale.
Du point de vue civil, les communautés de christiani catholici seules pourront

être considérées comme constituant des ecclesiae, des personnes de

droit, les autres ne composant que des conciliabula. Pénalement, les non-
catholiques seront justiciables d'abord de cette vindicta divina dont feront
un usage superstitieux les actes publics et privés du haut moyen-âge ; et,
en outre, de l'antique législation païenne de majestate, relative aux coetus

illiciti et au sacrilegium.42 Deux mois plus tard, Gratien, alignant sa législation

sur celle de Théodose, joindra à ces pénalités celle de la confiscation
des biens possédés sans droit par ces coetus « soit dans les villes, soit dans
les Campagnes » **, sanction qui est peut-être déjà impliquée dans l'abolition
des sectes prononcée en 313.

Ainsi, l'exclusivisme religieux de l'empire chrétien paraît bien s'être
manifesté légalement pour la première fois par l'emploi qu'a fait le législateur

du mot at'pecnç dans le rescrit licinio-constantinien de l'année 313.

Tunis. Ch. Saumagne.

Rezensionen.

R. P. C. Hanson, Origen's Doctrine of Tradition, London, S.P.C.K. 1954,
214 S.

Gleich zu Anfang weist der Verfasser darauf hin, daß er bei der
Behandlung seines Themas die lateinischen Uebersetzungen Eufins nur mit
Vorsicht gebrauchen wolle. Und damit hat er sicher recht. Gerade das
Problem der Tradition hat sich in der Zeit zwischen Origenes und Rufin
so stark gewandelt, daß man hier und dort mit verschiedenen Ausdrucksweisen

rechnen muß. Aehnliches gilt ja auch bei anderen Problemen; in
der Asketik z. B. ist die Sprache Rufins stark vom Mönchtum her geprägt.
Die Erkenntnis, daß die von Rufin übersetzten Schriften mit Zurückhaltung
zu benützen seien, ist an sich bei den Gelehrten längst Allgemeingut
geworden; daß sie immer wieder ausgesprochen werden muß, hat seinen
Grund wohl darin, daß trotzdem die Tendenz besteht, Origenes — ganz
ähnlich wie es Rufin selbst auch getan hat — kirchlich zu interpretieren.

41 Ces sectes pouvaient s'organiser en collegia-sodalicia de droit
commun, simplement soumises à la règle incluse dans l'édit de Galère : ne quid
contra disciplinam agant, règle sans doute déduite du SC. quo ilticita collegia
arcentur cité par Marcien au Dig., 47, 22, 1. Le proconsul d'Afrique Anulinus,
en 314, la rappelle à un chrétien du parti de Majorin qui plaide contre une
communauté catholique : l'empereur veut bien supporter ces sortes de
chrétiens, mais c'est à la condition ut disciplinam corrumpi noient. Voir la
controverse H. Grégoire-Palanque, dans Byzantion, X, 1935, p. 607 suiv.

42 C. Th., 16, 2, 25 C. Just., 9, 21, 3 (380) ; Sozomène, H. E., 7, 14.
43 Cf. Palanque, dans Revue histor., CCVIII, 1931, pp. 87-90 ; formule

comparable dans H. E., X, 5, 16.

25*



388 Rezensionen

Der Verfasser hat die Absicht, das Verhältnis des Origenes zur
Heiligen Schrift einer eingehenden Untersuchung zu unterziehen. Die
vorliegende Arbeit soll nur eine Vorarbeit dazu sein. Er geht so vor, daß er
Clemens von Alexandrien und Origenes miteinander vergleicht. Ganz
allgemein läßt sich sagen, daß sich Origenes viel ausschließlicher als Clemens
an die Bihel als Quelle der Glaubensaussagen gehalten hat. Beide reden
davon, daß ihnen eine besondere Ueberlieferung zur Verfügung stehe; sie
reden aber verschieden davon. Clemens sagt uns, daß er über ein Wissen
verfüge, das Jesus ausschließlich den Aposteln anvertraut habe und das
durch eine Kette von Lehrern bis zu ihm weiter überliefert worden sei.
Er nennt diese Ueberlieferung ^vdicnç; aber er kann für sie auch den
Ausdruck Kavibv ècxXricnacrnKÔç gebrauchen. Denn wenn sie auch nicht jedem
Christen zugänglich ist, so ist es doch die Kirche, die sie den Vollkommenen

zu verleihen vermag. Sie ist unabhängig von der Schrift und wird
neben ihr überliefert. Wir wissen selbstverständlich, daß diese besondere
Tradition nicht tatsächlich auf die Apostel zurückgeht. In Wirklichkeit
besteht sie aus Spekulationen, die Clemens selbst gemacht hat, aus den

Lehrmeinungen seiner Lehrer und aus der überlieferten kirchlichen Deutung

der Tradition in Lehre und Predigt (71). Clemens selbst hat aber
wohl wirklich geglaubt, dieses Wissen durch seine Lehrer von Barnabas
und durch ihn von den Aposteln erhalten zu haben (72).

Bei Origenes stammt alles besondere Wissen aus der Schrift. Der
vernunftbegabte Christ entnimmt der Schrift eine Reihe von geheimen Lehren,
die dem Unwissenden verborgen sind (87). Die besondere Tradition ist also
mit der Schrift und nicht durch eine besondere Ueberlieferungskette auf
ihn gekommen. Im Gegensatz zu Clemens hält Origenes sein besonderes

Wissen, seine Yvûicnç, nicht für identisch mit dem xavibv éKKXrjaiaoTXKÔç. Der
Kavibv ist für ihn auch nicht etwa die Schrift selbst; er ist vielmehr der
Glaube, den die Kirche von jeher gepredigt hat und noch jetzt predigt. Daß
Origenes Schrifttheologe gewesen ist, zeigt sich an der Tatsache, daß er
wohl den Rat geben kann, über den Kavibv hinauszugehen, nie aber, die
Schrift zu verlassen. Dasselbe gilt von den Glaubensbekenntnissen.
Origenes spricht von ihnen. Er betrachtet sie als Abkürzungen des Kavibv; sie
sind der Schrift genau so untergeordnet wie der xavibv.

Der Verfasser zeigt sodann, daß der Inhalt der «geheimen Tradition»
sowohl bei Clemens als bei Origenes im Wesentlichen übereinstimmt mit der
kirchlichen theologischen Ueberlieferung, wie wir sie in den Grundzügen
etwa bei Irenaeus adv. haeres. I, 4 finden; allerdings ist sie durch
Schulmeinungen und eigene Gedanken stark modifiziert. Aber welcher Unterschied

zwischen Irenaeus und den Alexandrinern! Bei Irenaeus gilt diese
theologische Ueberlieferung als irrelevant für den Glauben. Clemens und
Origenes tragen sie ihren Hörern als geheime Tradition vor, die sie — der
eine so, der andere so — von Christus empfangen haben wollen.

Einen festen Kanon kennt Origenes so wenig wie Clemens. Origenes
unterzieht die Authentizität der biblischen Bücher einer viel eingehenderen

Prüfung als Clemens, wie ihn ja überhaupt größere Wissenschaftlichkeit
auszeichnet. Er prüft die Schriften, die in Frage kommen, auf ihr



Rezensionen 389

Alter und ihren inneren Wert. Aber eine offizielle geschlossene Liste der
biblischen Bücher ist nicht sein Ausgangspunkt gewesen. Einige Sätze, wo
von «canonizatae scripturae» die Rede ist, gehören Rufin und nicht Orige-
nes an. — Zahlreiche Stellen zeigen, daß Origenes auch jüdisches Wissen
zur Interpretation der Schrift herangezogen hat. Auch darin zeigt sich
wieder die Wissenschaftlichkeit, mit der er der Schrift gegenübersteht.
— So unbestimmt Clemens in seiner Beurteilung der heidnischen
Philosophie ist, hat er ihr jedenfalls weiten Raum gewährt. Bei Origenes ist es

klar, daß sie grundsätzlich nichts zum offenbarten Glauben hinzuzufügen
hat. Die Wahrheiten, die sich bei den Philosophen finden, gelten ihm als
bereits im Alten Testament bekannt.

Auch bei Origenes findet sich die Ueberzeugung, daß unabhängig von
der Bibel eine Reihe von Aussagen über die kirchliche Ordnung und den
christlichen Gottesdienst überliefert worden seien. Aber abgesehen davon,
daß diese Aussagen nicht von großer Wichtigkeit sind, ist Origenes auch
hier geneigt, sich eher an die Autorität der Schrift als der Tradition zu
halten.

Die sorgfältige Untersuchung Hansons führt also zu dem Ergebnis,
daß Origenes durch einen «unbedingten Biblizismus» (Harnack)
ausgezeichnet ist. Die Schrift ist überall die letzte Quelle seiner Aussagen. Von
gewissen Gelehrten ist schon gesagt worden, daß er durch diesen Bibli-
zismus habe verbergen wollen, daß er mit der kirchlichen Ueberlieferung
nicht im Einklang gestanden habe (de Faye). Hanson macht demgegenüber
mit Recht darauf aufmerksam, daß die Zuwendung zur Schrift sich mit
dem wachsenden Abstand zu den Aposteln unumgänglich habe ergeben
müssen. Seiner Meinung nach sieht man bei Origenes das Endstadium
einer notwendigen Entwicklung: die Schrift wird der Tradition übergeordnet.

Herblingen (Kt. Schaffhausen). Lukas Vischer.

Emil Brunner, Das Mißverständnis der Kirche, Zürich, Zwingli-Verlag,
1951, 154 S.

Wilhelm Stolz, Theologisch-dialektischer Personalismus und kirchliche
Einheit, Apologetisch-kritische Studie zu Emil Brunners Lehre von der
Kirche im Lichte der thomistischen Theologie (Studia Friburgensia, Neue
Folge, Heft 6), Freiburg (Schweiz), Universitätsverlag, 1953, XXX und
190 S.

Seitdem R. Sohm die These aufgestellt hat, daß die Kirche ihrem Wesen
nach unvereinbar sei mit einer Rechtsanstalt, ist der Protest gegen den
kirchlichen Institutionalismus nie mehr ganz zur Ruhe gekommen. Auch
die vorliegende Schrift Emil Brunners erweist sich zunächst als eine
energische Erneuerung dieses Protestes. Das «Mißverständnis» der Kirche (d. h.
dessen, was wir als Kirche bezeichnen) bestehe darin, daß unsere
körperschaftlich organisierten Kirchen mit der Ekklesia des Neuen Testaments
gleichgesetzt werden, wo doch zwischen beiden ein tiefgehender Widerspruch

besteht. Die Ekklesia im neutestamentlichen Sinn nämlich ist nicht



390 Rezensionen

Institution, sondern pneumatische «Bruderschaft» oder «Persongemeinschaft».

Demgegenüber sind die Kirchen etwas ganz anderes: «Das greifbare
Merkmal dieser Andersheit ist die rechtliche Organisation. Alle Kirchen
sind Rechtsgebilde, Institutionen im Rechtssinne. Die Grundthese Rudolph
Sohms, das Wesen der Kirche (er meint der Ekklesia) stehe zum Wesen
des Rechts im Widerspruch, ist unwiderlegbar, ob nun dieses Recht wie in
den katholischen Kirchen heiliges, sakrales Recht, oder aber wie in den
Kirchen der Reformation weltliches, profanes Recht sei, ob es wie in den
Kirchengründungen der Reformatoren seihst öffentliches oder wie in den
Freikirchen und Gemeinschaften privates, Vereinsrecht sei. In dieser Rechtsnatur

der Kirchen kommt ihr Charakter als Institutionen am massivsten
zum Vorschein — und gerade dieser ist es, der sie von der Ekklesia des
Neuen Testaments unterscheidet und unüberbrückbar trennt» (S. 122).
Brunner ist also durchaus nicht der Meinung, daß sich die bestehenden
Kirchen zu Recht als geschichtliche Entfaltung der urchristlichen Ekklesia
verstehen dürften, es sei vielmehr im Lauf der Geschichte eine eigentliche
Transformation erfolgt: die Kirchen entwickelten sich aus Elementen, die
ursprünglich nicht oder nur peripher mit der Ekklesia verbunden waren.
Sie sind menschliche, «gemachte» Gebilde, die zwar noch als Schalen und
Gefäße der lebendigen Christusgemeinschaft dienen können, aber nie mit
ihr identisch sind. Brunner erwähnt namentlich zwei Wurzeln der «Kirch-
werdung»: Erstens das Sakrament, nämlich die Umwandlung des Herren-
mahls (das ursprünglich ein Gemeinschaftsmahl der Christusgemeinde war)
in die Eucharistie, und das priesterliche Amt, das im Zusammenhang mit der
Bildung des Sakramentes entstand. Das Sakrament forderte den Priester,
der es spendete, und das Aufkommen des Priestertums wiederum verstärkte
den Sakramentalismus.

Am vollkommensten hat sich die Wandlung zum Institutionalismus in
der römischen Kirche durchgesetzt. «Die ganze Geschichte der römischen
Kirche ist die Geschichte von der fortschreitenden und bis zur letzten
Konsequenz folgerichtigen und vollkommenen Institutionalisierung, genauer
der Verrechtlichung der Kirche. Die römische Kirche versteht sich selbst
— seit dem Vaticanum und dem Codex iuris canonici von 1918 kann darüber
kein Zweifel mehr bestehen — im Sinn des sakramentalen Kirchenrechts.
Im Vaticanum und im Codex iuris canonici wird alles, was die Kirche ist,
hat und gibt, dem Kirchenrecht untergeordnet; auch das Aufstellen von
Dogmen ist ein Teil der päpstlichen potestas iurisdictionis. Darin aber hat
die Bewegung, die schon am Ende des ersten Jahrhunderts begann, ihr
letztes Ziel erreicht: Die Ersetzung der Persongemeinschaft durch die
rechtliche Institution» (S. 19).

Soweit folgt Brunner dem Proteste Sohms. Und was er auf dieser Linie
an neuen, originellen Einsichten und Durchblicken anführt, ist einprägsam
und gewichtig und sollte zu heilsamer Besinnung Anlaß gehen. Aber mit
dem Aufweis des Mißverständnisses der Kirche ist nicht alles getan. Es
muß auch gezeigt werden, was die wahre Ekklesia ist, und wie ihre
Verwirklichung möglich sei. In dieser Sache weicht Brunner von Sohm, der
einen einseitig spiritualistischen Kirchenbegriff vertreten hatte, merklich



Rezensionen 391

ab. Er betont, im Anschluß an die neuesten neutestamentlichen Forschungen
zum Kirchenbegriff (K.L.Schmidt, 0. Cullmann, Ed. Schweizer u.a.), die
«gottesdienstliche Existenz der Ekklesia», er verkennt nicht die Bedeutung
der Mahlfeier für die Urgemeinde, er sieht auch die grundlegende Bedeutung

des Apostolats. Von einer schwärmerischen oder spiritual istischen
Auffassung der Ekklesia kann bei ihm nicht die Rede sein. Gleichwohl
scheinen mir seine Bemühungen, das Wesen der Ekklesia begrifflich
wiederzugeben, noch zu unbefriedigend und zu wenig konkret. Er definiert die
Ekklesia insbesondere als Persongemeinschaft. «Die Ekklesia des Neuen
Testaments ist Persongemeinschaft und nichts anderes» (S. 84). Aber auch,
wenn man diesen Begriff in der gefüllten Bedeutung versteht, die er etwa
von der Du-Ich Philosophie Bubers und Ebners her haben kann, so genügt
er doch kaum; denn es wird nicht ersichtlich, wie diese Gemeinschaft in
ihren (auch Brunner nicht verborgenen) Diensten und Aufgaben sich
bewähren soll, ohne eben doch institutionell zu werden. Die Ekklesia hat nicht
nur gewisse regelmäßige Dienste, wie Predigt, Unterricht, Gottesdienst,
sondern sie steht auch immer wieder vor neuen konkreten Aufgaben, wie sie
z. B. den kirchlichen Hilfswerken bei Kriegsende gestellt waren. Es wird
aber nicht sichtbar, wie im konkreten Fall eine solche Aufgabe im Rahmen
einer reinen Persongemeinschaft gelöst werden könnte. Das Problem der
Kirchenordnung bleibt bestehen.

So ist zusammenfassend zu sagen, daß Brunner uns zwar eindrücklich
zeigt, was die Ekklesia nicht ist. Aber in der Frage nach dem, was sie ist
und im konkreten Fall des kirchlichen Dienstes sein soll — also in der
Frage nach der rechten Kirchenordnung —, bleibt er uns noch etwas schuldig.

Als Protest gegen das «Mißverständnis der Kirche», d. h. gegen den
kirchlichen Institutionalismus hat sein vorliegendes Buch Gewicht; aber
man wünschte doch, darüber hinaus von ihm noch ein Wort zur konkreten
Gestaltung und Ordnung der Kirche zu vernehmen.

Emil Brunners Lehre von der Kirche (also nicht nur die vorgenannte
Schrift Brunners, sondern dessen Kirchenlehre, wie sie aus seinem Gesamtwerk

zu eruieren ist) wird vom thomistischen Standpunkt aus kritisch
beleuchtet durch W. Stolz in der Studie «Theologisch-dialektischer
Personalismus und kirchliche Einheit». Der Verf. weist sich aus über eine
umfassende Kenntnis der Werke Brunners, und es fehlt nicht an einzelnen
scharfsichtigen Beobachtungen. Aber im ganzen scheint mir seine Darstellung

den Auffassungen Brunners nicht gerecht zu werden. Wichtige Aspekte
von dessen Kirchenbegriff — wie z. B. der eschatologische — werden ganz
übersehen. Bei der Zitierung einzelner Sätze wird zu wenig auf den
Zusammenhang geachtet, in dem sie stehen, so daß Fehlinterpretationen nicht
selten sind. So gebe es für Brunner «nur eine Kirche von Gerechten und
Heiligen — Das ist aber eine Irrlehre, die seit den ersten christlichen
Jahrhunderten... immer wieder aufgetaucht ist, und die den wahren
Charakter der Kirche als Heilsgemeinschaft für alle Menschen, Gerechte wie
Sünder, leugnet» (S. 19). Zutreffender ist die Feststellung, daß bei Brunner
«die Struktur und Organisation des Leibes Christi nicht ontisch-hierarchisch,
sondern lediglich ethiseh-peumatisch und charismatisch aufgefaßt» sei



392 Rezensionen

(S. 39), nur dürfte diese Auffassung des Leibes Christi biblischer sein als
die ihre aristotelische und neuplatonische Herkunft nicht verleugnende von
Stolz. Richtig ist auch, daß Brunner nicht das thomistische Natur-Gnade-
Verständnis hat, insofern der Mensch für ihn durch die Sünde nicht die
Uebernatur, sondern gerade seine gottgegebene Natur verloren habe, was
bedeutet, daß die Erlösung in Christus zugleich Wiederherstellung der
ursprünglichen, schöpfungsmäßigen Gottesbeziehung ist und nicht
Verleihung einer neuen, entitativen und operativen Gottförmigkeit. Wenn Stolz
diese Auffassung von seiner thomistischen Lehre aus kritisiert, so müßte
er doch wissen, daß Brunner gerade in diesem Punkt an eine Tradition
anknüpft, welche bei den Kirchenvätern und im Augustinismus des
Frühmittelalters die herrschende war. — Gut sind die Bemerkungen über die
Problematik, welche das personale Verständnis des Glaubens für die Dog-
matik, sofern sie eine objektive Glaubenserkenntnis voraussetzt, zur Folge
hat.

Die Studie von Stolz möchte in ihrer Weise ein Beitrag zum ökumenischen

Gespräch sein, und der gute Wille zu einem solchen Gespräch soll
dankbar und freudig anerkannt sein, auch wo man, wie in diesem Fall,
schmerzlich feststellt, wie groß die Schwierigkeiten noch sind, sich gegenseitig

nur zu verstehen.
Guttannen (Kt. Bern). Felix Flückiger.

Hans Hofmann, Die Theologie Reinhold Niebuhrs im Licht seiner Lehre von
der Sünde (Studien zur Dogmengeschichte und systematischen Theologie,
Band 4), Zürich, Zwingli-Verlag, 1954, 245 S.

Diese Zürcher Dissertation eines jungen Basler Theologen ist nicht nur
eines der vielen Zeichen für die zunehmende Beachtung, die nun auch auf
dem europäischen Kontinent dem wohl geistesmächtigsten amerikanischen
Theologen der Gegenwart geschenkt wird. Sie ist ihrerseits geeignet, zu
einem vertieften Verständnis der originalen Bedeutung beizutragen, die
Reinhold Niebuhrs Werk in unserer und für unsere Zeit zukommt.

Die vorliegende, außerordentlich gewissenhaft geführte Untersuchung
macht, zunächst einmal negativ gesprochen, zweierlei deutlich. Einmal wird
hier der Beweis erbracht, daß die amerikanische Theologie nicht mehr länger

als oberflächlicher «social gospeL-Liberalismus oder als engherziger
Fundamentalismus abgetan werden kann. Wohl spielen diese beiden
Richtungen im kirchlichen Lehrbetrieb Amerikas immer noch eine wichtige
Rolle. Die theologische Erneuerung und Vertiefung, die sich in Niebuhrs
Werk widerspiegelt und durch dieses entscheidende Impulse empfangen hat,
führte aber doch zur Bildung eines neuen Kraftzentrums des christlichen
Denkens und Handelns. Hofmanns Arbeit zeigt dabei, daß diese Erneuerung
nicht bloß ein Echo oder ein Ableger des theologischen Umbruchs ist, der
sich während der zwanziger und dreißiger Jahre in Europa vollzog. Zwar
wird klar und richtig der starke und vielfache Einfluß aufgewiesen, den
Karl Barths und Emil Brunners Schaffen auf Niebuhr ausübten. Hofmann
legt aber, m. E. mit vollem Recht, besonderes Gewicht auf die Originalität,
mit der der amerikanische Theologe diese kontinentalen Einflüsse ver-



Rezensionen 393

arbeitet und für eine eigene, selbständig weiterführende Synthese auswertet.
Er wirkt damit den Mißverständnissen entgegen, die mit der irreführenden
Bezeichnung «Neuorthodoxie» für diese erneuerte amerikanische Theologie
zusammenhängen. Niebuhr liegt nichts ferner, als einer theologischen Re-

pristination das Wort zu reden.
Hofmann geht in seiner Analyse streng chronologisch vor. Diese

Methode drängt sich darum auf, weil sich in Niebuhrs christlicher Gesamtschau
seit den Anfängen seines schriftstellerischen Wirkens während seiner
Detroiter Pfarrerzeit bis in die jüngsten Jahre seiner New Yorker Lehrtätigkeit

ein starker Wandel vollzog. Es ist ein ganz unorthodoxer Weg, der
hier rückblickend nochmals abgeschritten wird: wohl in einem gewissen
Sinn der Weg von einer liberalen Religionsphilosophie zur biblischen Theologie,

aber eigentlich in erster Linie der Weg von einer religiös gerichteten
Soziologie zu einer soziologisch gerichteten Theologie. Eine Hauptleistung
des Verfassers besteht darin, die Motive dieses Wandels klar herausgearbeitet

zu haben. Er nimmt den richtigen Faden auf, wenn er den ersten
Ansatzpunkt Niebuhrs in der Erkenntnis sieht, daß im Zeitalter des
kapitalistischen Industrialismus die vorherrschende religiöse Soziologie völlig

irrelevant und die herkömmliche liberale Anthropologie hoffnungslos
inadäquat war. Von dieser kritischen Bewertung aus versuchte Niebuhr
zunächst, die «Religion» soziologisch und anthropologisch zu reinterpretieren

und zu den Gegebenheiten unserer menschlichen und kulturellen Situation

in konkrete Beziehung zu setzen. In der geistigen Auseinandersetzung
mit den politischen und wirtschaftlichen Mächten der Gegenwart, aber auch
in der praktischen Arbeit als politisch aktiver Gemeindepfarrer und Dozent
entdeckte er auf der Suche nach einem tragenden Grund seiner sozusagen
intuitiv gefundenen Einsichten die Propheten des Alten Testaments und das
Prophetische der Christusbotschaft, was ihm ermöglichte, den Kern dessen
herauszuarbeiten, was er nun «prophétie religion» nannte. Von hier aus ging
dann Niebuhr schrittweise den Weg weiter zu einer wohlbegründeten Theologie

des biblischen Realismus.
Bei Hofmann ist diese Entwicklungslinie sehr schön herausgearbeitet,

wobei die Verwendung des Begriffs «religion» als Indiz über den Stand dieser

Entwicklung gut beobachtet wird. Für die vergleichende Analyse der
sich folgenden Phasen stand der Verfasser dabei vor der Wahl, seine
Untersuchung in einen ersten referierenden und einen zweiten konfrontierenden
Abschnitt aufzuteilen, oder der chronologischen Analyse einen laufenden
Kommentar beizugeben. Da die zweite Methode vorgezogen worden ist, ist
der systematische Ueberblick in den einzelnen Lehrpunkten nicht eben
leicht zu gewinnen. Auf der andern Seite hatte dieses Vorgehen den Vorteil,
daß die genetischen Beziehungen in klarem Zusammenhang dargestellt werden

konnten. An einer oder zwei Stellen muß vielleicht ein Fragezeichen
angebracht werden. Dem Rezensenten ist es fraglieh, ob der Verfasser mit
Recht die eigentlich entscheidende Wende in Niebuhrs Schaffen in die
Jahre 1934/35, also zwischen «Reflections on the End of an Era» und «An
Interpretation of Christian Ethics» verlegt und die 1939/40 als Gifford
Lectures vorgetragene und unter dem Titel «Nature and Destiny of Man»



394 Rezensionen

erschienene Anthropologie lediglich als Entfaltung des bereits damals
Erkannten und Erarbeiteten interpretiert. Mir will scheinen, hier liege eine
allerdings nicht allzu sehr ins Gewicht fallende Prolepsis vor. An und für
sich wäre es wohl richtiger, in den Gifford Lectures einen zweiten, ebenso
bedeutenden Wendepunkt zu sehen, indem erst in diesem Werk die intensive
Beschäftigung mit Kierkegaard und vor allem mit Augustin (der wohl der
wichtigste unter Niebuhrs geistigen Vätern ist) maßgebend in Erscheinung
tritt. Der zweite Punkt betrifft die Christologie. Hofmann tut sicher gut,
wenn er, trotzdem Niebuhr seine Christologie bisher nie systematisch
entfaltet hat, im Christus pro nobis et in nobis einen der wichtigsten Schlüssel
zum Verständnis der Niebuhrschen Theologie seit «Beyond Tragedy» (1938)
sieht. Dadurch gelingt ihm in eindrücklicher Weise die Erschließung der
Niebuhrschen Geschichtsauffassung. Fraglich bleibt dabei, ob der Verfasser
die Linien nicht allzu konsequent im Sinne der ihm von Basel und Zürich
her geläufigen, umfassenden christologischen Gedankenführung ausgezogen
hat, m. a. W., ob er nicht da und dort explizit zu machen versucht, was
Reinhold Niebuhr auch implicite nicht so zu sagen vermeint. Zwar ist
Niebuhr in der christozentrischen Ausrichtung seines Denkens weiter
vorgestoßen als die meisten amerikanischen Theologen, aber bei ihm in dieser
Hinsicht die gleiche Konsequenz finden zu wollen, die die neuere Theologie
auf dem Kontinent kennzeichnet, wäre wohl nicht ganz richtig.

Wesentlicher als diese Einzelprobleme ist der sehr schön geführte
Nachweis der innern Perspektive, in die Niebuhr sein Schaffen gestellt hat
und die Hofmann abschließend mit diesen Worten umschreibt: «Wollte man
die Bedeutung Reinhold Niebuhrs und seines umfangreichen Werkes in
wenigen Worten zusammenfassen, so ergäbe sich, daß es darin liegt, daß
Niebuhr in analytischem Vorgehen die Wirklichkeit des modernen Menschen
untersucht und von da aus auf die Notwendigkeit einer neuen theologischen
Ausrichtung stößt... Daraus ergibt sich ihm eine neue Sicht der Sünde,
der Offenbarung, des Glaubens und der Geschichte. Das Einzigartige der
Theologie Niebuhrs aber liegt darin, daß er niemals die Existenz des
Einzelnen allein überdenkt, sondern diesen immer in seinem notwendigen und
unvermeidlichen, aber durch Gottes Urordnung sinnvollen und durch seine
Einordnung des Menschen wieder fruchtbaren Verhältnis zu seinem
Mitmenschen sieht» (S. 281). Allerdings läßt sich fragen, ob die anschließende
Gegenüberstellung der Niebuhrschen und der kontinental-europäischen
Theologie unter den Stichworten «analytisch» und «synthetisch» glücklieh
ist. Würde es die Sache nicht besser treffen, wenn für die letztgenannte,
die biblische Offenbarung als Ausgangspunkt nehmende Lehrweise die
Bezeichnung «kerygmatisch» verwendet würde und auch für die Theologie
Niebuhrs ein noch prägnanterer Ausdruck gefunden werden könnte? Diese
darf doch wohl ohne Bedenken als «pragmatisch» bezeichnet werden, und
zwar darum, weil dieser Begriff beides deutlich macht: die direkte Bezogen-
heit auf die Gegebenheiten des Menschen in dieser Zeit und Welt, die nun
eben auch gerade Niebuhrs Theologie als eine unverwechselbar amerikanische

Leistung kennzeichnet; und die Bezogenheit auf die pragmata Gottes,
die hinter und über diesen Gegebenheiten stehen und die Reinhold Niebuhr



Miszelle 395

durch seine Auseinandersetzung mit der biblischen Botschaft so ernst zu
nehmen gezwungen wurde, daß er heute als Pragmatiker im besten Sinne
des Wortes, nämlich als «Pragmatiker der Christushotschaft» dasteht.

Zürich. Hans Heinrich Brunner.

Miszelle.

TTXeoveHct, -éKxriç, -eKTeîv.

Achtmal begegnet im epistolischen Teil des NT die Kombination von
Unzucht mit «Geiz», d. h. bei richtigem Verständnis auch nur der
Luthersprache1 mit Habgier: 1. Kor. 5, 10 f.; 6, 9 f.; Eph. 4, 19; 5, 3. 5; Kol. 3, 5;
1. Thess. 4, 6; 2. Petr. 2, 14. Fällt diese Wiederkehr einer doch seltsamen
Kombination nicht auf? Menge versucht Eph. 4, 19 eine Verschmelzung zu
schwerlich in der Sache möglicher Einheit. Im Nebeneinander des Disparaten

muß auch die Abflachung durch jedesmalige Schlußstellung des Minderen

auffallen, zumal 2. Petr. 2,14. Warum ferner soll Habgier «auch nicht
mit Namen genannt werden» — Eph. 5, 3 —? Das gesamte Rätsel löst sich
sofort, und zugleich auch verschwindet die crux interpretum von Generationen

der Perikopenpredigt, warum mitten im einheitlichen Gedankenge-
füge von 1. Thess. 4, 3—8 der scheinbar ganz heterogene V. 6 eingesprengt
ist: überall wird die Aussage einheitlich und gar plastisch, sobald man nicht
mehr avaritia rerum voraussetzt, sondern eine prägnante Bezeichnung
sexueller Gier à la Don Juan erkennt —• so euphemistisch, wie wir «Un-
sauberkeit» u. ä. gebrauchen.

Fünf der oben genannten Stellen brauchen auf dem beschränkten Raum
nicht erst mit dieser Substitution vorgeführt zu werden, dagegen 1. Kor. 5,
10 f., wo es fraglich wird, ob allein die Sphäre der Sexualausschreitungen
gemeint ist. Der Anlaß V. 9 und der Schluß V. 13 sprechen dafür. Kol. 3, 5

erinnert, bei etbuj\o\àTpr|ç die sehr große Artemis eben der Korinther nicht
zu vergessen, während die Frage der eibuuXöduTa doch erst im 8. Kapitel
beginnt. 'Edv riç àbeXqpoç ôvopaWpevoç äpirag: weniger wahrscheinlich, daß er in
Poseidons Fichtenhain einen Ibycus ausraubte, als daß er péôuaoç einer Frau
mit «Ueberfall» Gewalt antat. Der Stoff der Xolbopoi in korinthischer
Atmosphäre? Derselbe, den die Vorsicht in 1. Tim. 5,14 fürchtet (wie auch über
1. Petr. 3, 9 der Vorschatten der Oibnröbeioi plHeiç liegt). Erscheint diese
konkrete Vereinheitlichung des Bildes gewaltsam, und ist es etwa wahrscheinlicher,

daß auf die eindeutige Veranlassung V. 9 hin in zusammenhanglosem
Durcheinander von Geldgier die Rede sei? Dies ist nicht einmal 6, 9 f. so

1 Wiederum erweist sich die dringende Revisionsbedürftigkeit der
Lutherbibel. Hinter der einseitig gewordenen Bedeutung des Festhaltens
ist inzwischen die ursprüngliche der Gier verdeckt. Diese aber stand für
Luther im Blickpunkt, und so war dasselbe Wort damals die richtige, heute
eine nur irreführende Wiedergabe wohl jeder der «Geiz»-Stellen der Bibel.


	Rezensionen

