Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 10 (1954)

Heft: 5

Artikel: Du mot dans I'édit licinien de I'année 313
Autor: Saumagne, C.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877476

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877476
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

376 Ch. Saumagne, Du mot aipeaig dans Uédit licinien de 'année 313

lieferung ist. Seine eigene Ueberlieferung, so sehr sie wandelbar ist, konnte
er aber nur mit dem Verluste seiner selbst preisgeben. Es gibt deshalb,
auch von hier aus gesehen, keine universale natiirliche Religion, sondern
je nur Glauben in geschichtlicher Konkretheit bezogen auf die ihm eigen-
tiimliche Offenbarung in seiner eigenen Ueberlieferung, d.h. christlicher
Glaube ist nur im Zusammenhang mit der biblischen Tradition moglich.
Das Schlufifazit, das wir aus diesen Ueberlegungen fiir diese Skizze
der Prolegomena einer Dogmatik ziehen kénnen, lautet dahin, daB christ-
liche Dogmatik nur als Theologie der Offenbarung im Zusammenhang mit
der biblisch-christlichen Ueberlieferung mdéglich ist, und zwar als Selbst-
verstindnis des darin lebendigen Glaubens. Eine sog. Offenbarungstheo-
logie, welche unsere Offenbarungstheologie des Selbstverstindnisses des
christlichen Glaubens als blof} verkappte Form einer natiirlichen Theologie
hinstellen und ablehnen zu kénnen meinte, wiirde durch das darin wirk-
same Millverstindnis ihrer Gegenstindlichkeit vielmehr selber zu einer
natiirlichen Theologie, die aber dann um ihres angeblich positiven In-
haltes willen zugleich auch noch eine sich miBlverstehende, falsche natiir-
liche Theologie wire. Fiir ihre Wahrheit aber kann sich eine Dogmatik
als Selbstverstindnis des christlichen Glaubens zum vornherein weder
auf die Wissenschaft, noch auf die Bibel als Wort Gottes berufen, sondern
ihrer Wahrheit wird man erst inne im Mitvollzug des Selbstverstdndnisses,
zu welchem sie anleitet. Die Wahrheit kann nicht vorweggenommen und
iiberliefert werden. Sie offenbart sich nur im Selbstverstindnis des Glau-
bens, der es mit seiner Geschichtlichkeit als einzelner in Gemeinschaft
wagt. Dafiir frei und offen zu machen, ist der Sinn dieser grundlegenden
Bemerkungen zu einer Dogmatik, die nun in ihren positiven Teilen, ent-
sprechend der Bedeutung des Selbstverstéindnisses, mit der Anthropologie
und Soteriologie unter dem Titel: «Natur und Gnade» einzusetzen hat,
um darauf die Lehre von «Gott im Verhiltnis zu seiner Schopfung» folgen
zu lassen und unter dem Gesichtspunkt «Christus und die Geschichte» in
der Christologie, Ekklesiologie und Eschatologie ihren Abschlufl zu fin-
den. Nicht schon in den hier vorgetragenen, rein formalen Ausfithrungen
zur Grundlegung der Dogmatik, sondern erst in diesen materialen Teilen
wird es sich erweisen, ob und inwiefern der christliche Glaube den An-
spruch auf eine besondere Heilsoffenbarung zu Recht erheben darf.

Basel. Fritz Buri.

Du mot aipeoic dans P’édit licinien de PPannée 313.

Au cours de 1’été de 'année 313, Licinius, & mesure qu'il occupait les
villes d’Asie que lui ouvrait sa victoire sur Maximin Daja (Tziralum, 30
avril), y publiait un reserit concernant les chrétiens.?

1 Pour les faits et leur interprétation historique et politique, on se
range ici aux conclusions essentielles de M. A. Piganiol, dans L’Empereur
Constantin (1932), L’Empire chrétien (1947), L'état actuel de la question



Ch. Saumagne, Du mot aipeoig dans Iédit licinien de année 313 377

De ce document, Lactance nous a transmis, dans le De mortibus persecu-
torum %, une copie levée & Nicomédie de Bithynie, ol il avait été affiché le
30 juin. Quelques semaines plus tard, le méme rescrit était sans doute pro-
mulgué & Césarée de Palestine, ol Eusébe en tirait la traduction grecque
que nous a conservée son Histoire Ecclésiastique.® Les deux versions sont,
& quelques détails prés, conformes en tout point.

Cependant le rescrit tel que 1'a traduit Iusébe, contient deux phrases
introductives qui manquent & la copie qu’a transcrite Lactance. Dans le
texte de celui-ci, la premiére phrase : cum feliciter tam ego Constantinus

constantinienne (Historia, 1, 1950, pp. 82 suiv.), et & celles de M. H. Grégoire
dans Les persécutions dans Pempire romain (1951), et dans la Revue de 'Uni-
versité de Bruxelles (1930-1931, pp. 231 suiv.). — Nous pensons cependant
que si c’est bien Licinius qui a fait apprécier par Galere l'importance du
< facteur chrétien» et qui lui a inspiré 1'édit de 311, ce sont d'une part,
les précédents fournis par Maxence & Rome dés 307 et, d’autre part, la
politique suivie par Constance et Constantin dans leurs Etats, qui ont
accusé aux yeux de Licinius I'importance politique du <« facteur catho-
lique ». I’édit de Galére de 311 (denuo sint christiani) rétablissait simple-
ment tous ceux qui se réclamaient du nom chrétien dans la faculté de
constituer des collegia-sodalicia, faculté que leur avait accordée Alexandre-
Sévére (Vita Alex. 22) vers les années 230. L’édit de 313 y ajoutait, mais au
profit exclusif des églises qui avaient été précédemment unifiées par une
communion notoire de doctrine et de discipline, les avantages de la capacité
juridique en matiére patrimoniale, par la concession du Corpus, concession
qui parait bien avoir été consentie par Aurélien aux églises d'Italie et de
Rome avant son départ pour I’Orient en 271 (Eus., H. E., VII, 30, 19). — Si
la législation licinio-constantinienne (adoptée par Daia) marque un progrés
sur celle de Galére de 311, ce n’est point, pensons-nous, parce que, comme
l'admet M. A. Piganiol, <« désormais la tolérance est accordée & toutes les
croyances sans restriction aucune, méme aux sectes dissidentes qui brisaient
I'unité de la religio catholica », mais parce que, dans la perspective ol nous
place le préambule d’Eusébe, la secte catholique recoit de cette législation
la capacité de revendiquer, et de revendiquer seule, 1’ancien patrimoine
ecclésiastique. (Cf. Cl. Pallu de Lessert, Fastes de la prov. d’Afrique, 1I,
p. 18, n°4.) Voir, en général, M. Besnier, L’Empire romain de lavénement
des Sévéres... pp. 361, et J. R. Palanque, dans I’Histoire de UEglise... de Fliche
et Martin, ITI, pp. 17 suiv. Sur la notion de Corpus, en dernier lieu, la note
magistrale de M. F. de Visscher, dans Pubblic. dell’universita ... del S. Cuore,
nouv. série, vol. XIX, pp. 43-54.

2 48, 2-8, de 1'édit. Brandt dans le t. XIX (1890) du Corpus script. eccles.
latin...

3 X, 5, dans le t.IX du Corpus de Berlin ; nous suivons généralement
le texte et la traduction procurés par R. Grapin, dans la collection Hemmer-
Lejay. Nous tenons le texte de 1'édit pour homogéne. Le rescrit de Maximin
Daia (H.E., IX, 10, 8) n’est certainement pas indépendant de celui de
Licinius, qu’il a peut-&tre méme précédé.



378 Ch. Saumagne, Du mot aipeoic dans I'édit licinien de Uannée 313

Augustus quam ego Licinius Augustus apud Mediolanum convenissemus, COT-
respond ainsi & la troisiéme du texte d’Eusébe : ‘Ondte edruxic eyl Kovatov-
Tivoc & AlivouoTog kadyw Akivviog & AliyouosTog €v Ti) Medlohdvw éAn\ideiuev.t

La question posée par cette discordance — question autrefois trés dé-
battue ®, mais qui a étrangement cessé de I’étre depuis un siécle —, demeure
de savoir si I'existence de ce préambule est indifférente & une meilleure
intelligence du rescrit et des circonstances qui en ont entouré 1’intervention,
ou hien si, au contraire, elle n’en modifie pas le sens.

Jusqu’en I'année 1679 — date a laquelle Etienne Baluze découvrit et
publia le De mortibus persecutorum d’aprés le manuscrit unique qu’en con-
servait la bibliothéque de Colbert —, I'histoire ne possédait que le texte
d’Eusébe. Elle se faisait donc nécessairement du rescrit et de sa portée,
I'idée que ce texte l'autorisait & concevoir.

L’opinion recue était alors nécessairement celle-ci : un premier acte
législatif, édit ou rescrit (1’édit de Galére®, de 311, trés vraisemblablement),
avait accordé la liberté de culte & tous les chrétiens ; des instructions ad-
ministratives avaient été annexées & ce texte, dans lesquelles on pouvait
lire une énumération de « nombreuses et diverses sectes » chrétiennes. Le
rescrit de Licinius de juin 313 (que l'on tenait pour 1’édit méme concerté
récemment & Milan entre Constantin et Licinius) avait supprimé a la fois
la mention de ces sectes et peut-étre leur existence méme, au profit de I'une
d’entre elles, la « trés sainte et légale hérésie catholique ».

Selon la version d’Eusébe, le développement logique de la pensée du
législateur était accusé par les propositions suivantes : a) «depuis long-
temps déja... nous avions ordonné méme aux chrétiens, de garder la foi de
leur secte (oipeoig) et de leur culte? ; — b) or, parce que de nombreuses
et diverses sectes (mwolhai xai didpopor aipéoeig) ont apparu avoir été ajoutées
de toute évidence... il est peut-étre arrivé que certains d’entre eux se sont
bientot aprés détournés de cette observance® ; — ¢) comme nous (Constan-
tin et Licinius) étions heureusement réunis & Milan... ce jour-la nous avons
décidé que la libre option (aipeloBor) ne soit refusée rigoureusement & per-
sonne, soit de conserver ou d’adopter l’observance des chrétiens, soit que
[soit accordé & chacun la faculté] de donner son attachement cordial a toute
observance qu’il estimerait lui-méme lui convenir, de telle sorte que la
divinité puisse nous donner en tout sa faveur et sa bienveillance?; — d)
aussi a-t-il été logique de rescrire qu’il nous plaisait que, étant écartées
absolument les sectes (aipéoerg...) qui étaient mentionnées dans nos précé-

*H.E,X, b5, 4

5 Voir les références dans Brandt, note sous le §4 d’Eusébe, p. 229, J.
Maurice, Note sur le préambule d’Eusébe... dans Bull. de litt. et d’arch. chrét.,
1914, p. 229, parait ignorer la question qui est ici examinée.

¢ Eus., H. E.,, VIII, 17, 9 ; Lact., De mort. pers., 35 : denuo sint christiani ;
dv addig Mow yprotiavoi. La < faculté d’étre » est celle de se manifester en
forme associative, sans pour autant disposer des attributs de la personnalité
juridique.

"H.E, X, 5,2 8 ibid., X, 5, 3. ° ibid., X, 5, 4 ; 5.



Ch. Saumagne, Du mot aipeoig dans Uédit licinien de 'année 313 379

dentes lettres... concernant les chrétiens, soient (de ce fait) abrogées les
dispositions qui apparaissaient nuisibles et contraires & notre mansuétude,
et que désormais librement et franchement, chacun de ceux qui disposent
du libre choix de conserver l'observance des chrétiens, la conserve sans
étre exposé a des tracasseries. » 10

Ainsi les empereurs paraissent avoir estimé que le fait qu'une loi avait
tenu pour également et indifféremment représentatives de la religion chré-
tienne, un grand nombre de sectes qui la pratiquaient chacune & sa ma-
niére ¥, avait mis les fidéles dans l’embarras d’en choisir une quelconque
de préférence a tout autre. Lie résultat était que se constituait une catégorie
de sujets qui, n’étant plus paiens mais se trouvant effectivement empéchés
d’étre chrétiens, ne pratiquaient aucune religion valable.? Ils privaient
ainsi d’hommages et ils indisposaient une partie utile de « tout ce qu'il peut
y avoir de divinité et d’étre céleste capable d’étre bienveillant tant aux
princes qu’a ceux qui vivent sous leur autorité ».1® Il fallait émonder le
tronc chrétien et en retrancher les rejets et surgeons parasites et nuisibles.

Ainsi toute la logique du raisonnement est commandée par 1'identité
de sens que revét le mot aipeoic dans la premiére et la deuxiéme phrase du
texte d’Eusébe, ou, employés l'un prés de l'autre et dans un méme mouve-
ment de la plume, ils ont incontestablement la signification de < secte».
Revenant une troisiéme fois dans une proposition qui se référe & la phrase
olt il a figuré pour la deuxiéme fois, le méme mot aipeoic ne peut que con-
server le méme sens. Les empereurs disent en substance : nous voulions
restaurer la secte chrétienne ; nos chancelleries ont commis l'erreur de
croire et de publier qu’il pouvait exister un grand nombre de sectes chré-
tiennes ; ils ont trahi nos intentions ; la suppression de ces sectes rétablit
donc <« la secte chrétienne » dans son unité et sa simplicité premiéres.

Nul n’aurait jamais songé & donner au mot oipesig un autre sens que
celui de «secte», si le texte de Lactance n’en était venu révéler tardive-
ment une traduction inattendue. L& ol FEusébe a écrit : dpapedeiciyv mwavre-
Mg Tdv aipéoewv.. Lactance donne en effet: amotis omnibus omnino
condicionibus, faisant d’oipeoig I’équivalent de condicio. Dés lors, on a pu
supposer que si Lactance nous avait conservé le texte du préambule propre
4 Eusébe, 14 ol celui-ci a éerit : AN émerdr] wolal kal didpopor aipéoec... €do-
kouv mpooTedeiodat... il nous et fourni, par exemple : sed quoniam ... multae
ac diversae condiciones ... additae videbantur. Et il faut convenir qu'une telle

10 ibid., X, 5, 6.

1t Edit de 311 : ¢ ils ont fait des lois, chacun pour soi, & son gré, et
ils ont réuni des foules disparates dans des lieux dispersés... »

12 Fdit de 311 : ¢ nous avons constaté que les chrétiens n’apportaient
pas aux dieux la dévotion qui leur est due, mais qu’ils n’honoraient pas pour
autant le dieu des chrétiens. En échange (de notre tolérance) les chrétiens
auront l'obligation de prier leur dieu pour notre salut, celui de la chose
publique et le leur propre... »

¥ HE,XH?:5,4



380 Ch. Saumagne, Du mot oipeoig dans ’édit licinien de 'année 313

version du document en autorise une interprétation qui n’a contre elle que
d’étre satisfaisante & trop peu de prix. Tout devient simple et facile en
effet : « Mais parce que de nombreuses et diverses conditions paraissent ...
ajoutées dans ce rescrit!* ol une telle liberté était concédée aux chrétiens,
il est arrivé que certains d’entre eux ont un peu aprés renoncé & cette ob-
servance... ; aussi a-t-il été logique qu’il nous plat de donner ce présent
rescrit, afin que, aprés la suppression compléte des conditions qui se trou-
vaient dans nos lettres antérieures concernant les chrétiens, ce qui paraissait
tout & fait contraire a notre mansuétude, fit aboli. »

Mais peut-on pour autant considérer comme résolues les deux questions
principales qui viennent d’elles-mémes & l'esprit ? L’ordre dans lequel
Eusébe reproduit la pensée des empereurs admet-il que ceux-ci, pour la
développer dans le corps d'un raisonnement homogeéne, aient pu vouloir
suggérer, par l'usage d’'un méme mot et & un quart de ligne d’intervalle,
deux idées aussi éloignées 'une de 'autre que celle de « secte » et celle de
< condition restrictive » ? D’autre part, le mot aipeoig a-t-il jamais eu le sens
de <condition » dans le vocabulaire propre & Eusébe ? Et, dans la langue
grecque, a-t-il si normalement regu ce sens, qu’il soit celui auquel pense
d’abord spontanément un lecteur qui, quelques syllabes & peine avant, n’a
pu 'entendre que comme signifiant « secte » ?

Eusébe n’emploie jamais le mot aipeoig autrement qu’avec le sens le
plus directement dérivé de aipéw, c’est-a-dire de < choix individuel d’une
opinion ou d’une doctrine », ou celui d’< opinion ou de doctrine proposée au
choix de l'individu>» ; ou enfin de « groupement d’individus qui ont fait
choix d’'une méme opinion ou doctrine ».

Le préambule et les premiéres phrases du texte d’Eusébe abondent en
idées de choix, d’option, de faculté potestative. Par exemple : §mwg dduev...
mdowv éhevdépav aipeotv oD droloudelv Tf dpnokela 7 O &v Poukndwowv 13, qui
transpose le latin de Lactance : ... ut daremus ... omnibus liberam potestatem
sequendi religionem quam quisque voluerit. Dans ’esprit d’Eusébe, traduec-
teur, aipeoic est ici ’équivalent de potestas, I'accent étant porté, en grec, sur
la notion de «choix réalisé» plus que sur celle de «faculté de choisir ».
Dans le méme préambule, ol aipeoic voisine avec mpoaipeoig?®, dans la pro-
position ol I'é\evdepia tfic Spnoxelog est définie comme comportant 1'éfousia,
ou pouvoir de concevoir (ddvoin) et de réaliser (BovAnoic), l'acte intel-
lectuel de se former une opinion est opposé & la pratique des choses divines,
katd TAv adtod mpoaipesiv <« selon l'opinion qu’il s’en fera>. Et toujours
dans les mémes dispositions initiales du préambule, des périphrases com-
mentent inlassablement le sens d’afpeoig; c’est, par exemple, encore 1'¢ovaia...
alpelodar ™v... mapagilakiv §§ Ypnokeiav, qu'explicite la proposition : 1’ éEou-
ola... 10D ddévar... v didvorav év éxelvn Tf Ypnoxeiq ; ou bien, 1'éFovaia
(libera potestas) ToD alpelodar (diligere) woi Tnuelelv (colere) omolav d' dv
BovAnTan.t?

1 On doit comprendre : dans les instructions jointes au texte du reserit
(de 811) et destinées & procurer son exécution.
% H.E, X, b, 4. 18 ibid., X, 5, 2. 17 ibid., X, 5, 5; 6.



Ch. Saumagne, Du mot ofpeoig dans 'édit licinien de ’année 313 381

I1 est certain qu’Eusébe a lu, dans les tout derniers mots de la premiére
phrase du préambule latin dont nous a privés Lactance, un mot qui, ne
pouvant étre traduit en grec que par aipeoig dans une proposition ot le mot
oipecic ne peut avoir que le sens d’< opinion » ou de ¢ secte professant une
opinion choisie », 'original latin a porté nécessairement 1'un des mots
opinio ou secta. Dés lors, il est tout & fait impensable que le méme Eusébe,
s'il avait rencontré dans les tout premiers mots de la phrase immédiate-
ment suivante, le substantif condicio (qui exprime la négation de toute
latitude potestative), n’eiit trouvé, pour le rendre en grec, que le mot
aipeoig, dont sa plume venait d'user, une demi-ligne plus haut, pour évoquer
I'idée de la plus libre détermination dans le choix d’une opinion — alors
surtout qu’en aucun endroit de son ceuvre il n’a été relevé qu'Eusébe ait
donné & aipecig un autre sens que celui de secte, ou de doctrine philoso-
phique ou religieuse, ou simplement de choix.

C’est la méme signification, on I'a vu, que la chancellerie de Constantin
donne couramment & ce mot dans les années 312-313. 18 Pour elle, la ¢ 1égale
et trés sainte doctrine catholique » (Ev®eouog xai dyibrarn kadohiky Spnokeia)l®
est la «trés sainte hérésie » (dyubtam oipedic).?® De méme 1'¢ Iiglise catho-
lique » est 1’< hérésie catholique » (xkadohikn aipeoig). * C’est assurément par
aipeoig kadohikn gque les versions grecques des lois de Constantin (323, Th.,
16, 2, 5) et de Théodose (408, Th., 16, 5, 42) ont di traduire secta catholica.
De méme la permanence de l'emploi du mot paraitra attestée par le voca-
bulaire de la loi du 3 aott 379, prise par Gratien & la recommandation
pressante de saint Ambroise, et dans laquelle on reconnait le rappel de la
prescription de 313 : dpmpedeicv ... Tv aipéoewyv ; elle proscrit toutes «les
aipéoeig réprouvées par les lois aussi bien divines qu'impériales », pour n’ad-
mettre que 'opinio par excellence, '« hérésie légale ». %2

Le préambule d’Eusébe et, avec lui le mot aipeoig-secta, paraissent avoir
été éliminés des sources de l'information historique par une bréve sentence
prononcée il y a un siécle par Paul Allard * et demeurée sans appel : aipeoig
signifie bien ici condicio, puisque deux lois du Théodosien des années 417

18 Celle de Daia également; édit dans H.E. IX, 10, 10 ; Rufin ; IX,
10, 10. L’édit de 311 (H.E. VIII, 17, 3; Lact., De m. p., 35) dénomme la
religion romaine l'aipecis yovéwv tiwv éavtdv (des chrétiens) = secta pa-
rentum suorum.

® HE,X; 6 1.

2 ibid., X, 5, 22.

2 jbid., X, 5, 21. Les équivalences avec ecclesia sont en XV, 5, 15;
X,72; X, 6, 11; X, 5 20; avec oipecig : X, 5, 6; 7; 21; 22; X 5, 1.

22 Cf. Zosime, V, 26 ; C.Th., 16, 5, 42. Les paraphrases de 1’édit de 313
ne sont gueére que les développements prolixes de la définition que saint
Jérome (Orig., 8, 3, 1), reprenant celle de Tertullien (De praesc., 5, 2) donne
ainsi : haeresis, graece ab electione vocatur, quod scilicet unusquisque id sibi
eligat quod melius illi esse videtur.

2 Le christianisme et Uempire romain de Néron ¢ Théodose, t. V, p. 256,

n® 3.



382 Ch. Saumagne, Du mot aipeoig dans Pédit licinien de Uannée 313

et 423 2% dénomment haeresis navalis la corporation des naviculaires que
d’autres lois ?® contemporaines appellent condicio navalis.

Il saute aux yeux que ce rapprochement est purement verbal. Condicio
navalis, comme condicio servilis par exemple, désigne une catégorie d'indi-
vidusg soumis & un méme statut social, mais nullement une sujétion juridique
ou légale «conditionnant» les manifestations de la volonté individuelle,
comme condicio foederis ou legis ou contractus. Haeresis navalis est, dans
ces lois tardives, 1'équivalent de corpus naviculariorum, tout comme dans
le vocabulaire des légistes constantiniens, aipeaig xadohikr), correspond & cor-
pus christianorum *®, nous ramenant ainsi & la notion de <« groupement as-
sociatif », c'est-a-dire de « secte ».

Sans doute, aux IXe et Xe siécles (et il n'est peut-étre pas indifférent
d’observer que 'unique manuscrit du De mort. persec. date de l'un de ces
deux giécles), les romanistes byzantins ont-ils acclimaté aipegig avee le sens
de «clause conditionnelle ». # Mais, observe H. Estienne, « est autem fini-
tima haec significatio ». Elle est si peu valable pour le IVe siécle, que
Hase, annotant la réédition du Thesaurus, condamne au passage (male inter-
pretatur) la traduction d'aipecic par condicio dans notre préambule, et que,
en 1862, Hugo Laemmer, dans sa scrupuleuse traduction de 1'Histoire Ec-
clésiastique ?8, maintient au méme endroit 1’équivalence afpeoig, aipéoeag=
secta, sectae.

Ces rapprochements, que Valois et Baluze avaient faits dés la publica-
tion, par le second, du manuscrit de Lactance, ont si peu convaincu les érudits
du XVIIIe et du XIXe siécles — et ceux qui les avaient faits, en premier
lieu — que, aprés Nicolas Le Noury ?, Lenain de Tillemont et leur école *,
Albert de Broglie *, par exemple, n'a pas cessé de traduire I'oipeoig d'Eusébe
par secta. Les uns et les autres n’en tirent évidemment pas l'opinion que
I’édit de 313, dit de Milan, est tout & fait un acte de tolérance religieuse.

Comment expliquer que Lactance nous ait donné le mot condicio qu'Eu-
sébe n’avait pas trouvé dans l'original latin qu’il traduisait, alors surtout
que partout ailleurs les discordances entre Liactance et Eusdbe sont insigni-
fiantes et purement formelles, mais qu’ici elles touchent au fond ?

# C.Th, 13, 6, 9 et 10.

%-C.Th.; 13, 8, 85 (412).

% HE, X 5 10; 11; 12.

* Baluze, dans l'édition de 1692. (Notae ad Lact., p.101), a donné les
références aux Basiliques, au Codex juris graeco-romani et & Constantin Har-
menopule. — Sur 'adaptation tardive du vocabulaire greec au droit romain,
Krueger, Hist. des sources du dr. romain, trad. Brissaud, 1891, dans le Man.
des ant. rom., de Mommsen et Marquardt, t. XVI, p.494.

8 Schaffouse, 1862, p. 812, n°7.

2 De mort. pers. (1710), p.372; in Patr. lat., VII, p.994 ; il se résoud
a traduire par < conditions » (condiciones sumi videtur) et & ne pas faire état
du préambule.

3 Mémoires hist. eccles., t. V, p.46 ; cf. la trad. Cousin (1675), p. 483.

3t I’Eglise et 'empire romain au IVe siécle, t. 1, p. 239 ; n°4.



Ch. Saumagne, Du mot aipecig dans Pédit licinien de 'année 313 383

Dans la version d’Eusébe, la présence du préambule imprime & la pensée
du législateur un développement logique cohérent, & la fois nécessaire et
satisfaisant. Dans une nomenclature administrative jointe & un précédent
rescrit (celui dit de Galére, de 311), la mention de « nombreuses et diverses
sectes » chrétiennes avait été articulée. Elles avaient toutes eu le bénéfice
de la tolérance accordée par cet acte impérial. « Nombreuses et diverses »,
elles étaient aussi et surtout, & n’en pas douter, concurrentes et rivales,
chacune d’elles revendiquant les priviléges dont avait joui, avant les persé-
cutions, l'ancienne communauté, déja largement catholique, des chrétiens.
Les fidéles, étourdis par la longue épreuve, impuissants & discerner, entre
tant de sectes, la «légitime et catholique », en Orient surtout, différaient
le moment de se rallier ; ou bien ils allaient grossir de leurs adhésions
inconsidérées, des conventicules minoritaires. « C’est pourquoi », disent les
législateurs de 313, «il a été logique (d&x6houdov fiv) de supprimer les
sectes ». g

Comment done Lactance (sa bonne foi n’étant pas mise en question)
s'est-il soustrait & la rigueur de cette logique ?

Y

On est naturellement porté & supposer que Lactance n’a pas connu la
teneur du préambule conservé par Eusébe. Sa source probable a été le
texte affiché & Nicomédie, recopié par lui-méme, ou par un tiers dont il
aurait détenu la copie. L'expédition affichée aurait-elle été un exemplaire
incomplet ou mutilé ? Il se peut aussi que la graphie du préambule fat mal
venue ; ou que le préambule ait été placé hors de portée d'étre aisément
lu; et que Lactance (ou le copiste), découragé par la difficulté de le dé-
chiffrer, s’en soit consolé en supposant que ce préambule n’était guére qu'un
verbiage protocolaire adhérant aux longues titulatures impériales, et que
le solide du texte était introduit par le solennel cum feliciter ... apud Medio-
lanum convenissemus...

Exploitant plus tard sa copie, Lactance, peu soucieux ou incapable d’en
faire la collation avec un original d’archives, a pu d’autant moins douter
que cum feliciter marquait le début du rescrit, que 'ampleur majestueuse
de la proposition suffisait & créer une atmosphére de tolérance absolue, on
oserait dire inconditionnelle. Nous n’échappons pas, nous aussi, au malaise
qu'a di éprouver Lactance lorsque, relisant sa copie & téte reposée, il a
pu constater que, dans la phrase qui faisait suite & cette proclamation li-
minaire d'un libéralisme sans restriction, les empereurs consommaient un
acte de ¢ discrimination » ; non seulement ils prononcaient la « suppression
des sectes chrétiennes», mais encore ils présentaient cette suppression
comme la plus immédiate conséquence logique (quare consentaneum...) du
principe de tolérance qu’ils venaient de promouvoir et qu’ils réitéraient
avec une exceptionnelle insistance. Pouvait-il dés lors continuer de re-
copier sans sourciller le texte qu’il suivait et qui lui proposait paradoxale-
ment ceci : « (Nous tenons & ce que chacun suive la foi qui lui plait...) ; et
c’est 14 la raison pour laquelle nous avons décidé, par le présent rescrit...
de supprimer absolument les sectes dont la mention était ajoutée & nos
décisions précédentes... et d’abolir de ce fait ce qui était apparu comme



384 Ch. Saumagne, Du mot oipecig dans U'édit licinien de 'année 313

tout & fait contraire et étranger & notre libéralisme... sinistra et a nostra
mansuetudine aliena... ? »

S’il avait disposé du préambule, Lactance aurait tout naturellement
suivi le cheminement de la pensée impériale. I1 aurait compris, comme
Eusébe ’a compris et nous le donne & comprendre, que le soin qu’avaient
pris les bureaux, en expédiant le rescrit de Galére, d’énumérer, c’esi-a-dire
de légitimer, un trop grand nombre de sectes chrétiennes qui ne se distin-
guaient les unes des autres que par des nuances de doctrine ou des opposi-
tions d’intérét, avaient eu un effet contraire & celui que recherchaient en
premier lieu les empereurs. Ce qui était contraire & la mansuétude im-
périale, ce n’étaient pas les obstacles que le rescrit antérieur avaient pu
opposer a un libre ralliement des chrétiens & leur ancienne foi (nous savons
que ce rescrit est celui de 311 et que le texte que nous en avons n’articule
aucune < condition ») ; c’était le fait que de trop nombreux chrétiens, dé-
couragés d’avoir & choisir entre trop de sectes dont la tolérance méme de
Galére avait autorisé le pullulement anarchique, renoncaient & professer
leur foi, ou en professaient une qui, pouvant n’étre pas la vraie, était in-
efficace. L’abstention ou l’erreur dans le choix exposaient également les
princes au ressentiment d'un dieu qu’elles frustraient de sa part du culte
civique des Romains. Rien donc de plus logique et de plus tolérant, poli-
tiquement parlant, que la suppression des sectes dont les piétés dispersées
et contradictoires privaient la priére chrétienne de la vertu efficiente de
I'unanimité.

Aux yeux de Lactance, privée du préambule, 'abolition des sectes, em-
portée par l'incidente : amotis omnibus omnino sectis prenait nécessairement
un relief absurde, qui le portait & subodorer quelque corruption ou quelque
erreur de transcription. Par respect pour son héros, Constantin, il lui fallait
hasarder une correction sans laquelle la postérité, relisant ses justes lois,
n’elit pu le tenir que pour un logicien facétieux. « Nous avons donné aussi
bien aux chrétiens qu’a tous autres», venaient d’écrire les princes, «le
libre choix de suivre l'observance qu’ils voudraient...» C’'était announcer la
suppression de toutes entraves imputables & une législation antérieure
réputée moins libérale, entraves qui ne peuvent étre imaginées que sous
la forme de tracasseries administratives, d’engagements ou d’obligations
préalables, en un mot, de « conditions ». Lactance enchaine donc : ¢ c’est la
raison pour laquelle il faut que Ta Dévotion sache que, par une suppression
compléte de toutes les condiciones..., il nous a plu que désormais chacun,
librement et simplement... ete... »

D’autres indices autoriseraient & penser que Lactance n’était pas as-
suré de disposer, en cet endroit du texte, d'une exacte copie de 'original
affiché & Nicomédie. Nulle part ailleurs, en effet, il ne s’est aussi largement
écarté du texte conservé par Eusébe, que dans la phrase ol le mot condicio
représente celui qu'Eusébe a traduit par aipeoic. Ot Eusébe a sous les yeux
un original latin ainsi construit : porro consentaneum fuit ut haec nobis ita
placuere rescribseremus..., il a mis: quare scire dicationem tuam convenit
placuisse... Plus loin, il a laissé tomber tout un membre de phrase qui, dans
'exemplaire latin suivi par Eusébe, devait étre ainsi rédigé : et illa quae



Ch. Saumagne, Du mot aipeaig dans 'édit licinien de 'année 313 385

prorsus sinistra et a nostra mansuetudine aliena esse videbantur, omnino
removeantur... *?

C’est la décision de restituer ses biens a I’< ancien domaine patrimonial
des chrétiens », qui a mis Constantin et Licinius dans la nécessité de définir
aussi objectivement que possible quels étaient ceux d’entre les chrétiens
qui auraient la capacité de revendiquer, de recevoir et de détenir ce patri-
moine. Entre des communautés rivales qui se hatent de se reconstituer
dans la discorde, les fonctionnaires du fisc doivent discerner moins celle
qui suit la doctrine orthodoxe, que celle & laquelle le corpus, nous dirions
la capacité de persona, de mpéowmov 3, a été « concédé ». D’autre part, les
magistrats et les juges appelés & statuer sur la revendication des biens mis
en circulation par les ventes du fise, doivent trancher la question pré-
judicielle de savoir si la communauté poursuivante «a qualité». Il n’ap-
partient qu'aux princes d’en décider, c'est-a-dire pratiquement de dire que
telle communauté, & l’exclusion de toute autre, est la «légale et catho-
lique ». Et comme les critéres tirés du dogme leur font défaut ou ne peuvent
étre énoncés a I'usage des profanes, les princes ne peuvent que se résoudre
a ordonner aux juges, gouverneurs, fonctionnaires impériaux ou munici-
paux, qu'ils reconnaitront l'ecclesia catholica dans la communauté qui obéit
a tel évéque dénommé et qui est établie en tel lieu, comme, par exemple,
I’église catholique qui, & Carthage, obéit & Cécilien. 3*

Et ’exemple paraitra d’autant plus pertinent que 1’option de Constantin
en faveur de la communauté de Cécilien, déclarée par lui catholique, a été
consommée dés le lendemain de la mort de Maxence (oct.312) par le ren-
versement du privilége de catholicité que Maxence avait concédé & I'église
rivale, celle de Majorin. Si la loi du C.Th. 16, 2, 1 est bien (comme on peut
admettre que I'a démontré Godefroy) un fragment de lettre au proconsul
Anulinus, datable du 31 octobre 312 (Maxence a péri le 27 octobre), il y
apparait que les sectes non catholiques sont déja classées dans la catégorie
des « factions » : haereticorum factione comperimus ecclesiae catholicae cle-
ricos... vexari. Saint Augustin * célébrera la primauté reconnue par Cons-
tantin & Cécilien et a l'unitas réalisée par lui autour de I'évéque consensu
omnium, bien avant que la condamnation conciliaire du donatisme n’ait
fourni & 'empereur les justifications dogmatiques dont il avait bien fallu,

32 J1 est assez singulier que Lactance, dans Inst. div., IV, 30, pour in-
troduire un premier essai de définition des critéres de la catholicité, arti-
cule la proposition : sed quoniam multae haereses extiterunt... qui reproduit
celle du préambule d’Eusébe: AN émedr) moAar... alpéoes... éEovoiv... Simple
rencontre verhale ?

38 Nous pensons que, dans 1'édit de 313, la proposition : xai TodTo d¢ Wpdg
Toig Aowmoic €l 76 mpbowmov (X, 5, 9), use des mots persona et mpdowmov,
en leur attribuant déja un sens juridique, et qu’elle constitue le titre de la
seconde partie de 1'édit, qui est relative au droit de propriété.

“ HE,X 172

3 Epist. LXXXVII, 2; Acta collat. carth., die 3, n®216-226, dans P. L.,
VIII, col. 841.

25



386 Ch. Saumagne, Du mot aipeoig dans Iédit licinien de 'année 313

vu l'urgence politique, qu’il se passat, catholica custodita. Le substantif
catholica, qui se retrouve en C.Th. 16, 2, 4, ann. 3213 (sanctissimum catho-
licae concilium), préfigure la catholicitas, universaliste et unitaire en esprit,
topique et fragmentée en ses églises, telle que tente de la définir, sous son
double aspect mystique et juridique (Godefroy 1’a bien vu), 1’édit licinio-
constantinien de 313. %

L’octroi de la capacité légale de posséder des biens était le moyen le
plus direct et le plus efficace de rallier & la plus disciplinée des sectes
chrétiennes 1'adhésion du plus grand nombre, c’est-A-dire & créer 1'unani-
mité de la prieére des chrétiens & leur Dieu en faveur des princes protec-
teurs. La religion «choisie par excellence », 'haeresis catholica sera celle
dans «laquelle est gardé le supréme respect de la majesté trés sainte et
céleste ». Constantin le dit tout de suite & Anulinus : ¢«le mépris (de cette
religion-14) cause de grands dangers aux affaires publiques; tandis que,
si on regoit cette religion et on 'observe conformément & la loi (év@éonwc),
elle procure une grande félicité au nom romain et un bonheur extraordi-
naire aux entreprises des hommes ».

La difficulté demeurera longtemps, pour la loi civile, de définir un
critére objectif pour l’identification des ecclesiae catholicae. On attendra
que Théodose promulgue sa pragmatique du 27 février 3803% maintenue
comme loi fondamentale par Justinien. Sept mois auparavant, Gratien %,
légiférant pour 1'Occident sous l'inspiration directe de saint Ambroise,
usait encore, pour définir ’entité catholique, d'un vocabulaire assez sem-
blable & celui du rescrit de 313. On y reléve, par exemple, I’emploi du mot
opinio *® avec le sens de secta qui procéde de celui d’aipecig. Sept mois plus
tard, Théodose parle net. Il rompt avec les ambiguités terminologiques. Il
décide qu’il y aura deux catégories de chrétiens : ceux qu’il ordonne de
dénommer les christiani catholici, qui seront les chrétiens proprement dits,
quos christianorum nomine jubemus amplecti ; et, en face, tous les autres,
les « fous qui professent un dogme hérétique », reliquos... dementes iudicantes
haeretici dogmatis infamiam sustinere. Pour identifier les christiani catholici,
les juges profanes n’auront qu’d appliquer trois critéres simultanément :
le dogmatique (les catholici sont ceux qui professent I'unique déité du Pére,
du Fils et de I’Esprit Saint) ; I'historique (ils sont ceux qui font procéder
leur religion du «divin apdtre Pierre » qui I’a enseignée, selon la tradition,
aux Romains) ; la pragmatique (ils professent la méme religion que Da-
mase, pontifer de Rome, et que Pierre, episcopus d’Alexandrie). En 313,
I'« abolition des sectes » n’emportait guére qu'un effet civil, leur incapacité

3 C.Th., 16, 6, 2 (397).

% HE, X, b 11.

% C.Th, 16,1, 12 = C.Just,, 1,1, 1; c¢f. C.Th,, 16, 2, 25,

*® C.Th, 18, 5, 5 = C.Just, 1, 5, 2.

% .. quisquis ... opinionem Dei .. profanus inminuit (Godefroy), ou
quisquis opinionem ... Dei profanus ... inminuit... Cf. Palanque, Op. laud. 111,
p. 280.



Rezensionen 387

d’agir ou de défendre en justice.* En 380, il s’y ajoute une sanction pénale.
Du point de vue civil, les communautés de christiani catholici seules pour-
ront étre considérées comme constituant des ecclesiae, des personnes de
droit, les autres ne composant que des conciliabula. Pénalement, les non-
catholiques seront justiciables d’abord de cette vindicta divina dont feront
un usage superstitieux les actes publics et privés du haut moyen-dge ; et,
en outre, de I'antique législation paienne de majestate, relative aux coetus
illiciti et au sacrilegium. ** Deux mois plus tard, Gratien, alignant sa législa-
tion sur celle de Théodose, joindra & ces pénalités celle de la confiscation
des biens possédés sans droit par ces coetus « soit dans les villes, soit dans
les campagnes » %3 sanction qui est peut-étre déja impliquée dans I’abolition
des sectes prononcée en 313.

Ainsi, I'exclusivisme religieux de ’empire chrétien parait bien s'étre
manifesté légalement pour la premiére fois par I’emploi qu’a fait le législa-
teur du mot oipeoic dans le rescrit licinio-constantinien de ’année 313.

Tunis. Ch. Saumagne.

Rezensionen.

R. P. C. Hanson, Origen’s Doctrine of Tradition, London, S.P.C.K. 1954,
214 S.

Gleich zu Anfang weist der Verfasser darauf hin, daBl er bei der Be-
handlung seines Themas die lateinischen Uebersetzungen Rufins nur mit
Vorsgicht gebrauchen wolle, Und damit hat er sicher recht. Gerade das
Problem der Tradition hat sich in der Zeit zwischen Origenes und Rufin
so stark gewandelt, dafl man hier und dort mit verschiedenen Ausdrucks-
weisen rechnen mufl. Aehnliches gilt ja auch bei anderen Problemen; in
der Asketik z. B. ist die Sprache Rufins stark vom Monchtum her geprigt.
Die Erkenntnis, daBl die von Rufin iibersetzten Schriften mit Zuriickhaltung
zu beniitzen seien, ist an sich bei den Gelehrten lingst Allgemeingut ge-
worden; dall sie immer wieder ausgesprochen werden mull, hat seinen
Grund wohl darin, dal trotzdem die Tendenz besteht, Origenes — ganz
dhnlich wie es Rufin selbst auch getan hat — kirchlich zu interpretieren.

1 Ces sectes pouvaient s’organiser en collegia-sodalicia de droit com-
mun, simplement soumises & la régle incluse dans 1'édit de Galére : ne quid
contra disciplinam agant, régle sans doute déduite du SC. quo illicita collegia
arcentur cité par Marcien au Dig., 47, 22, 1. Le proconsul d’Afrique Anulinus,
er 314, la rappelle & un chrétien du parti de Majorin qui plaide contre une
communauté catholique : I’empereur veut bien supporter ces sortes de chré-
tiens, mais c’est & la condition ut disciplinam corrumpi nolent. Voir la con-
troverse H. Grégoire-Palanque, dans Byzantion, X, 1935, p. 607 suiv.

% C.Th., 16, 2, 25 = C. Just., 9, 21, 3 (380) ; Sozoméne, H.E., 7, 14.

% Cf. Palanque, dans Revue histor., CCVIII, 1931, pp.87-90; formule
comparable dans H.E., X, 5, 16.

25*



	Du mot αἵρεσῐς dans l'édit licinien de l'année 313

