
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 10 (1954)

Heft: 5

Artikel: Du mot  dans l'édit licinien de l'année 313

Autor: Saumagne, C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877476

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877476
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


376 Ch. Saumagne, Du mot aïpecriç dans l'êdit licinien de l'année 313

lieferung ist. Seine eigene Ueberlieferung, so sehr sie wandelbar ist, könnte
er aber nur mit dem Verluste seiner selbst preisgeben. Es gibt deshalb,
auch von hier aus gesehen, keine universale natürliche Religion, sondern
je nur Glauben in geschichtlicher Konkretheit bezogen auf die ihm
eigentümliche Offenbarung in seiner eigenen Ueberlieferung, d. h. christlicher
Glaube ist nur im Zusammenhang mit der biblischen Tradition möglich.

Das Schlußfazit, das wir aus diesen Ueberlegungen für diese Skizze
der Prolegomena einer Dogmatik ziehen können, lautet dahin, daß christliche

Dogmatik nur als Theologie der Offenbarung im Zusammenhang mit
der biblisch-christlichen Ueberlieferung möglich ist, und zwar als
Selbstverständnis des darin lebendigen Glaubens. Eine sog. Offenbarungstheologie,

welche unsere Offenbarungstheologie des Selbstverständnisses des
christlichen Glaubens als bloß verkappte Form einer natürlichen Theologie
hinstellen und ablehnen zu können meinte, würde durch das darin wirksame

Mißverständnis ihrer Gegenständlichkeit vielmehr selber zu einer
natürlichen Theologie, die aber dann um ihres angeblich positiven
Inhaltes willen zugleich auch noch eine sich mißverstehende, falsche natürliche

Theologie wäre. Für ihre Wahrheit aber kann sich eine Dogmatik
als Selbstverständnis des christlichen Glaubens zum vornherein weder
auf die Wissenschaft, noch auf die Bibel als Wort Gottes berufen, sondern
ihrer Wahrheit wird man erst inne im Mitvollzug des Selbstverständnisses,
zu welchem sie anleitet. Die Wahrheit kann nicht vorweggenommen und
überliefert werden. Sie offenbart sich nur im Selbstverständnis des Glaubens,

der es mit seiner Geschichtlichkeit als einzelner in Gemeinschaft
wagt. Dafür frei und offen zu machen, ist der Sinn dieser grundlegenden
Bemerkungen zu einer Dogmatik, die nun in ihren positiven Teilen,
entsprechend der Bedeutung des Selbstverständnisses, mit der Anthropologie
und Soteriologie unter dem Titel : «Natur und Gnade» einzusetzen hat,
um darauf die Lehre von «Gott im Verhältnis zu seiner Schöpfung» folgen
zu lassen und unter dem Gesichtspunkt «Christus und die Geschichte» in
der Christologie, Ekklesiologie und Eschatologie ihren Abschluß zu
finden. Nicht schon in den hier vorgetragenen, rein formalen Ausführungen
zur Grundlegung der Dogmatik, sondern erst in diesen materialen Teilen
wird es sich erweisen, ob und inwiefern der christliche Glaube den
Anspruch auf eine besondere Heilsoffenbarung zu Recht erheben darf.

Basel. Fritz Buri.

Du mot aïpecriç dans l'édit licinien de l'année 313.

Au cours de Tété de Tannée 313, Licinius, à mesure qu'il occupait les
villes d'Asie que lui ouvrait sa victoire sur Maximin Daïa (Tziralum, 30

avril), y publiait un rescrit concernant les chrétiens.1

1 Pour les faits et leur interprétation historique et politique, on se

range ici aux conclusions essentielles de M. A. Piganiol, dans L'Empereur
Constantin (1932), L'Empire chrétien (1947), L'état actuel de la question



Ch. Saumagne, Du mot ai'pemç dans l'édit licinien de l'année 313 377

De oe document, Lactance nous a transmis, dans le De mortibus persecu-
torum 2, une copie levée à Nicomédie de Bithynie, où il avait été affiché le
30 juin. Quelques semaines plus tard, le même rescrit était sans doute
promulgué à Césarée de Palestine, où Eusèbe en tirait la traduction grecque
que nous a conservée son Histoire Ecclésiastique.3 Les deux versions sont,
à quelques détails près, conformes en tout point.

Cependant le rescrit tel que l'a traduit Eusèbe, contient deux phrases
introductives qui manquent à la copie qu'a transcrite Lactance. Dans le
texte de celui-ci, la première phrase : cum féliciter tam ego Constantinus

constantinienne (Historia, 1, 1950, pp. 82 suiv.), et à celles de M. H. Grégoire
dans Les persécutions dans l'empire romain (1951), et dans la Revue de
l'Université de Bruxelles (1930-1931, pp. 231 suiv.). — Nous pensons cependant
que si c'est bien Licinius qui a fait apprécier par Galère l'importance du
< facteur chrétien » et qui lui a inspiré l'édit de 311, ce sont d'une part,
les précédents fournis par Maxence à Rome dès 307 et, d'autre part, la
politique suivie par Constance et Constantin dans leurs Etats, qui ont
accusé aux yeux de Licinius l'importance politique du « facteur
catholique». L'édit de Galère de 311 (denuo sint christiani) rétablissait simplement

tous ceux qui se réclamaient du nom chrétien dans la faculté de

constituer des collegia-sodalicia, faculté que leur avait accordée Alexandre-
Sévère (Vita Alex. 22) vers les années 230. L'édit de 313 y ajoutait, mais au
profit exclusif des églises qui avaient été précédemment unifiées par une
communion notoire de doctrine et de discipline, les avantages de la capacité
juridique en matière patrimoniale, par la concession du Corpus, concession
qui paraît bien avoir été consentie par Aurélien aux églises d'Italie et de
Eome avant son départ pour l'Orient en 271 (Eus., H. E., VII, 30, 19). — Si
la législation licinio-constantinienne (adoptée par Daïa) marque un progrès
sur celle de Galère de 311, ce n'est point, pensons-nous, parce que, comme
l'admet M. A. Piganiol, < désormais la tolérance est accordée à toutes les
croyances sans restriction aucune, même aux sectes dissidentes qui brisaient
l'unité de la religio catholica », mais parce que, dans la perspective où nous
place le préambule d'Eusèbe, la secte catholique reçoit de cette législation
la capacité de revendiquer, et de revendiquer seule, l'ancien patrimoine
ecclésiastique. (Cf. Cl. Pallu de Lessert, Fastes de la prov. d'Afrique, II,
p. 18, n°4.) Voir, en général, M. Besnier, L'Empire romain de l'avènement
des Sévères... pp. 361, et J. R. Palanque, dans l'Histoire de l'Eglise... de Fliehe
et Martin, III, pp. 17 suiv. Sur la notion de Corpus, en dernier lieu, la note
magistrale de M. F. de Visscher, dans Pubblic. dell'università del S. Cuore,
nouv. série, vol. XIX, pp. 43-54.

2 48, 2-8, de l'édit. Brandt dans le t. XIX (1890) du Corpus script, eccles.

latin...
3 X, 5, dans le t. IX du Corpus de Berlin ; nous suivons généralement

le texte et la traduction procurés par R. Grapin, dans la collection Hemmer-
Lejay. Nous tenons le texte de l'édit pour homogène. Le rescrit de Maximin
Daïa (H. E., IX, 10, 8) n'est certainement pas indépendant de celui de

Licinius, qu'il a peut-être même précédé.



378 Ch. Saumagne, Du mot aïpetnç dans l'édit licinien de l'année 313

Augustus quam ego Licinius Augustus apud Mediolanum conuenissemus,
correspond ainsi à la troisième du texte d'Eusèbe : 'Oiréxe eùxuxûjç èfdi Kovoxav-

xîvoç ô AtrfouCTToç KÙ-fd) Auuvvioç ô Aûxouaroç év xr) MebioXdvtp êXqXéôeipev.4

La question posée par cette discordance — question autrefois très
débattue 5, mais qui a étrangement cessé de l'être depuis un siècle —, demeure
de savoir si l'existence de ce préambule est indifférente à une meilleure
intelligence du rescrit et des circonstances qui en ont entouré l'intervention,
ou bien si, au contraire, elle n'en modifie pas le sens.

Jusqu'en l'année 1679 — date à laquelle Etienne Baluze découvrit et
publia le De mortibus persecutorum d'après le manuscrit unique qu'en
conservait la bibliothèque de Colbert —, l'histoire ne possédait que le texte
d'Eusèbe. Elle se faisait donc nécessairement du rescrit et de sa portée,
l'idée que ce texte l'autorisait à concevoir.

L'opinion reçue était alors nécessairement celle-ci : un premier acte
législatif, édit ou rescrit (l'édit de Galère6, de 311, très vraisemblablement),
avait accordé la liberté de culte à tous les chrétiens ; des instructions
administratives avaient été annexées à ce texte, dans lesquelles on pouvait
lire une énumération de « nombreuses et diverses sectes » chrétiennes. Le
rescrit de Licinius de juin 313 (que l'on tenait pour l'édit même concerté
récemment à Milan entre Constantin et Licinius) avait supprimé à la fois
la mention de ces sectes et peut-être leur existence même, au profit de l'une
d'entre elles, la < très sainte et légale hérésie catholique ».

Selon la version d'Eusèbe, le développement logique de la pensée du

législateur était accusé par les propositions suivantes : a) « depuis
longtemps déjà... nous avions ordonné même aux chrétiens, de garder la foi de

leur secte (ai'pecnç) et de leur culte7 ; — b) or, parce que de nombreuses
et diverses sectes (iroXXai Kai bidqpopot atpéaeiç) ont apparu avoir été ajoutées
de toute évidence... il est peut-être arrivé que certains d'entre eux se sont
bientôt après détournés de cette observance8 ; — c) comme nous (Constantin

et Licinius) étions heureusement réunis à Milan... ce jour-là nous avons
décidé que la libre option (aipcîohai) ne soit refusée rigoureusement à

personne, soit de conserver ou d'adopter l'observance des chrétiens, soit que
[soit accordé à chacun la faculté] de donner son attachement cordial à toute
observance qu'il estimerait lui-même lui convenir, de telle sorte que la
divinité puisse nous donner en tout sa faveur et sa bienveillance 8

; —- d)
aussi a-t-il été logique de rescrire qu'il nous plaisait que, étant écartées
absolument les sectes (alpécreiç... qui étaient mentionnées dans nos précé-

4 H. E., X, 5, 4.
6 Voir les références dans Brandt, note sous le § 4 d'Eusèbe, p. 229. J.

Maurice, Note sur le préambule d'Eusèbe... dans Bull, de litt, et d'arch. chrét.,
1914, p. 229, paraît ignorer la question qui est ici examinée.

6 Eus., H. E., VIII, 17, 9 ; Lact., De mort, pers., 35 : denuo sint christiani ;

Sv atdhç tlxnv xpmxiavoi. La « faculté d'être » est celle de se manifester en
forme associative, sans pour autant disposer des attributs de la personnalité
juridique.

7 H. E., X, 5, 2. 8 ibid., X, 5, 3. 9 ibid., X, 5, 4 ; 5.



Ch. Saumagne, Du mot aïpeaiç dans l'édit licinien de l'année 313 379

dentes lettres... concernant les chrétiens, soient (de ce fait) abrogées les
dispositions qui apparaissaient nuisibles et contraires à notre mansuétude,
et que désormais librement et franchement, chacun de ceux qui disposent
du libre choix de conserver l'observance des chrétiens, la conserve sans
être exposé à des tracasseries. » 10

Ainsi les empereurs paraissent avoir estimé que le fait qu'une loi avait
tenu pour également et indifféremment représentatives de la religion
chrétienne, un grand nombre de sectes qui la pratiquaient chacune à sa
manière", avait mis les fidèles dans l'embarras d'en choisir une quelconque
de préférence à tout autre. Le résultat était que se constituait une catégorie
de sujets qui, n'étant plus païens mais se trouvant effectivement empêchés
d'être chrétiens, ne pratiquaient aucune religion valable.12 Ils privaient
ainsi d'hommages et ils indisposaient une partie utile de « tout ce qu'il peut
y avoir de divinité et d'être céleste capable d'être bienveillant tant aux
princes qu'à ceux qui vivent sous leur autorité ».13 II fallait émonder le
tronc chrétien et en retrancher les rejets et surgeons parasites et nuisibles.

Ainsi toute la logique du raisonnement est commandée par l'identité
de sens que revêt le mot aïpeaiç dans la première et la deuxième phrase du
texte d'Eusèbe, où, employés l'un près de l'autre et dans un même mouvement

de la plume, ils ont incontestablement la signification de « secte >.

Revenant une troisième fois dans une proposition qui se réfère à la phrase
où il a figuré pour la deuxième fois, le même mot aïpeaiç ne peut que
conserver le même sens. Les empereurs disent en substance : nous voulions
restaurer la secte chrétienne ; nos chancelleries ont commis l'erreur de

croire et de publier qu'il pouvait exister un grand nombre de sectes
chrétiennes ; ils ont trahi nos intentions ; la suppression de ces sectes rétablit
donc « la secte chrétienne » dans son unité et sa simplicité premières.

Nul n'aurait jamais songé à donner au mot aïpeaiç un autre sens que
celui de « secte », si le texte de Laetanee n'en était venu révéler tardivement

une traduction inattendue. Là où Eusèbe a écrit : àcpaipeôeiaiîiv iravxe-
Xiôç tûiv aipéaewv... Lactance donne en effet : amotis omnibus omnino
condicionibus, faisant d'aïpeaiç l'équivalent de condicio. Dès lors, on a pu
supposer que si Lactance nous avait conservé le texte du préambule propre
à Eusèbe, là où celui-ci a écrit : dXX' éireibr) iroXXai Kai bidqiopoi aipéaeiç... èbô-

kouv Ttpoareôeîadai... il nous eût fourni, par exemple : sed quoniam multae
ac diversae condiciones additae videbantur. Et il faut convenir qu'une telle

10 ibid., X, 5, 6.
11 Edit de 311 : « ils ont fait des lois, chacun pour soi, à son gré, et

ils ont réuni des foules disparates dans des lieux dispersés... »

12 Edit de 311 ; « nous avons constaté que les chrétiens n'apportaient
pas aux dieux la dévotion qui leur est due, mais qu'ils n'honoraient pas pour
autant le dieu des chrétiens. En échange (de notre tolérance) les chrétiens
auront l'obligation de prier leur dieu pour notre salut, celui de la chose

publique et le leur propre... »
13 H. E„ X, 5, 4.



380 Ch. Saumagne, Du mot aïpeaiç dans l'édit licinien de l'année 313

version du document en autorise une interprétation qui n'a contre elle que
d'être satisfaisante à trop peu de prix. Tout devient simple et facile en
effet : < Mais parce que de nombreuses et diverses conditions paraissent
ajoutées dans ce rescrit11 où une telle liberté était concédée aux chrétiens,
il est arrivé que certains d'entre eux ont un peu après renoncé à cette
observance... ; aussi a-t-il été logique qu'il nous plût de donner ce présent
rescrit, afin que, après la suppression complète des conditions qui se
trouvaient dans nos lettres antérieures concernant les chrétiens, ce qui paraissait
tout à fait contraire à notre mansuétude, fût aboli. »

Mais peut-on pour autant considérer comme résolues les deux questions
principales qui viennent d'elles-mêmes à l'esprit L'ordre dans lequel
Eusèbe reproduit la pensée des empereurs admet-il que ceux-ci, pour la
développer dans le corps d'un raisonnement homogène, aient pu vouloir
suggérer, par l'usage d'un même mot et à un quart de ligne d'intervalle,
deux idées aussi éloignées l'une de l'autre que celle de « secte > et celle de
« condition restrictive > D'autre part, le mot aïpeaiç a-t-il jamais eu le sens
de < condition » dans le vocabulaire propre à Eusèbe Et, dans la langue
grecque, a-t-il si normalement reçu ce sens, qu'il soit celui auquel pense
d'abord spontanément un lecteur qui, quelques syllabes à peine avant, n'a
pu l'entendre que comme signifiant « secte »

Eusèbe n'emploie jamais le mot aïpeaiç autrement qu'avec le sens le
plus directement dérivé de aipétu, c'est-à-dire de « choix individuel d'une
opinion ou d'une doctrine », ou celui d'« opinion ou de doctrine proposée au
choix de l'individu » ; ou enfin de « groupement d'individus qui ont fait
choix d'une même opinion ou doctrine ».

Le préambule et les premières phrases du texte d'Eusèbe abondent en
idées de choix, d'option, de faculté potestative. Par exemple : ôttujç biîipev...
udaiv êXeuùépav aïpeaiv roO dKoXouôeîv xf| Spqaxda f| 5' âv ßouXqfküaivls, qui
transpose le latin de Lactance : ut daremus omnibus liberam potestatem
sequendi religionem quam quisque voluerit. Dans l'esprit d'Eusèbe, traducteur,

aïpeaiç est ici l'équivalent de potestas, l'accent étant porté, en grec, sur
la notion de «choix réalisé» plus que sur celle de «faculté de choisir».
Dans le même préambule, où aïpeaiç voisine avec irpoafpeaiç16, dans la
proposition où l'êXeubepia rfjç ûpqaKeiaç est définie comme comportant l'êSouala,
ou pouvoir de concevoir (bidvoia) et de réaliser (poû\r|aiç), l'acte
intellectuel de se former une opinion est opposé à la pratique des choses divines,
kotû Tqv aùroû irpoaîpeaiv « selon l'opinion qu'il s'en fera ». Et toujours
dans les mêmes dispositions initiales du préambule, des périphrases
commentent inlassablement le sens d'aïpeaiç; c'est, par exemple, encore l'êEouala...
alpeîadai xf|v... irapacpûXaïiv f| ôpqaxeiav, qu'explicite la proposition: l'éEou-
aia... toO bibôvai... Tqv biavoiav êv éxdvq xfj Spqaxeiq ; ou bien, l'éEouaia
(libera potestas) toû alpdaOai (diligere) xai TqpeXeîv (colere) ôiroiav b' âv
ßoüXqTai.17

14 On doit comprendre : dans les instructions jointes au texte du rescrit
(de 311) et destinées à procurer son exécution.

16 H. E., X, 5, 4. 18 ibid., X, 5, 2. " ibid., X, 5, 5 ; 6.



Ch. Saumagne, Du mot aïpeaiç dans l'édit licinien de l'année 313 381

Il est certain qu'Eusèbe a lu, dans les tout derniers mots de la première
phrase du préambule latin dont nous a privés Lactance, un mot qui, ne

pouvant être traduit en grec que par aïpeaiç dans une proposition où le mot
aïpeaiç ne peut avoir que le sens d'< opinion » ou de « secte professant une
opinion choisie », l'original latin a porté nécessairement l'un des mots
opinio ou secta. Dès lors, il est tout à fait impensable que le même Eusèbe,
s'il avait rencontré dans les tout premiers mots de la phrase immédiatement

suivante, le substantif condicio (qui exprime la négation de toute
latitude potestative), n'eût trouvé, pour le rendre en grec, que le mot
aïpeaiç, dont sa plume venait d'user, une demi-ligne plus haut, pour évoquer
l'idée de la plus libre détermination dans le choix d'une opinion — alors
surtout qu'en aucun endroit de son œuvre il n'a été relevé qu'Eusèbe ait
donné à aïpeaiç un autre sens que celui de secte, ou de doctrine philosophique

ou religieuse, ou simplement de choix.
C'est la même signification, on l'a vu, que la chancellerie de Constantin

donne couramment à ce mot dans les années 312-313.18 Pour elle, la « légale
et très sainte doctrine catholique »(èvdeapoç Kai àyiihraTri KadoXito) dpqaxda)19
est la « très sainte hérésie » (ÙTiibrarq aïpeaiç).20 De même 1'« Eglise catholique

» est l'< hérésie catholique » (koûoXiki) aïpeaiç).21 C'est assurément par
aïpeaiç KaôoXiKi) que les versions grecques des lois de Constantin (323, Th.,
16, 2, 5) et de Théodose (408, Th., 16, 5, 42) ont dû traduire secta catholica.
De même la permanence de l'emploi du mot paraîtra attestée par le
vocabulaire de la loi du 3 août 379, prise par Gratien à la recommandation
pressante de saint Ambroise, et dans laquelle on reconnaît le rappel de la
prescription de 313 : àcpaipeôeiawv ...tuCiv aipéaeuuv ; elle proscrit toutes « les
alpéaeiç réprouvées par les lois aussi bien divines qu'impériales », pour
n'admettre que Yopinio par excellence, 1'« hérésie légale ».22

Le préambule d'Eusèbe et, avec lui le mot aïpeaiç-secîa, paraissent avoir
été éliminés des sources de l'information historique par une brève sentence
prononcée il y a un siècle par Paul Allard 23 et demeurée sans appel : aïpeaiç
signifie bien ici condicio, puisque deux lois du Théodosien des années 417

18 Celle de Daïa également ; édit dans H. E., IX, 10, 10 ; Rufin ; IX,
10, 10. L'édit de 311 (H. E., VIII, 17, 3 ; Lact., De m. p., 35) dénomme la
religion romaine l'aïpeaiç yovéujv tûiv éauTiîiv (des chrétiens) secta pa-
rcntum suorum.

19 H. E., X ; 6, 1.
20 ibid., X, 5, 22.
21 ibid., X, 5, 21. Les équivalences avec ecclesia sont en XV, 5, 15 ;

X, 7, 2 ; X, 6, 11 ; X, 5, 20 ; avec aïpeaiç : X, 5, 6 ; 7 ; 21 ; 22 ; X, 5, 1.
22 Cf. Zosime, V, 26 ; C. Th., 16, 5, 42. Les paraphrases de l'édit de 313

ne sont guère que les développements prolixes de la définition que saint
Jérôme (Orig., 8, 3, 1), reprenant celle de Tertullien (De praesc., 5, 2) donne
ainsi : haeresis, graece ab electione vocatur, quod scilicet unusquisque id sibi
eligat quod melius Uli esse videtur.

23 Le christianisme et l'empire romain de Néron à Théodose, t. V, p. 256,
n° 3.



382 Ch. Saumagne, Du mot atpeoiç dans l'édit licinien de l'année 313

et 42324 dénomment haeresis navalis la corporation des naviculaires que
d'autres lois25 contemporaines appellent condicio navalis.

Il saute aux yeux que ce rapprochement est purement verbal. Condicio
navalis, comme condicio servilis par exemple, désigne une catégorie d'individus

soumis à un même statut social, mais nullement une sujétion juridique
ou légale « conditionnant » les manifestations de la volonté individuelle,
comme condicio foederis ou legis ou contractus. Haeresis navalis est, dans

ces lois tardives, l'équivalent de corpus naviculariorum, tout comme dans

le vocabulaire des légistes eonstantiniens, cupeoiç Kaôolixr), correspond à corpus

christianorum 2e, nous ramenant ainsi à la notion de < groupement
associatif », c'est-à-dire de « secte».

Sans doute, aux IXe et Xe siècles (et il n'est peut-être pas indifférent
d'observer que l'unique manuscrit du De mort, persec. date de l'un de ces

deux siècles), les romanistes byzantins ont-ils acclimaté aïpecn; avec le sens
de < clause conditionnelle >.27 Mais, observe H. Estienne, « est autem fini-
tima haec signifieatio ». Elle est si peu valable pour le IVe siècle, que
Hase, annotant la réédition du Thesaurus, condamne au passage (maie inter-
pretatur) la traduction d'aîpeffiç par condicio dans notre préambule, et que,
en 1862, Hugo Laemmer, dans sa scrupuleuse traduction de l'Histoire
Ecclésiastique 2S, maintient au même endroit l'équivalence aïpeaiç, alpéoeiç
secta, sectae.

Ces rapprochements, que Valois et Baluze avaient faits dès la publication,

par le second, du manuscrit de Lactance, ont si peu convaincu les érudits
du XVIIIe et du XIXe siècles — et ceux qui les avaient faits, en premier
lieu — que, après Nicolas Le Noury 29, Lenain de Tillemont et leur école 50,

Albert de Broglie M, par exemple, n'a pas cessé de traduire l'al'peaiç d'Eusèbe

par secta. Les uns et les autres n'en tirent évidemment pas l'opinion que
l'édit de 313, dit de Milan, est tout à fait un acte de tolérance religieuse.

Comment expliquer que Lactance nous ait donné le mot condicio qu'Eu-
sèbe n'avait pas trouvé dans l'original latin qu'il traduisait, alors surtout
que partout ailleurs les discordances entre Lactance et Eusèbe sont insignifiantes

et purement formelles, mais qu'ici elles touchent au fond

24 C. Th., 13, 6, 9 et 10.
26 C. Th., 13, 3, 35 (412).
28 H. E., X, 5, 10 ; 11 ; 12.
27 Baluze, dans l'édition de 1692. (Notae ad Lact., p. 101), a donné les

références aux Basiliques, au Codex juris graeco-romani et à Constantin Har-
menopule. — Sur l'adaptation tardive du vocabulaire grec au droit romain,
Krueger, Hist, des sources du dr. romain, trad. Brissaud, 1891, dans le Man.
des ant. rom., de Mommsen et Marquardt, t. XVI, p. 494.

28 Schaffouse, 1862, p. 812, n° 7.
29 De mort, pers. (1710), p. 372 ; in Patr. lut., VII, p. 994 ; il se résoud

à traduire par « conditions » (condiciones sumi videtur) et à ne pas faire état
du préambule.

30 Mémoires hist, eccles., t. V, p. 46 ; cf. la trad. Cousin (1675), p. 483.
31 L'Eglise et l'empire romain au IVe siècle, 1.1, p. 239 ; n°4.



Ch. Saumagne, Du mot afpeciç dans l'édit licinien de l'année 313 383

Dans la version d'Eusèbe, la présence du préambule imprime à la pensée
du législateur un développement logique cohérent, à la fois nécessaire et
satisfaisant. Dans une nomenclature administrative jointe à un précédent
rescrit (celui dit de Galère, de 311), la mention de « nombreuses et diverses
sectes » chrétiennes avait été articulée. Elles avaient toutes eu le bénéfice
de la tolérance accordée par cet acte impérial. « Nombreuses et diverses »,
elles étaient aussi et surtout, à n'en pas douter, concurrentes et rivales,
chacune d'elles revendiquant les privilèges dont avait joui, avant les
persécutions, l'ancienne communauté, déjà largement catholique, des chrétiens.
Les fidèles, étourdis par la longue épreuve, impuissants à discerner, entre
tant de sectes, la « légitime et catholique », en Orient surtout, différaient
le moment de se rallier ; ou bien ils allaient grossir de leurs adhésions
inconsidérées, des conventicules minoritaires. « C'est pourquoi », disent les
législateurs de 313, « il a été logique (ciköXouöov qv) de supprimer les
sectes ».

Comment donc Lactance (sa honne foi n'étant pas mise en question)
s'est-il soustrait à la rigueur de cette logique

On est naturellement porté à supposer que Lactance n'a pas connu la
teneur du préambule conservé par Eusèbe. Sa source probable a été le
texte affiché à Nicomédie, recopié par lui-même, ou par un tiers dont il
aurait détenu la copie. L'expédition affichée aurait-elle été un exemplaire
incomplet ou mutilé Il se peut aussi que la graphie du préambule fût mal
venue ; ou que le préambule ait été placé hors de portée d'être aisément
lu ; et que Lactance (ou le copiste), découragé par la difficulté de le
déchiffrer, s'en soit consolé en supposant que ce préambule n'était guère qu'un
verbiage protocolaire adhérant aux longues titulatures impériales, et que
le solide du texte était introduit par le solennel cum féliciter apud Medio-
lanum convenissemus...

Exploitant plus tard sa copie, Lactance, peu soucieux ou incapable d'en
faire la collation avec un original d'archives, a pu d'autant moins douter
que cum féliciter marquait le début du rescrit, que l'ampleur majestueuse
de la proposition suffisait à créer une atmosphère de tolérance absolue, on
oserait dire inconditionnelle. Nous n'échappons pas, nous aussi, au malaise
qu'a dû éprouver Lactance lorsque, relisant sa copie à tête reposée, il a

pu constater que, dans la phrase qui faisait suite à cette proclamation
liminaire d'un libéralisme sans restriction, les empereurs consommaient un
acte de « discrimination » ; non seulement ils prononçaient la « suppression
des sectes chrétiennes», mais encore ils présentaient cette suppression
comme la plus immédiate conséquence logique (quare consentaneum...) du

principe de tolérance qu'ils venaient de promouvoir et qu'ils réitéraient
avec une exceptionnelle insistance. Pouvait-il dès lors continuer de
recopier sans sourciller le texte qu'il suivait et qui lui proposait paradoxalement

ceci : « (Nous tenons à ce que chacun suive la foi qui lui plaît...) ; et
c'est là la raison pour laquelle nous avons décidé, par le présent rescrit...
de supprimer absolument les sectes dont la mention était ajoutée à nos
décisions précédentes,., et d'abolir de ce fait ce qui était apparu comme



384 Ch. Saumagne, Du mot ai'pecnç dans l'édit licinien de l'année 313

tout à fait contraire et étranger à notre libéralisme... sinistra et a nostra
mansuetudine aliéna... »

S'il avait disposé du préambule, Lactance aurait tout naturellement
suivi le cheminement de la pensée impériale. Il aurait compris, comme
Eusèbe l'a compris et nous le donne à comprendre, que le soin qu'avaient
pris les bureaux, en expédiant le rescrit de Galère, d'énumérer, c'est-à-dire
de légitimer, un trop grand nombre de sectes chrétiennes qui ne se

distinguaient les unes des autres que par des nuances de doctrine ou des oppositions

d'intérêt, avaient eu un effet contraire à celui que recherchaient en
premier lieu les empereurs. Ce qui était contraire à la mansuétude
impériale, ce n'étaient pas les obstacles que le rescrit antérieur avaient pu
opposer à un libre ralliement des chrétiens à leur ancienne foi (nous savons
que ce rescrit est celui de 311 et que le texte que nous en avons n'articule
aucune « condition >) ; c'était le fait que de trop nombreux chrétiens,
découragés d'avoir à choisir entre trop de sectes dont la tolérance même de
Galère avait autorisé le pullulement anarchique, renonçaient à professer
leur foi, ou en professaient une qui, pouvant n'être pas la vraie, était
inefficace. L'abstention ou l'erreur dans le choix exposaient également les
princes au ressentiment d'un dieu qu'elles frustraient de sa part du culte
civique des Romains. Rien donc de plus logique et de plus tolérant,
politiquement parlant, que la suppression des sectes dont les piétés dispersées
et contradictoires privaient la prière chrétienne de la vertu efficiente de

l'unanimité.
Aux yeux de Lactance, privée du préambule, l'abolition des sectes,

emportée par l'incidente : amotis omnibus omnino sectis prenait nécessairement
un relief absurde, qui le portait à subodorer quelque corruption ou quelque
erreur de transcription. Par respect pour son héros, Constantin, il lui fallait
hasarder une correction sans laquelle la postérité, relisant ses justes lois,
n'eût pu le tenir que pour un logicien facétieux. « Nous avons donné aussi
bien aux chrétiens qu'à tous autres >, venaient d'écrire les princes, « le
libre choix de suivre l'observance qu'ils voudraient... > C'était annoncer la
suppression de toutes entraves imputables à une législation antérieure
réputée moins libérale, entraves qui ne peuvent être imaginées que sous
la forme de tracasseries administratives, d'engagements ou d'obligations
préalables, en un mot, de « conditions ». Lactance enchaîne donc : « c'est la
raison pour laquelle il faut que Ta Dévotion sache que, par une suppression
complète de toutes les condiciones..., il nous a plu que désormais chacun,
librement et simplement... etc... »

D'autres indices autoriseraient à penser que Lactance n'était pas
assuré de disposer, en cet endroit du texte, d'une exacte copie de l'original
affiché à Nicomédie. Nulle part ailleurs, en effet, il ne s'est aussi largement
écarté du texte conservé par Eusèbe, que dans la phrase où le mot condicio
représente celui qu'Eusèbe a traduit par cupeaiç. Où Eusèbe a sous 1 es yeux
un original latin ainsi construit : porro consentaneum fuit ut haec nobis ita
placuere rescribseremus..., il a mis : quare scire dicationem tuam convenit
piacuisse... Plus loin, il a laissé tomber tout un membre de phrase qui, dans

l'exemplaire latin suivi par Eusèbe, devait être ainsi rédigé : et ilia quae



Ch. Saumagne, Du mot aïpemç dans l'édit licinien de l'année 313 385

prorsus sinistra et a nostra mansuetudine aliéna esse videbantur, omnino
removeantur... 32

C'est la décision de restituer ses biens à 1'« ancien domaine patrimonial
des chrétiens», qui a mis Constantin et Licinius dans la nécessité de définir
aussi objectivement que possible quels étaient ceux d'entre les chrétiens
qui auraient la capacité de revendiquer, de recevoir et de détenir ce
patrimoine. Entre des communautés rivales qui se hâtent de se reconstituer
dans la discorde, les fonctionnaires du fisc doivent discerner moins celle
qui suit la doctrine orthodoxe, que celle à laquelle le corpus, nous dirions
la capacité de persona, de upôcjujirov33, a été « concédé ». D'autre part, les

magistrats et les juges appelés à statuer sur la revendication des biens mis
en circulation par les ventes du fisc, doivent trancher la question
préjudicielle de savoir si la communauté poursuivante < a qualité ». Il
n'appartient qu'aux princes d'en décider, c'est-à-dire pratiquement de dire que
telle communauté, à l'exclusion de toute autre, est la < légale et catholique

». Et comme les critères tirés du dogme leur font défaut ou ne peuvent
être énoncés à l'usage des profanes, les princes ne peuvent que se résoudre
à ordonner aux juges, gouverneurs, fonctionnaires impériaux ou municipaux,

qu'ils reconnaîtront Vecclesia catholica dans la communauté qui obéit
à tel évêque dénommé et qui est établie en tel lieu, comme, par exemple,
l'église catholique qui, à Carthage, obéit à Cécilien. 34

Et l'exemple paraîtra d'autant plus pertinent que l'option de Constantin
en faveur de la communauté de Cécilien, déclarée par lui catholique, a été
consommée dès le lendemain de la mort de Maxence (oct. 312) par le
renversement du privilège de catholicité que Maxence avait concédé à l'église
rivale, celle de Majorin. Si la loi du C. Th. 16, 2, 1 est bien (comme on peut
admettre que l'a démontré Godefroy) un fragment de lettre au proconsul
Anulinus, datable du 31 octobre 312 (Maxence a péri le 27 octobre), il y
apparaît que les sectes non catholiques sont déjà classées dans la catégorie
des « factions » : haereticorum factione comperimus ecclesiae catholicae cle-
ricos... vexari. Saint Augustin 35 célébrera la primauté reconnue par
Constantin à Cécilien et à l'unitas réalisée par lui autour de l'évêque consensu
omnium, bien avant que la condamnation conciliaire du donatisme n'ait
fourni à l'empereur les justifications dogmatiques dont il avait bien fallu,

32 II est assez singulier que Lactance, dans Inst, div., IV, 30, pour
introduire un premier essai de définition des critères de la catholicité, articule

la proposition : sed quoniam multae haereses extiterunt... qui reproduit
celle du préambule d'Eusèbe : àXk' èrreibq iréXXai... aipéaeiç... êHouaiv... Simple
rencontre verbale

33 Nous pensons que, dans l'édit de 313, la proposition : kcù toOto bè npôç
toîç Xomoîç eiç tô TrpoauuTTov (X, 5, 9), use des mots persona et irpécrumov,

en leur attribuant déjà un sens juridique, et qu'elle constitue le titre de la
seconde partie de l'édit, qui est relative au droit de propriété.

34 H. E., X, 7, 2.
35 Epist. LXXXVII, 2 ; Acta collât, earth., die 3, n° 216-226, dans P. L.,

VIII, col. 841.

25



386 Ch. Saumagne, Da mot aïpemç dans l'édit licinien de l'année 313

vu l'urgence politique, qu'il se passât, catholica custodita. Le substantif
catholica, qui se retrouve en C. Th. 16, 2, 4, ann. 321 36 (sanctissimum catho-
licae concilium), préfigure la catholicitas, universaliste et unitaire en esprit,
topique et fragmentée en ses églises, telle que tente de la définir, sous son
double aspect mystique et juridique (Godefroy l'a bien vu), l'édit licinio-
constantinien de 313. 37

L'octroi de la capacité légale de posséder des biens était le moyen le
plus direct et le plus efficace de rallier à la plus disciplinée des sectes
chrétiennes l'adhésion du plus grand nombre, c'est-à-dire à créer l'unanimité

de la prière des chrétiens à leur Dieu en faveur des princes protecteurs.

La religion « choisie par excellence », l'haeresis catholica sera celle
dans « laquelle est gardé le suprême respect de la majesté très sainte et
céleste». Constantin le dit tout de suite à Anulinus : «le mépris (de cette
religion-là) cause de grands dangers aux affaires publiques ; tandis que,
si on reçoit cette religion et on l'observe conformément à la loi (évbéopuji;),
elle procure une grande félicité au nom romain et un bonheur extraordinaire

aux entreprises des hommes ».

La difficulté demeurera longtemps, pour la loi civile, de définir un
critère objectif pour l'identification des ecclesiae catholicae. On attendra
que Théodose promulgue sa pragmatique du 27 février 3803S, maintenue
comme loi fondamentale par Justinien. Sept mois auparavant, Gratien30,
légiférant pour l'Occident sous l'inspiration directe de saint Ambroise,
usait encore, pour définir l'entité catholique, d'un vocabulaire assez
semblable à celui du rescrit de 313. On y relève, par exemple, l'emploi du mot
opinio 40 avec le sens de secta qui procède de celui d'ai'peoiç. Sept mois plus
tard, Théodose parle net. Il rompt avec les ambiguïtés terminologiques. Il
décide qu'il y aura deux catégories de chrétiens : ceux qu'il ordonne de

dénommer les christiani catholici, qui seront les chrétiens proprement dits,
quos christianorum nomine jubemus amplecti ; et, en face, tous les autres,
les « fous qui professent un dogme hérétique », reliquos... dementes iudicantes
haeretici dogmatis infamiam sustinere. Pour identifier les christiani catholici,
les juges profanes n'auront qu'à appliquer trois critères simultanément :

le dogmatique (les catholici sont ceux qui professent l'unique déité du Père,
du Fils et de l'Esprit Saint) ; l'historique (ils sont ceux qui font procéder
leur religion du « divin apôtre Pierre » qui l'a enseignée, selon la tradition,
aux Romains) ; la pragmatique (ils professent la même religion que Da-
mase, pontifex de Rome, et que Pierre, episcopus d'Alexandrie). En 313,
1'« abolition des sectes » n'emportait guère qu'un effet civil, leur incapacité

30 C. Th., 16, 6, 2 (397).
37 H.E., X, 5, II.
38 C. Th., 16, 1, 12 C. Just., 1, 1, 1 ; cf. C. Th., 16, 2, 25.
39 C. Th., 16, 5, 5 C. Just., 1, 5, 2.
40 quisquis opinionem Dei profanus inminuit (Godefroy), ou

quisquis opinionem Dei profanus inminuit... Cf. Palanque, Op. laud. III,
p. 280.



Rezensionen 387

d'agir ou de défendre en justice. 41 En 380, il s'y ajoute une sanction pénale.
Du point de vue civil, les communautés de christiani catholici seules pourront

être considérées comme constituant des ecclesiae, des personnes de

droit, les autres ne composant que des conciliabula. Pénalement, les non-
catholiques seront justiciables d'abord de cette vindicta divina dont feront
un usage superstitieux les actes publics et privés du haut moyen-âge ; et,
en outre, de l'antique législation païenne de majestate, relative aux coetus

illiciti et au sacrilegium.42 Deux mois plus tard, Gratien, alignant sa législation

sur celle de Théodose, joindra à ces pénalités celle de la confiscation
des biens possédés sans droit par ces coetus « soit dans les villes, soit dans
les Campagnes » **, sanction qui est peut-être déjà impliquée dans l'abolition
des sectes prononcée en 313.

Ainsi, l'exclusivisme religieux de l'empire chrétien paraît bien s'être
manifesté légalement pour la première fois par l'emploi qu'a fait le législateur

du mot at'pecnç dans le rescrit licinio-constantinien de l'année 313.

Tunis. Ch. Saumagne.

Rezensionen.

R. P. C. Hanson, Origen's Doctrine of Tradition, London, S.P.C.K. 1954,
214 S.

Gleich zu Anfang weist der Verfasser darauf hin, daß er bei der
Behandlung seines Themas die lateinischen Uebersetzungen Eufins nur mit
Vorsicht gebrauchen wolle. Und damit hat er sicher recht. Gerade das
Problem der Tradition hat sich in der Zeit zwischen Origenes und Rufin
so stark gewandelt, daß man hier und dort mit verschiedenen Ausdrucksweisen

rechnen muß. Aehnliches gilt ja auch bei anderen Problemen; in
der Asketik z. B. ist die Sprache Rufins stark vom Mönchtum her geprägt.
Die Erkenntnis, daß die von Rufin übersetzten Schriften mit Zurückhaltung
zu benützen seien, ist an sich bei den Gelehrten längst Allgemeingut
geworden; daß sie immer wieder ausgesprochen werden muß, hat seinen
Grund wohl darin, daß trotzdem die Tendenz besteht, Origenes — ganz
ähnlich wie es Rufin selbst auch getan hat — kirchlich zu interpretieren.

41 Ces sectes pouvaient s'organiser en collegia-sodalicia de droit
commun, simplement soumises à la règle incluse dans l'édit de Galère : ne quid
contra disciplinam agant, règle sans doute déduite du SC. quo ilticita collegia
arcentur cité par Marcien au Dig., 47, 22, 1. Le proconsul d'Afrique Anulinus,
en 314, la rappelle à un chrétien du parti de Majorin qui plaide contre une
communauté catholique : l'empereur veut bien supporter ces sortes de
chrétiens, mais c'est à la condition ut disciplinam corrumpi noient. Voir la
controverse H. Grégoire-Palanque, dans Byzantion, X, 1935, p. 607 suiv.

42 C. Th., 16, 2, 25 C. Just., 9, 21, 3 (380) ; Sozomène, H. E., 7, 14.
43 Cf. Palanque, dans Revue histor., CCVIII, 1931, pp. 87-90 ; formule

comparable dans H. E., X, 5, 16.

25*


	Du mot αἵρεσῐς dans l'édit licinien de l'année 313

