
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 10 (1954)

Heft: 5

Artikel: Das Selbstverständnis des christlichen Glaubens als Prinzip der
Dogmatik

Autor: Buri, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877475

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877475
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


F. Bari, Das Selbstverständnis des christlichen Glaubens 355

frohen Botschaft erfaßt werden, so ist es die unerwartete freie
und heilige Liebe Gottes. In dieser Weltzeit bleiben das Tragische

und das Christliche geheimnisvoll miteinander verbunden:
«Ich elender Mensch! Wer wird mich erlösen von diesem Leibe
des Todes? — Dank sei Gott durch Jesus Christus, unsern
Herrn!»

St. Gallen. Ernst Gerhard Rüsch.

Das Selbstverständnis des christlichen Glaubens
als Prinzip der Dogmatik*.

Die Fragenach dem Prinzip der Dogmatik, um die es in unserem Thema
geht, gehört zu den sog. Prolegomena der Dogmatik, d. h. zu demjenigen
Teil der dogmatischen Arbeit, in welchem — der systematischen Erörterung
der christlichen Wahrheit vorangehend — die dabei zu befolgende Methode
grundsätzlich dargelegt und gerechtfertigt wird. Bei unserer Herausstellung

des Selbstverständnisses des christlichen Glaubens als des
sachgemäßen Prinzips christlicher Dogmatik werden wir so vorgehen, daß

wir unseren Ausgang nehmen von der Verhältnisbestimmung von natürlicher

Theologie und Offenbarungstheologie, wie sie die altprotestantischen
Dogmatiker ihren Systemen in den beiden ersten Lehrstücken von der
Offenbarung und von der Heiligen Schrift voranzustellen pflegten. Ein
Blick auf deren seitherige und besonders neueste Problematik wird uns
Anlaß zu einer grundsätzlichen Besinnung über das Wesen und Verhältnis
von Wissen und Glauben geben. Von dem daraus resultierenden
Selbstverständnis des Glaubens aus wird sich uns einerseits eine Beurteilung
der sog. natürlichen Theologie als Theologia negativa eröffnen, und anderseits

wird sich uns durch Bezugnahme auf die Heilige Schrift und deren
besonderen Offenbarungsanspruch das Selbstverständnis des christlichen
Glaubens formen, welches als Prinzip der Dogmatik zu verwenden ist.

Nach dieser Uebersicht über unser Vorhaben beginnen wir mit dem

ersten der vier genannten Punkte.

1. Natürliche Theologie und Offenbarungstheologie.

Da die Diskussion um das dogmatische Grundprinzip, auf deren
Schwierigkeiten unsere Fassung desselben als Selbstverständnis des christlichen
Glaubens eine lösende Antwort darstellen soll, vornehmlich unter dem

Gesichtspunkt des Verhältnisses von natürlicher Theologie und
Offenbarungstheologie geführt wird, dürfte es nützlich sein, von der in den

Systemen der altprotestantischen Dogmatik vorliegenden Verhältnisbe-

* Eine Vorlesung, gehalten vor der theologischen Fachschaft der
Universität Erlangen am 9. Juli 1954.

23*



356 F. Buri, Das Selbstverständnis des christlichen Glaubens

Stimmung dieser beiden Größen auszugehen. Hier zeigt sich hei aller
Gemeinsamkeit nicht nur der fundamentale Unterschied von reformatorischer
und katholischer Theologie, sondern von hier aus werden auch die
verschiedenen Arten von Grundlegungen der Dogmatik im neueren Protestantismus

bis hin zu dem Streit um die natürliche Theologie in heutiger sog.
Offenharungstheologie verständlich.

Die altprotestantische Dogmatik versteht sich als ein System
übernatürlicher Glaubenswahrheit auf Grund der, eine übernatürliche
Offenbarung darstellenden, göttlich inspirierten und den Gläubigen durch das

Zeugnis des Heiligen Geistes erfassenden Heiligen Schrift. Die
Bekenntnisformeln und Bekenntnisschriften der Kirche stellen sowohl Konkretionen
dieses gläubigen Offenbarungsverständnisses dar, als auch maßgebliche
Anleitungen für das weitere rechtmäßige Schriftverständnis. Die orthodoxe

Dogmatik versteht sich als die vom Heiligen Geist geleitete, auf
Schrift und Bekenntnis gegründete reine Lehre des Heils.

Aber nun kennt diese vom Heiligen Geist sich erleuchtet und von den
Bekenntnissen geleitet wissende Schrifttheologie nicht nur einen formalen,
sondern darüber hinaus auch einen materialen Gebrauch der Vernunft des
natürlichen Menschen. Der formale Gebrauch der natürlichen Vernunft
besteht in der vor und außerhalb der Erleuchtung durch den Heiligen
Geist vorhandenen Denkfähigkeit des Menschen, welche ihn als
Geistwesen auszeichnet. Nur mittels dieser Fähigkeit des Denkens ist ein
Erfassen der Wahrheiten der Offenbarung und eine Zusammenstellung
derselben zu einem geordneten Ganzen möglich. Um den Heilswahrheiten
gerecht zu werden, darf die Vernunft freilich nicht auf eigene Faust denken,

sondern muß sich durch den Heiligen Geist erleuchten lassen und
sich der Offenbarung in der Schrift gefügig erweisen. Aber im Gegensatz
zu bekannten Aeußerungen — vor allem Luthers — erachten nun die
orthodoxen Nachfahren der Reformation die Vernunft des natürlichen
Menschen nicht nur als eines solchen gehorsamen Dienstes an der
Offenbarung fähig, sondern sie sprechen ihr darüber hinaus auch noch eine
zum Heil nicht genügende, aber für den Glauben doch nicht belanglose
Erkenntnisfähigkeit in göttlichen Dingen zu. Nicht nur daß Gott ist,
sondern z. T. auch wie er ist, aber auch wie es mit des Menschen Angewiesensein

auf die Heilsoffenbarung steht, ist eine Sache des natürlichen Erkennens.

So stellt die altprotestantische Dogmatik ein System übernatürlicher
Offenharungswahrheit des sich auf die Schrift gründenden Glaubens dar,
verbunden mit einem Vorbau natürlicher Theologie, der aus der Struktur
des Ganzen nicht wegzudenken ist.

Es ist hier nicht der Ort, theologiegeschichtlich zu zeigen, wie in der
Folgezeit aus diesem Vorbau der natürlichen Theologie, dadurch, daß er
sich immer mehr ausdehnte und die Offenbarungstheologie nicht nur
abbaute, sondern ihren Gehalt in verwandelter Weise in sich aufnahm, die
Dogmatik des Neuprotestantismus entstand, welche — trotz ihrer weithin
gegenteiligen Behauptung — von der reformatorisch-altprotestantischen
Offenbarungstheologie aus nur als natürliche Theologie beurteilt werden
kann. Als Beispiel greife ich zwei Ausprägungen heraus, deren Proble-



F. Buri, Das Selbstverständnis des christlichen Glaubens 357

matik in ihrer gegenseitigen Bestreitung, wie in ihrem Schicksal deutlich
genug in Erscheinung tritt: die spekulativ-liberale und die Ritschlsche
Theologie.

Die spekulativ-liberalen Theologen (Biedermann, Pfleiderer,
Lüdemann, z. T. auch Lipsius) stellten die Forderung auf nach einem
wissenschaftlich einsehbaren, zeitlos gültigen Prinzip der christlichen Wahrheit.
Es gibt für sie weder einen besonderen Erkenntnisweg des Glaubens, noch
eine besondere Glaubenswahrheit, sondern nur die eine, auf dem Wege
der wissenschaftlichen Forschung und der sich darauf stützenden
philosophischen Spekulation zu gründende, absolute Wahrheit. Das auf dem Wege
einer wissenschaftlichen Durcharbeitung des religiös-christlichen Bewußtseins

gewonnene christliche Prinzip wird von ihnen nicht nur als Kriterium
für die Gültigkeit der biblisch-kirchlichen Ueberlieferung verwendet,
sondern auch mit Hilfe der auf diese Weise gereinigten Tradition auf dem

Wege der Spekulation zu einer universal-teleologischen Weltanschauung
ausgebaut. Diese spekulativ erarbeitete universale Teleologie bildet sodann
den Ersatz für die, als wissenschaftlich überholt, preisgegebene überlieferte
Heilsgeschichte.

Im Gegensatz zu diesem formalen wie inhaltlichen Vernunftoptimismus
bestritten die Ritschlianer von ihrem Schulhaupt bis zu Troeltsch unter —
gelegentlich allerdings etwas sonderbarer — Berufung auf Kant die
Möglichkeit einer rationalen Metaphysik. Aus der Todeswelt des Erkennbar-
Wirklichen (WilhelmHerrmann) zur Freiheit einer in Gottes Liebe gegründeten

religiös-sittlichen Persönlichkeit und einer entsprechenden Weltsicht
glaubten sie nur auf dem Wege eines an der historischen Persönlichkeit

Jesu sich entzündenden Glaubenserlebens und eines sich darauf
gründenden besonderen Glaubenserkennens gelangen zu können. Die spekulativliberalen

Theologen erhoben dem gegenüber nicht zu Unrecht den Einwand,
hier würden Seins- und Werturteile verwechselt und gerate man unter
das Gericht von Feuerbachs Illusionstheorie.

Beide Schulen gehören heute der Vergangenheit an. Die Wissenschaftlichkeit

der rationalen Metaphysik in der spekulativen Theologie und
ihres religiös-christlichen Prinzips ist für uns ebenso erschüttert wie die
Haltbarkeit des angeblich wissenschaftlichen Glaubenserkennens und der
ihm entsprechenden pneumatischen Exegese, welche vom Glauhenserleben
aus historische Urteile fällen will. Das Zeiterleben, philosophische und
theologische Selbstbesinnung, aber auch der Fortgang der wissenschaftlichen

Forschung in der Entdeckung des eschatologischen und kerygmati-
schen Charakters der urchristlichen Verkündigung haben hier eine
tiefgreifende Wandlung in der protestantischen Theologie bewirkt. Unter
Wegfall der spekulativ-liberalen Theologie ist aus der Theologie der Krise
des Ritschlianismus und durch Rückwendung zu den Positionen der
Reformation eine neue Offenbarungstheologie des sich auf das Wort Gottes
in Jesus Christus berufenden Glaubens entstanden.

Aber gerade hier sind nun erneut schroffe Gegensätze in Erscheinung
getreten, die sich in ihrer Grundsätzlichkeit vor allem in dem Streit um
die Bedeutung der natürlichen Theologie und in der Frage nach dem



358 F. Buri, Das Selbstverständnis des christlichen Glaubens

rechtmäßigen Schriftverständnis auswirken. Auf der einen Seite steht
Barths radikale Offenbarungstheologie, welche schon eine Diskussion der
Möglichkeit einer natürlichen Theologie a limine als Verrat an der Theologie

abweist, für sich eine ihr sachgemäße, aber keinen allgemeinen
Kriterien unterstehende Wissenschaftlichkeit in Anspruch nimmt, und eine
christologische, d. h. eine von der Objektivität des in der ganzen Schrift
bezeugten Heilsgeschehens in Christus ausgehende Exegese fordert. So

sehr nach dem Zeugnis der Schrift dieses Heilsgeschehen sich in der Zeit
ereignet und deshalb von ihm nur in zeitgeschichtlich bedingten Formen
gesprochen werden kann, so wenig dürfen für sein Verständnis irgendwelche
Formen menschlichen Selbstverständnisses Verwendung finden, oder darf
man dieses Heilsgeschehen mit irgendwelchen geschichtlichen Auswirkungen

desselben verwechseln. Die Heilsverkündigung, welche die christliche

Kirche der Welt auszurichten hat, darf einzig und allein auf den
Namen Jesus Christus ausgerichtet sein, wenn sie nicht bloße Menschenweisheit

und nichtiges Menschenwerk sein will. Wo und wann sie aber
zum Wort Gottes wird, darüber verfügt sie gerade als Theologie der
Offenbarung nicht.

Nun aber gibt es neben derjenigen Barths heute auch noch einen
anderen Typ von Offenbarungstheologie, z. B. hei Brunner, Althaus,
Bultmann, Gogarten, Tillich u. a., welche gerade um der Wirklichkeit und der
Verstehharkeit der Offenbarung Gottes in Jesus Christus willen meinen,
nicht so leicht wie Barth über die Möglichkeiten natürlicher Theologie
hinweggehen und das rechte Verstehen nicht einfach dem Heiligen Geist
überlassen zu können. Einerseits erkennen sie in der dem Menschen außerhalb

und unabhängig von der christlichen Heilsoffenbarung möglichen
Gotteserkenntnis und seines darauf bezogenen Selbst- und Weltverständnisses

einen Anknüpfungspunkt, eine Uroffenbarung, ein Vorverständnis,
eine Säkularisation des Offenharungsglaubens, eine philosophische Theologie,

von denen aus die Heilshotschaft des Evangeliums als Antwort auf
die Erlösungssehnsucht des natürlichen Menschen und als eine Ueber-
windung seiner Verirrungen verstanden werden kann. Und anderseits
betonen diese Theologen, daß die christliche Ueberlieferung nur dort diese

Wirkung haben kann, wo ihre Mythen, Symbole, Dogmen, Spekulationen
als Ausdrucksformen persönlichen Glaubens oder existentiellen
Selbstverständnisses interpretiert werden. Inwieweit der Uroffenbarung nun freilich

auch ein positiver Gehalt zuzubilligen ist, und inwieweit insbesondere
Bultmanns These von der existentialen Interpretation der urchristlichen
Mythologie ohne Schaden an den Heilstatsachen anzuerkennen sei, darüber
ist man sich im einzelnen gar nicht einig. Mehr oder weniger konsequent
verfolgen diese Theologen aber doch die Intention, von der christlichen
Heilsoffenbarung aus auch eine außerhalb derselben gelegene Offenbarung
Gottes im Menschen und in der Welt anzuerkennen und die Auslegung der
Schrift als Offenbarungszeugnis im Rahmen einer allgemeinen Theorie
des Verstehens zu sehen und durchzuführen. Das aber ist es, was ihnen
von dem auch von ihnen festgehaltenen Begriff der Offenbarung Gottes in
Jesus Christus aus Barth — nicht ohne gute Gründe — als Inkonsequenz



F. Buri, Das Selbstverständnis des christlichen Glaubens 359

und Hinken auf beiden Seiten zum Vorwurf machen kann. Er erblickt in
ihr nur eine neue Form des Neuprotestantismus, die für ihn — um des hier
stattfindenden In-Regie-Nehmens der Offenbarung Gottes willen — in der
nämlichen häretischen Verdammnis steht wie die katholische Theologie.

Ein kurzer Ausblick auf diesen großen Gesprächspartner mag unsere
Orientierung vervollständigen. Nicht nur vor dem Vatikanischen Konzil,
sondern auch seither und auch gerade in jüngster Zeit lassen sich in der
römischen Kirche «die zwei Wege katholischer Theologie», einer mehr am
Akt des Glaubens und damit an natürlicher Theologie und einer mehr an
der Objektivität des Dogmas von der übernatürlichen Heilsoffenbarung
interessierten Dogmatik unterscheiden. Aber entgegen einem Christo-
zentrismus, der erst von der Heilsoffenbarung in Christus aus von einer
natürlichen Gotteserkenntnis reden möchte, wie er z. B. von Hans Urs von
Balthasar vertreten wird, hält die römische Kirche in ihren maßgeblichen
Lehrentscheiden zu allen Zeiten, wie im Vaticanum so auch noch in der
jüngsten diesbezüglichen Encyclica humani generis an einer, zum Heil
wohl nicht hinreichenden, aber doch in sich gegründeten und die
unumgängliche Vorstufe der übernatürlichen Offenbarung darstellenden
allgemeinen Offenbarung und einer entsprechenden natürlichen Gottes-
erkenntnis fest und stellt nicht nur das Maß dieser natürlichen
Gotteserkenntnis, sondern auch die Auslegung der Schrift und der mit ihr
koordinierten kirchlichen Ueberlieferung unter die Jurisdiktion ihres göttlich
inspirierten und darum unfehlbaren Lehramtes. Die Verbindung von
Vernunft und Offenbarung, Natur und Gnade im Sinne einer nicht hloß
glaubensmäßigen, sondern seinshaften Analogie, und die Regelung des dogmatischen

Fortschritts durch die Autorität des in der Kirche Institution
gewordenen Heiligen Geistes bewahren die katholische Dogmatik vor den
Unsicherheiten und Peripetien, wie sie für den Verlauf der Geschichte der
protestantischen Theologie charakteristisch sind. Gleichzeitig aber sind
dies die beiden Momente, welche alle von der Reformation herkommende
Theologie von der römischen Kirche scheiden. Insofern aber die protestantische

Dogmatik aller Schattierungen in dieser oder jener Hinsicht doch
immer wieder den Eindruck erweckt, daß sie nur halb von Rom losgekommen

sei, oder sich wieder auf dem Wege dorthin bewege — und dies nicht
aus Unachtsamkeit, sondern mit innerer Notwendigkeit — enthüllt sich uns
hier eine Verworrenheit der dogmatischen Prinzipienlehre, welche eine
Abklärung derselben als erstes Erfordernis einer Grundlegung der
Dogmatik erscheinen läßt. Diesem Erfordernis suchen wir nachzukommen durch
eine Klarstellung des Wesens und des Verhältnisses von Wissen und
Glauben.

2. Wissen und Glauben.

Die im Vorangehenden ins Auge gefaßten Verhältnisbestimmungen
von natürlicher Theologie und Offenbarungstheologie haben bei aller Ver-
sehiedenartigkeit und Gegensätzlichkeit doch das eine gemeinsam, daß

sie alle im Raum des denkenden Bewußtseins vollzogen werden und damit
Gegenstand des Wissens sind. Es handelt sich darin nicht um ein bloß



360 F. Buri, Das Selbstverständnis des christlichen Glaubens

gefühlsmäßiges Ahnen oder ein Reagieren aus dem Unbewußten — so
sehr das in der Theologie eine große Rolle spielen mag —, aber auch nieht
um unübertragbare mystische Erleuchtungen, oder um das Wort Gottes,
sondern um Aussagen des begrifflichen Denkens. Offenbarungstheologie
jeder Art ist, nicht weniger als natürliche Theologie, ein Gegenstand des
Wissens. Insofern sie es aber mit Gegenständen des Wissens zu tun hat,
bewegt sich Theologie im Raum der Wissenschaft. Bevor man von
Offenbarung und Glauben reden kann, muß man sich daher über das Wesen
des Wissens im klaren sein. Es bedarf dann gar keines von außen kommenden,

angeblich übernatürlichen Glaubensanspruchs, um auch der Grenzen
des Wissens innezuwerden. In seinem eigenen Vollzug stößt das
wissenschaftliehe Erkennen an seine Grenzen. Ein solches seiner Grenzen
bewußtes Erkennen wird aber auch offen sein für das, was legitimerweise
mit Offenbarung und Glauben gemeint sein kann. Der sich auf Offenbarung
gründende Glaube ist etwas anderes als begriffliches Erkennen; aber wenn
er sieh dessen Kontrolle entziehen will, wird er zum Aberglauben. Aus
der Beachtung der Funktion, welche einem sich seiner Grenzen bewußten
Wissen inbezug auf Glauben notwendigerweise zukommt, wird sich auch
die Bestimmung des rechtmäßigen Verhältnisses von Wissenschaft,
Philosophie und Theologie ergeben.

Wir wollen uns die genannten Momente in Kürze vergegenwärtigen.
Ueber das Wissen, seine Entstehung und sein Wesen, gibt es bekanntlich

sehr viele und sehr verschiedene Theorien: realistische, idealistische,
positivistische, skeptizistische, phänomenalistische usw. Indem die Theologie

das in diesen Theorien gemeinte Wissen als natürliches Wissen
zusammenfaßt, unterscheidet sie davon noch ein besonderes Glaubenswissen
und stellt auch darüber Theorien seines Zustandekommens und seiner
Eigenart auf. Allen diesen Erkenntnistheorien haftet aber ein zwiefacher
Mangel an: eine grundsätzliche Zweideutigkeit und eine praktische Un-
ergiebigkeit. Ihre grundsätzliche Zweideutigkeit besteht darin, daß sie
alle den Anspruch erheben, ein Wissen des Wissens zu sein — als ob es

ein Wissen gäbe, das außerhalb des Wissens noch ein Wissen sein könnte.
Entweder gehören diese Theorien auch noch zum Bereich des Wissens —
dann aber bieten sie keinen Standpunkt dar, von dem aus dem Wissen
gleichsam zugeschaut werden könnte. Oder aber der Erkenntnistheoretiker
verfügt tatsächlich über einen solchen außerhalb des Wissens gelegenen
Standpunkt — dann aber wird er für seine Aussagen nicht mehr
Wissenschaftlichkeit in Anspruch nehmen können. Mit diesem in wissenschaftlicher
Hinsicht zweideutigen Charakter hängt wohl die praktische Unfruchtbarkeit

solcher Theorien zusammen. Tatsächlich beruht der Fortschritt der
Wissenschaften nicht auf solchen abschließenden Theorien über das Wesen
des Erkennens, sondern vielmehr auf den Fähigkeiten des Beobachtens,
Experimentierens, Schließens und Kombinierens, des An- und Nachempfindens,

des Verstehens, der Phantasie und der Divination. So sehr eine
Theorie auf dem einen Gebiete einen aufschlußreichen Aspekt eröffnen
kann, so sehr kann sie, wenn sie verallgemeinert wird, in einem anderen
Forschungsbereich gerade für das Wesentliche blind machen.



F. Buri, Das Selbstverständnis des christlichen Glaubens 361

Was das Wissen aber auf alle Fälle, ganz gleichgültig, wie wir uns
seine Entstehung denken, und was wir von seinem Verhältnis zur
Wirklichkeit halten, charakterisiert, das ist der Umstand, daß dazu stets ein
Subjekt und ein Objekt gehören. Auch das sog. transzendentale Wissen,
das auf sich selber reflektiert, ist nicht ohne Gegenstand, sondern hat sich
eben selber als Gegenstand. Und umgekehrt wird auch ein noch so sehr
sich der Objektivität befleißendes Wissen nie bloß objektiv, sondern immer
zugleich auch subjektiv sein, weil es stets auf ein bestimmtes Subjekt
bezogen ist. Diese Subjekt-Objekt-Spaltung gehört zum Wesen des Wissens.

Wir werden gleich auf die darin begründete Begrenztheit des Wissens
zu reden kommen. Vorab jedoch haben wir die positive Seite dieser
Grundstruktur alles Wissens herauszustellen. Ohne daß mir als Subjekt
in meinem — woher und wie immer affizierten — Erfahrungsbereich etwas
als Objekt gegenübertritt, gibt es gar keine Möglichkeit des Wissens. Nur
was mir — auf welche Weise immer — Gegenstand wird, kann ich begrifflich

bezeichnen und so als das, was es ist, eindeutig zu erkennen
versuchen. Dieses auf Objektivität gehende begriffliche Einkreisen wird von
Seiten der Subjektivität dadurch gefördert, daß es mir als Erkennendem
möglich ist, die verschiedenen subjektiven Aspekte, unter denen das Objekt
sich mir von verschiedenen Voraussetzungen aus und innerhalb der
Gemeinschaft der Forschung und ihrer Geschichte darbietet, zu vergleichen
und zu kombinieren. Auf diese Weise bewegt sich die wissenschaftliche
Forschung in der Richtung auf eine allgemein beweisbare und unter der
Voraussetzung bestimmter Grundannahmen zwingend wißbare Wahrheit
hin. Solches Wissen ist Macht und verleiht dem, der es besitzt, Macht.

Aber es ist nicht allmächtig, sondern gerade wenn es aufs Ganze gehen
will, erfährt es unausweichlich seine Grenzen. Diese Grenzen des Wissens
zeigen sich sowohl nach der Objekt- wie nach der Subjektseite hin. Im
Blick auf die Gegenstände des Wissens wirkt sich der Umstand, daß wir es

— auch in den Naturwissenschaften, geschweige denn in den
Geisteswissenschaften — nie mit der Wirklichkeit an sich, sondern stets mit der
Art, wie sie uns erscheint, zu tun haben, dahin aus, daß es uns niemals
möglich wird, des Seins im Ganzen habhaft zu werden. Das Sein im Ganzen
ist immer noch mehr und anders, als wie es uns erscheint. Was außerhalb
des Horizontes unserer Erfahrung, unseres Vorstellens, unseres Bewußtseins,

unseres Denkens liegt, kann nicht Gegenstand unseres Wissens
werden. Zu jedem Standpunkt aber gehört ein Horizont, an welchem eine
Grenze sichtbar wird, die auch durch die Vereinigung aller möglichen
Standpunkte nicht überwunden werden kann. Die Identitätsspekulation,
welche hier einen Ausweg sucht, begibt sich durch die Aufhebung der
Subjekt-Objektspaltung der Möglichkeiten des wissenschaftlichen Erkennens.

Eine wissenschaftliche Weltanschauung ist eine contradictio in ad-

jecto.
Aber nicht nur nach außen, sondern ebensosehr auch nach innen gibt

es für das Wissen eine unüberschreitbare Grenze. Wohl kann das Wissen
sich selber zum Gegenstand machen und sich auf die Möglichkeiten und
Bedingungen seines Vollzuges besinnen. Aber als der, welcher diesen Akt



362 F. Buri, Das Selbstverständnis des christlichen Glaubens

vollzieht, kann sich der Erkennende nicht selber zum Gegenstand seines
Wissens machen. Wie das Auge, das sieht, immer außerhalb der Perspektive
bleibt, so bleibt derjenige, in welchem «es» nicht nur denkt, sondern der
selber denkt, außerhalb des gegenständlich Wißbaren. Das «Ich bin» ist
kein möglicher Gegenstand des «Ich denke». Ein wissenschaftliches
Selbstverständnis meiner selbst als desjenigen Seins, das in Freiheit und
Verantwortung nicht nur seine Denkakte vollzieht, sondern in solcher
unableitbarer und darum unbedingter Weise ist, was es ist, bildet keinen
Gegenstand eines allgemein einsehbaren und zwingend beweisbaren Wissens.
Sowenig als eine wissenschaftliche Weltanschauung möglich ist, so wenig
gibt es eine das Wesen des Mensehen als Personsein erschöpfende
wissenschaftliche Anthropologie. Hier wie dort kann es sich legitimerweise
immer nur um Teilaspekte handeln, die als solche sehr aufschlußreich und
förderlich sein mögen, aber nie um eine Totalsicht des Wissens.

Inbezug auf die erste Grenze, also inbezug auf das Sein im Ganzen,
kann sich das Wissen, wenn es sich nicht selber verraten will, nur zum
Nichtwissen bescheiden. Mit jeder Aussage über die jenseits seines
Horizonts gelegenen Bereiche würde es die ihm gesetzten Grenzen überschreiten

und ins Schwärmen geraten. Hier ist deshalb für das Wissen nur
Verstummen und Schweigen am Platz. Anders dagegen verhält es sich mit jener
Wirklichkeit, deren ich als Grenze meines Wissens innewerde, wenn ich
es mit mir selber in meinem denkenden Selbstverständnis zu tun habe. Hier
ist, im Unterschied zum Wissen und Nichtwissen, der Ort des Glaubens.
Glaube ist ein weder mir, geschweige denn einem anderen, objektiv
beweisbares Innewerden eines Bezogenseins meines Selbstverständnisses als
verantwortliche Person auf die mich eben darin bestimmende Macht. Dieser
Bezug ist nur in seinem nichtzuvergegenständlichenden, unmittelbaren
Vollzug Wirklichkeit. In der betrachtenden Zuschauerhaltung der Reflexion

ist er schon nicht mehr, was er seinem Wesen nach ist. In diesem
Vollzug aber geschieht es, daß jene Größe, die all unser gegenständliches
Wissen an seine Grenze kommen und in einem letzten Schweigen endigen
läßt, Gestalt annimmt und sprechend wird. Als verantwortliche Person
vernimmt der Glaubende die Stimme des persönlichen Gottes. Er erfährt
Offenbarung, indem für ihn der Deus absconditus zum Deus revelatus wird.
Offenbarung des persönlichen Gottes gibt es nur für Glauben. Diese
Offenbarung ist aber sowenig ein Gegenstand des Wissens, als das
Innewerden der Grenzen des Wissens schon Offenbarung ist. Offenbarung gibt
es nur für Glauben. Solcher Offenbarungsglaube ist mehr als Gefühl der
schlechthinnigen Abhängigkeit, aber auch mehr als bloße Selbstverantwortung.

Wenn es nur schlechthinniges Abhängigkeitsgefühl wäre, so
würde dadurch das Wesen des Glaubens als persönliches Verantwortlichsein

in Frage gestellt. Trotz der Betonung des Gefühls im Unterschied
zum Wissen, bleibt diese Schleiermachersche Bestimmung zu sehr im
Bereich des Gegenständlichen bzw. dessen Grenzen haften. Aber auch der
Begriff der Selbstverantwortung mit seinem Ausschluß der Transzendenz-
bezogenheit wird dem Wesen des verantwortlichen Personseins nicht
gerecht; denn in seiner Tiefe übersteigt das Verantwortlichsein alles bloß



F. Buri, Das Selbstverständnis des christlichen Glaubens 363

immanente Gegenüber und wird sich seines Wesens erst angesichts der
Transzendenz voll bewußt. Stellt nun aber der persönliche Gott, vor
welchen der Glaubende sich gestellt weiß, nicht gerade eine Vergegenständlichung

der Transzendenz dar? Haben wir es in der Vorstellung eines
persönlichen Gottes nicht mit der Uebertragung einer menschlichen Qualität

auf Gott, mit einer Vermenschlichung Gottes zu tun? Ist die Fleisch-
werdung Gottes in Christus, von welcher der christliche Glaube hier
spricht, nicht einfach ein Mythos?

Diese Fragen, die sich notwendig gegenüber allen Glaubensaussagen
erheben, sind nicht einfach abzuweisen, sondern ernst zu nehmen — wenn
anders Wissen und Glauben nicht so auseinanderfallen sollen, daß sie als
in ihrer Gegenständlichkeit sich verabsolutierende Größen, als
wissenschaftlicher und als dogmatischer Aberglaube, einander gegenüberstehen.
Angesichts solcher Möglichkeiten des Aberglaubens zeigt sich die
notwendige Funktion des wissenschaftlichen Denkens in der Theologie. Von
der kritischen Selbstbegrenzung des wissenschaftlichen Erkennens inbe-

zug auf die ihm durch das Sein im Ganzen, wie durch das menschliche
Personsein gesetzten Grenzen haben wir bereits gesprochen. Ohne für jene
Bereiche des Nichtobjektivierbaren freien Raum zu lassen, würde Wissenschaft

gerade unwissenschaftlich und in ihrer Selbstverabsolutierung zum
Wissenschaftsaberglauben werden.

Aber nun kommt dem Wissen auch für das Glauben eine unabdingbare
Funktion zu, und zwar in doppelter Hinsicht: in einer positiven und in
einer kritischen Weise. Anders als in der gegenständlichen Form des
Vorstellens und Wissens kann auch der Glaubende seiner selbst und seines
Bezogenseins auf Gott nicht bewußt sein. Nur im ekstatischen Rausch,
oder in der mystischen Versenkung lösen sich die Konturen des Selbstseins,

wie der Gottheit auf. Aber hier handelt es sich eben nicht mehr um
Glauben. Der Glaube ist kein Schauen und Hören dessen, was man mit
menschlichen Augen und Ohren nicht wahrnehmen kann. Glaube ist eine
Sache des klaren, hellen Bewußtseins. Das Personbewußtsein ist hier
nicht ausgelöscht, sondern im Gegenteil aufs Höchste gesteigert. Der
Glaubende weiß in je konkreter Situation um sein Vor-Gott-Stehen. Er ist in
seinen Erscheinungsformen nicht ekstatisch, sondern spekulativ, nicht
mystisch, sondern mythisch. In Spekulation und Mythologie findet der
Glaube die seiner Gottbezogenheit adäquaten Ausdrucksformen. Diese aber
sind in je bestimmter Ausprägung Gegenstände des Wissens.

Und hier setzt nun die andere Funktion, welche dem Wissen für den
Glauben zukommt, ein: die kritische Unterscheidung zwischen
spekulativmythologischer Gegenständlichkeit und ihrer nicht mehr gegenständlich
faßbaren Bedeutung im Vollzug der Glaubensbeziehung. Wenn diese
Unterscheidung auch nicht Sache des Glaubens selber ist, sondern der Gläubige
vielmehr Gottes Stimme hört und mit Gott redet, sich als von ihm geführt
versteht und sich ihm heiligt und Opfer bringt, so muß doch dem Glauben
diese Reflexion ebenso voraufgehen, wie sie ihm nachfolgt, wenn er nicht
in Aberglauben und Magie versinken will. Nur dem denkend erhellten
Glauben erschließen sich die Symbolkraft seiner Gegenstände und die Gott-



364 F. Buri, Das Selbstverständnis des christlichen Glaubens

bezogenheit seiner Entscheidungssituation. Ohne die vorhergehende und
nachfolgende Reflexion wäre Glaube gar nicht Glaube. Ohne das kritische
Selbstbewußtsein würde er — genau gleich wie eine unkritische Wissenschaft

— einem mythologisch magischen System verfallen.
Aus dem Dargelegten ergeben sich nun folgende formale Bestimmungen

für das Verhältnis der Theologie zu Wissenschaft und Philosophie.
Theologie ist Wissenschaft, insofern sie es in ihrer Ueberlieferung und
in der darin gemeinten Wirklichkeit mit Erscheinungen zu tun hat, welche
gegenständlich faßbar sind und dementsprechend in einen Zusammenhang
des allgemein beweisbar und allgemein nachprüfbar Richtigen gebracht
werden können. Wo sie in dieser wissenschaftlichen Forschung und
Darstellung auf das gegenständlich nicht Faßbare des Seins im Ganzen und
des Selbstverständnisses des Menschen als verantwortlicher Person stößt,
kann sie nicht mehr den Anspruch auf Wissenschaft erheben. Obschon sie
sich auch in diesen Aussagen über Gott und die Seele dinghafter Formen
des Vorstellens und begrifflich gegenständlicher Kategorien des denkenden
Bewußtseins bedient, so handelt es sich darin doch um Aussagen des Glaubens,

die als solche nicht mehr wissenschaftlich allgemeinbeweisbar, sondern
nur noch mit den Mitteln eines seiner Grenzen bewußten Denkens in ihrer
Eigenart erhellbar sind. Dieses kritische Selbstbewußtsein inbezug auf die
Grenzen gegenständlicher Wißbarkeit ist nun aber — auf die Tradition
gesehen — keineswegs eine Eigentümlichkeit der Theologie, sondern in
ihrer Geschichte unterscheidet sich die Theologie gegenüber der Philosophie

vielmehr meistens gerade dadurch, daß sie statt der Ungegenständlich-
keit des Selbstverständnisses des Glaubens Rechnung zu tragen, für ihre
Gegenständlichkeit den Anspruch einer besonderen Glaubenswissenschaft
erhebt. Dadurch aber verstößt sie ebenso gegen eine kritische Wissenschaft,
wie gegen das Wesen des Glaubens. So kann ihr heute eine ihres
Unterschiedes von Wissenschaft bewußte Philosophie dazu verhelfen, rechte
Wissenschaft und zugleich rechte Theologie des Glaubens zu werden. Es
besteht dann allerdings nur ein formaler Unterschied zwischen diesen
Arten von Philosophie und Theologie. Ein materialer Unterschied ergibt
sich nur dadurch, daß Theologie als christliche Theologie ihre geschichtliche

Aufgabe darin hat, der Erhellung des ihr durch ihre Ueberlieferung
gegebenen Selbstverständnisses des christlichen Glaubens zu dienen. Statt
unsachlichen Selhstbehauptungsversuchen gegenüber der Philosophie kann
eine solche philosophische christliche Theologie sich dann ganz ihrer Sache

widmen — und das ist wohl kein Schade, der ihr aus dieser Selbstbescheidung

erwächst, sondern nur ein Gewinn.
Etwas von diesem Gewinn wird sich uns schon zeigen, wenn wir nun

im Folgenden darstellen, wie sich von hier aus die Problematik des
Verhältnisses von natürlicher Theologie und Offenbarungstheologie, von der
wir ausgegangen sind, löst. Zunächst: Welche Bedeutung kommt auf
Grund des eben Ausgeführten der natürlichen Theologie zu?



F. Bari, Das Selbstverständnis des christlichen Glaubens 365

8. Natürliche Theologie als Theologia negativa.

Nicht umsonst ist man in der protestantischen Theologie mit dem
Begriff der «allgemeinen Offenbarung» meist etwas zurückhaltend gewesen,
um statt dessen nur von «natürlicher Gotteserkenntnis» zu reden, und
hilligte man überdies derselben im Vergleich zu der Heilsoffenharung in
Christus größtenteils nur negativen Charakter zu. Die Befürworter einer
allgemeinen Offenbarung berufen und beriefen sich demgegenüber freilich
auf nicht unwichtige Bibelstellen und auf das Zeugnis der allgemeinen
Religionsgeschichte, die Verfechter einer positiven natürlichen
Gotteserkenntnis außerdem noch auf die in der Philosophie eine große Rolle
spielenden Gottesbeweise. Aber nicht nur ist die Frage der natürlichen
Offenbarung Gottes in der Bibel heute theologisch sehr umstritten, sondern
gerade von der Philosophie her sind je und je die Theorien von einer
allgemeinen göttlichen Offenbarung sehr natürlich erklärt und die sog.
Gottesbeweise in ihrer Beweiskraft bestritten worden. Sollten am Ende die
Mystiker recht haben, für welche der Aufstieg der Seele zu Gott in einer
letzten Unanschaulichkeit und Unaussprechharkeit endigt? Sollte natürliche

Theologie entgegen allen Versuchen, ihr einen mehr oder weniger
positiven Gehalt zu gehen, doch nur als Theologia negativa möglich sein?
— Das sind die Fragen, welche wir hier unter dem Gesichtspunkt der
Frage nach der Möglichkeit einer natürlichen Theologie zu erörtern haben.

Wir heginnen mit dem Problem der Möglichkeit einer allgemeinen
Offenbarung nach dem Zeugnis der Schrift. Versteht man unter
allgemeiner Offenbarung ein Sichkundgeben Gottes in einer für den Menschen
vernehmbaren Form vor und außerhalb seiner Offenbarung in Jesus Christus

und ohne Berücksichtigung des durch dieses Heilsgeschehen dem
Menschen ermöglichten besonderen Erkenntnisvermögens, dann muß man
wohl — allen gegenteiligen Interpretationskünsten zum Trotz — zugehen,
daß es nach der Bibel allgemeine Offenbarung Gottes und natürliche
Gotteserkenntnis gibt. Man denke nur an das ganze Offenbarungsgeschehen in
Natur und Geschichte, von dem im Alten Testament die Rede ist. Aber
auch das Neue Testament weiß, wenn auch nur an einigen Stellen — vor
allem Rom. 1 und 2 und Acta 14, 16 f. und 17 —, von einer außerhalb Christus

stattgefundenen Offenbarung Gottes, welche als so unverkennbar
angesehen wird, daß die Heiden ihrer Mißachtung wegen sich als vor
Gott schuldig bekennen müssen und daß der Apostel dieses dem Menschen
von Natur eignende Gottesbewußtsein als Anknüpfungspunkt für seine
Heilsbotschaft verwendet.

Aber nun muß ebenso nachdrücklich betont werden, daß es sich in
dieser, auf einer allgemeinen Offenbarung beruhenden, natürlichen
Gotteserkenntnis im Alten wie im Neuen Testament keineswegs um ein vom
Glauben unabhängiges, allgemeinbeweisbares gegenständliches Wissen
handelt, sondern in allen Fällen um ein in mythologischer Form sich
ausdrückendes Selbstverständnis des Glaubens. Einmal kennt die Bibel unser
objektiv wissenschaftliches Denken gar nicht, sondern bedient sich Vor-
stellungs- und Denkformen, die von Wissenschaft und Philosophie als



366 F. Buri, Das Selbstverständnis des christlichen Glaubens

Mythologie beurteilt werden müssen. Zum andern aber geht es gerade
auch in jenen Belegstellen für eine. sog. allgemeine Offenbarung und natürliche

Gotteserkenntnis um die persönliche Verantwortung des vor Gott
Gestellten — also um alles andere als um eine allgemein wissenschaftlich
objektivierhare und beweisbare Situation. Nur im Blick auf das hier in
Erscheinung tretende Selbstverständnis wird man von einer inhaltlich
positiven Offenbarung und einer entsprechenden Gotteserkenntnis reden
können. Sie findet als solche im Glauben statt — wenn auch noch nicht in
dem von der Christusbotschaft her bestimmten Glauben. Insofern also, als
es in der Bibel kein Wissen um Gott im Sinne einer wissenschaftlichen
Erkenntnis gibt, sondern von Gottes Offenbarung nur im Zusammenhang
des Selhstverständnisses des Glaubens die Rede ist, muß man sagen, daß
es in der Bibel keine natürliche Theologie gibt.

Nur von einer die Christusoffenbarung in ihrer mythologischen Form
vergegenständlichenden, d. h. von ihr unter Absehung des darin zum
Ausdruck kommenden Selbstverständnisses des Glaubens redenden sog.
Offenbarungstheologie aus könnte die hier auf Grund unserer Unterscheidung
von Wissen und Glauben vertretene Auffassung der biblischen Offenbarung
als bloße natürliche Theologie beurteilt und abgelehnt werden. Wir stehen
nicht an, zuzugeben, daß in der Bibel gelegentlich in dieser objektiven
Weise mythologisch gedacht wird; aber das ist für uns dann — wie in aller
ebenso verfahrenden Theologie — wirklich nur Mythologie, die als solche
in ihrer Gegenständlichkeit denn auch der wissenschaftlichen Kritik
verfällt.

Genau das ist nun aber auch zu sagen hinsichtlich der Berufung auf
die Welt der Religionen und das allen Religionen Gemeinsame des

Religiösen, wenn darin eine wissenschaftlich nachweisbare allgemeine
Offenbarung und eine positive Erkennbarkeit Gottes im Sinne einer natürlichen
Theologie gesehen werden soll. Das Faktum des Religionhahens des
Menschen als einer letzten Begründung seines wie immer — in höchster Ver-
geistigung und ethisch vertieft, oder ganz naturhaft und materialistisch
— aufgefaßten Selhstverständnisses kann nicht geleugnet werden. Religion,
in diesem umfassendsten Sinne verstanden, gehört wissenschaftlich
nachweisbar zum Wesen des Menschen. Aber ebenso unberechtigt und verkehrt
wäre es nun, aus diesem Tatbestand des Religiösen so etwas wie eine Ur-
offenharung als Fundament einer natürlichen Gotteserkenntnis ableiten
zu wollen und darin einen Gottesheweis e consensu gentium sehen zu können

meinen. Ganz abgesehen von der Unterschiedlichkeit und Gegensätzlichkeit

des in den Religionen sich ausdrückenden Selbstverständnisses,
die so groß sind, daß die «natürliche Religion», welche sich allenfalls daraus

ableiten läßt, ein völlig färb- und kraftloses Abstraktum darstellt, so
unterstehen diese künstliche Universalreligion, wie alle ihre konkret
geschichtlichen Ausprägungen in allen ihren gegenständlichen
Erscheinungsformen, doch der wissenschaftlichen Erklärung. Diese aber ist —
nicht erst seit Feuerhach, wohl aber seit Feuerbach noch mit ganz anderen
Gesichtspunkten und Kategorien — in der Lage, diese Gebilde restlos auf
innerweltliche Zusammenhänge zurückzuführen. Religion entpuppt sich



F. Buri, Das Selbstverständnis des christlichen Glaubens 367

dann, als ein illusionäres Produkt der Bedürfnisbefriedigung, als eine
soziologische Notwendigkeit, als eine Kulturerscheinung, als ein
Mechanismus des Unbewußten usw. Der Mangel dieser im Einzelnen höchst
einsichtigen Theorien besteht nur darin, daß sie nie allen Erscheinungen des

Religiösen gerecht zu werden vermögen, und vor allem darin, daß sich der
religiös Gläubige selber in der Art, wie er hier «verstanden» wird, immer
mißverstanden sieht. Das, worum es ihm im Tiefsten geht: das Selbstver-
ständnis seines Glaubens, sieht er hier gerade mißverstanden. Wohl können

solche wissenschaftliche Analysen ihn von Selbstmißverständnissen
seines Glaubens befreien — aber das Selbstverständnis seines Glaubens
wird, sofern er überhaupt ein solches besitzt, davon im Innersten nicht
betroffen, weil es wissenschaftlich überhaupt nicht erfaßt werden kann.
Wissen kann hier nur negativ wirken und in etwas Negativem bestehen.
Darum zieht sich echte Religion vor dem Zugriff des gegenständlichen
Wissens immer zurück auf das nichtzuvergegenständlichende Unnennbare
und Unaussprechbare einer Theologia negativa.

Aber nun gibt es doch auch, unabhängig von den positiven Religionen,
in der Philosophie ein Reden von Gott, das den Anspruch erhebt, Gott
wissenschaftlich, allgemeingültig beweisen zu können. Wir denken da an
die sog. Gottesbeweise. Seit Kant pflegt man sie vor allem in der
Zusammenstellung: ontologischer, kosmologischer, teleologischer oder physiko-
theologischer und moralischer Gottesbeweis zu behandeln. Der ontologische
Gottesbeweis folgert aus dem Begriff Gottes als des vollkommensten
Wesens das Dasein dieses Wesens, weil es ohne die Qualität des Daseins nicht
vollkommen wäre. Der kosmologische Gottesbeweis schließt aus der
Tatsache des Daseins einer endlichen Welt auf Gott als deren allein
zureichende, absolute Ursache. Der teleologische oder physiko-theologische
Gottesbeweis leitet aus der gesetz- und zweckmäßigen Ordnung der Welt
einen darin wirksamen, sinn- und zielgerichteten göttlichen Willen ab.

Und der moralische Gottesbeweis schließlich postuliert Gott als den

Ursprung des sittlichen Bewußtseins und den Garanten der Übereinstimmung
von Tugend und Glückseligkeit.

Diese Gottesbeweise gehören zum Inventar der natürlichen Theologie
und spielen in der Philosophie- und Theologiegeschichte eine große Rolle.
Indes gibt es nichts Leichteres, als sich von ihrer UnStatthaftigkeit und
Unstimmigkeit als wissenschaftliche Beweise zu überzeugen. Aus einer
Begriffskonzeption kann man nicht, wie es im ontologischen Gottesbeweis
geschieht, auf eine außerhalb dieses logischen Gebildes bestehende
Wirklichkeit schließen. Der kosmologische Gottesbeweis gelangt zu keiner
Letztursache, sondern überschreitet mit der Aufstellung einer solchen die
dem gegenständlichen Wissen gesetzten Grenzen, bzw. macht aus dem
bewiesenen Gott ein innerweltliches Ding. Außer dieser Grenzüberschreitung
macht sich der teleologische oder physiko-theologische Gottesbeweis noch
des Fehlers schuldig, daß er die nachweisbaren Sinn- und Zweckwidrigkeiten

in der Welt nicht in Rechnung stellt. Der moralische Gottesbeweis
aber stellt, wissenschaftlich beurteilt, ein bloßes Bedürfnispostulat dar,
welchem in diesem Rahmen nicht nur keine Beweiskraft zukommt, son-



368 F. Buri, Das Selbstverständnis des christlichen Glaubens

dern durch welches das Ethische in seinem alles bloß Faktische in Frage
stellenden Wesen beeinträchtigt oder zerstört wird.

Aber nun würden wir uns die Auseinandersetzung mit diesen
Gottesbeweisen doch zu leicht machen, wenn wir meinten, sie durch den Nachweis
ihrer Unwissenschaftlichkeit erledigt zu haben. Gerade das, was wir über
den Unterschied von Wissen und Glauben ausgeführt haben, auf Grund
dessen wir hier den Gottesbeweisen das von ihnen in Anspruch genommene
Wissen bestreiten, dürfte uns den Gedanken nahelegen, daß hinter diesen
Spekulationen noch etwas anderes steckt als bloßes Verstandeswissen, nämlich

ein Glaube, der sich in notwendigerweise scheiternden Denkbewegungen

seines Gehaltes vergewissern will. Die Vollkommenheit Gottes,
von welcher der ontologische Gottesbeweis ausgeht, die Zweckmäßigkeit
der Weltordnung im teleologischen und die Verankerung des Sittlichen
in Gott im moralischen Gottesbeweis könnten Aussagen des Glaubens in
Form der Spekulation sein. Und das Scheitern des kosmologischen
Gottesbeweises könnte den Selbsterweis Gottes auf dem Wege des Offenbarwerdens

seiner Unbeweisbarkeit darstellen.
Es ist hier noch nicht der Ort, diesen möglichen Glaubenscharakter der

sog. Gottesbeweise positiv auszuführen. Aber gerade im Blick auf diese

Möglichkeit wird uns immer deutlicher das negative Resultat der
Gottesbeweise im Rahmen einer natürlichen Theologie. Natürliche Theologie
bleibt also auch hier negative Theologie.

Bevor wir aus dieser Sachlage in Religion und Philosophie die
Konsequenzen ziehen für die Bedeutung, welche in der Dogmatik der natürlichen

Theologie zukommen kann, wollen wir aber noch eine in Religion
und Philosophie anzutreffende, jedoch über beide hinausführende Erscheinung:

das auf dem Wege des Entwerdens in einem letzten Schweigen vor
einem Unaussprechlichen endigende Gotterleben der echten Mystik ins
Auge fassen. Die Mystik, welche bis zu der Aussage gelangt, daß Gott für
unser gegenständliches Wissen das reine Nichts sei, ist die konsequenteste
Form natürlicher Theologie. Von Seiten der Religionskritik und der Kritik
der Gottesbeweise können gegenüber diesem Nichts keine Einwände mehr
erhoben werden. Hier liegen keine unrechtmäßigen Vergegenständlichungen

eines nicht mehr zu Vergegenständlichenden vor. Aber damit, daß der
Mystiker alle Vergegenständlichungen preisgibt und ins Ungegenständliche
versinkt, begibt er sich zugleich nicht nur der Möglichkeit einer rationalen
Kontrolle seines angeblichen Einswerdens mit Gott, sondern auch der
anderen Möglichkeit, daß Gott tatsächlich nicht nur das schweigende
Nichts sein, sondern für den der Grenzen seines Wissens bewußten
Menschen sprechend werden kann im Glauben. Tatsächlich schweigen die
Mystiker nicht nur, sondern geben auch sehr beredt von ihren Erlebnissen
Kunde — aber eben in einer Art und Weise, daß jetzt die Möglichkeit
einer Selbstvergewisserung ausgeschlossen ist, ob der Mensch es hier nur
mit seiner eigenen Tiefe, oder wirklich mit den Tiefen der Gottheit zu
tun hat. Gerade die Mystik erweist, daß es nicht angezeigt ist, über ihrem
negativen Endresultat die Möglichkeiten auszuschlagen, welche im
Bereich der natürlichen Theologie zur Kontrolle der Legitimität ihres nega-



F. Bari, Das Selbstverständnis des christlichen Glaubens 369

tiven Ausgangs und zu einem Offenwerden für das Vernehmen des Wortes
Gottes im Glauben liegen. Nicht umsonst weiß die Bibel, in der es um das

gläubige Verstehen des Wortes Gottes geht, nichts von solcher Mystik.
Nach diesem Ausblick auf die Größe und die Gefahren der Mystik

dürfte es nun möglich sein, die Bedeutung festzulegen, welche der natürlichen

Theologie rechtmäßigerweise in einer christlichen Dogmatik
zukommt. Weder nach der Bibel, noch auf Grund der Religionsgeschichte
oder der Gottesbeweise kann man von einer wissenschaftlichen
Gotteserkenntnis reden. Vielmehr zeigt hier die Mystik, daß natürliche Theologie
nur negative Theologie sein kann, indem auf dem Wege des begrifflichen
Erkennens, wie des in psychologischen Kategorien faßbaren Erlebens
keine positiven Aussagen über Gott möglich sind. Die allgemeine
Offenbarung, deren man hier ansichtig wird, besteht in einem Sichtbarwerden
der Grenzen alles gegenständlichen Wissens inbezug auf den Letztgrund
alles Seins. Die Funktion der natürlichen Theologie besteht darin, aller
Mythologie und Spekulation gegenüber auf diese Grenze des Nichtzu-
vergegenständlichenden hinzuweisen und alle dogmatischen, philosophischen,

aber auch mystischen Grenzüberschreitungen zu verhindern. Sie
darf also nicht in dem Sinne verwendet werden, daß sie der sog.
Offenbarungstheologie einen gegenständlich faßbaren Anknüpfungspunkt
darbieten könnte, sondern sie vermag dem Glauben nur den Dienst zu leisten,
daß sie seinen Bereich freihält von falschen Vergegenständlichungen —
auch von solchen, welche ihm von Seiten einer sich selber mißverstehenden
Offenbarungstheologie drohen.

Dieser Theologie der Offenbarung als Selbstverständnis des christlichen

Glaubens wenden wir uns nunmehr zu.

4. Offenbarung in der Schrift für Glauben.

Der Glaube als Selbstverständnis des nichtobjektivierbaren, sondern

nur begrifflich zu erhellenden, gottbezogenen menschlichen Personseins ist
nicht nur von Seiten eines seine Kompetenzen überschreitenden Wissensbedroht,

sondern ebensosehr durch einen, sein eigenes Wesen verkennenden,

sich auf eine gegenständliche Heilsoffenharung in der Schrift
berufenden Glauben. Nachdem wir die natürliche Theologie in ihre Grenzen
gewiesen haben, ist deshalb nun auch der Sinn dessen freizulegen, was
rechtmäßigerweise unter christlicher Offenbarungstheologie verstanden
werden kann. Zu diesem Zwecke haben wir von dem biblischen
Offenbarungsanspruch und seiner geschichtlichen Problematik auszugehen.
Falschen Sicherungen gegenüber ist sein rechtmäßiges Verständnis, die wahre
Schriftgemäßheit der Theologie, herauszustellen. Daraus wird sich uns
sowohl eine Klarstellung inbezug auf die Verwendung der Schrift, als
auch eine Rechtfertigung unseres dogmatischen Prinzips des
Selbstverständnisses des christlichen Glaubens ergeben.

Wie es am Eingang des Hebräerbriefes in klassischer Weise formuliert
ist, geht der Anspruch der urchristlichen Heilsbotschaft dahin, daß sich
Gott durch Jesus Christus abschließend und für alle Zeiten zum Heil der

24



370 F. Buri, Das Selbstverständnis des christlichen Glaubens

Menschheit in der Geschichte geoffenbart hat. Wie alle früheren
Offenharungen Gottes in der Menschheit und vor allem in der Geschichte seines
auserwählten Volkes ihre Erfüllung und Vollendung in Christus finden,
so stellt die Zukunft nur die Auswirkung und Entfaltung jener in Christus
geschehenen Heilstat Gottes dar.

Aber nun sind mit dieser christozentrischen Heilsbotschaft von Anfang
an eine Reihe von Schwierigkeiten verbunden, welche ihren universalen
Anspruch auf die alleinige Heilsmöglichkeit als sehr fragwürdig erseheinen

lassen. Inbezug auf das Verhältnis der Christusoffenbarung zu der
Offenbarung Gottes im alten Bunde stellt sich die Frage, ob und inwiefern
das Evangelium als die Erfüllung der alttestamentlichen Geschichte
verstanden werden dürfe, und ob denn die Geschichte Israels tatsächlich den
Mittelpunkt der Weltgeschichte bilde, und das Heil aller- Völker und Zeiten

an das Selbstverständnis des Judentums und dessen dogmatische
Ausformungen gebunden sei. Die erstgenannte Schwierigkeit führte schon
innerhalb des Neuen Testaments zu der allegorischen und typologischen
Auslegung des Alten Testaments. Das zweite Problem machte sich ebenfalls

bereits innerhalb des Urchristentums geltend, und zwar sogleich beim
Uebergang aus seinem jüdischen Ursprung in die Welt des Hellenismus.
Bei Paulus führte sie zu der Unterscheidung des Christus nach dem
Fleische und des Christus nach dem Geiste und der Außerkraftsetzung des
Gesetzes für die aus dem Heidentum stammenden Gläubigen — bei
Johannes zu der Aufnahme des Logosbegriffs, der dann bald einmal bei den
altkirchlichen Apologeten mit dem Logos spermatikos, der keimhaften
Anlage des Evangeliums bei den Heiden, in Verbindung gebracht und so

zur Grundlage des, die Philosophie einbeziehenden, katholischen Systems
wurde.

Diese Entwicklung steht aber noch mit einem anderen, ebenfalls schon
im Ursprung des Christentums akut gewordenen Problem in Zusammenhang,

mit dem Umstand nämlich, daß das Neue Testament das von ihm
verkündigte Heilsgeschehen in Form eines, das Ende der Geschichte
heraufführenden, schon im Gange befindlichen kosmischen Dramas betrachtet.
Wie steht es aber mit der Gültigkeit seiner Aussagen, wenn sie inbezug
auf die darin vorausgesetzte endzeitliche Situation durch den tatsächlichen
uneschatologischen Geschichtsverlauf in Frage gestellt werden? Hier hat
denn auch das die ganze Geschichte der christlichen Theologie
durchziehende Problem von Glaube und Geschichte seinen Ursprung, und von
hier aus läßt sich diese Geschichte mit Albert Schweitzer als eine
fortschreitende Enteschatologisierung verstehen, deren erste Stadien bereits im
Neuen Testament festgestellt werden können.

Indes begegnen wir in der Geschichte der christlichen Verkündigung
nicht nur diesen Schwierigkeiten ihres übernatürlichen Offenbarungsanspruchs,

sondern ebenso auch einer Reihe von geschichtsmächtigen
Lösungsversuchen derselben.

Eine erste derartige Sicherstellung der biblischen Heilsoffenbarung
stellt die katholische Kirche dar, welche auf Grund der kanonisierten
Schrift und an Hand der als maßgeblich erfundenen Tradition durch ihr



F. Buri, Das Selbstverständnis des christlichen Glaubens 371

inspiriertes Lehramt in unfehlbarer Weise erklärt, was göttliche
Offenbarungswahrheit ist. Diese in der Unfehlbarkeitserklärung des Papstes
durch das vatikanische Konzil gipfelnde Offenbarungsinstitution der
katholischen Kirche hat eine gewisse innere Folgerichtigkeit, und dieser
Umstand verleiht ihr denn auch ihre Geschichtsmächtigkeit. Mochte die
urchristliche Botschaft von dem durch Jesu Tod und Auferstehung
bewirkten Endgeschehen durch den uneschatologischen Geschichtsverlauf
auch widerlegt werden — tatsächlich gab es jetzt in der weiterbestehenden
Geschichte eine Gemeinde, welche ihren Bestand jener Botschaft verdankte
und sie weitergab. Lag es da im Blick auf die Heilserfahrungen, deren man
im Zusammenhang mit jener Botschaft teilhaftig wurde, nicht auf der
Hand, das Heilswerk Christi, statt in einem, durch die Tatsachen
widerlegten, kosmischen Geschehen, in der Stiftung dieser Gemeinde der durch
Christus Erlösten zu sehen? Maßgebend für die weitere Gestaltung der
Heilsverkündigung und ihre Autorität war dann aber nicht mehr bloß ihre
ursprüngliche endzeitliche Gestalt, sondern vielmehr das Selbstverständnis

der daraus in unvorhergesehener Weise hervorgegangenen Kirche als
einer Erscheinung innerhalb der Geschichte. .Und lag es weiter nicht
ebenfalls auf der Hand, daß in dem damit einsetzenden Umformungsprozeß
die Kirche aus ihrem Selbstverständnis heraus bestimmte, welches die
echte Gestalt und das wahre Verständnis der Ueberlieferung sei, und daß

sie im Bewußtsein der geschichtlichen Kontinuität für sich und ihre
Institutionen den Anspruch auf göttliche Autorität erhob? Zu Selbstverständnis

gehört immer. Unbedingtheit, und in der Mythologie der
Offenbarungsbotschaft, von welcher die Kirche herkam, lagen die Kategorien
für dieses Unbedingtheitbewußtsein bereit.

Ohne historisch-kritisches Bewußtsein wird gegen diese katholische
«Lösung» nichts einzuwenden sein. Von ihm aus aber wird sowohl gegen
die Behauptung einer bruchlosen Kontinuität zwischen urchristlich-escha-
tologischer Verkündigung und katholisch-kirchlicher Lehre, als auch gegen
die Vergegenständlichung des Unbedingtheitsbewußtseins des Glaubens in
einem auf Allgemeingültigkeit Anspruch erhebenden Dogma protestiert
werden müssen. Die katholische Kirche kann diesen Einwänden nur
dadurch begegnen, daß sie dieselben mit dem Anathema belegt. Dadurch aber
bestätigt sie gerade deren Notwendigkeit und Richtigkeit.

Etwas von solchem historisch-kritischen Bewußtsein ist ohne Zweifel
in der Reformation zum Durchbruch gekommen, wenn sie sich dem
kirchlichen Dogma gegenüber auf die Schrift und den Glauben beruft. Aber
einmal kennt insbesondere Luther — trotz, oder gerade wegen seiner
ausschließlichen Entgegensetzung von Wissen und Glauben — nicht den

kritischen Begriff des Wissens, sondern spricht von den Glaubensgehalten
in den gegenständlichen Formen eines unkritischen Wissens, wodurch
zugleich das Wesen des Glaubens verkehrt wird. Zum andern aber fehlt den
Reformatoren — gerade um dieser mythologischen Form ihres Denkens willen

— ein wirklich historisch-wissenschaftliches Schriftverständnis. Wohl
berufen sie sich für ihre Auslegung auf das Zeugnis des Heiligen Geistes.
Aber einerseits wird dieses Zeugnis des Heiligen Geistes so mit der in-

24*



372 F. Buri, Das Selbstverständnis des christlichen Glaubens

spirierten Schrift verbunden, und anderseits als zu derart allgemeingültigem

Wissen über Gott und seine Absichten führend betrachtet, daß
hier einfach an Stelle des einen Lehramtes der Kirche die Lehrmeinungen
der einzelnen Theologen, bzw. ihrer Kirchen, treten, und zwar mit dem

genau gleichen gegenständlichen Absolutheitsanspruch wie in der
katholischen Kirche. Es geschah denn auch zum Zwecke der Eindämmung des

Individualismus, und um eine Entsprechung für das inspirierte katholische
Lehramt zu besitzen, daß z. T. schon von den Reformatoren, jedenfalls
aber von ihren Nachfolgern, die Lehre von der Inspiration der Schrift bis
zur Inspiration des Buchstabens ausgebaut und verschärft wurde. Wie
schon die Clavis scripturae sacrae des Matthias Flaccius Illyricus zeigt,
ist aber gerade aus dem Versuch, die Unfehlbarkeit der Schrift als
göttlichem Offenbarungsbuch sicherzustellen, die historische Bihelwissenschaft
erwachsen, welcher in der Folgezeit das Inspirationsdogma zum Opfer
fallen mußte.

Für den neueren Protestantismus wurde so die Schrift zu einem bloßen
historischen Dokument vergangener religiöser Erfahrung, hei dem fraglich

werden mußte, ob und inwiefern ihm noch eine Bedeutung im Sinne
einer besonderen, übernatürlichen Offenbarung zukomme. Wie sollte sich
mit der Realität historischer Forschung die Unhedingtheit von Gottes
Wort verbinden lassen? Dieses Anliegen führte zu einer Reihe, die
orthodoxe Hermeneutica sacra ablösenden, neueren hermeneutischen Theorien,

die aber als solche alle nicht befriedigen können. Kants Kriterium
des moralisch Nützlichen weiß — recht verstanden — wohl um den Un-
bedingtheitscharakter von Gottes Wort, verflacht aber leicht zu einem
bloßen Moralismus. Schleiermachers Begriff der Divination ist für das
Verstehen bedeutsam; aber ihm fehlt gerade die Zugangsmöglichkeit zum
Unbedingten. Ferner steht dahinter, wie auch hinter der, von der bloß
zeitgeschichtlich bedingten Schale zu unterscheidenden, zeitlos gültigen
absoluten Wahrheit, eine idealistische Geistspekulation im Sinne einer
Identität des endlichen und des absoluten Geistes. Werden diese Theorien
dem Historischen nicht gerecht, so kommen umgekehrt das sog. pneumatische,

aber auch das angeblich übergeschichtliche Schriftverständnis nicht
— oder nur durch dogmatische Kurzschlüsse — aus dem bloß Historisch-
Psychologischen heraus. Heute dreht sich die Diskussion vor allem um
den Begriff des Kerygma. Kontrovers ist dabei, ob es sich im Kerygma
um die Bezeugung eines in sich gegründeten, einmaligen objektiven
Heilsgeschehens handle, oder ob dieses Heilsgeschehen sich erst in seinem
Verstehen und nicht ohne dasselbe ereigne. Eine theologische oder christolo-
gische Exegese, welche den ersteren Standpunkt vertreten möchte,
erscheint einer existentialen Interpretation des Kerygmas als Mythologie,
während diese wiederum von der heilsgeschichtlich orientierten Theologie
als Auflösung des Kerygmas in bloß subjektives Selbstverständnis
beurteilt wird.

Angesichts dieser Situation gibt es für die heutige Dogmatik keine
dringendere Aufgabe als eine Besinnung auf das, was eigentlich
Verstehen heißt. Dabei ist vor allem zu unterscheiden zwischen dem Ver-



F. Bari, Das Selbstverständnis des christlichen Glaubens 373

stehen im Vollzug des Verstehensaktes und der hermeneutisehen Besinnung

über das konkrete Verstehen. Das letztere ist ohne Zweifel eine
Wissenschaft, indem in der Hermeneutik das Verstehen zum Gegenstand
eines allgemeingültigen begrifflichen Wissens gemacht wird. Ohne Zweifel
ist eine solche Besinnung auf das Wesen des Verstehens und seine Normen
für das Verstehen selber von großer Bedeutung. Nur auf diese Weise
kann es seiner Bedingtheit durch die Subjektivität des Verstehenden und
die Kontingenz seiner geschichtlichen Situation inne werden, aber auch
der Unbedingtheit der Stellungnahme, welche jedes echte Verstehen in
sich schließt, indem das Verstandene notwendig — wenn auch in abgestufter
Weise, je nach seinem Gehalt — von Bedeutung für das Selbstverständnis
des Verstehenden wird. Insofern wir es im Verstehen mit einem Objekt zu
tun haben, das für den Verstehenden in einem bestimmten geistesgeschichtlichen

Zusammenhang steht, ist es möglich, durch Berücksichtigung dieser
Situationsbedingtheit zu einer annäherungsweise objektiven Erkenntnis
dessen zu gelangen, was ein bestimmter Text nach der Intention seines
Autors für seine Zeit bedeutete und in welcher Beziehung seine Aussagen
zu unserer heutigen Sicht der Wirklichkeiten stehen, von denen darin
die Rede ist. Wir können uns auf diese Weise nicht nur — immer
annäherungsweise im Bewußtsein historisch-wissenschaftlicher Relativität — ein
fremdes Selbstverständnis vergegenwärtigen, sondern es können sich uns
dadurch auch neue Aspekte für unser Selbstverständnis erschließen —
ganz abgesehen von dem Wissensgut, das uns auf diesem Wege vermittelt
wird. Da es sich darin um natur- und geisteswissenschaftlich nachprüfbare
Gegebenheiten handelt, vermögen wir inbezug auf solche Verstehensgehalte
auch zu Urteilen über die Richtigkeit oder Unrichtigkeit jener Aussagen
und unserer Auffassungen derselben zu gelangen. Alle diese Urteile können

wissenschaftlich erklärt, bewiesen, nachgeprüft und korrigiert werden.

Dabei bestehen zwischen naturwissenschaftlichem und geisteswissenschaftlichem

Forschen wohl Unterschiede der Methoden und der Exaktheit
ihrer Resultate. Aber diese Unterschiede sind doch nur graduell; denn
in jedem Falle, ob wir nun die Subjektivität nach Möglichkeit ausschalten,
oder sie gerade als heuristisches Prinzip einsetzen — etwa im Sinne des
«Wir verstehen nur, was wir lieben» —, befinden wir uns hier im Rahmen
des Erklärbaren, Beweisbaren und Nachprüfbaren.

Gerade hier setzt nun aber auch die andere Aufgabe der hermeneutisehen

Besinnung ein, nämlich auf die Grenzen dieser Art von wissenschaftlichem

Verstehen hinzuweisen. Diese Grenzen zeigen sich darin, daß sich
letztlich weder der mit einem jeden Gegenstand des Verstehens verbundene

Akt des Selbstverständnisses des Zu-verstehenden objektiv erfassen
läßt, noch auch der Vollzug des Selbstverständnisses des Verstehenden
selber, in welchem die Aneignung oder Abweisung des Verstandenen, soweit
es erklärbar ist, geschieht. Nur in meinem nicht mehr zu vergegenständlichenden

Selbstverständnis, in welchem ich mich zu der Geschichtlichkeit
meiner Situation bekenne und zu der auch jenes Erklärbar-Verstandene
gehört, erschließt sich mir, ob und wie es sich in den Zeugnissen, um
deren Verständnis ich mich bemühe, um die Erscheinungsformen eines



374 F. Buri, Das Selbstverständnis des christlichen Glaubens

solchen personalen Selbstverständnisses handelt. Dieses Verstehen von
Person zu Person in ihrer jeweiligen Unbedingtheit ist aber nicht mehr
Sache des beweisbaren Wissens, sondern gehört in jenen Bereich, den wir
als Glauben bezeichnet haben. So aber hat es der Glaube nicht mehr bloß
mit den wißbaren Zeichen eines begrifflich Faßbaren, sondern mit den
nur aus dem Selbstverständnis heraus zu deutenden Symbolen der Un-
gegenständlichkeit des Selbstverständnisses zu tun. In dieser Sphäre der
Unbedingtheit ereignet sich Offenbarung. Offenbarung erfolgt nie im ge-
schichtslosen Raum eines Zeitlos-Absoluten, sondern in der Geschichtlichkeit

der Begegnung personalen Selbstverständnisses. Die Wahrheit, die
hier aufleuchtet, ist in aller Konkretheit unbedingt — aber nur in der
Entscheidung des Glaubens, der Gottes Wort hört. Obschon es sich darin
nicht um etwas zu Vergegenständlichendes handelt, verwenden wir hier
doch den Begriff Wort Gottes, weil dadurch deutlich gemacht werden soll,
daß es in der Offenbarung nicht um ein bloß unklares Ahnen, oder um
ein mystisches Verschwimmen aller Grenzen geht, sondern um das nur in
geschichtlicher Konkretheit sich verwirklichende, zugleich aber begrifflich

zu erhellende Unbedingte für Selbstverständnis. Offenbarung ist
und bleibt deshalb gebunden an Tradition, die im Verstehen sprechend wird.

Auf Grund einer solchen Besinnung auf das Wesen des Verstehens
ergibt sich uns nunmehr die Möglichkeit einer Ueberwindung jener
Problematik des Schriftverständnisses, die darin besteht, daß die Schrift
entweder bloß ein historisches Dokument darstellt, wobei nicht mehr
ersichtlich ist, warum ausgerechnet sie die Grundlage der christlichen
Verkündigung sein soll, oder aber in einer Art und Weise als Offenbarungsbuch

gewertet und gesichert wird, daß damit eine wissenschaftliche
Betrachtung unvereinbar ist. Von unserer Hermeneutik aus haben wir die
Schrift zunächst voll und ganz als Gegenstand des wissenschaftlichen
Erforschens und Verstehens ernstzunehmen. Entsprechend der Vielgestaltigkeit

ihres Inhalts kann es dafür nicht nur einen Gesichtspunkt und eine
Methode geben, sondern eine ganze Reihe: von textkritischen, wort- und
bedeutungsgeschichtlichen Forschungen bis zu divinatorischem, pneumatischem

und existentialem Interpretieren. Sofern sie als Methoden
entwickelt und verwendet werden, gehören auch noch das sog. übergeschichtliche

Schriftverständnis und die christologische Typologese hierher —
wenn der wissenschaftliche Wert dieser Unternehmen auch gering
anzuschlagen ist. Zunächst aber bildet die Schrift den Anwendungsbereich aller
dieser verschiedenen Methoden, und die Summe der Resultate dieser
Schriftforschung stellt das dar, was für uns heute den erklärbaren, nachweisbaren

und überprüfbaren Inhalt der Schrift bildet. Teilweise ergänzen
sich diese Resultate, teilweise widersprechen sie einander auch. Aber
wissenschaftlich bleiben sie, insofern sie sich für diese gegenseitigen
Vergleiche, Nachprüfungen und Korrekturen offen halten. Nur die
Unterstellung unter ein unfehlbares Lehramt muß hier wegfallen, weil sie mit
wissenschaftlicher Forschung nicht vereinbar ist. Insofern als alle hier
in Frage kommende Schriftforschung nie am Ende ist, sind auch ihre
Resultate nie absolut, sondern bleiben stets im Fluß. Es gibt keine gegen-



F. Buri, Das Selbstverständnis des christlichen Glaubens 375

ständliche Aussage über die Schrift — erfolge sie nun auf Grund historischer

Kritik, oder einer Inspirationstheorie —, welche endgültig dem Wandel

der Geschichte enthoben wäre. Wollte eine Interpretationstheorie für
die Ergebnisse ihres Schriftverständnisses Unfehlbarkeit behaupten, so
würde sie sich damit in ihrem Wesen mißverstehen. Und wenn auch solche
Selbstmißverständnisse gelegentlich eine Macht in der Geschichte werden
können, so hat sie die Geschichte noch immer in ihrer Ausschließlichkeit
widerlegt.

Aus dem mit wissenschaftlicher Forschung notwendig verbundenen
Relativismus kommen wir auch hinsichtlich der Schrift nur heraus, wenn
wir auf alle Versuche, ihm irgendwie theoretisch zu entgehen, radikal
verzichten und bereit sind, es mit dem uns möglichen Selbstverständnis in
seiner ganzen Geschichtlichkeit unbedingt zu wagen. Da aber, wo das

geschieht, ereignet sich in nicht vorwegzunehmender, aber auch nicht
wissenschaftlich oder dogmatisch zu sichernder Art und Weise
Offenbarung. In dem uns an der Schrift aufgehenden Selbstverständnis wird sie
für uns — als dessen Wahrheit — zum Wort Gottes. Ebenso wie die Art,
wie ich gegenständlich die Schrift verstehe, bestimmend ist für die Art und
Weise, in welcher sie für mich hier und jetzt zum Wort Gottes wird, so
wird auch die gegenständliche Aussage über dieses Wort-Gottes-Werden
der Schrift im nichtzuvergegenständlichenden Selbstverständnis hernach
Aussage begrifflicher Klärung im Räume des Wissens. Aber mit dem

Wort Gottes haben wir es weder dort noch hier zu tun, sondern nur in
jenem uns an der Schrift aufgehenden Selbstverständnis. Hier ist der Ort,
an welchem legitim von dem mit der Schrift verbundenen inneren Zeugnis
des Heiligen Geistes gesprochen werden darf.

Alle Aussagen dieses gläubigen Schriftverständnisses haben die Form
des Bekenntnisses. In dieser Form bilden sie den Gegenstand der Theologie.
Aus dem individuellen Bekenntnis wird die gemeinsame Bekenntnisformel,
wenn für Menschen die nämlichen gegenständlichen Aussagen zu Symbolen
ihres Selbstverständnisses werden. Die Symbolkraft solcher Formeln kann
nicht konserviert, sondern die Symbole können nur überliefert werden
und müssen sich dann in verwandelnder Aneignung als lebendig erweisen.
Wie die Bekenntnisformulierungen auf diese Weise entstehen und wirken,

so entsteht und wandelt sich in der Geschichte auch der Kanon, die
Sammlung maßgebender Offenbarungsschriften, nach dem Maße der ihnen
innewohnenden Kraft, Ursprung und Stätte gemeinsamen Selhstverständ-
nisses des Glaubens zu werden. Kanon und Bekenntnis bilden zusammen
mit der Gemeinde der Gläubigen, für welche sie zu Symbolen ihres
gemeinsamen Selbstverständnisses geworden sind und je wieder werden, die
lebendige Tradition. Der Glaube kann sich der Möglichkeit nicht
verschließen, daß es auch außerhalb der Tradition, in welcher er lebt, das

gibt, was für ihn Zeugnis des Heiligen Geistes ist. Wo er dieses Zeugnis
außerhalb seiner Ueberlieferung zu vernehmen meint, ist es jedoch nie
bloß die fremde Tradition, sondern schon eine aus seinem, durch die
eigene Tradition geformten und bestimmten Selbstverständnis heraus
verstandene Ueberlieferung, die eben deshalb keine nur noch fremde Ueber-



376 Ch. Saumagne, Du mot aïpecriç dans l'êdit licinien de l'année 313

lieferung ist. Seine eigene Ueberlieferung, so sehr sie wandelbar ist, könnte
er aber nur mit dem Verluste seiner selbst preisgeben. Es gibt deshalb,
auch von hier aus gesehen, keine universale natürliche Religion, sondern
je nur Glauben in geschichtlicher Konkretheit bezogen auf die ihm
eigentümliche Offenbarung in seiner eigenen Ueberlieferung, d. h. christlicher
Glaube ist nur im Zusammenhang mit der biblischen Tradition möglich.

Das Schlußfazit, das wir aus diesen Ueberlegungen für diese Skizze
der Prolegomena einer Dogmatik ziehen können, lautet dahin, daß christliche

Dogmatik nur als Theologie der Offenbarung im Zusammenhang mit
der biblisch-christlichen Ueberlieferung möglich ist, und zwar als
Selbstverständnis des darin lebendigen Glaubens. Eine sog. Offenbarungstheologie,

welche unsere Offenbarungstheologie des Selbstverständnisses des
christlichen Glaubens als bloß verkappte Form einer natürlichen Theologie
hinstellen und ablehnen zu können meinte, würde durch das darin wirksame

Mißverständnis ihrer Gegenständlichkeit vielmehr selber zu einer
natürlichen Theologie, die aber dann um ihres angeblich positiven
Inhaltes willen zugleich auch noch eine sich mißverstehende, falsche natürliche

Theologie wäre. Für ihre Wahrheit aber kann sich eine Dogmatik
als Selbstverständnis des christlichen Glaubens zum vornherein weder
auf die Wissenschaft, noch auf die Bibel als Wort Gottes berufen, sondern
ihrer Wahrheit wird man erst inne im Mitvollzug des Selbstverständnisses,
zu welchem sie anleitet. Die Wahrheit kann nicht vorweggenommen und
überliefert werden. Sie offenbart sich nur im Selbstverständnis des Glaubens,

der es mit seiner Geschichtlichkeit als einzelner in Gemeinschaft
wagt. Dafür frei und offen zu machen, ist der Sinn dieser grundlegenden
Bemerkungen zu einer Dogmatik, die nun in ihren positiven Teilen,
entsprechend der Bedeutung des Selbstverständnisses, mit der Anthropologie
und Soteriologie unter dem Titel : «Natur und Gnade» einzusetzen hat,
um darauf die Lehre von «Gott im Verhältnis zu seiner Schöpfung» folgen
zu lassen und unter dem Gesichtspunkt «Christus und die Geschichte» in
der Christologie, Ekklesiologie und Eschatologie ihren Abschluß zu
finden. Nicht schon in den hier vorgetragenen, rein formalen Ausführungen
zur Grundlegung der Dogmatik, sondern erst in diesen materialen Teilen
wird es sich erweisen, ob und inwiefern der christliche Glaube den
Anspruch auf eine besondere Heilsoffenbarung zu Recht erheben darf.

Basel. Fritz Buri.

Du mot aïpecriç dans l'édit licinien de l'année 313.

Au cours de Tété de Tannée 313, Licinius, à mesure qu'il occupait les
villes d'Asie que lui ouvrait sa victoire sur Maximin Daïa (Tziralum, 30

avril), y publiait un rescrit concernant les chrétiens.1

1 Pour les faits et leur interprétation historique et politique, on se

range ici aux conclusions essentielles de M. A. Piganiol, dans L'Empereur
Constantin (1932), L'Empire chrétien (1947), L'état actuel de la question


	Das Selbstverständnis des christlichen Glaubens als Prinzip der Dogmatik

