Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 10 (1954)

Heft: 5

Artikel: Das Selbstverstandnis des christlichen Glaubens als Prinzip der
Dogmatik

Autor: Buri, Fritz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877475

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877475
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

F. Buri, Das Selbstverstdindnis des christlichen Glaubens . . . 355

frohen Botschaft erfalit werden, so ist es die unerwartete freie
und heilige Liebe Gottes. In dieser Weltzeit bleiben das Tragi-
sche und das Christliche geheimnisvoll miteinander verbunden:
«Ich elender Mensch! Wer wird mich erlésen von diesem Leibe
des Todes? — Dank sei Gott durch Jesus Christus, unsern
Herrn!»

St. Gallen. Ernst Gerhard Rtisch.

Das Selbstverstindnis des christlichen Glaubens
als Prinzip der Dogmatik *.

Die Frage nach dem Prinzip der Dogmatik, um die es in unserem Thema
geht, gehért zu den sog. Prolegomena der Dogmatik, d.h. zu demjenigen
Teil der dogmatischen Arbeit, in welchem — der systematischen Ersrterung
der christlichen Wahrheit voraufgehend — die dabei zu befolgende Methode
grundsédtzlich dargelegt und gerechtfertigt wird. Bei unserer Herausstel-
lung des Selbstverstindnisses des christlichen Glaubens als des sach-
gemillen Prinzips christlicher Dogmatik werden wir so vorgehen, dafl
wir unseren Ausgang nehmen von der Verhéltnisbestimmung von natiir-
licher Theologie und Offenbarungstheologie, wie sie die altprotestantischen
Dogmatiker ihren Systemen in den beiden ersten Lehrstiicken von der
Offenbarung und von der Heiligen Schrift voranzustellen pflegten. Ein
Blick auf deren seitherige und besonders neueste Problematik wird uns
Anlall zu einer grundsiitzlichen Besinnung iiber das Wesen und Verhiltnis
von Wissen und Glauben geben. Von dem daraus resultierenden Selbst-
verstindnis des Glaubens aus wird sich uns einerseits eine Beurteilung
der sog. natiirlichen Theologie als Theologia negativa eréffnen, und ander-
seits wird sich uns durch Bezugnahme auf die Heilige Schrift und deren
besonderen Offenbarungsanspruch das Selbstverstéindnis des christlichen
Glaubens formen, welches als Prinzip der Dogmatik zu verwenden ist.

Nach dieser Uebersicht iiber unser Vorhaben beginnen wir mit dem
ersten der vier genannten Punkte.

1. Natiirliche Theologie und Offenbarungstheologie.

Da die Diskussion um das dogmatische Grundprinzip, auf deren Schwie-
rigkeiten unsere Fassung desselben als Selbstverstindnis des christlichen
Glaubens eine lésende Antwort darstellen soll, vornehmlich unter dem
Gesichtspunkt des Verhiltnisses von natiirlicher Theologie und Offen-
barungstheologie gefiihrt wird, diirfte es niitzlich sein, von der in den
Systemen der altprotestantischen Dogmatik vorliegenden Verhiltnisbe-

* Eine Vorlesung, gehalten vor der theologischen Fachschaft der
Universitit Erlangen am 9. Juli 1954,

23*



356 F. Buri, Das Selbstverstindnis des christlichen Glaubens . . .

stimmung dieser beiden Groéfen auszugehen. Hier zeigt sich bei aller Ge-
meinsamkeit nicht nur der fundamentale Unterschied von reformatorischer
und katholischer Theologie, sondern von hier aus werden auch die ver-
schiedenen Arten von Grundlegungen der Dogmatik im neueren Protestan-
tismus bis hin zu dem Streit um die natiirliche Theologie in heutiger sog.
Offenbarungstheologie verstéindlich.

Die altprotestantische Dogmatik versteht sich als ein System iiber-
natiirlicher Glaubenswahrheit auf Grund der, eine iibernatiirliche Offen-
barung darstellenden, gottlich inspirierten und den Gldubigen durch das
Zeugnis des Heiligen Geistes erfassenden Heiligen Schrift. Die Bekennt-
nisformeln und Bekenntnisschriften der Kirche stellen sowohl Konkretionen
dieses gldubigen Offenbarungsverstéindnisses dar, als auch maBgebliche
Anleitungen fiir das weitere rechtméfllige Schriftverstindnis. Die ortho-
doxe Dogmatik versteht sich als die vom Heiligen Geist geleitete, auf
Schrift und Bekenntnis gegriindete reine Lehre des Heils.

Aber nun kennt diese vom Heiligen Geist sich erleuchtet und von den
Bekenntnissen geleitet wissende Schrifttheologie nicht nur einen formalen,
sondern dariiber hinaus auch einen materialen Gebrauch der Vernunft des
natiirlichen Menschen. Der formale Gebrauch der natiirlichen Vernunft
besteht in der vor und auBlerhalb der Erleuchtung durch den Heiligen
Geist vorhandenen Denkfihigkeit des Menschen, welche ihn als Geist-
wesen auszeichnet. Nur mittels dieser Fahigkeit des Denkens ist ein KEr-
fassen der Wahrheiten der Offenbarung und eine Zusammenstellung der-
selben zu einem geordneten Ganzen modglich. Um den Heilswahrheiten
gerecht zu werden, darf die Vernunft freilich nicht auf eigene Faust den-
ken, sondern mufl sich durch den Heiligen Geist erleuchten lassen und
sich der Offenbarung in der Schrift gefiigig erweisen. Aber im Gegensatz
zu bekannten AeuBlerungen — vor allem Luthers — erachten nun die
orthodoxen Nachfahren der Reformation die Vernunft des natiirlichen
Menschen nicht nur als eines solchen gehorsamen Dienstes an der Offen-
barung fihig, sondern sie sprechen ihr dariiber hinaus auch noch eine
zum Heil nicht geniigende, aber fiir den Glauben doch nicht belanglose
Erkenntnisfihigkeit in gottlichen Dingen zu. Nicht nur daB Gott ist, son-
dern z. T. auch wie er ist, aber auch wie es mit des Menschen Angewiesen-
sein auf die Heilsoffenbarung steht, ist eine Sache des natiirlichen Erken-
nens, So stellt die altprotestantische Dogmatik ein System iibernatiirlicher
Offenbarungswahrheit des sich auf die Schrift griindenden Glaubens dar,
verbunden mit einem Vorbau natiirlicher Theologie, der aus der Struktur
des Ganzen nicht wegzudenken ist.

Es ist hier nicht der Ort, theologiegeschichtlich zu zeigen, wie in der
Folgezeit aus diesem Vorbau der natiirlichen Theologie, dadurch, daf er
sich immer mehr ausdehnte und die Offenbarungstheologie nicht nur ab-
baute, sondern ihren Gehalt in verwandelter Weise in sich aufnahm, die
Dogmatik des Neuprotestantismus entstand, welche — trotz ihrer weithin
gegenteiligen Behauptung — von der reformatorisch-altprotestantischen
Offenbarungstheologie aus nur als natiirliche Theologie beurteilt werden
kann. Als Beispiel greife ich zwei Ausprigungen heraus, deren Proble-



F. Buri, Das Selbstverstdndnis des christlichen Glaubens. .. 357

matik in ihrer gegenseitigen Bestreitung, wie in ihrem Schicksal deutlich
genug in Krscheinung tritt: die spekulativ-liberale und die Ritschlsche
Theologie.

Die spekulativ-liberalen Theologen (Biedermann, Pfleiderer, Liide-
mann, z. T. auch Lipsius) stellten die Forderung auf nach einem wissen-
schaftlich einsehbaren, zeitlos giiltigen Prinzip der christlichen Wahrheit.
Es gibt fiir sie weder einen besonderen Erkenntnisweg des Glaubens, noch
eine besondere Glaubenswahrheit, sondern nur die eine, auf dem Wege
der wissenschaftlichen Forschung und der sich darauf stiitzenden philoso-
phischen Spekulation zu griindende, absolute Wahrheit. Das auf dem Wege
einer wissenschaftlichen Durcharbeitung des religits-christlichen Bewult-
seins gewonnene christliche Prinzip wird von ihnen nicht nur als Kriterium
fiir die Giiltigkeit der biblisch-kirchlichen Ueberlieferung verwendet, son-
dern auch mit Hilfe der auf diese Weise gereinigten Tradition auf dem
Wege der Spekulation zu einer universal-teleologischen Weltanschauung
ausgebaut. Diese spekulativ erarbeitete universale Teleologie bildet sodann
den Ersatz fiir die, als wissenschaftlich iiberholt, preisgegebene iiberlieferte
Heilsgeschichte.

Im Gegensatz zu diesem formalen wie inhaltlichen Vernunftoptimismus
bestritten die Ritschlianer von ihrem Schulhaupt bis zu Troeltsch unter —
gelegentlich allerdings etwas sonderbarer — Berufung auf Kant die M&g-
lichkeit einer rationalen Metaphysik. Aus der Todeswelt des Erkennbar-
Wirklichen (WilhelmHerrmann) zur Freiheit einer in Gottes Liebe gegriin-
deten religigs-sittlichen Persénlichkeit und einer entsprechenden Weltsicht
glaubten sie nur auf dem Wege eines an der historischen Personlich-
keit Jesu sich entziindenden Glaubenserlebens und eines sich darauf griin-
denden besonderen Glaubenserkennens gelangen zu konnen. Die spekulativ-
liberalen Theologen erhoben dem gegeniiber nicht zu Unrecht den Einwand,
hier wiirden Seins- und Werturteile verwechselt und gerate man unter
das Gericht von Feuerbachs Illusionstheorie.

Beide Schulen gehéren heute der Vergangenheit an. Die Wissenschaft-
lichkeit der rationalen Metaphysik in der spekulativen Theologie und
ihres religios-christlichen Prinzips ist fiir uns ebenso erschiittert wie die
Haltbarkeit des angeblich wissenschaftlichen Glaubenserkennens und der
ihm entsprechenden pneumatischen Exegese, welche vom Glaubenserleben
aus historische Urteile fdllen will. Das Zeiterleben, philosophische und
theologische Selbstbesinnung, aber auch der Fortgang der wissenschaft-
lichen Forschung in der Entdeckung des eschatologischen und kerygmati-
schen Charakters der urchristlichen Verkiindigung haben hier eine tief-
greifende Wandlung in der protestantischen Theologie bewirkt. Unter
Wegfall der spekulativ-liberalen Theologie ist aus der Theologie der Krise
des Ritschlianismus und durch Riickwendung zu den Positionen der Re-
formation eine neue Offenbarungstheologie des sich auf das Wort Gottes
in Jesus Christus berufenden Glaubens entstanden.

Aber gerade hier sind nun erneut schroffe Gegensitze in Erscheinung
getreten, die sich in ihrer Grundsitzlichkeit vor allem in dem Streit um
die Bedeutung der natiirlichen Theologie und in der Frage nach dem



358 F. Buri, Das Selbstverstdndnis des christlichen Glaubens . . .

rechtméfBigen Schriftverstindnis auswirken. Auf der einen Seite steht
Barths radikale Offenbarungstheologie, welche schon eine Diskussion der
Mbglichkeit einer natiirlichen Theologie a limine als Verrat an der Theo-
logie abweist, fiir sich eine ihr sachgemille, aber keinen allgemeinen
Kriterien unterstehende Wissenschaftlichkeit in Anspruch nimmt, und eine
christologische, d.h. eine von der Objektivitit des in der ganzen Schrift
bezeugten Heilsgeschehens in Christus ausgehende Exegese fordert. So
sehr nach dem Zeugnis der Schrift dieses Heilsgeschehen sich in der Zeit
ereignet und deshalb von ihm nur in zeitgeschichtlich bedingten Formen
gesprochen werden kann, so wenig diirfen fiir sein Verstindnis irgendwelche
Formen menschlichen Selbstverstindnisses Verwendung finden, oder darf
man dieses Heilsgeschehen mit irgendwelchen geschichtlichen Auswir-
kungen desselben verwechseln. Die Heilsverkiindigung, welche die christ-
liche Kirche der Welt auszurichten hat, darf einzig und allein auf den
Namen Jesus Christus ausgerichtet sein, wenn sie nicht bloBe Menschen-
weisheit und nichtiges Menschenwerk sein will. Wo und wann sie aber
zum Wort Gottes wird, dariiber verfiigt sie gerade als Theologie der
Offenbarung nicht.

Nun aber gibt es neben derjenigen Barths heute auch noch einen an-
deren Typ von Offenbarungstheologie, z. B. bei Brunner, Althaus, Bult-
mann, Gogarten, Tillich u. a., welche gerade um der Wirklichkeit und der
Verstehbarkeit der Offenbarung Gottes in Jesus Christus willen meinen,
nicht so leicht wie Barth iiber die Moglichkeiten natiirlicher Theologie
hinweggehen und das rechte Verstehen nicht einfach dem Heiligen Geist
iiberlassen zu konnen. Einerseits erkennen sie in der dem Menschen aufler-
halb und unabhingig von der christlichen Heilsoffenbarung moglichen
Gotteserkenntnis und seines darauf bezogenen Selbst- und Weltverstind-
nisses einen Ankniipfungspunkt, eine Uroffenbarung, ein Vorverstindnis,
eine Sikularisation des Offenbarungsglaubens, eine philosophische Theo-
logie, von denen aus die Heilsbotschaft des Evangeliums als Antwort auf
die Erlésungssehnsucht des natiirlichen Menschen und als eine Ueber-
windung seiner Verirrungen verstanden werden kann. Und anderseits be-
tonen diese Theologen, dafl die christliche Ueberlieferung nur dort diese
Wirkung haben kann, wo ihre Mythen, Symbole, Dogmen, Spekulationen
als Ausdrucksformen personlichen Glaubens oder existentiellen Selbst-
verstindnisses interpretiert werden. Inwieweit der Uroffenbarung nun frei-
lich auch ein positiver Gehalt zuzubilligen ist, und inwieweit insbesondere
Bultmanns These von der existentialen Interpretation der urchristlichen
Mythologie ohne Schaden an den Heilstatsachen anzuerkennen sei, dariiber
ist man sich im einzelnen gar nicht einig. Mehr oder weniger konsequent
verfolgen diese Theologen aber doch die Intention, von der christlichen
Heilsoffenbarung aus auch eine aullerhalb derselben gelegene Offenbarung
Gottes im Menschen und in der Welt anzuerkennen und die Auslegung der
Schrift als Offenbarungszeugnis im Rahmen einer allgemeinen Theorie
des Verstehens zu sehen und durchzufiihren. Das aber ist es, was ihnen
von dem auch von ihnen festgehaltenen Begriff der Offenbarung Gottes in
Jesus Christus aus Barth — nicht ohne gute Griinde — als Inkonsequenz



F. Buri, Das Selbstverstdndnis des christlichen Glaubens . .. 359

und Hinken auf beiden Seiten zum Vorwurf machen kann. Er erblickt in
ihr nur eine neue Form des Neuprotestantismus, die fiir ihn — um des hier
stattfindenden In-Regie-Nehmens der Offenbarung Gottes willen — in der
némlichen héretischen Verdammnis steht wie die katholische Theologie.

Ein kurzer Ausblick auf diesen groflen Gesprichspartner mag unsere
Orientierung vervollstindigen. Nicht nur vor dem Vatikanischen Konzil,
sondern auch seither und auch gerade in jiingster Zeit lassen sich in der
rémischen Kirche «die zwei Wege katholischer Theologie», einer mehr am
Akt des Glaubens und damit an natiirlicher Theologie und einer mehr an
der Objektivitit des Dogmas von der iibernatiirlichen Heilsoffenbarung
interessierten Dogmatik unterscheiden. Aber entgegen einem Christo-
zentrismus, der erst von der Heilsoffenbarung in Christus aus von einer
natiirlichen Gotteserkenntnis reden mochte, wie er z. B. von Hans Urs von
Balthasar vertreten wird, hélt die romische Kirche in ihren mafigeblichen
Lehrentscheiden zu allen Zeiten, wie im Vaticanum so auch noch in der
jiingsten diesbeziiglichen Encyclica humani generis an einer, zum Heil
wohl nicht hinreichenden, aber doch in sich gegriindeten und die unum-
géngliche Vorstufe der iibernatiirlichen Offenbarung darstellenden all-
gemeinen Offenbarung und einer entsprechenden natiirlichen Gottes-
erkenntnis fest und stellt nicht nur das Mal dieser natiirlichen Gottes-
erkenntnis, sondern auch die Auslegung der Schrift und der mit ihr koor-
dinierten kirchlichen Ueberlieferung unter die Jurisdiktion ihres gottlich
inspirierten und darum unfehlbaren Lehramtes. Die Verbindung von Ver-
nunft und Offenbarung, Natur und Gnade im Sinne einer nicht bloB glau-
bensmiifligen, sondern seinshaften Analogie, und die Regelung des dogma-
tischen Fortschritts durch die Autoritit des in der Kirche Institution ge-
wordenen Heiligen Geistes bewahren die katholische Dogmatik vor den
Unsicherheiten und Peripetien, wie sie fiir den Verlauf der Geschichte der
protestantischen Theologie charakteristisch sind. Gleichzeitig aber sind
dies die beiden Momente, welche alle von der Reformation herkommende
Theologie von der romischen Kirche scheiden. Insofern aber die protestan-
tische Dogmatik aller Schattierungen in dieser oder jemer Hinsicht doch
immer wieder den Eindruck erweckt, daB sie nur halb von Rom losgekom-
men sei, oder sich wieder auf dem Wege dorthin bewege — und dies nicht
aus Unachtsamkeit, sondern mit innerer Notwendigkeit — enthiillt sich uns
hier eine Verworrenheit der dogmatischen Prinzipienlehre, welche eine
Abkldarung derselben als erstes Erfordernis einer Grundlegung der Dog-
matik erscheinen 148t. Diesem Erfordernis suchen wir nachzukommen durch
eine Klarstellung des Wesens und des Verhiltnisses von Wissen und
Glauben.

2. Wissen und Glauben.

Die im Vorangehenden ins Auge gefaliten Verhé#ltnisbestimmungen
von natiirlicher Theologie und Offenbarungstheologie haben bei aller Ver-
schiedenartigkeit und Gegensitzlichkeit doch das eine gemeinsam, dafl
sie alle im Raum des denkenden Bewulitseins vollzogen werden und damit
Gegenstand des Wissens sind. Is handelt sich darin nicht um ein bloB



360 F. Buri, Das Selbstverstdndnis des christlichen Glaubens . ..

gefiihlsmifBiges Ahnen oder ein Reagieren aus dem Unbewufllten — so
sehr das in der Theologie eine grofle Rolle spielen mag —, aber auch nicht
um uniibertraghare mystische Erleuchtungen, oder um das Wort Gottes,
sondern um Aussagen des begrifflichen Denkens. Offenbarungstheologie
jeder Art ist, nicht weniger als natiirliche Theologie, ein Gegenstand des
Wissens. Insofern sie es aber mit Gegenstinden des Wissens zu tun hat,
bewegt sich Theologie im Raum der Wissenschaft. Bevor man von Offen-
barung und Glauben reden kann, mufl man sich daher iiber das Wesen
des Wissens im klaren sein. Es bedarf dann gar keines von auflen kommen-
den, angeblich iibernatiirlichen Glaubensanspruchs, um auch der Grenzen
des Wissens innezuwerden. In seinem eigenen Vollzug stolt das wissen-
schaftliche Erkennen an seine Grenzen. Ein solches seiner Grenzen be-
wullites Erkennen wird aber auch offen sein fiir das, was legitimerweise
mit Offenbarung und Glauben gemeint sein kann. Der sich auf Offenbarung
griindende Glaube ist etwas anderes als begriffliches Erkennen; aber wenn
er sich dessen Kontrolle entziehen will, wird er zum Aberglauben. Aus
der Beachtung der Funktion, welche einem sich seiner Grenzen bewuliten
Wissen inbezug auf Glauben notwendigerweise zukommt, wird sich auch
die Bestimmung des rechtmifiigen Verhéltnisses von Wissenschaft, Philo-
gsophie und Theologie ergeben.

Wir wollen uns die genannten Momente in Kiirze vergegenwirtigen.

Ueber das Wissen, seine Entstehung und sein Wesen, gibt es bekannt-
lich sehr viele und sehr verschiedene Theorien: realistische, idealistische,
positivistische, skeptizistische, phiinomenalistische usw. Indem die Theolo-
gie das in diesen Theorien gemeinte Wissen als natiirliches Wissen zu-
sammenfalt, unterscheidet sie davon noch ein besonderes Glaubenswissen
und stellt auch dariiber Theorien seines Zustandekommens und seiner
Eigenart auf. Allen diesen Erkenntnistheorien haftet aber ein zwiefacher
Mangel an: eine grundsétzliche Zweideutigkeit und eine praktische Un-
ergiebigkeit. Thre grundsitzliche Zweideutigkeit besteht darin, daf sie
alle den Anspruch erheben, ein Wissen des Wissens zu sein — als ob es
ein Wissen gibe, das aullerhalb des Wissens noch ein Wissen sein kdnnte.
Entweder gehoren diese Theorien auch noch zum Bereich des Wissens —
dann aber bieten sie keinen Standpunkt dar, von dem aus dem Wissen
gleichsam zugeschaut werden konnte. Oder aber der Erkenntnistheoretiker
verfiigt tatsiichlich iiber einen solchen auflerhalb des Wissens gelegenen
Standpunkt — dann aber wird er fiir seine Aussagen nicht mehr Wissen-
schaftlichkeit in Anspruch nehmen konnen. Mit diesem in wissenschaftlicher
Hinsicht zweideutigen Charakter hingt wohl die praktische Unfruchtbar-
keit solcher Theorien zusammen. Tatsdchlich beruht der Fortschritt der
‘Wissenschaften nicht auf solchen abschliefenden Theorien iiber das Wesen
des Erkennens, sondern vielmehr auf den Féhigkeiten des Beobachtens,
Experimentierens, SchlieBens und Kombinierens, des An- und Nachempfin-
dens, des Verstehens, der Phantasie und der Divination. So sehr eine
Theorie auf dem einen Gebiete einen aufschlufireichen Aspekt erdffnen
kann, so sehr kann sie, wenn sie verallgemeinert wird, in einem anderen
Forschungsbereich gerade fiir das Wesentliche blind machen.



F. Buri, Das Selbstverstdndnis des christlichen Glaubens . . . 361

Was das Wissen aber auf alle Fille, ganz gleichgiiltig, wie wir uns
seine Entstehung denken, und was wir von seinem Verhiltnis zur Wirk-
lichkeit halten, charakterisiert, das ist der Umstand, dall dazu stets ein
Subjekt und ein Objekt gehidren. Auch das sog. transzendentale Wissen,
das auf sich selber reflektiert, ist nicht ohne Gegenstand, sondern hat sich
eben selber als Gegenstand. Und umgekehrt wird auch ein noch so sehr
sich der Objektivitit befleiflendes Wissen nie bloB objektiv, sondern immer
zugleich auch subjektiv sein, weil es stets auf ein bestimmtes Subjekt
bezogen ist. Diese Subjekt-Objekt-Spaltung gehort zum Wesen des Wissens.

Wir werden gleich auf die darin begriindete Begrenztheit des Wissens
zu reden kommen. Vorab jedoch haben wir die positive Seite dieser
Grundstruktur alles Wissens herauszustellen. Ohne dall mir als Subjekt
in meinem — woher und wie immer affizierten — Erfahrungsbereich etwas
als Objekt gegeniibertritt, gibt es gar keine Moglichkeit des Wissens. Nur
was mir — auf welche Weise immer — Gegenstand wird, kann ich begriff-
lich bezeichnen und so als das, was es ist, eindeutig zu erkennen ver-
suchen. Dieses auf Objektivitit gehende begriffliche Kinkreisen wird von
Seiten der Subjektivitdt dadurch gefordert, dal es mir als Erkennendem
moglich ist, die verschiedenen subjektiven Aspekte, unter denen das Objekt
sich mir von verschiedenen Voraussetzungen aus und innerhalb der Ge-
meinschaft der Forschung und ihrer Geschichte darbietet, zu vergleichen
und zu kombinieren. Auf diese Weise bewegt sich die wissenschaftliche
Forschung in der Richtung auf eine allgemein beweisbare und unter der
Voraussetzung bestimmter Grundannahmen zwingend willbare Wahrheit
hin. Solches Wissen ist Macht und verleiht dem, der es besitzt, Macht.

Aber es ist nicht allmichtig, sondern gerade wenn es aufs Ganze gehen
will, erfihrt es unausweichlich seine Grenzen. Diese Grenzen des Wissens
zeigen sich sowohl nach der Objekt- wie nach der Subjektseite hin. Im
Blick auf die Gegenstéinde des Wissens wirkt sich der Umstand, dall wir es
— auch in den Naturwissenschaften, geschweige denn in den Geistes-
wissenschaften — nie mit der Wirklichkeit an sich, sondern stets mit der
Art, wie sie uns erscheint, zu tun haben, dahin aus, dall es uns niemals
moglich wird, des Seins im Ganzen habhaft zu werden. Das Sein im Ganzen
ist immer noch mehr und anders, als wie es uns erscheint. Was aullerhalb
des Horizontes unserer Erfahrung, unseres Vorstellens, unseres Bewulit-
seins, unseres Denkens liegt, kann nicht Gegenstand unseres Wissens
werden. Zu jedem Standpunkt aber gehort ein Horizont, an welchem eine
Grenze sichtbar wird, die auch durch die Vereinigung aller moglichen
Standpunkte nicht iiberwunden werden kann. Die Identititsspekulation,
welche hier einen Ausweg sucht, begibt sich durch die Aufhebung der
Subjekt-Objektspaltung der Moglichkeiten des wissenschaftlichen Erken-
nens. Eine wissenschaftliche Weltanschauung ist eine contradictio in ad-
jecto.

Aber nicht nur nach aullen, sondern ebensosehr auch nach innen gibt
es fiir das Wissen eine uniiberschreitbare Grenze. Wohl kann das Wissen
sich selber zum Gegenstand machen und sich auf die Méglichkeiten und
Bedingungen seines Vollzuges besinnen. Aber als der, welcher diesen Akt



362 F. Buri, Das Selbstverstdndnis des christlichen Glaubens . . .

vollzieht, kann sich der Erkennende nicht selber zum Gegenstand seines
Wissens machen. Wie das Auge, das sieht, immer aullerhalb der Perspektive
bleibt, so bleibt derjenige, in welchem <«es» nicht nur denkt, sondern der
selber denkt, aullerhalb des gegenstidndlich Willbaren. Das «Ich bin» ist
kein moéglicher Gegenstand des «Ich denke». Ein wissenschaftliches Selbst-
verstidndnis meiner selbst als desjenigen Seins, das in Freiheit und Ver-
antwortung nicht nur seine Denkakte vollzieht, sondern in solcher unab-
leitbarer und darum unbedingter Weise ist, was es ist, bildet keinen Ge-
genstand eines allgemein einsehbaren und zwingend beweisbaren Wissens.
Sowenig als eine wissenschaftliche Weltanschauung moglich ist, so wenig
gibt es eine das Wesen des Menschen als Personsein erschipfende wissen-
schaftliche Anthropologie. Hier wie dort kann es sich legitimerweise im-
mer nur um Teilaspekte handeln, die als solche sehr aufschluBireich und
forderlich sein mégen, aber nie um eine Totalsicht des Wissens.

Inbezug auf die erste Grenze, also inbezug auf das Sein im Ganzen,
kann sich das Wissen, wenn es sich nicht selber verraten will, nur zum
Nichtwissen bescheiden, Mit jeder Aussage iiber die jenseits seines Hori-
zonts gelegenen Bereiche wiirde es die ihm gesetzten Grenzen iiberschrei-
ten und ins Schwérmen geraten. Hier ist deshalb fiir das Wissen nur Ver-
stummen und Schweigen am Platz. Anders dagegen verhilt es sich mit jener
Wirklichkeit, deren ich als Grenze meines Wissens innewerde, wenn ich
es mit mir selber in meinem denkenden Selbstverstdndnis zu tun habe. Hier
ist, im Unterschied zum Wissen und Nichtwissen, der Ort des Glaubens.
Glaube ist ein weder mir, geschweige denn einem anderen, objektiv be-
weisbares Innewerden eines Bezogenseins meines Selbstverstéindnisses als
verantwortliche Person auf die mich eben darin bestimmende Macht. Dieser
Bezug ist nur in seinem nichtzuvergegenstindlichenden, unmittelbaren
Vollzug Wirklichkeit. In der betrachtenden Zuschauerhaltung der Refle-
xion ist er schon nicht mehr, was er seinem Wesen nach ist. In diesem
Vollzug aber geschieht es, dafl jene Grofle, die all unser gegenstindliches
Wissen an seine Grenze kommen und in einem letzten Schweigen endigen
1iBt, Gestalt annimmt und sprechend wird. Als verantwortliche Person
vernimmt der Glaubende die Stimme des persionlichen Gottes. Er erfiahrt
Offenbarung, indem fiir ihn der Deus absconditus zum Deus revelatus wird.
Offenbarung des personlichen Gottes gibt es nur fiir Glauben. Diese Of-
fenbarung ist aber sowenig ein Gegenstand des Wissens, als das Inne-
werden der Grenzen des Wissens schon Offenbarung ist. Offenbarung gibt
es nur fiir Glauben. Solcher Offenbarungsglaube ist mehr als Gefiihl der
schlechthinnigen Abhingigkeit, aber auch mehr als blofe Selbstverant-
wortung. Wenn es nur schlechthinniges Abhingigkeitsgefiihl wire, so
wiirde dadurch das Wesen des Glaubens als perstnliches Verantwortlich-
sein in Frage gestellt. Trotz der Betonung des Gefiihls im Unterschied
zum Wissen, bleibt diese Schleiermachersche Bestimmung zu sehr im Be-
reich des Gegenstindlichen bzw. dessen Grenzen haften. Aber auch der
Begriff der Selbstverantwortung mit seinem AusschluBl der Transzendenz-
bezogenheit wird dem Wesen des verantwortlichen Personseins nicht ge-
recht; denn in seiner Tiefe iibersteigt das Verantwortlichsein alles blof



F. Buri, Das Selbstverstdndnis des christlichen Glaubens . . . 363

immanente Gegeniiber und wird sich seines Wesens erst angesichts der
Transzendenz voll bewuflt. Stellt nun aber der persénliche Gott, vor wel-
chen der Glaubende sich gestellt weil}, nicht gerade eine Vergegenstind-
lichung der Transzendenz dar? Haben wir es in der Vorstellung eines
personlichen Gottes nicht mit der Uebertragung einer menschlichen Qua-
litdt auf Gott, mit einer Vermenschlichung Gottes zu tun? Ist die Fleisch-
werdung Gottes in Christus, von welcher der christliche Glaube hier
spricht, nicht einfach ein Mythos?

Diese Fragen, die sich notwendig gegeniiber allen Glaubensaussagen
erheben, sind nicht einfach abzuweisen, sondern ernst zu nehmen — wenn
anders Wissen und Glauben nicht so auseinanderfallen sollen, dal} sie als
in ihrer Gegenstindlichkeit sich verabsolutierende GroBen, als wissen-
schaftlicher und als dogmatischer Aberglaube, einander gegeniiberstehen.
Angesichts solcher Miglichkeiten des Aberglaubens zeigt sich die not-
wendige Funktion des wissenschaftlichen Denkens in der Theologie. Von
der kritischen Selbstbegrenzung des wissenschaftlichen Erkennens inbe-
zug auf die ihm durch das Sein im Ganzen, wie durch das menschliche
Personsein gesetzten Grenzen haben wir bereits gesprochen. Ohne fiir jene
Bereiche des Nichtobjektivierbaren freien Raum zu lassen, wiirde Wissen-
schaft gerade unwissenschaftlich und in ihrer Selbstverabsolutierung zum
Wissenschaftsaberglauben werden.

Aber nun kommt dem Wissen auch fiir das Glauben eine unabdinghare
Funktion zu, und zwar in doppelter Hinsicht: in einer positiven und in
einer kritischen Weise. Anders als in der gegenstindlichen Form des Vor-
stellens und Wissens kann auch der Glaubende seiner selbst und seines
Bezogenseins auf Gott nicht bewult sein. Nur im ekstatischen Rausch,
oder in der mystischen Versenkung losen sich die Konturen des Selbst-
seins, wie der Gottheit auf. Aber hier handelt es sich eben nicht mehr um
Glauben. Der Glaube ist kein Schauen und Ho6ren dessen, was man mit
menschlichen Augen und Ohren nicht wahrnehmen kann. Glaube ist eine
Sache des klaren, hellen BewuBtseins. Das Personbewultsein ist hier
nicht ausgeloscht, sondern im Gegenteil aufs Hochste gesteigert. Der Glau-
bende weill in je konkreter Situation um sein Vor-Gott-Stehen. Er ist in
seinen Erscheinungsformen nicht ekstatisch, sondern spekulativ, nicht
mystisch, sondern mythisch. In Spekulation und Mythologie findet der
Glaube die seiner Gottbezogenheit adiquaten Ausdrucksformen. Diese aber
sind in je bestimmter Ausprigung Gegenstinde des Wissens.

Und hier setzt nun die andere Funktion, welche dem Wissen fiir den
Glauben zukommt, ein: die kritische Unterscheidung zwischen spekulativ-
mythologischer Gegenstindlichkeit und ihrer nicht mehr gegenstindlich
falbaren Bedeutung im Vollzug der Glaubensbeziehung. Wenn diese Un-
terscheidung auch nicht Sache des Glaubens selber ist, sondern der Glaubige
vielmehr Gottes Stimme hért und mit Gott redet, sich als von ihm gefiihrt
versteht und sich ihm heiligt und Opfer bringt, so muBl doch dem Glauben
diese Reflexion ebenso voraufgehen, wie sie ihm nachfolgt, wenn er nicht
in Aberglauben und Magie versinken will. Nur dem denkend erhellten
Glauben erschliefen sich die Symbolkraft seiner Gegenstiinde und die Gott-



364 F. Buri, Das Selbstverstindnis des christlichen Glaubens . ..

bezogenheit seiner Entscheidungssituation. Ohne die vorhergehende und
nachfolgende Reflexion wire Glaube gar nicht Glaube. Ohne das kritische
Selbstbewulltsein wiirde er — genau gleich wie eine unkritische Wissen-
schaft — einem mythologisch magischen System verfallen.

Aus dem Dargelegten ergeben sich nun folgende formale Bestimmun-
gen fiir das Verhiltnis der Theologie zu Wissenschaft und Philosophie.
Theologie ist Wissenschaft, insofern sie es in ijhrer Ueberlieferung und
in der darin gemeinten Wirklichkeit mit Erscheinungen zu tun hat, welche
gegensténdlich falbar sind und dementsprechend in einen Zusammenhang
des allgemein beweisbar und allgemein nachpriifbar Richtigen gebracht
werden kénnen. Wo sie in dieser wissenschaftlichen Forschung und Dar-
stellung auf das gegenstidndlich nicht Falbare des Seins im Ganzen und
des Selbstverstindnisses des Menschen als verantwortlicher Person stoft,
kann sie nicht mehr den Anspruch auf Wissenschaft erheben. Obschon sie
sich auch in diesen Aussagen iiber Gott und die Seele dinghafter Formen
des Vorstellens und begrifflich gegenstindlicher Kategorien des denkenden
Bewullitseins bedient, so handelt es sich darin doch um Aussagen des Glau-
bens, die als solche nicht mehr wissenschaftlich allgemeinbeweisbar,sondern
nur noch mit den Mitteln eines seiner Grenzen bewullten Denkens in ihrer
Eigenart erhellbar sind. Dieses kritische Selbstbewulitsein inbezug auf die
Grenzen gegenstindlicher Wilbarkeit ist nun aber — auf die Tradition
gesehen — keineswegs eine Eigentiimlichkeit der Theologie, sondern in
ihrer Geschichte unterscheidet sich die Theologie gegeniiber der Philoso-
phie vielmehr meistens gerade dadurch, dafl sie statt der Ungegenstiindlich-
keit des Selbstverstéindnisses des Glaubens Rechnung zu tragen, fiir ihre
Gegenstiéindlichkeit den Anspruch einer besonderen Glaubenswissenschaft
erhebt. Dadurch aber verstift sie ebenso gegen eine kritische Wissenschaft,
wie gegen das Wesen des Glaubens. So kann ihr heute eine ihres Unter-
schiedes von Wissenschaft bewullte Philosophie dazu verhelfen, rechte
Wissenschaft und zugleich rechte Theologie des Glaubens zu werden. Es
besteht dann allerdings nur ein formaler Unterschied zwischen diesen
Arten von Philosophie und Theologie. Ein materialer Unterschied ergibt
sich nur dadurch, dal Theologie als christliche Theologie ihre geschicht-
liche Aufgabe darin hat, der Erhellung des ihr durch ihre Ueberlieferung
gegebenen Selbstverstindnisses des christlichen Glaubens zu dienen. Statt
unsachlichen Selbstbehauptungsversuchen gegeniiber der Philosophie kann
eine solche philosophische christliche Theologie sich dann ganz ihrer Sache
widmen — und das ist wohl kein Schade, der ihr aus dieser Selbstbeschei-
dung erwiichst, sondern nur ein Gewinn.

Etwas von diesem Gewinn wird sich uns schon zeigen, wenn wir nun
im Folgenden darstellen, wie sich von hier aus die Problematik des Ver-
hiltnisses von natiirlicher Theologie und Offenbarungstheologie, von der
wir ausgegangen sind, lost. Zunéchst: Welche Bedeutung kommt auf
Grund des eben Ausgefithrten der natiirlichen Theologie zu?



F. Buri, Das Selbstverstdndnis des christlichen Glaubens . .. 365

3. Natiirliche Theologie als Theologia negativa.

Nicht umsonst ist man in der protestantischen Theologie mit dem Be-
griff der «allgemeinen Offenbarung» meist etwas zuriickhaltend gewesen,
um statt dessen nur von <natiirlicher Gotteserkenntnisy zu reden, und
billigte man iiberdies derselben im Vergleich zu der Heilsoffenbarung in
Christus gréfitenteils nur negativen Charakter zu. Die Befiirworter einer
allgemeinen Offenbarung berufen und beriefen sich demgegeniiber freilich
auf nicht unwichtige Bibelstellen und auf das Zeugnis der allgemeinen
Religionsgeschichte, die Verfechter einer positiven natiirlichen Gottes-
erkenntnis auflerdem noch auf die in der Philosophie eine grofie Rolle spie-
lenden Gottesbeweise. Aber nicht nur ist die Frage der natiirlichen Offen-
barung Gottes in der Bibel heute theologisch sehr umstritten, sondern
gerade von der Philosophie her sind je und je die Theorien von einer allge-
meinen gottlichen Offenbarung sehr natiirlich erklirt und die sog. Gottes-
beweise in ihrer Beweiskraft bestritten worden. Sollten am Ende die
Mystiker recht haben, fiir welche der Aufstieg der Seele zu Gott in einer
letzten Unanschaulichkeit und Unaussprechbarkeit endigt? Sollte natiir-
liche Theologie entgegen allen Versuchen, ihr einen mehr oder weniger
positiven Gehalt zu geben, doch nur als Theologia negativa moglich sein?
— Das sind die Fragen, welche wir hier unter dem Gesichtspunkt der
Frage nach der Moglichkeit einer natiirlichen Theologie zu erértern haben.

Wir beginnen mit dem Problem der Moglichkeit einer allgemeinen
Offenbarung nach dem Zeugnis der Schrift. Versteht man unter allge-
meiner Offenbarung ein Sichkundgeben Gottes in einer fiir den Menschen
vernehmbaren Form vor und aullerhalb seiner Offenbarung in Jesus Chri-
stus und ohne Beriicksichtigung des durch dieses Heilsgeschehen dem
Menschen ermdéglichten besonderen Erkenntnisvermégens, dann mufl man
wohl — allen gegenteiligen Interpretationskiinsten zum Trotz — zugeben,
daB es nach der Bibel allgemeine Offenbarung Gottes und natiirliche Got-
teserkenntnis gibt. Man denke nur an das ganze Offenbarungsgeschehen in
Natur und Geschichte, von dem im Alten Testament die Rede ist. Aber
auch das Neue Testament weifl, wenn auch nur an einigen Stellen — vor
allem Rom.1 und 2 und Acta 14, 16 f. und 17 —, von ciner aullerhalb Chri-
stus stattgefundenen Offenbarung Gottes, welche als so unverkennbar
angesehen wird, dall die Heiden ihrer Miflachtung wegen sich als vor
Gott schuldig bekennen miissen und da} der Apostel dieses dem Menschen
von Natur eignende GottesbewuBtsein als Ankniipfungspunkt fiir seine
Heilsbotschaft verwendet.

Aber nun mull ebenso nachdriicklich betont werden, dal es sich in
dieser, auf einer allgemeinen Offenbarung beruhenden, natiirlichen Gottes-
erkenntnis im Alten wie im Neuen Testament keineswegs um ein vom
Glauben unabhéngiges, allgemeinbeweisbares gegenstindliches Wissen
handelt, sondern in allen Fallen um ein in mythologischer IForm sich aus-
driickendes Selbstverstéindnis des Glaubens. Einmal kennt die Bibel unser
objektiv wissenschaftliches Denken gar nicht, sondern bedient sich Vor-
stellungs- und Denkformen, die von Wissenschaft und Philosophie als



366 F. Buri, Das Selbstverstdndnis des christlichen Glaubens . . .

Mythologie beurteilt werden miissen. Zum andern aber geht es gerade
auch in jenen Belegstellen fiir eine sog. allgemeine Offenbarung und natiir-
liche Gotteserkenntnis um die persénliche Verantwortung des vor Gott
Gestellten — also um alles andere als um eine allgemein wissenschaftlich
objektivierbare und beweisbare Situation. Nur im Blick auf das hier in
Erscheinung tretende Selbstverstindnis wird man von einer inhaltlich
positiven Offenbarung und einer entsprechenden Gotteserkenntnis reden
konnen. Sie findet als solche im Glauben statt — wenn auch noch nicht in
dem von der Christusbotschaft her bestimmten Glauben. Insofern also, als
es in der Bibel kein Wissen um Gott im Sinne einer wissenschaftlichen
Erkenntnis gibt, sondern von Gottes Offenbarung nur im Zusammenhang
des Selbstverstidndnisses des Glaubens die Rede ist, muBl man sagen, dafl}
es in der Bibel keine natiirliche Theologie gibt.

Nur von einer die Christusoffenbarung in ihrer mythologischen Form
vergegenstindlichenden, d.h. von ihr unter Absehung des darin zum Aus-
druck kommenden Selbstverstindnisses des Glaubens redenden sog. Offen-
barungstheologie aus konnte die hier auf Grund unserer Unterscheidung
von Wissen und Glauben vertretene Auffassung der biblischen Offenbarung
als bloBe natiirliche Theologie beurteilt und abgelehnt werden. Wir stehen
nicht an, zuzugeben, dall in der Bibel gelegentlich in dieser objektiven
Weise mythologisch gedacht wird; aber das ist fiir uns dann — wie in aller
ebenso verfahrenden Theologie — wirklich nur Mythologie, die als solche
in ihrer Gegenstiéndlichkeit denn auch der wissenschaftlichen Kritik ver-
fallt.

Genau das ist nun aber auch zu sagen hinsichtlich der Berufung auf
die Welt der Religionen und das allen Religionen Gemeinsame des Reli-
gidsen, wenn darin eine wissenschaftlich nachweisbare allgemeine Offen-
barung und eine positive Erkennbarkeit Gottes im Sinne einer natiirlichen
Theologie gesehen werden soll. Das Faktum des Religionhabens des Men-
schen als einer letzten Begriindung seines wie immer — in hochster Ver-
geistigung und ethisch vertieft, oder ganz naturhaft und materialistisch
— aufgefaliten Selbstverstindnisses kann nicht geleugnet werden. Religion,
in diesem umfassendsten Sinne verstanden, gehort wissenschaftlich nach-
weishar zum Wesen des Menschen. Aber ebenso unberechtigt und verkehrt
wire es nun, aus diesem Tatbestand des Religidsen so etwas wie eine Ur-
offenbarung als Fundament einer natiirlichen Gotteserkenntnis ableiten
zu wollen und darin einen Gottesbeweis e consensu gentium sehen zu kon-
nen meinen. Ganz abgesehen von der Unterschiedlichkeit und Gegensitz-
lichkeit des in den Religionen sich ausdriickenden Selbstverstindnisses,
die so groB sind, daB die <natiirliche Religion», welche sich allenfalls dar-
aus ableiten 140t, ein vollig farb- und kraftloses Abstraktum darstellt, so
unterstehen diese kiinstliche Universalreligion, wie alle ihre konkret
geschichtlichen Ausprédgungen in allen ihren gegenstindlichen FErschei-
nungsformen, doch der wissenschaftlichen Erkldrung. Diese aber ist —
nicht erst seit Feuerbach, wohl aber seit Feuerbach noch mit ganz anderen
Gesichtspunkten und Kategorien — in der Lage, diese Gebilde restlos auf
innerweltliche Zusammenhénge zuriickzufiihren. Religion entpuppt sich



F. Buri, Das Selbstverstdndnis des christlichen Glaubens . . . 367

dann als ein illusiondires Produkt der Bediirfnisbefriedigung, als eine
soziologische Notwendigkeit, als eine Kulturerscheinung, als ein Mecha-
nismus des Unbewuliten usw. Der Mangel dieser im Einzelnen hochst ein-
sichtigen Theorien besteht nur darin, dafl sie nie allen Erscheinungen des
Religiosen gerecht zu werden vermégen, und vor allem darin, dafB sich der
religios Gldaubige selber in der Art, wie er hier «verstanden» wird, immer
millverstanden sieht. Das, worum es ihm im Tiefsten geht: das Selbstver-
stindnis seines Glaubens, sieht er hier gerade mifliverstanden. Wohl kon-
nen solche wissenschaftliche Analysen ihn von Selbstmifiverstindnissen
seines Glaubens befreien — aber das Selbstverstéindnis seines Glaubens
wird, sofern er iiberhaupt ein solches besitzt, davon im Innersten nicht
betroffen, weil es wissenschaftlich iiberhaupt nicht erfallt werden kann.
Wissen kann hier nur negativ wirken und in etwas Negativem bestehen.
Darum zieht sich echte Religion vor dem Zugriff des gegenstdndlichen
Wissens immer zuriick auf das nichtzuvergegenstindlichende Unnennbare
und Unaussprechbare einer Theologia negativa.

Aber nun gibt es doch auch, unabhingig von den positiven Religionen,
in der Philosophie ein Reden von Gott, das den Anspruch erhebt, Gott
wissenschaftlich, allgemeingiiltig beweisen zu koénnen. Wir denken da an
die sog. Gottesbeweise. Seit Kant pflegt man sie vor allem in der Zusam-
menstellung: ontologischer, kosmologischer, teleologischer oder physiko-
theologischer und moralischer Gottesbeweis zu behandeln. Der ontologische
Gottesbeweis folgert aus dem Begriff Gottes als des vollkommensten We-
sens das Dasein dieses Wesens, weil es ohne die Qualitit des Daseins nicht
vollkommen wire. Der kosmologische Gottesbeweis schliet aus der Tat-
sache des Daseins einer endlichen Welt auf Gott als deren allein zurei-
chende, absolute Ursache. Der teleologische oder physiko-theologische
Gottesbeweis leitet aus der gesetz- und zweckméfigen Ordnung der Welt
einen darin wirksamen, sinn- und zielgerichteten géttlichen Willen ab.
Und der moralische Gottesbeweis schlieBlich postuliert Gott als den Ur-
sprung des sittlichen Bewufitseins und den Garanten der Ubereinstimmung
von Tugend und Gliickseligkeit.

Diese Gottesbeweise gehéren zum Inventar der natiirlichen Theologie
und spielen in der Philosophie- und Theologiegeschichte eine grofie Rolle.
Indes gibt es nichts Leichteres, als sich von ihrer Unstatthaftigkeit und
Unstimmigkeit als wissenschaftliche Beweise zu tiberzeugen. Aus einer
Begriffskonzeption kann man nicht, wie es im ontologischen Gottesbeweis
geschieht, auf eine auBerhalb dieses logischen Gebildes bestehende Wirk-
lichkeit schliefen. Der kosmologische Gottesbeweis gelangt zu keiner
Letztursache, sondern iiberschreitet mit der Aufstellung einer solchen die
dem gegenstindlichen Wissen gesetzten Grenzen, bzw. macht aus dem be-
wiesenen Gott ein innerweltliches Ding. Aufler dieser Grenziiberschreitung
macht sich der teleologische oder physiko-theologische Gottesbeweis noch
des Fehlers schuldig, dal er die nachweisbaren Sinn- und Zweckwidrig-
keiten in der Welt nicht in Rechnung stellt. Der moralische Gottesheweis
aber stellt, wissenschaftlich beurteilt, ein blofes Bediirfnispostulat dar,
welchem in diesem Rahmen nicht nur keine Beweiskraft zukommt, son-



368 F. Buri, Das Selbstverstdndnis des christlichen Glaubens . . .

dern durch welches das Ethische in seinem alles blof Faktische in Frage
stellenden Wesen beeintridchtigt oder zerstort wird.

Aber nun wiirden wir uns die Auseinandersetzung mit diesen Gottes-
beweisen doch zu leicht machen, wenn wir meinten, sie durch den Nachweis
ihrer Unwissenschaftlichkeit erledigt zu haben. Gerade das, was wir iiber
den Unterschied von Wissen und Glauben ausgefiihrt haben, auf Grund
dessen wir hier den Gottesbeweisen das von ihnen in Anspruch genommene
Wissen bestreiten, diirfte uns den Gedanken nahelegen, dall hinter diesen
Spekulationen noch etwas anderes steckt als bloBes Verstandeswissen, nim-
lich ein Glaube, der sich in notwendigerweise scheiternden Denkbewe-
gungen seines Gehaltes vergewissern will. Die Vollkommenheit Gottes,
von welcher der ontologische Gottesbeweis ausgeht, die ZweckmiBigkeit
der Weltordnung im teleologischen und die Verankerung des Sittlichen
in Gott im moralischen Gottesheweis kinnten Aussagen des Glaubens in
Form der Spekulation sein. Und das Scheitern des kosmologischen Gottes-
beweises konnte den Selbsterweis Gottes auf dem Wege des Offenbar-
werdens seiner Umbeweisbarkeit darstellen.

Es ist hier noch nicht der Ort, diesen méglichen Glaubenscharakter der
sog. Gottesbeweise positiv auszufithren. Aber gerade im Blick auf diese
Méiglichkeit wird uns immer deutlicher das negative Resultat der Gottes-
beweise im Rahmen einer natiirlichen Theologie. Natiirliche Theologie
bleibt also auch hier negative Theologie.

Bevor wir aus dieser Sachlage in Religion und Philosophie die Kon-
sequenzen ziehen fiir die Bedeutung, welche in der Dogmatik der natiir-
lichen Theologie zukommen kann, wollen wir aber noch eine in Religion
und Philosophie anzutreffende, jedoch iiber beide hinausfiihrende Erschei-
nung: das auf dem Wege des Entwerdens in einem letzten Schweigen vor
einem Unaussprechlichen endigende Gotterleben der echten Mystik ins
Auge fassen. Die Mystik, welche bis zu der Aussage gelangt, dafl Gott fiir
unser gegenstindliches Wissen das reine Nichts sei, ist die konsequenteste
Form natiirlicher Theologie. Von Seiten der Religionskritik und der Kritik
der Gottesbeweise konnen gegeniiber diesem Nichts keine Einwinde mehr
erhoben werden. Hier liegen keine unrechtmiflligen Vergegenstindlichun-
gen eines nicht mehr zu Vergegenstindlichenden vor. Aber damit, dall der
Mystiker alle Vergegenstindlichungen preisgibt und ins Ungegenstédndliche
versinkt, begibt er sich zugleich nicht nur der Méglichkeit einer rationalen
Kontrolle seines angeblichen Einswerdens mit Gott, sondern auch der
anderen Maoglichkeit, dafl Gott tatséichlich nicht nur das schweigende
Nichts sein, sondern fiir den der Grenzen seines Wissens bewuliten Men-
schen sprechend werden kann im Glauben. Tatséichlich schweigen die
Mystiker nicht nur, sondern geben auch sehr beredt von ihren Erlebnissen
Kunde — aber eben in einer Art und Weise, dall jetzt die Moglichkeit
einer Selbstvergewisserung ausgeschlossen ist, ob der Mensch es hier nur
mit seiner eigenen Tiefe, oder wirklich mit den Tiefen der Gottheit zu
tun hat. Gerade die Mystik erweist, dal es nicht angezeigt ist, iiber ihrem
negativen Endresultat die Moglichkeiten auszuschlagen, welche im Be-
reich der natiirlichen Theologie zur Kontrolle der Legitimitit ihres nega-



F. Buri, Das Selbstverstindnis des christlichen Glaubens . . . 369

tiven Ausgangs und zu einem Offenwerden fiir das Vernehmen des Wortes
Gottes im Glauben liegen. Nicht umsonst weill die Bibel, in der es um das
gliubige Verstehen des Wortes Gottes geht, nichts von solcher Mystik.

Nach diesem Ausblick auf die Gréfe und die Gefahren der Mystik
diirfte es nun moglich sein, die Bedeutung festzulegen, welche der natiir-
lichen Theologie rechtméfBigerweise in einer christlichen Dogmatik zu-
kommt. Weder nach der Bibel, noch auf Grund der Religionsgeschichte
oder der Gottesbeweise kann man von einer wissenschaftlichen Gottes-
erkenntnis reden. Vielmehr zeigt hier die Mystik, dafl natiirliche Theologie
nur negative Theologie sein kann, indem auf dem Wege des begrifflichen
Erkennens, wie des in psychologischen Kategorien fallbaren Erlebens
keine positiven Aussagen iiber Gott moglich sind. Die allgemeine Offen-
barung, deren man hier ansichtig wird, besteht in einem Sichtbarwerden
der Grenzen alles gegenstindlichen Wissens inbezug auf den Letztgrund
alles Seins. Die Funktion der natiirlichen Theologie besteht darin, aller
Mythologie und Spekulation gegeniiber auf diese Grenze des Nichtzu-
vergegenstindlichenden hinzuweisen und alle dogmatischen, philosophi-
schen, aber auch mystischen Grenziiberschreitungen zu verhindern. Sie
darf also nicht in dem Sinne verwendet werden, dal sie der sog. Offen-
barungstheologie einen gegenstéindlich faflbaren Ankniipfungspunkt dar-
bieten konnte, sondern sie vermag dem Glauben nur den Dienst zu leisten,
dal sie seinen Bereich freih#dlt von falschen Vergegenstindlichungen —
auch von solchen, welche ihm von Seiten einer sich selber mifverstehenden
Offenbarungstheologie drohen.

Dieser Theologie der Offenbarung als Selbstverstindnis des christ-
lichen Glaubens wenden wir uns nunmehr zu.

4. Offenbarung in der Schrift fiir Glauben.

Der Glaube als Selbstverstéindnis des nichtobjektivierbaren, sondern
nur begrifflich zu erhellenden, gottbezogenen menschlichen Personseins ist
nicht nur von Seiten eines seine Kompetenzen iiberschreitenden Wissens-
bedroht, sondern ebensosehr durch einen, sein eigenes Wesen verkennen-
den, sich auf eine gegenstéindliche Heilsoffenbarung in der Schrift be-
rufenden Glauben. Nachdem wir die natiirliche Theologie in ihre Grenzen
gewiesen haben, ist deshalb nun auch der Sinn dessen freizulegen, was
rechtméligerweise unter christlicher Offenbarungstheologie verstanden
werden kann. Zu diesem Zwecke haben wir von dem biblischen Offen-
barungsanspruch und seiner geschichtlichen Problematik auszugehen. Fal-
schen Sicherungen gegeniiber ist sein rechtmifiges Verstéindnis, die wahre
Schriftgemiiheit der Theologie, herauszustellen. Daraus wird sich uns
sowohl eine Klarstellung inbezug auf die Verwendung der Schrift, als
auch eine Rechtfertigung unseres dogmatischen Prinzips des Selbstver-
stindnisses des christlichen Glaubens ergeben.

‘Wie es am Eingang des Hebréerbriefes in klassischer Weise formuliert
ist, geht der Anspruch der urchristlichen Heilsbotschaft dahin, daB sich
Gott durch Jesus Christus abschlieBend und fiir alle Zeiten zum Heil der

24



370 F. Buri, Das Selbstverstdndnis des christlichen Glaubens . . .

Menschheit in der Geschichte geoffenbart hat. Wie alle fritheren Offen-
barungen Gottes in der Menschheit und vor allem in der Geschichte seines
auserwihlten Volkes ihre Erfiillung und Vollendung in Christus finden,
so stellt die Zukunft nur die Auswirkung und Entfaltung jener in Christus
geschehenen Heilstat Gottes dar.

Aber nun sind mit dieser christozentrischen Heilsbotschaft von Anfang
an eine Reihe von Schwierigkeiten verbunden, welche ihren universalen
Anspruch auf die alleinige Heilsméglichkeit als sehr fragwiirdig erschei-
nen lassen. Inbezug auf das Verhiltnis der Christusoffenbarung zu der
Offenbarung Gottes im alten Bunde stellt sich die Frage, ob und inwiefern
das Evangelium als die Erfiillung der alttestamentlichen Geschichte ver-
standen werden diirfe, und ob denn die Geschichte Israels tatsichlich den
Mittelpunkt der Weltgeschichte bilde, und das Heil aller Vélker und Zei-
ten an das Selbstverstindnis des Judentums und dessen dogmatische Aus-
formungen gebunden sei. Die erstgenannte Schwierigkeit fiihrte schon
innerhalb des Neuen Testaments zu der allegorischen und typologischen
Auslegung des Alten Testaments. Das zweite Problem machte sich eben-
falls bereits innerhalb des Urchristentums geltend, und zwar sogleich beim
Uebergang aus seinem jiidischen Ursprung in die Welt des Hellenismus.
Bei Paulus fiihrte sie zu der Unterscheidung des Christus nach dem
Fleische und des Christus nach dem Geiste und der AuBlerkraftsetzung des
Gesetzes fiir die aus dem Heidentum stammenden Gldubigen — bei Jo-
hannes zu der Aufnahme des Logoshegriffs, der dann bald einmal bei den
altkirchlichen Apologeten mit dem Logos spermatikos, der keimhaften
Anlage des Evangeliums bei den Heiden, in Verbindung gebracht und so
zur Grundlage des, die Philosophie einbeziehenden, katholischen Systems
wurde.

Diese Entwicklung steht aber noch mit einem anderen, ebenfalls schon
im Ursprung des Christentums akut gewordenen Problem in Zusammen-
hang, mit dem Umstand nimlich, daf das Neue Testament das von ihm
verkiindigte Heilsgeschehen in Form eines, das Ende der Geschichte her-
auffiihrenden, schon im Gange befindlichen kosmischen Dramas betrachtet.
Wie steht es aber mit der Giiltigkeit seiner Aussagen, wenn sie inbezug
auf die darin vorausgesetzte endzeitliche Situation durch den tatsédchlichen
uneschatologischen Geschichtsverlauf in Frage gestellt werden? Hier hat
denn auch das die ganze Geschichte der christlichen Theologie durch-
ziechende Problem von Glaube und Geschichte seinen Ursprung, und von
hier aus 148t sich diese Geschichte mit Albert Schweitzer als eine fort-
schreitende Enteschatologisierung verstehen, deren erste Stadien bereits im
Neuen Testament festgestellt werden konnen.

Indes begegnen wir in der Geschichte der christlichen Verkiindigung
nicht nur diesen Schwierigkeiten ihres iibernatiirlichen Offenbarungsan-
spruchs, sondern ebenso auch einer Reihe von geschichtsmichtigen Lo-
sungsversuchen derselben.

Eine erste derartige Sicherstellung der biblischen Heilsoffenbarung
stellt die katholische Kirche dar, welche auf Grund der kanonisierten
Schrift und an Hand der als maligeblich erfundenen Tradition durch ihr



F. Buri, Das Selbstverstdndnis des christlichen Glaubens . .. 371

inspiriertes Lehramt in unfehlbarer Weise erklirt, was gottliche Offen-
barungswahrheit ist, Diese in der Unfehlbarkeitserklirung des Papstes
durch das vatikanische Konzil gipfelnde Offenbarungsinstitution der
katholischen Kirche hat eine gewisse innere Folgerichtigkeit, und dieser
Umstand verleiht ihr denn auch ihre Geschichtsméchtigkeit. Mochte die
urchristliche Botschaft von dem durch Jesu Tod und Auferstehung be-
wirkten Endgeschehen durch den uneschatologischen Geschichtsverlauf
auch widerlegt werden — tatséchlich gab es jetzt in der weiterbestehenden
Geschichte eine Gemeinde, welche ihren Bestand jener Botschaft verdankte
und sie weitergab. Lag es da im Blick auf die Heilserfahrungen, deren man
im Zusammenhang mit jener Botschaft teilhaftig wurde, nicht auf der
Hand, das Heilswerk Christi, statt in einem, durch die Tatsachen wider-
legten, kosmischen Geschehen, in der Stiftung dieser Gemeinde der durch
Christus Erlosten zu sehen? Malgebend fiir die weitere Gestaltung der
Heilsverkiindigung und ihre Autoritit war dann aber nicht mehr blof} ihre
urspriingliche endzeitliche Gestalt, sondern vielmehr das Selbstverstind-
nis der daraus in unvorhergesehener Weise hervorgegangenen Kirche als
einer Erscheinung innerhalb der Geschichte. Und lag es weiter nicht
ebenfalls auf der Hand, daB in dem damit einsetzenden Umformungsprozef}
die Kirche aus ihrem Selbstverstindnis heraus bestimmte, welches die
echte Gestalt und das wahre Verstindnis der Ueberlieferung sei, und dafl
sie im BewulBtsein der geschichtlichen Kontinuitit fiir sich und ihre In-
stitutionen den Anspruch auf gottliche Autoritit erhob? Zu Selbstver-
stindnis gehdrt immer Unbedingtheit, und in' der Mythologie der Offen-
barungsbotschaft, von welcher die Kirche herkam, lagen die Kategorien
fiir dieses Unbedingtheitbewulitsein bereit.

Ohne historisch-kritisches Bewufitsein wird gegen diese katholische
«Losung» nichts einzuwenden sein. Von ihm aus aber wird sowohl gegen
die Behauptung einer bruchlosen Kontinuitdt zwischen urchristlich-escha-
tologischer Verkiindigung und katholisch-kirchlicher Lehre, als auch gegen
die Vergegenstindlichung des Unbedingtheitsbewulitseins des Glaubens in
einem auf Allgemeingiiltigkeit Anspruch erhebenden Dogma protestiert
werden miissen. Die katholische Kirche kann diesen Einw#énden nur da-
durch begegnen, dafl sie dieselben mit dem Anathema belegt. Dadurch aber
bestiitigt sie gerade deren Notwendigkeit und Richtigkeit.

Etwas von solechem historisch-kritischen Bewultsein ist ohne Zweifel
in der Reformation zum Durchbruch gekommen, wenn sie sich dem kirch-
lichen Dogma gegeniiber auf die Schrift und den Glauben beruft. Aber
einmal kennt insbesondere Luther — trotz, oder gerade wegen seiner
ausschlieflichen Entgegensetzung von Wissen und Glauben — nicht den
kritischen Begriff des Wissens, sondern spricht von den Glaubensgehalten
in den gegenstindlichen Formen eines unkritischen Wissens, wodurch zu-
gleich das Wesen des Glaubens verkehrt wird. Zum andern aber fehlt den
Reformatoren — gerade um dieser mythologischen Form ihres Denkens wil-
len — ein wirklich historisch-wissenschaftliches Schriftverstindnis. Wohl
berufen sie sich fiir ihre Auslegung auf das Zeugnis des Heiligen Geistes.
Aber einerseits wird dieses Zeugnis des Heiligen Geistes so mit der in-

24*



372 F. Buri, Das Selbstverstdndnis des christlichen Glaubens . ..

spirierten Schrift verbunden, und anderseits als zu derart allgemein-
giiltigem Wissen iiber Gott und seine Absichten fiihrend betrachtet, daB
hier einfach an Stelle des einen Lehramtes der Kirche die Lehrmeinungen
der einzelnen Theologen, bzw. ihrer Kirchen, treten, und zwar mit dem
genau gleichen gegenstéindlichen Absolutheitsanspruch wie in der katho-
lischen Kirche. Es geschah denn auch zum Zwecke der Eindimmung des
Individualismus, und um eine Entsprechung fiir das inspirierte katholische
Lehramt zu besitzen, dall z.T. schon von den Reformatoren, jedenfalls
aber von ihren Nachfolgern, die Lehre von der Inspiration der Schrift bis
zur Inspiration des Buchstabens ausgebaut und verschirft wurde. Wie
schon die Clavis scripturae sacrae des Matthias Flacecius Illyricus zeigt,
ist aber gerade aus dem Versuch, die Unfehlbarkeit der Schrift als gott-
lichem Offenbarungsbuch sicherzustellen, die historische Bibelwissenschaft
erwachsen, welcher in der Folgezeit das Inspirationsdogma zum Opfer
fallen muBte.

Fiir den neueren Protestantismus wurde so die Schrift zu einem blofen
historischen Dokument vergangener religioser Erfahrung, bei dem frag-
lich werden muflte, ob und inwiefern ihm noch eine Bedeutung im Sinne
einer besonderen, iibernatiirlichen Offenbarung zukomme. Wie sollte sich
mit der Realitéit historischer Forschung die Unbedingtheit von Gottes
Wort verbinden lassen? Dieses Anliegen fithrte zu einer Reihe, die
orthodoxe Hermeneutica sacra ablosenden, neueren hermeneutischen Theo-
rien, die aber als solche alle nicht befriedigen kinnen. Kants Kriterium
des moralisch Niitzlichen weil — recht verstanden — wohl um den Un-
bedingtheitscharakter von Gottes Wort, verflacht aber leicht zu einem
bloBen Moralismus. Schleiermachers Begriff der Divination ist fiir das
Verstehen bedeutsam; aber ihm fehlt gerade die Zugangsméglichkeit zum
Unbedingten. Ferner steht dahinter, wie auch hinter der, von der blofl
zeitgeschichtlich bedingten Schale zu unterscheidenden, zeitlos giiltigen
absoluten Wahrheit, eine idealistische Geistspekulation im Sinne einer
Identitédt des endlichen und des absoluten Geistes. Werden diese Theorien
dem Historischen nicht gerecht, so kommen umgekehrt das sog. pneuma-
tische, aber auch das angeblich iibergeschichtliche Schriftverstéindnis nicht
— oder nur durch dogmatische Kurzschliisse — aus dem blofl Historisch-
Psychologischen heraus. Heute dreht sich die Diskussion vor allem um
den Begriff des Kerygma. Kontrovers ist dabei, ob es sich im Kerygma
um die Bezeugung eines in sich gegriindeten, einmaligen objektiven Heils-
geschehens handle, oder ob dieses Heilsgeschehen sich erst in seinem Ver-
stehen und nicht ohne dasselbe ereigne. Eine theologische oder christolo-
gische Exegese, welche den ersteren Standpunkt vertreten michte, er-
scheint einer existentialen Interpretation des Kerygmas als Mythologie,
wihrend diese wiederum von der heilsgeschichtlich orientierten Theologie
als Auflésung des Kerygmas in blof subjektives Selbstverstindnis be-
urteilt wird.

Angesichts dieser Situation gibt es fiir die heutige Dogmatik keine
dringendere Aufgabe als eine Besinnung auf das, was eigentlich Ver-
stehen heillt. Dabei ist vor allem zu unterscheiden zwischen dem Ver-



F. Buri, Das Selbstverstdndnis des christlichen Glaubens . . . 373

stehen im Vollzug des Verstehensaktes und der hermeneutischen Besin-
nung iiber das konkrete Verstehen. Das letztere ist ohne Zweifel eine
Wissenschaft, indem in der Hermeneutik das Verstehen zum Gegenstand
eines allgemeingiiltigen bhegrifflichen Wissens gemacht wird. Ohne Zweifel
ist eine solche Besinnung auf das Wesen des Verstehens und seine Normen
fiilr das Verstehen selber von grofler Bedeutung. Nur auf diese Weise
kann es seiner Bedingtheit durch die Subjektivitit des Verstehenden und
die Kontingenz seiner geschichtlichen Situation inne werden, aber auch
der Unbedingtheit der Stellungnahme, welche jedes echte Verstehen in
sich schlielt, indem das Verstandene notwendig — wenn auch in abgestufter
‘Weise, je nach seinem Gehalt — von Bedeutung fiir das Selbstverstéindnis
des Verstehenden wird. Insofern wir es im Verstehen mit einem Objekt zu
tun haben, das fiir den Verstehenden in einem bestimmten geistesgeschicht-
lichen Zusammenhang steht, ist es mdglich, durch Beriicksichtigung dieser
Situationsbedingtheit zu einer anndherungsweise objektiven Erkenntnis
dessen zu gelangen, was ein bestimmter Text nach der Intention seines
Autors fiir seine Zeit bedeutete und in welcher Beziehung seine Aussagen
zu unserer heutigen Sicht der Wirklichkeiten stehen, von denen darin
die Rede ist. Wir kénnen uns auf diese Weise nicht nur — immer anndhe-
rungsweise im BewuBtsein historisch-wissenschaftlicher Relativitit — ein
fremdes Selbstverstindnis vergegenwirtigen, sondern es konnen sich uns
dadurch auch neue Aspekte fiir unser Selbstverstindnis erschlieBfen —
ganz abgesehen von dem Wissensgut, das uns auf diesem Wege vermittelt
wird. Da es sich darin um natur- und geisteswissenschaftlich nachpriifbare
Gegebenheiten handelt, vermogen wir inbezug auf solche Verstehensgehalte
auch zu Urteilen iiber die Richtigkeit oder Unrichtigkeit jener Aussagen
und unserer Auffassungen derselben zu gelangen. Alle diese Urteile kon-
nen wissenschaftlich erkldart, bewiesen, nachgepriift und korrigiert wer-
den. Dabei bestehen zwischen naturwissenschaftlichem und geisteswissen-
schaftlichem Forschen wohl Unterschiede der Methoden und der Exaktheit
ihrer Resultate. Aber diese Unterschiede sind doch nur graduell; denn
in jedem Falle, ob wir nun die Subjektivitit nach Méglichkeit ausschalten,
oder sie gerade als heuristisches Prinzip einsetzen — etwa im Sinne des
«Wir verstehen nur, was wir lieben» —, befinden wir ung hier im Rahmen
des Erklérbaren, Beweisbaren und Nachpriifbaren.

Gerade hier setzt nun aber auch die andere Aufgabe der hermeneuti-
schen Besinnung ein, nimlich auf die Grenzen dieser Art von wissenschaft-
lichem Verstehen hinzuweisen. Diese Grenzen zeigen sich darin, daf} sich
letztlich weder der mit einem jeden Gegenstand des Verstehens verbun-
dene Akt des Selbstverstindnisses des Zu-verstehenden objektiv erfassen
lilt, noch auch der Vollzug des Selbstverstindnisses des Verstehenden sel-
ber, in welchem die Aneignung oder Abweisung des Verstandenen, soweit
es erklirbar ist, geschieht. Nur in meinem nicht mehr zu vergegenstind-
lichenden Selbstverstindnis, in welchem ich mich zu der Geschichtlichkeit
meiner Situation bekenne und zu der auch jenes Erklérbar-Verstandene
gehort, erschlielt sich mir, ob und wie es sich in den Zeugnissen, um
deren Verstéindnis ich mich bemiihe, um die Erscheinungsformen eines



374 F. Buri, Das Selbstverstdndnis des christlichen Glaubens . . .

solchen personalen Selbstverstindnisses handelt. Dieses Verstehen von
Person zu Person in ihrer jeweiligen Unbedingtheit ist aber nicht mehr
Sache des beweisbaren Wissens, sondern gehort in jenen Bereich, den wir
als Glauben bezeichnet haben. So aber hat es der Glaube nicht mehr blof
mit den wiBbaren Zeichen eines begrifflich Fafllbaren, sondern mit den
nur aus dem Selbstverstindnis heraus zu deutenden Symbolen der Un-
gegenstidndlichkeit des Selbstverstindnisses zu tun. In dieser Sphire der
Unbedingtheit ereignet sich Offenbarung. Offenbarung erfolgt nie im ge-
schichtslosen Raum eines Zeitlos-Absoluten, sondern in der Geschichtlich-
keit der Begegnung personalen Selbstverstindnisses. Die Wahrheit, die
hier aufleuchtet, ist in aller Konkretheit unbedingt — aber nur in der
Entscheidung des Glaubens, der Gottes Wort hort. Obschon es sich darin
nicht um etwas zu Vergegenstéindlichendes handelt, verwenden wir hier
doch den Begriff Wort Gottes, weil dadurch deutlich gemacht werden soll,
daB es in der Offenbarung nicht um ein bloB unklares Ahnen, oder um
ein mystisches Verschwimmen aller Grenzen geht, sondern um das nur in
geschichtlicher Konkretheit sich verwirklichende, zugleich aber begriff-
lich zu erhellende Unbedingte fiir Selbstverstindnis. Offenbarung ist
und bleibt deshalb gebunden an Tradition, die im Verstehen sprechend wird.

Auf Grund einer solchen Besinnung auf das Wesen des Verstehens
ergibt sich uns nunmehr die Méglichkeit einer Ueberwindung jener
Problematik des Schriftverstéindnisses, die darin besteht, dal die Schrift
entweder blof ein historisches Dokument darstellt, wobei nicht mehr
ersichtlich ist, warum ausgerechnet sie die Grundlage der christlichen Ver-
kiindigung sein soll, oder aber in einer Art und Weise als Offenbarungs-
buch gewertet und gesichert wird, dall damit eine wissenschaftliche Be-
trachtung unvereinbar ist. Von unserer Hermeneutik aus haben wir die
Schrift zun#chst voll und ganz als Gegenstand des wissenschaftlichen Er-
forschens und Verstehens ernstzunehmen. Entsprechend der Vielgestaltig-
keit ihres Inhalts kann es dafiir nicht nur einen Gesichtspunkt und eine
Methode geben, sondern eine ganze Reihe: von textkritischen, wort- und
bedeutungsgeschichtlichen Forschungen bis zu divinatorischem, pneumati-
schem und existentialem Interpretieren. Sofern sie als Methoden ent-
wickelt und verwendet werden, gehtren auch noch das sog. iibergeschicht-
liche Schriftverstindnis und die christologische Typologese hierher —
wenn der wissenschaftliche Wert dieser Unternehmen auch gering anzu-
schlagen ist. Zunichst aber bildet die Schrift den Anwendungsbereich aller
dieser verschiedenen Methoden, und die Summe der Resultate dieser Schrift-
forschung stellt das dar, was fiir uns heute den erkldrbaren, nachweis-
baren und iiberpriifbaren Inhalt der Schrift bildet. Teilweise erginzen
sich diese Resultate, teilweise widersprechen sie einander auch. Aber
wissenschaftlich bleiben sie, insofern sie sich fiir diese gegenseitigen Ver-
gleiche, Nachpriifungen und Korrekturen offen halten. Nur die Unter-
stellung unter ein unfehlbares Lehramt mufl hier wegfallen, weil sie mit
wissenschaftlicher Forschung nicht vereinbar ist. Insofern als alle hier
in Frage kommende Schriftforschung nie am Ende ist, sind auch ihre
Resultate nie absolut, sondern bleiben stets im FluBl. Es gibt keine gegen-



F. Buri, Das Selbstverstdndnis des christlichen Glaubens . .. 375

stindliche Aussage iiber die Schrift — erfolge sie nun auf Grund histori-
scher Kritik, oder einer Inspirationstheorie —, welche endgiiltig dem Wan-
del der Geschichte enthoben wire. Wollte eine Interpretationstheorie fiir
die Ergebnisse ihres Schriftverstindnisses Unfehlbarkeit behaupten, so
wiirde sie sich damit in ihrem Wesen mifiverstehen. Und wenn auch solche
Selbstmifiverstindnisse gelegentlich eine Macht in der Geschichte werden
konnen, so hat sie die Geschichte noch immer in ihrer Ausschliellichkeit
widerlegt.

Aus dem mit wissenschaftlicher Forschung notwendig verbundenen
Relativismus kommen wir auch hinsichtlich der Schrift nur heraus, wenn
wir auf alle Versuche, ihm irgendwie theoretisch zu entgehen, radikal
verzichten und bereit sind, es mit dem uns moglichen Selbstverstindnis in
seiner ganzen Geschichtlichkeit unbedingt zu wagen. Da aber, wo das
geschieht, ereignet sich in nicht vorwegzunehmender, aber auch nicht
wissenschaftlich oder dogmatisch zu sichernder Art und Weise Offen-
barung. In dem uns an der Schrift aufgehenden Selbstverstindnis wird sie
fiir uns — als dessen Wahrheit — zum Wort Gottes. Ebenso wie die Art,
wie ich gegenstidndlich die Schrift verstehe, bestimmend ist fiir die Art und
Weise, in welcher sie fiir mich hier und jetzt zum Wort Gottes wird, so
wird auch die gegenstiindliche Aussage iiber dieses Wort-Gottes-Werden
der Schrift im nichtzuvergegenstindlichenden Selbstverstdndnis hernach
Aussage begrifflicher Kldrung im Raume des Wissens. Aber mit dem
Wort Gottes haben wir es weder dort noch hier zu tun, sondern nur in
jenem uns an der Schrift aufgehenden Selbstverstindnis. Hier ist der Ort,
an welchem legitim von dem mit der Schrift verbundenen inneren Zeugnis
des Heiligen Geistes gesprochen werden darf.

Alle Aussagen dieses glédubigen Schriftverstindnisses haben die Form
des Bekenntnisses. In dieser Form bilden sie den Gegenstand der Theologie.
Aus dem individuellen Bekenntnis wird die gemeinsame Bekenntnisformel,
wenn fiir Menschen die n&dmlichen gegenstindlichen Aussagen zu Symbolen
ihres Selbstverstindnisses werden. Die Symbolkraft solcher Formeln kann
nicht konserviert, sondern die Symbole konnen nur iiberliefert werden
und miissen sich dann in verwandelnder Aneignung als lebendig erweisen.
Wie die Bekenntnisformulierungen auf diese Weise entstehen und wir-
ken, so entsteht und wandelt sich in der Geschichte auch der Kanon, die
Sammlung mafBgebender Offenbarungsschriften, nach dem Mafle der ihnen
innewohnenden Kraft, Ursprung und Stétte gemeinsamen Selbstverstind-
nisses des Glaubens zu werden. Kanon und Bekenntnis bilden zusammen
mit der Gemeinde der Glaubigen, fiir welche sie zu Symbolen ihres ge-
meinsamen Selbstverstindnisses geworden sind und je wieder werden, die
lebendige Tradition. Der Glaube kann sich der Moglichkeit nicht ver-
schliefen, daBl es auch auBerhalb der Tradition, in welcher er lebt, das
gibt, was fiir ihn Zeugnis des Heiligen Geistes ist. Wo er dieses Zeugnis
aullerhalb seiner Ueberlieferung zu vernehmen meint, ist es jedoch nie
bloB die fremde Tradition, sondern schon eine aus seinem, durch die
eigene Tradition geformten und bestimmten Selbstverstindnis heraus ver-
standene Ueberlieferung, die eben deshalb keine nur noch fremde Ueber-



376 Ch. Saumagne, Du mot aipeaig dans Uédit licinien de 'année 313

lieferung ist. Seine eigene Ueberlieferung, so sehr sie wandelbar ist, konnte
er aber nur mit dem Verluste seiner selbst preisgeben. Es gibt deshalb,
auch von hier aus gesehen, keine universale natiirliche Religion, sondern
je nur Glauben in geschichtlicher Konkretheit bezogen auf die ihm eigen-
tiimliche Offenbarung in seiner eigenen Ueberlieferung, d.h. christlicher
Glaube ist nur im Zusammenhang mit der biblischen Tradition moglich.
Das Schlufifazit, das wir aus diesen Ueberlegungen fiir diese Skizze
der Prolegomena einer Dogmatik ziehen kénnen, lautet dahin, daB christ-
liche Dogmatik nur als Theologie der Offenbarung im Zusammenhang mit
der biblisch-christlichen Ueberlieferung mdéglich ist, und zwar als Selbst-
verstindnis des darin lebendigen Glaubens. Eine sog. Offenbarungstheo-
logie, welche unsere Offenbarungstheologie des Selbstverstindnisses des
christlichen Glaubens als blof} verkappte Form einer natiirlichen Theologie
hinstellen und ablehnen zu kénnen meinte, wiirde durch das darin wirk-
same Millverstindnis ihrer Gegenstindlichkeit vielmehr selber zu einer
natiirlichen Theologie, die aber dann um ihres angeblich positiven In-
haltes willen zugleich auch noch eine sich miBlverstehende, falsche natiir-
liche Theologie wire. Fiir ihre Wahrheit aber kann sich eine Dogmatik
als Selbstverstindnis des christlichen Glaubens zum vornherein weder
auf die Wissenschaft, noch auf die Bibel als Wort Gottes berufen, sondern
ihrer Wahrheit wird man erst inne im Mitvollzug des Selbstverstdndnisses,
zu welchem sie anleitet. Die Wahrheit kann nicht vorweggenommen und
iiberliefert werden. Sie offenbart sich nur im Selbstverstindnis des Glau-
bens, der es mit seiner Geschichtlichkeit als einzelner in Gemeinschaft
wagt. Dafiir frei und offen zu machen, ist der Sinn dieser grundlegenden
Bemerkungen zu einer Dogmatik, die nun in ihren positiven Teilen, ent-
sprechend der Bedeutung des Selbstverstéindnisses, mit der Anthropologie
und Soteriologie unter dem Titel: «Natur und Gnade» einzusetzen hat,
um darauf die Lehre von «Gott im Verhiltnis zu seiner Schopfung» folgen
zu lassen und unter dem Gesichtspunkt «Christus und die Geschichte» in
der Christologie, Ekklesiologie und Eschatologie ihren Abschlufl zu fin-
den. Nicht schon in den hier vorgetragenen, rein formalen Ausfithrungen
zur Grundlegung der Dogmatik, sondern erst in diesen materialen Teilen
wird es sich erweisen, ob und inwiefern der christliche Glaube den An-
spruch auf eine besondere Heilsoffenbarung zu Recht erheben darf.

Basel. Fritz Buri.

Du mot aipeoic dans P’édit licinien de PPannée 313.

Au cours de 1’été de 'année 313, Licinius, & mesure qu'il occupait les
villes d’Asie que lui ouvrait sa victoire sur Maximin Daja (Tziralum, 30
avril), y publiait un reserit concernant les chrétiens.?

1 Pour les faits et leur interprétation historique et politique, on se
range ici aux conclusions essentielles de M. A. Piganiol, dans L’Empereur
Constantin (1932), L’Empire chrétien (1947), L'état actuel de la question



	Das Selbstverständnis des christlichen Glaubens als Prinzip der Dogmatik

