
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 10 (1954)

Heft: 5

Artikel: Das Problem des Tragischen in christlicher Sicht

Autor: Rüsch, Ernst Gerhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877474

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877474
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Problem des Tragischen in christlicher Sicht.

Probevorlesung vor der Theologischen Fakultät
der Universität Zürich am 21. Mai 1954.

In der umfangreichen Literatur, die dem unerschöpflichen
Thema des Tragischen gewidmet ist, finden wir oft die Ansicht
vertreten, das tragische und das christliche Denken seien zwei
völlig unvereinbare Größen. Die Bibel befasse sich nicht mit
dem Tragischen, da sie grundsätzlich eine göttliche Weltordnung

annehme, eine wie auch immer geartete Rechtfertigung
des ganzen Weltlaufes durch einen göttlichen Heilsplan, was
naturgemäß das Problem des Tragischen als einer ebenso

grundsätzlichen Infragestellung der sittlichen und religiösen
Weltordnung ausschalte. Die Wirkung dieser biblischen
Haltung zeige sich unter anderem darin, daß das christliche Zeitalter

von Paulus bis zur Reformation keine Tragödiendichtung
aufweise, die sich in entscheidenden Punkten mit der antiken
griechischen Tragödie vergleichen ließe. Das untragische christliche

Denken habe noch die klassische Dichtung des deutschen
Idealismus von der wahren Tragödie und dem Verständnis für
das Tragische weitgehend abgehalten, da auch er an dem Schema
einer wenn auch nicht naturhaften und empirisch faßbaren, so
doch moralischen und intelligiblen Weltordnung festhalte und
so das Tragische ebenfalls umgehe. In seinem Ursprung wie in
seinen spätem verweltlichten Formen sei das christliche Denken

untragisch.
Aber auf der andern Seite will ein so eindringliches Buch

wie «Die Tragödie des Humanismus» von H. Weinstock1
gerade das tragische und das christliche Denken einander
möglichst nähern. Eine durchgehende Linie des Weltverständnisses
ziehe sich von den Tragikern Griechenlands über Augustin zu
Luther, wenn auch die Unterschiede im einzelnen nicht zu
leugnen seien. Das Buch hebt das tragische und das christliche
Denken als zwei innig verwandte Größen von der optimistischen
Weltauffassung des Humanismus ab, wie sie in der stoischen
Spätantike, bei Erasmus und wieder in der Neuzeit erscheint.

1 H. Weinstock, Die Tragödie des Humanismus. Wahrheit und Trug im
abendländischen Menschenbild. Heidelberg 1953.

22



338 E. G. Rüsch, Das Problem des Tragischen in christlicher Sicht

Eine Rückkehr zum tragischen und damit zum wesenhaft christlichen

Denken sei das Gebot der Stunde. Schon vor Weinstock
haben einige Denker, besonders katholischer Konfession2,
versucht, die Einheit und den Unterschied der tragischen und der
christlichen Anschauung darzustellen. Auch sie sehen in beiden

Denkweisen keine gänzlich getrennten Fragestellungen.
Angesichts solcher Widersprüche scheint eine neue

Bemühung um das Tragische in christlicher Sicht nicht viel Sinn
zu haben. In der Tat, wollten wir eine Lösung bieten, so müßten
wir gewiß verzagen. Aber wir wollen uns ja nur auf einige in
diesem ernsten Problem auftauchende Fragen besinnen. Weit
davon entfernt, es in alle seine Verzweigungen hinein
aufzurollen, bescheiden wir uns mit dem Versuch, einen Beitrag zum
großen Gespräch über das Tragische zu leisten, das nie
abbrechen wird. Ein solcher Versuch wird die subjektive
Denkstruktur seines Urhebers und die objektive Struktur des
Tragischen oder des Christlichen gleicherweise erkennen lassen.
Das gehört zu jeder echten Bemühung um die Fragen unserer
Existenz. Weil das Tragische im besondern Sinn zu unsern
tiefsten Daseinsfragen zählt, müssen wir stets zweierlei
beachten: die grundsätzliche Unlösbarkeit des Problems, da wir
uns nicht über unsere Existenz zu erheben vermögen, und die
grundsätzlich notwendige Besinnung darauf, da Menschsein
immer auch bedeutet, ein Wesen sein, das sich über seine
Existenz Rechenschaft ablegen will. Und mit diesem Zwiespalt
haben wir bereits eine wichtige Seite des Tragischen berührt...

Für unsere Darlegungen brauchen wir keine umfassende
Phänomenologie des Tragischen.3 Es wäre, trotz aller
Vorarbeit von vielen Seiten, auch keine Uebereinstimmung zu fin-

2 J. Sellmair, Der Mensch in der Tragik. München 1941. R. Guardini,
Freiheit, Gnade, Schicksal. München 1948. Th. Haecker, Schöpfer und Schöpfung.

München 1949. J. Bernhart, Der Mensch in der tragischen Welt, in:
De Profundis. München 1952.

3 Immer noch das umfassendste Werk ist das Buch von J. Volkelt,
Aesthetik des Tragischen (München 1906), mag es auch im einzelnen wie
in der Grundhaltung überholt sein. J. Sellmair (siehe Anm. 2) gibt ebenfalls

eine gute Uebersicht über die Phänomene des Tragischen. Auf die
dort zusammengestellte Literatur sei ein für allemal verwiesen. Vgl.
ferner: A. Lesky, Zum Problem des Tragischen (Gymnasium Helveticum, Bd. 7,

Heftl, Januar 1953).



E. G. Rüsch, Das Problem des Tragischen in christlicher Sicht 339

den. Wir heben nur einige Erscheinungen des Tragischen heraus,

die mehr oder weniger unbestritten sind. Geistesgeschichtliche

Fragen müssen unerörtert bleiben, so lockend es wäre,
auf sie einzugehen. Im Rahmen dieser Ueberlegungen ist es
auch nicht möglich, die ganze eingesehene Literatur sichtbar
werden zu lassen.

Wenn wir uns im folgenden mehrfach auf die antike
Tragödie berufen, so deshalb, weil sich hier das Tragische und das
christliche Denken am reinsten gegenüberstellen lassen. Denn
die moderne Tragödie ist stets in naher oder ferner, positiver
oder negativer Beziehung zum Christentum. Immerhin bleibt
sie in unsern Gedankengängen stets einbezogen.

I.

Wann sprechen wir in der Erscheinungswelt unseres
Daseins vom Tragischen? Wir nennen als erstes Element das
Scheitern.4 Menschliches Wollen gelangt an eine unüberwindliche

Grenze, menschliches Handeln führt, statt zur Vollendung
eines Planes, vor die Trümmer von Wunsch und Hoffnung, ja
zur Vernichtung des Urhebers und vielleicht auch seiner
Umgebung. Nicht jede Grenzerfahrung ist an sich schon tragisch.
So löst das allgemeine Todesverhängnis noch keine Tragik aus.
Ihm können wir rein passiv, erwartend oder fürchtend
gegenüberstehen. Ins tragische Leiden aber tritt nur, wer handelt.
Ihm begegnet eine Macht der Grenze, eine fremde Welt, die
seinem Handeln in den Weg tritt, Scheitern und Untergang
auslösend. Es hat seinen tiefen Sinn, daß uns das Tragische am
stärksten in der Dramatik einer Tragödiendichtung anspricht.
Ein trauriges Ereignis erweckt Anteilnahme und Mitleid, aber
nicht die besondere tragische Trauer. Diese stellt sich erst dort
ein, wo wir teilnehmen am aufstrebenden Wollen und am
handelnden Lehen eines Menschen, der an einer feindlichen Macht
endlich scheitert.

Darin liegt ein Weiteres einbeschlossen. Der handelnde
Mensch erfährt das Scheitern in einer Lage, wo er es nicht
erwartet, weil sein Wollen auf einen hohen Wert ausgerichtet

4 Ich schließe mich mit diesem Ausdruck an Karl Jaspers an: Ueber
das Tragische, München 1952, S. 17 f.

22*



340 E. G. Rüsch, Das Problem des Tragischen in christlicher Sicht

war. Das Scheitern eines Menschen, der nur Durchschnittliches
oder gar werthaft Verwerfliches will, ist keine Tragik. Sie
entsteht, wenn ein im wahren Sinn wert-volles Streben der unfaßbaren

Grenze begegnet, an der es in rätselhafter Weise zerbrechen

muß. König Oedipus will unter allen Umständen die
Wahrheit finden, weil er nur so sein Volk vom Fluch, der um
des unbekannten Mörders willen auf dem Lande lastet, befreien
kann. Ob nun die Macht, die das Scheitern bewirkt, im Schicksal
liegt, das von außen her den Menschen angreift, oder ob sie im
Menschen selbst liegt, in Strebungen, Veranlagungen, die
seinem eigenen hohen Wollen entgegenstehen, das ist für das
Tragische nicht wesentlich. In solchen Unterschieden beruhen
zwar die Arten der Tragödien, Schicksalstragödie oder
Charaktertragödie; aber das ist vor dem übergreifenden tragischen
Scheitern verhältnismäßig gleichgültig. Auf alle Fälle erscheint
das Tragische nur dort, wo das Ereignis eine gewisse Größe,
«géfehoç»,aufweist, um den Ausdruck aus der Poetik des Aristoteles

aufzunehmen.5
In diesem Sinne darf man von einer «Dignität des Falles» 6

sprechen, um die es sich beim Tragischen handeln muß. Das gilt
nicht in dem Sinn, daß tragisches Geschehen nur in sozial
hochgestellten Kreisen, im königlichen Geblüt vorkommen könne.
Wenn die alte Tragödie im wesentlichen mythische oder im
äußerlichen Sinn bedeutende Personen auf die Bühne brachte,
so hing das wohl eher mit einem andern, für das Tragische
grundlegenden Element zusammen: der da tragisch leidet, tritt
an unsere Stelle, wir leiden mit ihm, sein Schicksal ist in hohem
Maße unser eigenes. Darum berührt uns zwar das tragische
Leid in der uns vertrauten Umwelt von selbst, aber wo es, wie in
der Tragödie, uns in fremder Darstellung nahegebracht wird,
da muß es sich an Menschen zeigen, die das allgemein Menschliche

zusammenfassend und stellvertretend erscheinen lassen.
Das erfüllen in höchstem Maß die mythischen Gestalten, die
auch für den modernen Menschen von selbst zu Projektionen
des eigenen Daseins werden, wie die Tiefenpsychologie
nachweist. Oder aber es sind Menschen in weithin sichtbarer sozialer

Stellung, die das Schicksal vieler Mitmenschen bildhaft in
6 Aristoteles, Hauptwerke, hrsg. v. W. Nestlé, Stuttgart 1953, S. 344.
6 A. Lesky, a. a. O., S. 4.



E. G. Rüsch, Das Problem des Tragischen in christlicher Sicht 341

sich fassen. Nie aber sind es bloße Typen, sondern immer Gestalten

in lebendigen, scharfen Umrissen, denn nur so vermögen sie

uns anzusprechen, unser Innerstes zu bewegen. Und das gehört
zum Wesen des Tragischen. Das reine Trauerspiel mag
vorübergehende Rührung und Tränen erwecken, aber nur das
Tragische überzeugt uns: tua res agitur.

Mit dem nächsten Element gelangen wir zum Kern des Tragischen.

Es ist die tragische Schuld. Doch müssen wir hier behutsam

vorgehen. Allzu lange hat eine scheinchristliche Theorie
des Tragischen gemeint, zum Wesen des tragischen Geschehens

gehöre die moralische Schuld. Aber damit hätten wir nur einen
Teil der tragischen Erscheinung erfaßt. Im tragischen
Menschen kann zwar die moralische Schuld verknüpft sein mit
jenem andern Streben, von dem wir oben sprachen, und wenn
nun diese Schuldverstrickung zu einem Verhängnis wird, trägt
sie zum tragischen Scheitern bei. Aber die Tragödie des Königs
Oedipus kennt diese Art Schuld nicht, und für Antigone tritt
sie auch nicht ins Blickfeld. Dort, wo offensichtliche Schuld
vorliegt, fühlen wir im Scheitern keine Tragik, sondern ein
wohlverdientes Schicksal, eine gerechte Sühne.

Wiederum scheint das reine Leiden Unschuldiger nicht im
vollen Sinn tragisch zu sein. Denn es führt zum Märtyrerdrama,
aber nicht zur Tragödie. Ein schuldloser Mensch scheitert zwar
an einer bestehenden Ordnung, aber ihre Gesetzlosigkeit oder
Grausamkeit ist offenbar, sei es, daß sie der Bosheit entstammt,
die das Unschuldige vernichten will, sei es, daß sie eine überlebte

Zeit verteidigt, die das Neue nicht gelten lassen kann, sei
es, daß sie eine Zukunft vertritt, die das Alte zerstören will. Der
Sinn eines solchen unschuldigen Scheiterns ist das Opfer, dessen

Bedeutung durchaus einsichtig wird. Wo aber der Sinn
offen liegt, fehlt in diesem Scheitern das besondere Tragische.
Dieses taucht erst auf, wenn der Untergang des Unschuldigen
oder sein Leiden ans Rätselhafte, ans schlechthin Unbegreifliche

und Sinnlose streift.
Nun gehört es zum Unheimlichen des Tragischen, daß in ihm

doch irgendwo die Schuld umgeht. Weder ihr unmittelbar
einsichtiges Vorhandensein noch ihre völlige Abwesenheit im
Unschuldigen schaffen ein im eigentlichen Sinn tragisches Geschehen.

In dieser Frage können uns einige Verse aus dem «Aga-



342 E. G. Rüsch, Das Problem des Tragischen in christlicher Sicht

memnon> des Aeschylus weiterführen.7 Klytaimestra setzt sich
in heftiger Erregung mit dem Chor über den geschehenen Mord
an Agamemnon auseinander:

Und behauptest du nun, es sei dies mein Werk,
So sage nicht auch,
Daß ich Agamemnons Gemahlin sei,
Denn es glich nur dem Weibe des Toten dort
Der alte, der bittere Rachegeist
Des entsetzlichen Mahls, das Atreus gab:
Es war der, der gestraft,
Der den Mann für die Knaben geopfert.

Der Chor aber gibt ihr zu bedenken:
Daß du nicht schuldig an diesem
Morde bist, wer ist es, der's bezeuget?
Wie, Wie? Des Geschlechtes
Fluchgeist, Beistand möcht' er dir nur sein.

Klytaimestra will den Mord als reine Auswirkung des Atri-
denfluches darstellen, aber der Fluchgeist ist ihr nur zum «mA-
XfiuToip», zum Beistand, Helfershelfer, zum Yeranlasser der Tat
geworden, deren Schuld sie doch tragen muß.8 In seltsamer
Verschlingung von Schicksal und Schuld schwebt die
Verantwortung zwischen dem Fluchgeist und der Mörderin, und eben

so wird die Tat zur treibenden Kraft für das Weiterwirken des
Fluches im Atridengeschlecht. Ein ähnliches Verhältnis von
Schuld und Schicksal, von Schuld und Unschuld erscheint wieder

bei Orestes. Auch die klassische Schicksalstragödie, das
Geschick des Oedipus, ist nicht frei davon. Wenn Oedipus auch mit
Recht sagen darf, er habe seine Untaten ohne Willen, unbewußt
vollbracht und sei vor der Satzung unschuldig9, so gilt das nur
im Sinn eines klaren Bewußtseins der Schuld. Aber wie er vom
Geschick zerschmettert darniederliegt, ist er doch der Frevler,
dessen ungewollte Verbrechen das Land befleckt haben und nun

7 V. 1497—1508 (Ausgabe von H. Weil, Leipzig 1889, S. 222 f.), zitiert
nach der Uebersetzung in der «Bibliothek der Alten Welt», Artemis-Verlag,
Zürich/Stuttgart 1952, S. 305 f.

8 Zum Fluchgeist als ouMrprrujp vgl. A. Lesky, Die griechische Tragödie,
Stuttgart 1938, S. 56.

" Oedipus auf Kolonos, V. 523, 548 (Ausgabe W. Dindorf/S. Mekler, Leipzig

1885, S. 178f.).



E. G. Büsch, Das Problem des Tragischen in christlicher Sicht 343

seine Verbannung nach sich ziehen.10 Da wird eine Schuld
sichtbar, die den gewöhnlichen Begriff einer bewußten Verletzung

eines göttlichen Gebotes überschreitet. Sie reicht in die
Tiefen der Existenz hinab, wie das im Fluchschicksal angedeutet

ist, das ganze Generationen ergreift. Wir dürfen es nicht der
biologischen Vererbung gleichsetzen. Die Schuld bricht in
eigentümlicher Weise von außen in das Leben ein, ohne doch
ein Fremdkörper darin zu bleiben, da der tragische Mensch sie
im Wissen erfaßt und in sein Wesen aufnimmt. Das ist das
Ergreifende an König Oedipus, daß der in seinem Bewußtsein
unschuldige Mensch nicht ruht, bis er um alles weiß, um seine in
den Tiefen des Daseins wurzelnde Urschuld. Die tragische
Schuld läßt sich nicht in einfache, klar umschriebene Begriffe
fassen. Das ist ihr Geheimnis, daß sie zwar bewußt gemacht
werden kann, aber dabei ihre Rätsel, das Willkürliche und
Sinnlose nicht verliert. Zu solcher Erfahrung trägt wesentlich
bei, daß die Tragödie sich in einer tragischen Atmosphäre
abspielt, die schon alles äußerliche Geschehen sinnbildlich in das
Ungeheuerliche einordnet, das sich im Laufe der Handlung
offenbaren wird. Des Aeschylus «Agamemnon» wird immer als
höchste Gestaltung dieser tragischen Atmosphäre gelten dürfen.

Die moderne Aesthetik des Tragischen hat die Schuldfrage
oft umgangen. Sie verlegte sie etwa in das empirische Ich des

tragischen Helden, um dann sein moralisches Ich im Sieg über
die Erdenschwere der Schuld nur um so schöner leuchten zu
lassen.11 Oder sie nahm die Schuld aus dem einzelnen
tragischen Geschehen heraus und erklärte sie als allgemein-menschliches,

als metaphysisches Daseinsprinzip. Die Schuld erscheint
dann bereits mit der Individuation gesetzt. Sie tritt in der
Tragödie nur ins Bewußtsein, während sie immer als Merkmal des

individuellen Daseins vorhanden ist. Tragisches Geschehen

10 König Oedipus, V. 1380—1415 (a. a. 0., S. 151 f.).
11 In diese Richtung weist die Auffassung Schillers vom Tragischen.

Doch ist sie wesentlich differenzierter, als im allgemeinen angenommen wird.
— G. Frieke, Die Problematik des Tragischen im Drama Schillers. Jahrbuch
des Freien deutschen Hochstifts 1930. — W. Rehm, Schiller und das Barockdrama.

Deutsche Vierteljahrsschrift für Literaturwissenschaft und
Geistesgeschichte, Bd. XIX (1941), S. 311—353. — E.Busch, Die Idee des Tragischen

in der deutschen Klassik. Halle/Saale 1942. Hier ist weitere Literatur
angegeben.



344 E. G. Büsch, Das Problem des Tragischen in christlicher Sicht

wäre dann nur der Ausdruck einer tragischen Welthaftigkeit.
Doch wird damit der Sinn des Tragischen aufgehoben. Wenn
das Scheitern zum Ursinn des Daseins gehört, wird es als
solches, als rätselhaftes Geschehen aufgelöst, und es sinkt zu
einem Teil des normalen Daseins herab. Auf eine ähnliche Um-
deutung oder Leugnung des Tragischen gerät auch die von Hegel

ausgehende Auffassung, als sei die Schuld ein notwendiger
Teil des Weltprozesses, eine notwendige Seite der Entwicklung
des Weltgeistes von der Thesis über die Antithesis zur Synthesis.
Tragisches Geschehen, das sich plötzlich als «List der
Vernunft» entpuppt, verliert seinen eigentlichen Gehalt.12

Denn dieser liegt in der Offenbarung der ungeheuerlichen
Abgründe im menschlichen Sein. In der Tragik wird uns das
Wesen des Menschen bis ins Bodenlose hinab eröffnet. Nicht
nur in den Abgründen seiner ethischen Schuld — dann wäre er
nur ein Bösewicht — und nicht nur in den Abgründen seiner
Leidenschaftlichkeit, oder umgekehrt: in den unergründlichen
Kräften seines moralischen Ichs, das den Mächten des Schicksals

zu trotzen vermag. Dies alles bleibt im Vordergrund des
Menschlichen. Die Tragik aber wirft den Blick in die Urgründe
des Daseins, wo eine vom vernünftigen Denken nicht faßbare
Spaltung haust, eine unbegreifliche Vernichtung von Werten,
ein Scheitern der edelsten Kräfte des Menschen, ein rätselhaftes
Ineinander von Schuld, Unschuld und Schicksal. Im tragischen
Geschehen wird dem Menschen der Sinn des Daseins grundsätzlich

zur Frage. Er findet nicht nur da und dort eine Unstimmigkeit,

die sich früher oder später löst oder die in der Resignation
hingenommen werden müßte. Er sieht sich Mächten ausgeliefert,

denen er nicht standhalten kann, er fühlt sich nicht nur auf
sich zurückgeworfen, um allein den Kampf gegen alles zu
bestehen und siegend unterzugehen — dies wäre heroisch, aber
nicht tragisch. Er sieht sich vielmehr zurückgeschleudert in den

Abgrund der Sinnlosigkeit.
Diesen Begriff dürfen wir freilich nicht unbesehen aufnehmen.

Die tragische Sinnlosigkeit ist eine Erfahrung, die der
Mensch nur im Handeln und Leiden machen kann. Sie ist nicht
ein unveräußerliches Seinsmerkmal, das wie jedes andere ent-

12 K. Nadler, Die Idee des Tragischen bei Hegel, Deutsche Vierteljahrsschrift,

Bd. XIX (1941), S. 354—368.



E. G. Rüsch, Das Problem des Tragischen in christlicher Sicht 345

deckt und gelernt werden könnte, das so zum Dasein gehört wie
seine Unvollkommenheit. Auch diese zu erfahren, mag schmerzlich

und traurig sein, aber hier öffnet sich der Abgrund des

Tragischen noch nicht. Denn die Sinnlosigkeit erscheint nur dort,
wo eine sinnvolle Ordnung in Frage gestellt wird, ja wo sie im
Hintergrund als feststehende Macht bleibt und so das Scheitern
des Menschen herbeiführt. Die Sinnlosigkeit des einzelnen
tragischen Geschehens kann nur dort in ihrer furchtbaren Größe
erscheinen, wo das ganze Weltbild als solches gerade nicht
tragisch aufgefaßt wird. Der tragische Konflikt bleibt in einer
unauflöslichen Beziehung zum feststehenden Absoluten.13 Nur
dort ist der Schatten erkennbar, wo das Licht einfällt. So meinen
wir nicht, daß das Tragische dem Menschen die absolute
Sinnlosigkeit der Welt aufzeige, sondern es offenhart das sinnlose
Scheitern des Menschen eben angesichts einer dem Menschen
überlegenen, zwar nicht mehr begreifbaren, aber vorhandenen
Macht. Selbst wenn die Macht lösend eingreift, wenn die tragische

Situation versöhnend endet, bleibt die Macht unbegreiflich,
und die tragische Situation in der Schicht des Konfliktes wird
keineswegs abgeschwächt. Wo diese Schicht des Absoluten
geleugnet wird, gibt es zwar viel Schauerliches und Sinnloses, wie
in modernen existentialistischen «Tragödien», aber es fehlt das
unsagbare Element der echten Tragödie, das dem Menschen
Aufschluß über sich selbst gibt. Das berühmte Chorlied in der
«Antigone» über den Menschen in seiner «Ungeheuerlichkeit»
läßt merkwürdigerweise noch nicht in diese Abgründe schauen.
Das geschieht viel stärker im «König Oedipus» oder in dem
einzigen Vers am Schluß der «Trachinierinnen», mit dem das
ganze tragische Geschehen der überlegenen unbegreiflichen
Macht gegenübergestellt wird:

Und dies war alles des Zeus Werk!

Nun verstehen wir auch, daß das Tragische in uns jene
besondere Furcht bewirkt, die nach der Definition des Aristoteles
unabtrennbar zu ihm gehört.14 Denn es bringt uns die vollstän-

13 F. Seiigle, Vom Absoluten in der Tragödie, Deutsche Vierteljahrsschrift,

Bd. XX (1942), S. 265—272. W. Baetke, Die Gerechtigkeit Gottes
und die Tragödie, Zeitschrift für Deutschkunde 1933, S. 129—147.

14 Poetik, a. a. O. (Anm. 5), S. 345. — Auf die vielberufene tragische
«Katharsis» bei Aristoteles brauchen wir nicht einzugehen. A. Lesky (Zum



346 E. G. Rüsch, Das Problem des Tragischen in christlicher Sicht

dige Abhängigkeit und die bis in die Wurzeln des Lebens
reichende Spaltung und Zerbrochenheit zum Bewußtsein. Tragische

Furcht ist etwas anderes als Schrecken oder Angst. Diese
folgen schon auf die Einwirkung einer physischen Gewalt. Im
Tragischen aber erfahren wir das Scheitern des menschlichen
Geistes. Die Furcht weckt nicht bloß den Willen, es ein andermal

besser zu machen, vorsichtig zu werden und mittelmäßig.
Auch das «Maßhalten» genügt hier nicht, denn es steht zu sehr
in der Nähe der Klugheit. Das Tragische will uns aber nicht
«klug für ein andermal, sondern weise für immer» machen, um
eine Formulierung von J. Burckhardt über die Wirkung der
geschichtlichen Erfahrung hier aufzunehmen.15 Die tragische
Furcht ist verbunden mit wirklicher Beugung unter das
Unerklärliche, mit der Bereitschaft zu neuen gleichen Erfahrungen.
Sie weiß um die unaufhebbare und jederzeit neu auftauchende
Bedrohung des menschlichen Daseins. Aus dieser Haltung folgt
«als Verwandte der Furcht» (cpößog) die Ehrfurcht (creßag), jene
Scheu, die dem Bürger das Unrechttun verwehrt, wie es Athene
in den «Eumeniden» sagt. Wer um die tragische Erschütterung
durch das Schreckliche und Ungeheuerliche weiß, um das
Ausgeliefertsein an die unfaßbaren Mächte, der wird sich auch vor
dem Recht in scheuer Ehrfurcht beugen:

Und nicht verweiset alles Schreckliche der Stadt,
Denn welcher Mensch bleibt, wenn er nichts mehr scheut,

gerecht? 16

II.

An diesem Punkte dürfen wir abbrechen. Das Tragische ist
uns in einigen seiner Merkmale begegnet. Und nun erhebt sich
die Frage unseres Themas: was hat die tragische Erfahrung,
die ganze tragische Betrachtung des Menschenlebens mit dem
christlichen Glauben zu schaffen? Scheinen sie sich nicht in
den entscheidenden Voraussetzungen zu widersprechen? Das
christliche Denken, so sollte man annehmen, weiß doch nichts

Problem des Tragischen, S. 3) sagt mit Becht: «Seine Katharsis bleibt allen
Versuchen zum Trotz, sie ins Weltanschauliche zu steigern, doch schlichte
Aussage über die psychologische Wirkung der Tragödie.»

15 Weltgeschichtl. Betrachtungen, Gesamtausgabe VII, S. 7.
18 V. 690 f. und 698 f. (Ausgabe H. Weil, S.298).



E. G. Rüsch, Das Problem des Tragischen in christlicher Sicht 347

von einer undurchschaubaren Rätselhaftigkeit des menschlichen

Daseins. Es sieht den ganzen Weltlauf und das Schicksal
des Einzelnen aufgehoben in der strahlenden Zuversicht: «Von
Gott und durch Gott und zu Gott sind alle Dinge!» (Römer 11,

36). Dem blinden Schicksal, den unfaßbaren Mächten und
Gewalten, an denen das tragische Scheitern erfolgt, steht im
biblischen Denken die Klarheit der Weltauffassung als Schöpfung
Gottes gegenüber. Der Mensch bleibt wohl das Geschöpf, dessen
Wege nicht die Wege des Schöpfers sind. Aber selbst in allem
Leid weiß sich der Mensch in einer göttlichen Vorsehung geborgen.

Alle griechische vorchristliche und alle moderne
nachchristliche Tragik scheint dort überwunden zu sein, wo der
Gott verkündigt wird, der die Toten lebendig macht, der das
Scheitern des Menschen in Sieg verwandelt.

Und gilt nicht das gleiche auch von der Schuldfrage? Gewiß
spricht die Bibel unüberhörbar scharf von der Schuld des
Menschen. Aber gibt es in ihr das Ineinander von Verblendung und
Verantwortung, das tragische Schuldigwerden-Müssen, oder
wird nicht der Mensch allein in seiner vollen Freiheit und
Verantwortlichkeit ernst genommen, so daß die tragische Schuld
entweder keine Schuld im Sinne der Bibel oder dann die Schuld
der bloßen Hybris wäre, der Auflehnung gegen Gott, die nicht
zum tragischen Scheitern, sondern zur wohlverdienten Strafe
führt? Und wenn schon von Schuld die Rede ist — wieviel mehr
spricht die Bibel von Vergebung, von der durch Gottes Gnade
geschaffenen neuen Menschenwelt, in der auch die furchtbarste
Schuld aufgehoben ist? Das Verständnis des Tragischen müßte
mindestens ganz umgebaut werden, um im christlichen Denken
einigermaßen unterzukommen. Vielleicht wäre ihm eine vorläufige,

propädeutische Stellung einzuräumen, als Kennzeichen
des Seins außerhalb von Christus. Es könnte dem Christen die
Konfliktsmöglichkeiten zeigen, denen er als natürlicher Mensch
ausgesetzt ist, um ihm dadurch die Lösung des christlichen
Glaubens nur um so herrlicher erscheinen zu lassen.

Und doch können uns diese Hinweise nie befriedigen. Einmal

werden wir durch das tragische Geschehen immer aufs
tiefste erschüttert, und wir fühlen uns im eigenen Wesen betroffen,

auch wenn wir im Glauben stehen. Sodann darf man auf
tragische Gestalten im biblischen Bereich hinweisen — denken



348 E. G. Büsch, Das Problem des Tragischen in christlicher Sicht

wir nur an Saul und Hiob, an Jeremia und Johannes den Täufer,

vor allem aber an Jesus Christus, dessen Leiden und Sterben

schon so oft vom Tragischen her interpretiert worden ist.
Lautete unser Thema «Das Tragische in der Bibel», wir fänden
wahrlich Stoff genug. Aber nicht das macht uns die Ablehnung
des Tragischen unmöglich. Der Grund, weshalb die Auskunft,
das christliche Denken schließe das Tragische aus, nicht
überzeugt, liegt im Wesen der Sache.

Wir gehen davon aus, daß die Bibel vom lebendigen Gott
spricht. Sie verkündigt weder ein optimistisches noch ein
pessimistisches Weltbild, weder eine tragische noch eine untragische

Lehre vom Dasein und vom Menschen. Ihr geht es weder
um eine Welterklärung, die das Dasein als sinnvoll erscheinen
läßt, noch um die gegenteilige Feststellung, daß das Leben sinnlos

sei. Ihr geht es einzig um die Begegnung des Menschen mit
dem lebendigen Gott, wie er sich in der lebendigen Geschichte
Israels und in seinem Sohne Jesus Christus durch den Heiligen
Geist geoffenbart hat. Die Bibel bietet weder einen Gottesbeweis
noch eine Theodizee. Gott beweist sich selbst durch sein Handeln

in Jesus Christus, und er ist keinem Menschen eine
Rechenschaft über sein Tun und Lassen schuldig. Der Gott der
Bibel ist keine moralische Weltordnung, in deren Behauptung
sich schließlich alles Tragische auflösen müßte. Gott ist Liebe,
aber er liebt in seiner göttlichen Freiheit. Wenn er sich dem
Menschen offenbart, so weiß sich der Mensch restlos geborgen
als das von Gott geliebte und erlöste Geschöpf. Aber diese
Offenbarung ist ein freier, durch gar nichts erzwingbarer
Entschluß des lebendigen Gottes. Keine menschliche Voraussetzung
kann ihn herbeiführen oder beeinflussen. Wenn der Mensch
glaubt, durch seine Anstrengungen, durch seine höchsten
Strebungen Gottes Wohlgefallen zu erringen und dadurch die
Voraussetzungen seiner Rettung zu schaffen, so erweist sich Gottes
freie Liebe gerade darin, daß er diese Strebungen scheitern läßt,
bis der Mensch sich ganz auf die Gnade verläßt. Nur so findet
der Mensch die Gemeinschaft mit Gott, daß er diesem freien
lebendigen Herrn allein die Ehre gibt. Im Scheitern seines Lebens
begegnet der Mensch diesem Gott, und wenn Gott einen neuen
Anfang setzt, so ist auch das immer sein freies Gnadengeschenk.

Das Handeln des lebendigen Gottes schreitet quer durch



E. G. Rüsch, Das Problem des Tragischen in christlicher Sicht 349

alle Theorien über den Weltlauf und durch alle frommen und
unfrommen Bestrehungen hindurch. Gott thront in der Höhe
und als Heiliger — und bei den Zerschlagenen und Demütigen.

Betrachten wir nun von diesem biblischen Denken her das
Problem des Tragischen, so liegt es auf der Hand, daß einige
seiner entscheidenden Elemente keineswegs abgetan sind.

Im tragischen Geschehen scheitert der Mensch mit seinen
höchsten und besten Strebungen. Er wird auch nicht nachträglich

rehabilitiert oder wenigstens moralisch gerechtfertigt. Und
ebenso weiß die Bibel, daß der Mensch, der gar nicht hochmütig
und frevelhaft im landläufigen Sinn zu sein braucht, an der
überlegenen Wirklichkeit Gottes scheitert und darin erfährt,
daß auch das menschlich Höchste und Beste vor Gott nichts ist.
Wenn Gott dem Menschen entgegentritt, so spricht er sein Urteil
nicht nur über die niedern Begierden, über das Irdische und
Vergängliche aus, um dann das Sittliche im Menschen, seinen
freien Willen und seine moralische Kraft um so herrlicher
erstrahlen zu lassen. Gott offenbart ihm im Gegenteil, daß eben
in dem, was die Stoiker das «fipepoviKÖv» des Menschen nannten,
in seinem ethischen, reinen, strebenden Bemühen, die
Gottwidrigkeit, nämlich die Gnadenfeindschaft sein kann, die durch
kein anderes als durch tragisches Geschehen ans Licht gebracht
wird. Oder er führt den Menschen zur Erkenntnis des Zwiespaltes

in seinem Innern: «Das Gute, das ich will, das tue ich nicht,
das Böse, das ich nicht will, das tue ich» (Römer 7, 19). Was
der wirkliche Wille Gottes ist, wird dem Menschen nur klar im
Zerbrechen des eigenen Willens, das durch die tragische Situation

herbeigeführt wird. Die Ausweglosigkeit gehört zu diesem
Geschehen auch im biblischen Sinn, denn sonst würde dem
Menschen noch eine Hintertüre zu seiner feinen oder groben
Selbstrechtfertigung offenstehen. Das tragische Scheitern ist
demnach ein wesentlicher Teil der Begegnung des Menschen
mit dem lebendigen Gott.

Ein Aehnliches erkennen wir bei der Schuldfrage. Wir wissen,

daß Schuld im moralischen Sinn nicht ohne weiteres der
Tragödie eigen ist. Wir sahen aber auch, daß im tragischen
Geschehen dem Menschen eine Schuld einsichtig werden kann,
die er sonst nicht als solche zu erkennen vermag. So weiß auch
die Bibel davon, daß der Mensch die Schuld nicht von allgemei-



350 E. G. Rüsch, Das Problem des Tragischen in christlicher Sicht

nen, vorgefaßten moralischen Grundsätzen her erkennen kann.
Schuld ist ein Raub der Ehre Gottes, und das wird dem
Menschen oft nur im tragischen Ereignis klar, weil er in ihm den

lebendigen Gott trifft, der den Menschen nicht an einer abstrakten

Weltordnung, sondern an sich selbst mißt. Ferner fanden
wir die tragische Schuld in der eigentümlichen Schwebe
zwischen menschlicher Verantwortung und Schicksal. Gewiß
spricht die Bibel nicht vom Schicksal und nicht vom Fluchgeist.
Aber auch sie hält auf der einen Seite immer und überall fest
an der persönlichen Schuld des Menschen und sieht ihn doch
gleichzeitig in einer logisch undurchschaubaren Weise
verstrickt in die Schuldzusammenhänge, die sich in der Geschlechterfolge,

im Zusammenleben der Menschen oder in der Begegnung

mit dämonischen Mächten kundtun. Nie läßt die Bibel den
Mensehen völlig schuldlos erscheinen. Denn sie stellt ihn immer
in den gesamten Schuldzusammenhang der gefallenen Schöpfung.

Tragische Schuld ist von ihr aus gesehen nur ein Aspekt
der ganzen menschheitlichen Schuld vor Gott. Aber nun ist
diese Schuld nie ein allgemeiner Grundsatz der Welterklärung,
nie eine Aussage einer pessimistischen Philosophie, eines Pan-
tragizismus, sondern immer eine lebendige — hängt man am
Ausdruck, so sage man: existentielle — Wahrheit, die in der
Begegnung mit Gott erfahren wird. Und nun weiß die Bibel von
den vielfältig verschlungenen Wegen der Schuld. Der alttesta-
mentlichen Aussage, daß Gott der Väter Missetat an den Kindern
bis ins dritte und vierte Glied heimsucht, entspricht das gewaltige

Bild menschlicher Schuldverhaftung im Neuen Testament,
in Römer 5, 12 ff. Begriffe wie Vererbung, Anlage, Kollektivschuld

treffen solche Zusammenhänge bei weitem nicht. Es
geht um das nur im Handeln des Einzelnen erfahrbare Ineinander

von Gemeinschuld und Einzelschuld, von Fluch und
Verantwortung, wie es für das Tragische bezeichnend ist. Die
tragische Schuld ist ein Spiegelbild jener biblischen Tatsache, daß

vor Gott das Menschengeschlecht eine Einheit bildet, in der kein
Glied vom andern losgelöst werden kann und in der doch jedes
Glied als Geschöpf in persönlicher Verantwortung vor dem
lebendigen Gott steht.

Doch die Bibel geht noch einen Schritt weiter. Sie spricht
unbefangen davon, daß «der Herr David reizte», die Sünde der



E. G. Rüsch, Das Problem des Tragischen in christlicher Sicht 351

Volkszählung zu begehen (2. Sam. 24, 1), und die Lage wird
nicht geklärt, sondern höchstens tragisch verwirrt, wenn die
Chronik statt des Herrn den Satan einsetzt (1. Chr. 21, 1).
Erscheint hier nicht Gott in der Rolle des «cruX\f|Trnjup», des
Beistandes und Anreizes zur persönlichen Schuld, wie wir es hei
Aeschylus vom Fluchgeist hörten? Oder denken wir an die Ver-
stockung und Verblendung, die Gott über den Pharao kommen
läßt. Nun stehen solche Dinge wohl am Rande der Geschichte
des Gottesvolkes, und sie haben letzten Endes den Sinn, Gottes
Namen zu verherrlichen und Israel seine Gegenwart kundzutun.

Das hindert aber nicht, daß sich hier der tragische Aspekt
der rätselhaften Freiheit Gottes auftut. Stößt auch die göttliche
Macht aus der «Lösungsschicht» des tragischen Geschehens
hinunter in die «Konfliktsschicht», so liegt diese Lösung doch
nicht innerhalb der Möglichkeiten der «Konfliktsschicht», und
diese bleibt menschlich gesehen in ihrer ganzen unerbittlichen
Härte bestehen.

Immerhin handelt es sich da noch um Fälle, die mit Schuld
verknüpft sind. Aber wie verhält es sich mit dem Leiden
Unschuldiger? Wir meinen nicht das Leiden des Märtyrers, das
nicht die Sinnlosigkeit, sondern im Gegenteil die tiefe Sinnhaf-
tigkeit eines unschuldigen Leidens zu offenbaren vermag. Die
Frage bricht aber dort auf, wo der Unschuldige in ein Leiden
geführt wird, dessen Sinn er nicht zu erfassen imstande ist, das
als ein unausweichliches Verhängnis auf ihm lastet. Da
verdunkelt sich der Blick, und die Klage Hiobs hebt an, die das
Dasein als solches verwünscht und Gott vorwirft, es sei ihm gleichgültig,

ob der Mensch schuldig oder schuldlos sei (Hiob 9, 22).
Damit ist die tragische Situation eröffnet. Pliob kann nicht den
billigen Ausweg aus ihr finden, den ihm die Freunde weisen:
das Leiden bedeute auf alle Fälle eine gerechte Strafe, vielleicht
für heimliche Sünde, oder es sei ein Läuterungs- und Prüfungsgericht.

Dagegen hält Hiob zäh an seiner Unschuld fest, und er
schreit die Klage über die Rätselhaftigkeit und Ungerechtigkeit
von Gottes Handeln im tragischen Schmerz in die Welt hinaus.

Nun ist die Lösung des Hiobbuches für unser Problem sehr
aufschlußreich. Es gibt keine theoretische Lösung, die einer
Theodizee, einer durchgehenden Ueberzeugung von einem
moralischen Weltregiment gleichkäme. Der tragische Konflikt löst



352 E. G. Rüsch, Das Problem des Tragischen in christlicher Sicht

sich nicht von selbst in einer transzendenten Schicht auf. Die
Lösung liegt ganz anderswo: Gott selbst, der Lebendige, tritt
auf den Plan. Sein Kommen, sein Erscheinen an sich ist die

Lösung. Er gibt keine Auskunft über den zukünftigen Weltlauf, in
dem sich Hiobs Geschick wenden werde. Er stellt einfach eine
Reihe von Gegenfragen an Hiob, in denen er seine Freiheit als
Schöpfer und Herr, aber damit auch seine unergründliche Liebe
offenhart. Nun braucht Hiob gar keine theoretische Lösungsschicht

der Tragödie, keine Erhebung in eine Sphäre der
moralischen Betrachtungsweise, in der ihm dann plötzlich der Sinn
des Geschehens einsichtig würde. Er bekennt das Einzige, was
der Mensch nach tragischen Erfahrungen bekennen kann:

Ich habe erkannt, daß du alles vermagst;
Nichts, was du sinnst, ist dir verwehrt.
Wer ist's, der da verhüllt ohne Einsicht den Ratschluß?
Darum habe ich geredet in Unverstand,
Dinge, die zu wunderbar für mich, die ich nicht begriff.
Vom Hörensagen hatte ich von dir gehört,
Nun aber hat dich mein Auge gesehen,
Darum widerrufe ich und bereue
In Staub und Asche.

Hiob wird nicht nachträglich gerechtfertigt, denn auch die
Wiederherstellung (42, 7 ff.) liegt außerhalb dessen, was zu
berechnen gewesen wäre. Der tragische Konflikt verschwindet
nicht in einer höheren Einheit. Gott löst ihn zwar, aber so, wie
er allein in seiner Freiheit es will.17 Beachten wir, daß die
Freunde den Zorn Gottes auf sich ziehen, weil sie nicht recht
von Gott geredet hatten. Ihr Vergeltungsdogma, ihre Lösungsversuche

würden gerade die Tragik in unechter Weise
verflüchtigen. Wenn das christliche Denken sich auf diese Ebene
begibt — und das ist unter dem Einfluß der stoischen
Weltanschauung jahrhundertelang geschehen 18

—, dann freilich hat
17 Im Blick auf die «Lösung» des tragischen Konflikts im Buch Hiob

durch die Theophanie ergäbe sich vielleicht eine Auslegung der bekannten
Erscheinung des «Deus ex machina» in manchen Dramen des Euripides, die
seinem Anliegen gerechter werden könnte, als es in der Literatur über ihn
gelegentlich geschieht.

18 Ueber den Einfluß der stoischen «Unerschütterlichkeit» und ihrer
untragischen Weltanschauung auf das Denken des Abendlandes vgl. H. Weinstock,

a. a. O., Kap. 3.



E. G. Rüsch, Das Problem des Tragischen in christlicher Sicht 353

das Tragische in ihm keinen Platz. Aber das wäre nicht das
rechte biblische Denken, das sich unversehens auf dem Wege
der Freunde Hiobs betreffen ließe.19

Das Neue Testament denkt nicht anders. Paulus ruft am
Ende eines langen Abschnittes, der durch alle Höhen und Tiefen

tragischer Verwicklungen geführt hat, aus: «Wie uner-
forschlich sind Gottes Entscheidungen und unausdenkbar seine
Wege! Denn wer hat den Sinn des Herrn erkannt oder wer ist
sein Ratgeher gewesen?» (Römer 11, 34). Auch das ist keine
«Weltanschauung», die das Tragische ausschaltet. Denn die
Freiheit Gottes, seine undurchdringlichen Entscheidungen bleiben

voll und ganz gewahrt. Nur er selbst in seiner Offenbarung
vermag die Fragen zu lösen. Und diese Offenbarung ist die
Gabe seiner freien Gnade. Sie wird dort zur herrlichen
Wirklichkeit, wo er seinen Heiligen Geist gibt. Aber das liegt im
freien Ermessen Gottes. Der Blick auf die freie Gnade führt den
Menschen in das Wagnis des Glaubens, wo er restlos alles
preisgibt und sich dem lebendigen Gott überläßt. Der gewaltige
Unterschied zur griechischen Tragik beruht darin, daß dieser
Gott sich als der liebende Vater erweist und nicht als das
unzuverlässige Schicksal oder als blinder Zufall. Euripides, dem
unter dem zermalmenden Erlebnis des Tragischen der alte
Götterglaube zerbrach, hielt sich schließlich nur noch an die Tyche.
In dieser Sache ist das biblische dem griechischen Denken
überlegen, indem es nie den Schritt vom lebendigen Gott weg zum
Schicksal oder zum Zufall macht. Aber dadurch ist das Andere
nicht aufgehoben, daß der Glaube mit der tragischen Haltung
den völligen Verzicht auf die menschlichen Sicherungen und
das Ausgeliefertsein an Gott gemeinsam hat.

19 Es ist bezeichnend, daß J. Körner (Tragik und Tragödie, Preußische
Jahrbücher, Bd. 225, S. 71) seine Behauptung, die biblische Weltanschauung
schließe das Tragische aus, ausgerechnet mit einem Zitat aus der Rede des

Elihu (Hioh 34, 10—12) einleitet. Es ließe sich auch sonst nachweisen, daß
die meisten, die die Ansicht vertreten, das Tragische und das Christliche
seien nur Gegensätze, ein Christentum vor Augen haben, das stark vom
spätjüdischen Vergeltungsdogma oder von stoisch-humanistischen
Gedankengängen überlagert und gefärbt und damit verzeichnet und verzerrt ist.
— Auf der andern Seite sieht J. Körner, a. a. 0., S. 75, richtig, daß die
calvinische Gnadenlehre innerhalb des Christentums am ehesten einen
tragischen Aspekt schafft.

23



354 E. G. Husch, Das Problem des Tragischen in christlicher Sicht

Bedenken wir zum letzten das Element der tragischen
Furcht. Sie findet ihre biblische Parallele in der Wahrheit: «Die
Furcht des Herrn ist der Weisheit Anfang.» Es ist nicht die
Furcht vor dem unberechenbaren Unglückszufall oder vor dem
sinnlosen Götterzorn. Aber es ist die heilige Furcht vor dem
Gott, der uns jederzeit im tragischen Geschehen unsere Zer-
brochenheit erkennen lassen kann. Die Furcht des Glaubens
weiß wohl, daß das zu unserm Heil geschieht. Aber sie erfährt
das wieder nicht als allgemeinen Satz einer untragischen
Weltanschauung, sondern das ist eine schmerzliche Erkenntnis,
gewonnen je im tragischen Konflikt, der sich nur löst, wenn uns
Gott seihst begegnet, «ubi et quando visum est Deo». Nur aus
dieser urtümlichen Furcht vor dem lebendigen Gott wächst
dann die Ehrfurcht vor seinem Gebot und vor seinen Geschöpfen

heraus.
Damit haben wir einige Beziehungen des Tragischen zum

christlichen Denken betrachtet. Es ist uns nun wohl verwehrt,
zu behaupten, das Tragische und das Christliche hätten nichts
miteinander zu tun. Wollten wir dieser Meinung folgen, so
würde sich bald die Tragik wiederholen, daß eine solche
scheinchristliche untragische Weltansicht von den menschlichen
Erfahrungen aufs furchtbarste Lügen gestraft würde und am Ende
das Tragische über das Pseudochristliche triumphieren müßte.
Das Tragische ist mehr als eine Erfahrung des Menschen außerhalb

des Glaubens, mehr als nur eine propädeutische Ergänzung

zum christlichen Weltbild. Es steckt vielmehr im Glauben
selbst drin, und wir hören es herausklingen aus dem Pauluswort:

«Unser Erkennen ist Stückwerk und unser Weissagen
ist Stückwerk Wir sehen jetzt durch einen Spiegel in rätselhafter

Gestalt» (1. Kor. 18, 9—12). Aber wir sehen auch, daß die
tragische Erfahrung nicht den ganzen Inhalt des Glaubens
ausschöpft. Sie berührt nur eine Seite der Fülle des biblischen
Denkens. Das Evangelium ist keine pantragizistische Weltanschauung.

Es ist die frohe Botschaft von der erbarmenden Liebe Gottes,

die dort wohnt, wo die Menschen zerbrochenen Herzens
sind. Das Tragische wird dadurch nicht einfach beseitigt. In
ihm erfahren wir immer wieder, daß wir mit allen Menschen in
einer furchtbar zerrissenen und gespaltenen Welt leben. Und
wenn wir, deren Herz dadurch zerbrochen wird, dann von der



F. Bari, Das Selbstverständnis des christlichen Glaubens 355

frohen Botschaft erfaßt werden, so ist es die unerwartete freie
und heilige Liebe Gottes. In dieser Weltzeit bleiben das Tragische

und das Christliche geheimnisvoll miteinander verbunden:
«Ich elender Mensch! Wer wird mich erlösen von diesem Leibe
des Todes? — Dank sei Gott durch Jesus Christus, unsern
Herrn!»

St. Gallen. Ernst Gerhard Rüsch.

Das Selbstverständnis des christlichen Glaubens
als Prinzip der Dogmatik*.

Die Fragenach dem Prinzip der Dogmatik, um die es in unserem Thema
geht, gehört zu den sog. Prolegomena der Dogmatik, d. h. zu demjenigen
Teil der dogmatischen Arbeit, in welchem — der systematischen Erörterung
der christlichen Wahrheit vorangehend — die dabei zu befolgende Methode
grundsätzlich dargelegt und gerechtfertigt wird. Bei unserer Herausstellung

des Selbstverständnisses des christlichen Glaubens als des
sachgemäßen Prinzips christlicher Dogmatik werden wir so vorgehen, daß

wir unseren Ausgang nehmen von der Verhältnisbestimmung von natürlicher

Theologie und Offenbarungstheologie, wie sie die altprotestantischen
Dogmatiker ihren Systemen in den beiden ersten Lehrstücken von der
Offenbarung und von der Heiligen Schrift voranzustellen pflegten. Ein
Blick auf deren seitherige und besonders neueste Problematik wird uns
Anlaß zu einer grundsätzlichen Besinnung über das Wesen und Verhältnis
von Wissen und Glauben geben. Von dem daraus resultierenden
Selbstverständnis des Glaubens aus wird sich uns einerseits eine Beurteilung
der sog. natürlichen Theologie als Theologia negativa eröffnen, und anderseits

wird sich uns durch Bezugnahme auf die Heilige Schrift und deren
besonderen Offenbarungsanspruch das Selbstverständnis des christlichen
Glaubens formen, welches als Prinzip der Dogmatik zu verwenden ist.

Nach dieser Uebersicht über unser Vorhaben beginnen wir mit dem

ersten der vier genannten Punkte.

1. Natürliche Theologie und Offenbarungstheologie.

Da die Diskussion um das dogmatische Grundprinzip, auf deren
Schwierigkeiten unsere Fassung desselben als Selbstverständnis des christlichen
Glaubens eine lösende Antwort darstellen soll, vornehmlich unter dem

Gesichtspunkt des Verhältnisses von natürlicher Theologie und
Offenbarungstheologie geführt wird, dürfte es nützlich sein, von der in den

Systemen der altprotestantischen Dogmatik vorliegenden Verhältnisbe-

* Eine Vorlesung, gehalten vor der theologischen Fachschaft der
Universität Erlangen am 9. Juli 1954.

23*


	Das Problem des Tragischen in christlicher Sicht

