Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 10 (1954)

Heft: 5

Artikel: Das Problem des Tragischen in christlicher Sicht
Autor: Rusch, Ernst Gerhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877474

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877474
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Problem des Tragischen in christlicher Sicht.

Probevorlesung vor der Theologischen Fakultdt
der Universitdt Ziirich am 21. Mai 1954.

In der umfangreichen Literatur, die dem unerschépflichen
Thema des Tragischen gewidmet ist, finden wir oft die Ansicht
vertreten, das tragische und das christliche Denken seien zwei
vollig unvereinbare Groflen. Die Bibel befasse sich nicht mit
dem Tragischen, da sie grundsétzlich eine gottliche Weltord-
nung annehme, eine wie auch immer geartete Rechtfertigung
des ganzen Weltlaufes durch einen gottlichen Heilsplan, was
naturgemidfl das Problem des Tragischen als einer ebenso
grundsitzlichen Infragestellung der sittlichen und religiésen
Weltordnung ausschalte. Die Wirkung dieser biblischen Hal-
tung zeige sich unter anderem darin, dall das christliche Zeit-
alter von Paulus bis zur Reformation keine Tragédiendichtung
aufweise, die sich in entscheidenden Punkten mit der antiken
griechischen Tragddie vergleichen liefle. Das untragische christ-
liche Denken habe noch die klassische Dichtung des deutschen
Idealismus von der wahren Tragédie und dem Verstindnis fiir
das Tragische weitgehend abgehalten, da auch er an dem Schema
einer wenn auch nicht naturhaften und empirisch fallbaren, so
doch moralischen und intelligiblen Weltordnung festhalte und
so das Tragische ebenfalls umgehe. In seinem Ursprung wie in
seinen spitern verweltlichten Formen sei das christliche Den-
ken untragisch.

Aber auf der andern Seite will ein so eindringliches Buch
wie «Die Tragsédie des Humanismusy» von H. Weinstock * ge-
rade das tragische und das christliche Denken einander mog-
lichst néhern. Eine durchgehende Linie des Weltverstéindnisses
ziehe sich von den Tragikern Griechenlands iiber Augustin zu
Luther, wenn auch die Unterschiede im einzelnen nicht zu
leugnen seien. Das Buch hebt das tragische und das christliche
Denken als zwei innig verwandte Gréfen von der optimistischen
Weltauffassung des Humanismus ab, wie sie in der stoischen
Spédtantike, bei Erasmus und wieder in der Neuzeit erscheint.

1 H. Weinstock, Die Tragodie des Humanismus. Wahrheit und Trug im
abendléndischen Menschenbild. Heidelberg 1953.

22



338 E. G. Riisch, Das Problem des Tragischen in christlicher Sicht

Eine Riickkehr zum tragischen und damit zum wesenhaft christ-
lichen Denken sei das Gebot der Stunde. Schon vor Weinstock
haben einige Denker, besonders katholischer Konfession ?, ver-
sucht, die Einheit und den Unterschied der tragischen und der
christlichen Anschauung darzustellen. Auch sie sehen in bei-
den Denkweisen keine ginzlich getrennten Fragestellungen.
Angesichts solcher Widerspriiche scheint eine neue Be-
miithung um das Tragische in christlicher Sicht nicht viel Sinn
zu haben. In der Tat, wollten wir eine Lsung bieten, so miiiten
wir gewill verzagen. Aber wir wollen uns ja nur auf einige in
diesem ernsten Problem auftauchende Fragen besinnen. Weit
davon entfernt, es in alle seine Verzweigungen hinein aufzu-
rollen, bescheiden wir uns mit dem Versuch, einen Beitrag zum
groflen Gespréich iiber das Tragische zu leisten, das nie ab-
brechen wird. Ein solcher Versuch wird die subjektive Denk-
struktur seines Urhebers und die objektive Struktur des Tra-
gischen oder des Christlichen gleicherweise erkennen lassen.
Das gehort zu jeder echten Bemiihung um die Fragen unserer
Existenz. Weil das Tragische im besondern Sinn zu unsern
tiefsten Daseinsfragen zihlt, miissen wir stets zweierlei be-
achten: die grundsitzliche Unlosbarkeit des Problems, da wir
uns nicht iiber unsere Existenz zu erheben vermégen, und die
grundsitzlich notwendige Besinnung darauf, da Menschsein
immer auch bedeutet, ein Wesen sein, das sich iiber seine Exi-
stenz Rechenschaft ablegen will. Und mit diesem Zwiespalt
haben wir bereits eine wichtige Seite des Tragischen beriihrt . ..
Fiir unsere Darlegungen brauchen wir keine umfassende
Phénomenologie des Tragischen.® Es wire, trotz aller Vor-
arbeit von vielen Seiten, auch keine Uebereinstimmung zu fin-

# J.Sellmair, Der Mensch in der Tragik. Miinchen 1941. R. Guardini,
Freiheit, Gnade, Schicksal. Miinchen 1948. Th. Haecker, Schopfer und Schp-
fung. Miinchen 1949. J. Bernhart, Der Mensch in der tragischen Welt, in:
De Profundis. Miinchen 1952.

3 Immer noch das umfassendste Werk ist das Buch von .J. Volkelt,
Aesthetik des Tragischen (Miinchen 1906), mag es auch im einzelnen wie
in der Grundhaltung iiberholt sein. J.Sellmair (sieche Anm.2) gibt eben-
falls eine gute Uebersicht iiber die Phinomene des Tragischen. Auf die
dort zusammengestellte Literatur sei ein fiir allemal verwiesen. Vgl. fer-
ner: A. Lesky, Zum Problem des Tragischen (Gymnasium Helveticum, Bd. 7,
Heft 1, Januar 1953).



E. G. Riisch, Das Problem des Tragischen in christlicher Sicht 339

den. Wir heben nur einige Erscheinungen des Tragischen her-
aus, die mehr oder weniger unbestritten sind. Geistesgeschicht-
liche Fragen miissen unerortert bleiben, so lockend es wiére,
auf sie einzugehen, Im Rahmen dieser Ueberlegungen ist es
auch nicht mdoglich, die ganze eingesehene Literatur sichtbar
werden zu lassen.

Wenn wir uns im folgenden mehrfach auf die antike Tra-
godie berufen, so deshalb, weil sich hier das Tragische und das
christliche Denken am reinsten gegeniiberstellen lassen. Denn
die moderne Tragodie ist stets in naher oder ferner, positiver
oder negativer Beziehung zum Christentum. Immerhin bleibt
sie in unsern Gedankengingen stets einbezogen.

I.

Wann sprechen wir in der Erscheinungswelt unseres Da-
seing vom Tragischen? Wir nennen als erstes Element das
Scheitern. * Menschliches Wollen gelangt an eine uniiberwind-
liche Grenze, menschliches Handeln fiihrt, statt zur Vollendung
eines Planes, vor die Triimmer von Wunsch und Hoffnung, ja
zur Vernichtung des Urhebers und vielleicht auch seiner Um-
gebung. Nicht jede Grenzerfahrung ist an sich schon tragisch.
So 16st das allgemeine Todesverhéingnis noch keine Tragik aus.
Ihm kénnen wir rein passiv, erwartend oder fiirchtend gegen-
iiberstehen. Ins tragische Leiden aber tritt nur, wer handelt.
Ihm begegnet eine Macht der Grenze, eine fremde Welt, die sei-
nem Handeln in den Weg tritt, Scheitern und Untergang aus-
losend. Es hat seinen tiefen Sinn, daB uns das Tragische am
stirksten in der Dramatik einer Tragodiendichtung anspricht.
Ein trauriges Ereignis erweckt Anteilnahme und Mitleid, aber
nicht die besondere tragische Trauer. Diese stellt sich erst dort
ein, wo wir teilnehmen am aufstrebenden Wollen und am han-
delnden Leben eines Menschen, der an einer feindlichen Macht
endlich scheitert.

Darin liegt ein Weiteres einbeschlossen. Der handelnde
Mensch erfihrt das Scheitern in einer Lage, wo er es nicht er-
wartet, weil sein Wollen auf einen hohen Wert ausgerichtet

* Ich schliefe mich mit diesem Ausdruck an Karl Jaspers an: Ueber
das Tragische, Miinchen 1952, S. 17 {.

22*



340 E. G. Riisch, Das Problem des Tragischen in christlicher Sicht

war. Das Scheitern eines Menschen, der nur Durchschnittliches
oder gar werthaft Verwerfliches will, ist keine Tragik. Sie ent-
steht, wenn ein im wahren Sinn wert-volles Streben der unfaf-
baren Grenze begegnet, an der es in ritselhafter Weise zerbre-
chen mul. Koénig Oedipus will unter allen Umstidnden die
Wahrheit finden, weil er nur so sein Volk vom Fluch, der um
des unbekannten Mé6rders willen auf dem Lande lastet, befreien
kann. Ob nun die Macht, die das Scheitern bewirkt, im Schicksal
liegt, das von aullen her den Menschen angreift, oder ob sie im
Menschen selbst liegt, in Strebungen, Veranlagungen, die sei-
nem eigenen hohen Wollen entgegenstehen, das ist fiir das Tra-
gische nicht wesentlich. In solchen Unterschieden beruhen
zwar die Arten der Tragodien, Schicksalstragédie oder Charak-
tertragddie; aber das ist vor dem iibergreifenden tragischen
Scheitern verhédltnismélig gleichgiiltig. Auf alle Fille erscheint
das Tragische nur dort, wo das Ereignis eine gewisse Grole,
spéyedog» aufweist, um den Ausdruck aus der Poetik des Aristo-
teles aufzunehmen. ®

In diesem Sinne darf man von einer «Dignitdt des Fallesy ®
sprechen, um die es sich beim Tragischen handeln mufl. Das gilt
nicht in dem Sinn, daf tragisches Geschehen nur in sozial hoch-
gestellten Kreisen, im koniglichen Gebliit vorkommen konne.
Wenn die alte Tragtdie im wesentlichen mythische oder im
duberlichen Sinn bedeutende Personen auf die Biihne brachte,
so hing das wohl eher mit einem andern, fiir das Tragische
grundlegenden Element zusammen: der da tragisch leidet, tritt
an unsere Stelle, wir leiden mif ihm, sein Schicksal ist in hohem
MaBe unser eigenes. Darum beriihrt uns zwar das tragische
Leid in der uns vertrauten Umwelt von selbst, aber wo es, wie in
der Tragodie, uns in fremder Darstellung nahegebracht wird,
da mul es sich an Menschen zeigen, die das allgemein Mensch-
liche zusammenfassend und stellvertretend erscheinen lassen.
Das erfiillen in hochstem Maf} die mythischen Gestalten, die
auch fiir den modernen Menschen von selbst zu Projektionen
des eigenen Daseins werden, wie die Tiefenpsychologie nach-
weist. Oder aber es sind Menschen in weithin sichtbarer sozia-
ler Stellung, die das Schicksal vieler Mitmenschen bildhaft in

5 Aristoteles, Hauptwerke, hrsg. v. W. Nestlé, Stuttgart 1953, S. 344.
8 A.Lesky, a.a.0., S.4.



E. G. Riisch, Das Problem des Tragischen in christlicher Sicht 341

sich fassen. Nie aber sind es bloBe Typen, sondern immer Gestal-
ten in lebendigen, scharfen Umrissen, denn nur so vermdgen sie
uns anzusprechen, unser Innerstes zu bewegen. Und das gehort
zum Wesen des Tragischen. Das reine Trauerspiel mag vor-
iibergehende Riihrung und Trinen erwecken, aber nur das Tra-
gische iiberzeugt uns: tua res agitur.

Mitdem nichsten Element gelangen wir zum Kern des Tragi-
schen. Es ist die tragische Schuld. Doch miissen wir hier behut-
sam vorgehen. Allzu lange hat eine scheinchristliche Theorie
des Tragischen gemeint, zum Wesen des tragischen Geschehens
gehore die moralische Schuld. Aber damit hitten wir nur einen
Teil der tragischen Erscheinung erfafit. Im tragischen Men-
schen kann zwar die moralische Schuld verkniipft sein mit
jenem andern Streben, von dem wir oben sprachen, und wenn
nun diese Schuldverstrickung zu einem Verhingnis wird, trigt
sie zum tragischen Scheitern bei. Aber die Tragddie des Konigs
Oedipus kennt diese Art Schuld nicht, und fiir Antigone tritt
sie auch nicht ins Blickfeld. Dort, wo offensichtliche Schuld
vorliegt, fiihlen wir im Scheitern keine Tragik, sondern ein
wohlverdientes Schicksal, eine gerechte Siihne.

Wiederum scheint das reine Leiden Unschuldiger nicht im
vollen Sinn tragisch zu sein. Denn es fiihrt zum Mértyrerdrama,
aber nicht zur Tragddie. Ein schuldloser Mensch scheitert zwar
an einer bestehenden Ordnung, aber ihre Gesetzlosigkeit oder
Grausamkeit ist offenbar, sei es, dal} sie der Bosheit entstammt,
die das Unschuldige vernichten will, sei es, daf} sie eine iiber-
lebte Zeit verteidigt, die das Neue nicht gelten lassen kann, sei
es, daf sie eine Zukunft vertritt, die das Alte zerstéren will. Der
Sinn eines solchen unschuldigen Scheiterns ist das Opfer, des-
sen Bedeutung durchaus einsichtig wird. Wo aber der Sinn
offen liegt, fehlt in diesem Scheitern das besondere Tragische.
Dieses taucht erst auf, wenn der Untergang des Unschuldigen
oder sein Leiden ans Rétselhafte, ans schlechthin Unbegreif-
liche und Sinnlose streift.

Nun gehort es zum Unheimlichen des Tragischen, daf in ihm
doch irgendwo die Schuld umgeht. Weder ihr unmittelbar ein-
sichtiges Vorhandensein noch ihre véllige Abwesenheit im Un-
schuldigen schaffen ein im eigentlichen Sinn tragisches Gesche-
hen. In dieser Frage konnen uns einige Verse aus dem <Aga-



342 E. G. Riisch, Das Problem des Tragischen in christlicher Sicht

memnony des Aeschylus weiterfithren.? Klytaimestra setzt sich
in heftiger Erregung mit dem Chor iiber den geschehenen Mord
an Agamemnon auseinander:

Und behauptest du nun, es sei dies mein Werk,
So sage nicht auch,

Dafl ich Agamemnons Gemahlin sei,

Denn es glich nur dem Weibe des Toten dort
Der alte, der bittere Rachegeist

Des entsetzlichen Mahls, das Atreus gab:

Es war der, der gestraft,

Der den Mann fiir die Knaben geopfert.

Der Chor aber gibt ihr zu bedenken:

Dal} du nicht schuldig an diesem

Morde bist, wer ist es, der’s bezeuget?

Wie, Wie? Des Geschlechtes

Fluchgeist, Beistand mécht’ er dir nur sein.

Klytaimestra will den Mord als reine Auswirkung des Atri-
denfluches darstellen, aber der Fluchgeist ist ihr nur zum «gu\-
Mmtwp », zum Beistand, Helfershelfer, zum Veranlasser der Tat
geworden, deren Schuld sie doch tragen mul.® In seltsamer
Verschlingung von Schicksal und Schuld schwebt die Verant-
wortung zwischen dem Fluchgeist und der Mérderin, und eben
so wird die Tat zur treibenden Kraft fiir das Weiterwirken des
Fluches im Atridengeschlecht. Ein &hnliches Verhéltnis von
Schuld und Schicksal, von Schuld und Unschuld erscheint wie-
der bei Orestes. Auch die klassische Schicksalstragidie, das Ge-
schick des Oedipus, ist nicht frei davon. Wenn Oedipus auch mit
Recht sagen darf, er habe seine Untaten ohne Willen, unbewul3t
vollbracht und sei vor der Satzung unschuldig ®, so gilt das nur
im Sinn eines klaren Bewufitseins der Schuld. Aber wie er vom
Geschick zerschmettert darniederliegt, ist er doch der Frevler,
dessen ungewollte Verbrechen das Liand befleckt haben und nun

7 V.1497—1508 (Ausgabe von H. Weil, Leipzig 1889, S.2221.), zitiert
nach der Uebersetzung in der ¢Bibliothek der Alten Welt», Artemis-Verlag,
Ziirich/Stuttgart 1952, S. 305 f.

8 Zum Fluchgeist als sulM\imtwp vgl. A. Lesky, Die griechische Tragddie,
Stuttgart 1938, S. 56.

* Qedipus auf Kolonos, V. 523, 548 (Ausgabe W. Dindorf/S. Mekler, Leip-
zig 1885, S.178 1.).



E. G. Riisch, Das Problem des Tragischen in christlicher Sicht 343

seine Verbannung nach sich ziehen.® Da wird eine Schuld
sichtbar, die den gewdéhnlichen Begriff einer bewuliten Verlet-
zung eines gottlichen Gebotes iiberschreitet. Sie reicht in die
Tiefen der Existenz hinab, wie das im Fluchschicksal angedeu-
tet ist, das ganze Generationen ergreift. Wir diirfen es nicht der
biologischen Vererbung gleichsetzen. Die Schuld bricht in
eigentiimlicher Weise von aullen in das Leben ein, ohne doch
ein Fremdkdérper darin zu bleiben, da der tragische Mensch sie
im Wissen erfalit und in sein Wesen aufnimmt. Dag ist das Er-
greifende an Konig Oedipus, daB der in seinem Bewultsein un-
schuldige Mensch nicht ruht, bis er um alles weil}, um seine in
den Tiefen des Daseins wurzelnde Urschuld. Die tragische
Schuld 148t sich nicht in einfache, klar umschriebene Begriffe
fassen. Das ist ihr Geheimnis, dafl sie zwar bewullit gemacht
werden kann, aber dabei ihre Rétsel, das Willkiirliche und
Sinnlose nicht verliert. Zu solcher Erfahrung trigt wesentlich
bei, daBl die Tragddie sich in einer tragischen Atmosphére ab-
spielt, die schon alles duBerliche Geschehen sinnbildlich in das
Ungeheuerliche einordnet, das sich im Laufe der Handlung of-
fenbaren wird. Des Aeschylus «Agamemnony wird immer als
hochste Gestaltung dieser tragischen Atmosphire gelten diirfen.

Die moderne Aesthetik des Tragischen hat die Schuldfrage
oft umgangen. Sie verlegte sie etwa in das empirische Ich des
tragischen Helden, um dann sein moralisches Ich im Sieg iiber
die Erdenschwere der Schuld nur um so schoner leuchten zu
lassen. ** Oder sie nahm die Schuld aus dem einzelnen tragi-
schen Geschehen heraus und erklérte sie als allgemein-mensch-
liches, als metaphysisches Daseinsprinzip. Die Schuld erscheint
dann bereits mit der Individuation gesetzt. Sie tritt in der Tra-
godie nur ins Bewulitsein, wiahrend sie immer als Merkmal des
individuellen Daseins vorhanden ist. Tragisches Geschehen

10 Konig Oedipus, V. 1380—1415 (a.a.O., S.1511.).

11 Tn diese Richtung weist die Auffassung Schillers vom Tragischen.
Doch ist sie wesentlich differenzierter, als im allgemeinen angenommen wird.
— G. Fricke, Die Problematik des Tragischen im Drama Schillers. Jahrbuch
des Freien deutschen Hochstifts 1930. — W. Rehm, Schiller und das Barock-
drama. Deutsche Vierteljahrsschrift fiir Literaturwissenschaft und Geistes-
geschichte, Bd. XIX (1941), S.311—353. — E. Busch, Die Idee des Tragi-
schen in der deutschen Klassik. Halle/Saale 1942. Hier ist weitere Literatur
angegeben.



344 E. G. Riisch, Das Problem des Tragischen in christlicher Sicht

wiare dann nur der Ausdruck einer tragischen Welthaftigkeit.
Doch wird damit der Sinn des Tragischen aufgehoben. Wenn
das Scheitern zum Ursinn des Daseins gehért, wird es als sol-
ches, als ritselhaftes Geschehen aufgelést, und es sinkt zu
einem Teil des normalen Daseins herab. Auf eine dhnliche Um-
deutung oder Leugnung des Tragischen gerit auch die von He-
gel ausgehende Auffassung, als sei die Schuld ein notwendiger
Teil des Weltprozesses, eine notwendige Seite der Entwicklung
des Weltgeistes von der Thesis iiber die Antithesis zur Synthesis.
Tragisches Geschehen, das sich plétzlich als «List der Ver-
nunfty entpuppt, verliert seinen eigentlichen Gehalt. *?

Denn dieser liegt in der Offenbarung der ungeheuerlichen
Abgriinde im menschlichen Sein, In der Tragik wird uns das
Wesen des Menschen bis ins Bodenlose hinab eréffnet. Nicht
nur in den Abgriinden seiner ethischen Schuld — dann wére er
nur ein Bosewicht — und nicht nur in den Abgriinden seiner
Leidenschaftlichkeit, oder umgekehrt: in den unergriindlichen
Kriaften seines moralischen Ichs, das den Michten des Schick-
sals zu trotzen vermag. Dies alles bleibt im Vordergrund des
Menschlichen. Die Tragik aber wirft den Blick in die Urgriinde
des Daseins, wo eine vom verniinftigen Denken nicht fallbare
Spaltung haust, eine unbegreifliche Vernichtung von Werten,
ein Scheitern der edelsten Krifte des Menschen, ein ritselhaftes
Ineinander von Schuld, Unschuld und Schicksal. Im tragischen
Geschehen wird dem Menschen der Sinn des Daseins grundsétz-
lich zur Frage. Er findet nicht nur da und dort eine Unstimmig-
keit, die sich friiher oder spéter lost oder die in der Resignation
hingenommen werden miilite. Er sieht sich Machten ausgelie-
fert, denen er nicht standhalten kann, er fiihlt sich nicht nur auf
sich zuriickgeworfen, um allein den Kampf gegen alles zu be-
stehen und siegend unterzugehen — dies wére heroisch, aber
nicht tragisch. Er sieht sich vielmehr zuriickgeschleudert in den
Abgrund der Sinnlosigkeit.

Diesen Begriff diirfen wir freilich nicht unbesehen aufneh-
men. Die fragische Sinnlosigkeit ist eine Erfahrung, die der
Mensch nur im Handeln und Leiden machen kann. Sie ist nicht
ein unverdullerliches Seinsmerkmal, das wie jedes andere ent-

12 K. Nadler, Die Idee des Tragischen bei Hegel, Deutsche Vierteljahrs-
schrift, Bd. XIX (1941), S. 354—368.



E. G. Riisch, Das Problem des Tragischen in christlicher Sicht 345

deckt und gelernt werden kénnte, das so zum Dasein gehort wie
seine Unvollkommenheit. Auch diese zu erfahren, mag schmerz-
lich und traurig sein, aber hier 6ffnet sich der Abgrund des Tra-
gischen noch nicht. Denn die Sinnlosigkeit erscheint nur dort,
wo eine sinnvolle Ordnung in Frage gestellt wird, ja wo sie im
Hintergrund als feststehende Macht bleibt und so das Scheitern
des Menschen herbeifiihrt. Die Sinnlosigkeit des einzelnen tra-
gischen Geschehens kann nur dort in ihrer furchtbaren Griéfle
erscheinen, wo das ganze Welthild als solches gerade nicht tra-
gisch aufgefalit wird. Der tragische Konflikt bleibt in einer un-
aufloslichen Beziehung zum feststehenden Absoluten.*® Nur
dort ist der Schatten erkennbar, wo das Licht einfillt. So meinen
wir nicht, dal das Tragische dem Menschen die absolute Sinn-
losigkeit der Welt aufzeige, sondern es offenbart das sinnlose
Scheitern des Menschen eben angesichts einer dem Menschen
iiberlegenen, zwar nicht mehr begreifbaren, aber vorhandenen
Macht. Selbst wenn die Macht 16send eingreift, wenn die tragi-
sche Situation verséhnend endet, bleibt die Macht unbegreiflich,
und die tragische Situation in der Schicht des Konfliktes wird
keineswegs abgeschwicht. Wo diese Schicht des Absoluten ge-
leugnet wird, gibt es zwar viel Schauerliches und Sinnloses, wie
in modernen existentialistischen «Tragiédieny, aber es fehlt das
unsagbare Element der echten Tragdédie, das dem Menschen
AufschluB iiber sich selbst gibt. Das beriihmte Chorlied in der
«Antigoney iiber den Menschen in seiner «Ungeheuerlichkeit»
1ift merkwiirdigerweise noch nicht in diese Abgriinde schauen.
Das geschieht viel stirker im «Konig Oedipusy oder in dem ein-
zigen Vers am Schlull der «Trachinierinneny, mit dem das
ganze tragische Geschehen der iiberlegenen unbegreiflichen
Macht gegeniibergestellt wird:

Und dies war alles des Zeus Werk!

Nun verstehen wir auch, dafl das Tragische in uns jene be-
sondere Furcht bewirkt, die nach der Definition des Aristoteles
unabtrennbar zu ihm gehort. ** Denn es bringt uns die vollstéin-

13 . Sengle, Vom Absoluten in der Tragidie, Deutsche Vierteljahrs-
schrift, Bd. XX (1942), S.265—272. W. Baetke, Die Gerechtigkeit Gottes
und die Tragodie, Zeitschrift fiir Deutschkunde 1933, S. 129—147.

1 Poetik, a.a.0. (Anm.5), S.345. — Auf die vielberufene tragische
«Katharsis» bei Aristoteles brauchen wir nicht einzugehen. A. Lesky (Zum



346 E. G. Riisch, Das Problem des Tragischen in christlicher Sicht

dige Abhédngigkeit und die bis in die Wurzeln des Lebens rei-
chende Spaltung und Zerbrochenheit zum Bewuftsein. Tragi-
sche Furcht ist etwas anderes als Schrecken oder Angst. Diese
folgen schon auf die Einwirkung einer physischen Gewalt. Im
Tragischen aber erfahren wir das Scheitern des menschlichen
Geistes. Die Furcht weckt nicht blo den Willen, es ein ander-
mal besser zu machen, vorsichtig zu werden und mittelméafig.
Auch das «MafBhalteny geniigt hier nicht, denn es steht zu sehr
in der Ndhe der Klugheit. Das Tragische will uns aber nicht
«klug fiir ein andermal, sondern weise fiir immer» machen, um
eine Formulierung von J. Burckhardt iiber die Wirkung der ge-
schichtlichen Erfahrung hier aufzunehmen.® Die tragische
Furcht ist verbunden mit wirklicher Beugung unter das Uner-
klarliche, mit der Bereitschaft zu neuen gleichen Erfahrungen.
Sie weill um die unaufhebbare und jederzeit neu auftauchende
Bedrohung des menschlichen Daseins. Aus dieser Haltung folgt
«als Verwandte der Furchty (@poépog) die Ehrfurcht (oéBag), jene
Scheu, die dem Biirger das Unrechttun verwehrt, wie es Athene
in den «Eumenideny sagt. Wer um die tragische Erschiitterung
durch das Schreckliche und Ungeheuerliche weill, um das Aus-
geliefertsein an die unfallbaren Michte, der wird sich auch vor
dem Recht in scheuer Ehrfurcht beugen:

Und nicht verweiset alles Schreckliche der Stadt,
Denn welcher Mensch bleibt, wenn er nichts mehr scheut,
gerecht? °

II.

An diesem Punkte diirfen wir abbrechen. Das Tragische ist
uns in einigen seiner Merkmale begegnet. Und nun erhebt sich
die Frage unseres Themas: was hat die tragische Erfahrung,
die ganze tragische Betrachtung des Menschenlebens mit dem
christlichen Glauben zu schaffen? Scheinen sie sich nicht in
den entscheidenden Voraussetzungen zu widersprechen? Das
christliche Denken, so sollte man annehmen, weifl doch nichts
Problem des Tragischen, S.3) sagt mit Recht: «Seine Katharsis bleibt allen
Versuchen zum Trotz, sie ins Weltanschauliche zu steigern, doch schlichte
Aussage tiber die psychologische Wirkung der Tragédie.»

15 Weltgeschichtl. Betrachtungen, Gesamtausgabe VII, S. 7.
16 YV, 690 f. und 698 1. (Ausgabe H. Weil, S, 298).



E. G. Riisch, Das Problem des Tragischen in christlicher Sicht 347

von einer undurchschaubaren Réatselhaftigkeit des menschli-
chen Daseins. Egs sieht den ganzen Weltlauf und das Schicksal
des Einzelnen aufgehoben in der strahlenden Zuversicht: «Von
Gott und durch Gott und zu Gott sind alle Dinge!s> (Romer 11,
36). Dem blinden Schicksal, den unfaflbaren Méchten und Ge-
walten, an denen das tragische Scheitern erfolgt, steht im bibli-
schen Denken die Klarheit der Weltauffassung als Schépfung
Gottes gegeniiber. Der Mensch bleibt wohl das Geschopf, dessen
Wege nicht die Wege des Schopfers sind. Aber selbst in allem
Leid weill sich der Mensch in einer gottlichen Vorsehung gebor-
gen. Alle griechische vorchristliche und alle moderne nach-
christliche Tragik scheint dort iiberwunden zu sein, wo der
Gott verkiindigt wird, der die Toten lebendig macht, der das
Scheitern des Menschen in Sieg verwandelt.

Und gilt nicht das gleiche auch von der Schuldfrage? Gewil}
spricht die Bibel uniiberhérbar scharf von der Schuld des Men-
schen. Aber gibt es in ihr das Ineinander von Verblendung und
Verantwortung, das tragische Schuldigwerden-Miissen, oder
wird nicht der Mensch allein in seiner vollen Freiheit und Ver-
antwortlichkeit ernst genommen, so daBl die tragische Schuld
entweder keine Schuld im Sinne der Bibel oder dann die Schuld
der bloflen Hybris wire, der Auflehnung gegen Gott, die nicht
zum tragischen Scheitern, sondern zur wohlverdienten Strafe
fiithrt? Und wenn schon von Schuld die Rede ist — wieviel mehr
spricht die Bibel von Vergebung, von der durch Gottes Gnade
geschaffenen neuen Menschenwelt, in der auch die furchtbarste
Schuld aufgehoben ist? Das Verstindnis des Tragischen miilite
mindestens ganz umgebaut werden, um im christlichen Denken
einigermallen unterzukommen. Vielleicht wiire ihm eine vorliu-
fige, propéddeutische Stellung einzurdumen, als Kennzeichen
des Seins aullerhalb von Christus. Es konnte dem Christen die
Konfliktsmoglichkeiten zeigen, denen er als natiirlicher Mensch
ausgesetzt ist, um ihm dadurch die Losung des christlichen
Glaubens nur um so herrlicher erscheinen zu lassen.

Und doch konnen uns diese Hinweise nie befriedigen. Ein-
mal werden wir durch das tragische Geschehen immer aufs
tiefste erschiittert, und wir fiihlen uns im eigenen Wesen betrof-
fen, auch wenn wir im Glauben stehen. Sodann darf man auf
tragische Gestalten im biblischen Bereich hinweisen — denken



348 E. G. Riisch, Das Problem des Tragischen in christlicher Siclit

wir nur an Saul und Hiob, an Jeremia und Johannes den Téu-
fer, vor allem aber an Jesus Christus, dessen Leiden und Ster-
ben schon so oft vom Tragischen her interpretiert worden ist.
Lautete unser Thema «Das Tragische in der Bibel», wir fdnden
wahrlich Stoff genug. Aber nicht das macht uns die Ablehnung
des Tragischen unmdéglich. Der Grund, weshalb die Auskunft,
das christliche Denken schliefe das Tragische aus, nicht iiber-
zeugt, liegt im Wesen der Sache.

Wir gehen davon aus, dall die Bibel vom lebendigen Gott
spricht. Sie verkiindigt weder ein optimistisches noch ein pes-
simistisches Weltbild, weder eine tragische noch eine untragi-
sche Lehre vom Dasein und vom Menschen. IThr geht es weder
um eine Welterkldrung, die das Dasein als sinnvoll erscheinen
148t, noch um die gegenteilige Feststellung, dall das Lieben sinn-
los sei. Ihr geht es einzig um die Begegnung des Menschen mit
dem lebendigen Gott, wie er sich in der lebendigen Geschichte
Israels und in seinem Sohne Jesus Christus durch den Heiligen
Geist geoffenbart hat. Die Bibel bietet weder einen Gottesbeweis
noch eine Theodizee. Gott beweist sich selbst durch sein Han-
deln in Jesus Christus, und er ist keinem Menschen eine Re-
chenschaft iiber sein Tun und Lassen schuldig. Der Gott der
Bibel ist keine moralische Weltordnung, in deren Behauptung
sich schliefilich alles Tragische auflésen miilite. Gott ist Liebe,
aber er liebt in seiner gottlichen Freiheit. Wenn er sich dem
Menschen offenbart, so weill sich der Mensch restlos geborgen
als das von Gott geliebte und erléste Geschopf. Aber diese Of-
fenbarung ist ein freier, durch gar nichts erzwingbarer Ent-
schlul} des lebendigen Gottes. Keine menschliche Voraussetzung
kann ihn herbeifiihren oder beeinflussen. Wenn der Mensch
glaubt, durch seine Anstrengungen, durch seine héchsten Stre-
bungen Gottes Wohlgefallen zu erringen und dadurch die Vor-
aussetzungen seiner Rettung zu schaffen, so erweist sich Gottes
freie Liebe gerade darin, daf} er diese Strebungen scheitern 14,
bis der Mensch sich ganz auf die Gnade verlédfit. Nur so findet
der Mensch die Gemeinschaft mit Gott, dafl er diesem freien le-
bendigen Herrn allein die Ehre gibt. Im Scheitern seines Lebens
begegnet der Mensch diesem Gott, und wenn Gott einen neuen
Anfang setzt, so ist auch das immer sein freies Gnadenge-
schenk. Das Handeln des lebendigen Gottes schreitet quer durch



E. G. Riisch, Das Problem des Tragischen in christlicher Sicht 349

alle Theorien iiber den Weltlauf und durch alle frommen und
unfrommen Bestrebungen hindurch. Gott thront in der Héhe
und als Heiliger — und bei den Zerschlagenen und Demiitigen.

Betrachten wir nun von diesem biblischen Denken her das
Problem des Tragischen, so liegt es auf der Hand, dal einige
seiner entscheidenden Elemente keineswegs abgetan sind.

Im tragischen Geschehen scheitert der Mensch mit seinen
héchsten und besten Strebungen. Er wird auch nicht nachtrig-
lich rehabilitiert oder wenigstens moralisch gerechtfertigt. Und
ebenso weill die Bibel, dafl der Mensch, der gar nicht hochmiitig
und frevelhaft im landldufigen Sinn zu sein braucht, an der
iiberlegenen Wirklichkeit Gottes scheitert und darin erfihrt,
dafl auch das menschlich Hochste und Beste vor Gott nichts ist.
Wenn Gott dem Menschen entgegentritt, so spricht er sein Urteil
nicht nur iiber die niedern Begierden, iiber das Irdische und
Vergéngliche aus, um dann das Sittliche im Menschen, seinen
freien Willen und seine moralische Kraft um so herrlicher er-
strahlen zu lassen. Gott offenbart ihm im Gegenteil, dafl eben
in dem, was die Stoiker das «fyepuovikév» des Menschen nannten,
in seinem ethischen, reinen, strebenden Bemiihen, die Gott-
widrigkeit, nimlich die Gnadenfeindschaft sein kann, die durch
kein anderes als durch tragisches Geschehen ans Licht gebracht
wird. Oder er fiihrt den Menschen zur Erkenntnis des Zwiespal-
tes in seinem Innern: «Das Gute, das ich will, das tue ich nicht,
das Bose, das ich nicht will, das tue ichy (Romer 7, 19). Was
der wirkliche Wille Gottes ist, wird dem Menschen nur klar im
Zerbrechen des eigenen Willens, das durch die tragische Situa-
tion herbeigefiihrt wird. Die Ausweglosigkeit gehort zu diesem
Geschehen auch im biblischen Sinn, denn sonst wiirde dem
Menschen noch eine Hintertiire zu seiner feinen oder groben
Selbstrechtfertigung offenstehen. Das tragische Scheitern ist
demnach ein wesentlicher Teil der Begegnung des Menschen
mit dem lebendigen Gott.

Ein Aehnliches erkennen wir bei der Schuldfrage. Wir wis-
sen, dal Schuld im moralischen Sinn nicht ohne weiteres der
Tragidie eigen ist. Wir sahen aber auch, daBl im tragischen
Geschehen dem Menschen eine Schuld einsichtig werden kann,
die er sonst nicht als solche zu erkennen vermag. So weill auch
die Bibel davon, dafl der Mensch die Schuld nicht von allgemei-



350 E. G. Riisch, Das Problem des Tragischen in christlicher Sicht

nen, vorgefaliten moralischen Grundsitzen her erkennen kann.
Schuld ist ein Raub der Ehre Gottes, und das wird dem Men-
schen oft nur im tragischen Ereignis klar, weil er in ihm den
lebendigen Gott trifft, der den Menschen nicht an einer abstrak-
ten Weltordnung, sondern an sich selbst mift. Ferner fanden
wir die tragische Schuld in der eigentiimlichen Schwebe zwi-
schen menschlicher Verantwortung und Schicksal. Gewil}
spricht die Bibel nicht vom Schicksal und nicht vom Fluchgeist.
Aber auch sie hilt auf der einen Seite immer und iiberall fest
an der personlichen Schuld des Menschen und sieht ihn doch
gleichzeitig in einer logisch undurchschaubaren Weise ver-
strickt in die Schuldzusammenhinge, die sich in der Geschlech-
terfolge, im Zusammenleben der Menschen oder in der Begeg-
nung mit dimonischen Méachten kundtun. Nie 146t die Bibel den
Menschen vollig schuldlos erscheinen. Denn sie stellt ihn immer
in den gesamten Schuldzusammenhang der gefallenen Schop-
fung. Tragische Schuld ist von ihr aus gesehen nur ein Aspekt
der ganzen menschheitlichen Schuld vor Gott. Aber nun ist
diese Schuld nie ein allgemeiner Grundsatz der Welterkldrung,
nie eine Aussage einer pessimistischen Philosophie, eines Pan-
tragizismus, sondern immer eine lebendige — héngt man am
Ausdruck, so sage man: existentielle — Wahrheit, die in der Be-
gegnung mit Gott erfahren wird. Und nun weill die Bibel von
den vielfdltig verschlungenen Wegen der Schuld. Der alttesta-
mentlichen Aussage, dall Gott der Viter Missetat an den Kindern
bis ins dritte und vierte Glied heimsucht, entspricht das gewal-
tige Bild menschlicher Schuldverhaftung im Neuen Testament,
in Romer 5, 12 ff. Begriffe wie Vererbung, Anlage, Kollektiv-
schuld treffen solche Zusammenhéinge bei weitem nicht. Es
geht um das nur im Handeln des Einzelnen erfahrbare Inein-
ander von Gemeinschuld und Einzelschuld, von Fluch und Ver-
antwortung, wie es fiir das Tragische bezeichnend ist. Die tra-
gische Schuld ist ein Spiegelbild jener biblischen Tatsache, dal
vor Gott das Menschengeschlecht eine Einheit bildet, in der kein
Glied vom andern losgelést werden kann und in der doch jedes
Glied als Geschopf in personlicher Verantwortung vor dem le-
bendigen Gott steht.

Doch die Bibel geht noch einen Schritt weiter, Sie spricht un-
befangen davon, dal «der Herr David reiztey, die Siinde der



E. G. Riisch, Das Problem des Tragischen in christlicher Sicht 351

Volkszihlung zu begehen (2. Sam. 24, 1), und die Lage wird
nicht geklirt, sondern héchstens tragisch verwirrt, wenn die
Chronik statt des Herrn den Satan einsetzt (1. Chr. 21, 1), Er-
scheint hier nicht Gott in der Rolle des «oulAntwp>, des Bei-
standes und Anreizes zur personlichen Schuld, wie wir es bei
Aeschylus vom Fluchgeist horten? Oder denken wir an die Ver-
stockung und Verblendung, die Gott iiber den Pharao kommen
1aBt. Nun stehen solche Dinge wohl am Rande der Geschichte
des Gottesvolkes, und sie haben letzten Endes den Sinn, Gottes
Namen zu verherrlichen und Israel seine Gegenwart kundzu-
tun. Das hindert aber nicht, daf sich hier der tragische Aspekt
der réitselhaften Freiheit Gottes auftut. Stoft auch die gottliche
Macht aus der «Loésungsschichty des tragischen Geschehens
hinunter in die «Konfliktsschichty, so liegt diese Losung doch
nicht innerhalb der Méglichkeiten der «Konfliktsschichty, und
diese bleibt menschlich gesehen in ihrer ganzen unerbittlichen
Hérte bestehen.

Immerhin handelt es sich da noch um Félle, die mit Schuld
verkniipft sind. Aber wie verhilt es sich mit dem Leiden Un-
schuldiger? Wir meinen nicht das Leiden des Martyrers, das
nicht die Sinnlosigkeit, sondern im Gegenteil die tiefe Sinnhaf-
tigkeit eines unschuldigen Leidens zu offenbaren vermag. Die
Frage bricht aber dort auf, wo der Unschuldige in ein Leiden
gefithrt wird, dessen Sinn er nicht zu erfassen imstande ist, das
als ein unausweichliches Verhingnis auf ihm lastet. Da ver-
dunkelt sich der Blick, und die Klage Hiobs hebt an, die das Da-
sein als solches verwiinscht und Gott vorwirft, es sei ihm gleich-
giiltig, ob der Mensch schuldig oder schuldlos sei (Hiob 9, 22).
Damit ist die tragische Situation ersffnet. Hiob kann nicht den
billigen Ausweg aus ihr finden, den ihm die Freunde weisen:
das Leiden bedeute auf alle Fille eine gerechte Strafe, vielleicht
fiir heimliche Siinde, oder es sei ein Liuterungs- und Priifungs-
gericht. Dagegen hiilt Hiob zih an seiner Unschuld fest, und er
schreit die Klage iiber die Ritselhaftigkeit und Ungerechtigkeit
von Gottes Handeln im tragischen Schmerz in die Welt hinaus.

Nun ist die Losung des Hiobbuches fiir unser Problem sehr
aufschluBireich. Es gibt keine theoretische Losung, die einer
Theodizee, einer durchgehenden Ueberzeugung von einem mo-
ralischen Weltregiment gleichkime. Der tragische Konflikt 16st



352 E. G. Riisch, Das Problem des Tragischen in christlicher Sicht

sich nicht von selbst in einer transzendenten Schicht auf. Die
Losung liegt ganz anderswo: Gott selbst, der Lebendige, tritt
auf den Plan. Sein Kommen, sein Erscheinen an sich ist die Lio-
sung. Er gibt keine Auskunft iiber den zukiinftigen Weltlauf, in
dem sich Hiobs Geschick wenden werde. Er stellt einfach eine
Reihe von Gegenfragen an Hiob, in denen er seine Freiheit als
Schopfer und Herr, aber damit auch seine unergriindliche Liebe
offenbart. Nun braucht Hiob gar keine theoretische Lisungs-
schicht der Tragdodie, keine Erhebung in eine Sphére der mora-
lischen Betrachtungsweise, in der ihm dann plétzlich der Sinn
des Geschehens einsichtig wiirde. Er bekennt das Einzige, was
der Mensch nach tragischen Erfahrungen bekennen kann:

Ich habe erkannt, dafl du alles vermagst;

Nichts, was du sinnst, ist dir verwehrt.

Wer ist’s, der da verhiillt ohne Einsicht den Ratschlu?
Darum habe ich geredet in Unverstand,

Dinge, die zu wunderbar fiir mich, die ich nicht begriff.
Vom Hérensagen hatte ich von dir gehort,

Nun aber hat dich mein Auge gesehen,

Darum widerrufe ich und bereue

In Staub und Asche.

Hiob wird nicht nachtréglich gerechtfertigt, denn auch die
Wiederherstellung (42, 7ff.) liegt aullerhalb dessen, was zu
berechnen gewesen wire. Der tragische Konflikt verschwindet
nicht in einer héheren Einheit. Gott 16st ihn zwar, aber so, wie
er allein in seiner Freiheit es will. ¥ Beachten wir, dall die
Freunde den Zorn Gottes auf sich ziehen, weil sie nicht recht
von Gott geredet hatten. Ihr Vergeltungsdogma, ihre Lsungs-
versuche wiirden gerade die Tragik in unechter Weise ver-
fliichtigen. Wenn das christliche Denken sich auf diese Ebene
begibt — und das ist unter dem Einflul} der stoischen Weltan-
schauung jahrhundertelang geschehen ** —, dann freilich hat

17 Tm Blick auf die «Losung>» des tragischen Konflikts im Buch Hiob
durch die Theophanie ergibe sich vielleicht eine Auslegung der bekannten
Erscheinung des «Deus ex machina» in manchen Dramen des Euripides, die
seinem Anliegen gerechter werden konnte, als es in der Literatur iiber ihn
gelegentlich geschieht.

18 Ueber den Einflufl der stoischen <«Unerschiitterlichkeit» und ihrer

untragischen Weltanschauung auf das Denken des Abendlandes vgl. H. Wein-
stock, a.a. O., Kap. 3.



E. G. Riisch, Das Problem des Tragischen in christlicher Sicht 353

das Tragische in ihm keinen Platz. Aber das wére nicht das
rechte biblische Denken, das sich unversehens auf dem Wege
der Freunde Hiobs betreffen lielle. **

Das Neue Testament denkt nicht anders. Paulus ruft am
Ende eines langen Abschnittes, der durch alle Héhen und Tie-
fen tragischer Verwicklungen gefithrt hat, aus: «Wie uner-
forschlich sind Gottes Entscheidungen und unausdenkbar seine
Wege! Denn wer hat den Sinn des Herrn erkannt oder wer ist
sein Ratgeber gewesen?» (Romer 11, 34). Auch das ist keine
«Weltanschauungy, die das Tragische ausschaltet. Denn die
Freiheit Gottes, seine undurchdringlichen Entscheidungen blei-
ben voll und ganz gewahrt. Nur er selbst in seiner Offenbarung
vermag die Fragen zu l6sen. Und diese Offenbarung ist die
Gabe seiner freien Gnade. Sie wird dort zur herrlichen Wirk-
lichkeit, wo er seinen Heiligen Geist gibt. Aber das liegt im
freien Ermessen Gottes. Der Blick auf die freie Gnade fiihrt den
Menschen in das Wagnis des Glaubens, wo er restlos alles
preisgibt und sich dem lebendigen Gott iiberldfit. Der gewaltige
Unterschied zur griechischen Tragik beruht darin, dafl dieser
Gott sich als der liebende Vater erweist und nicht als das unzu-
verlissige Schicksal oder als blinder Zufall. Euripides, dem
unter dem zermalmenden Erlebnis des Tragischen der alte Got-
terglaube zerbrach, hielt sich schliefllich nur noch an die Tyche.
In dieser Sache ist das biblische dem griechischen Denken iiber-
legen, indem es nie den Schritt vom lebendigen Gott weg zum
Schicksal oder zum Zufall macht. Aber dadurch ist das Andere
nicht aufgehoben, dafl der Glaube mit der tragischen Haltung
den volligen Verzicht auf die menschlichen Sicherungen und
dag Ausgeliefertsein an Gott gemeinsam hat.

1% g ist bezeichnend, dafl J. Korner (Tragik und Tragodie, Preullische
Jahrbiicher, Bd. 225, S. 71) seine Behauptung, die biblische Weltanschauung
schliefle das Tragische aus, ausgerechnet mit einem Zitat aus der Rede des
Elihu (Hiob 34, 10—12) einleitet. Es liefle sich auch sonst nachweisen, daf}
die meisten, die die Ansicht vertreten, das Tragische und das Christliche
seien nur Gegensitze, ein Christentum vor Augen haben, das stark vom
spétjiidischen Vergeltungsdogma oder von stoisch-humanistischen Gedan-
kengingen iiberlagert und gefirbt und damit verzeichnet und verzerrt ist.
— Auf der andern Seite sieht J.Koérner, a.a. 0., S.75, richtig, daB die
calvinische Gnadenlehre innerhalb des Christentums am ehesten einen tra-
gischen Aspekt schafft.

23



354 E. G. Riisch, Das Problem des Tragischen in christlicher Sicht

Bedenken wir zum letzten das Element der tragischen
Furcht. Sie findet ihre biblische Parallele in der Wahrheit: «Die
Furcht des Herrn ist der Weisheit Anfang.» KEs ist nicht die
Furcht vor dem unberechenbaren Ungliickszufall oder vor dem
sinnlosen Gotterzorn. Aber es ist die heilige Furcht vor dem
Gott, der uns jederzeit im tragischen Geschehen unsere Zer-
brochenheit erkennen lassen kann. Die Furcht des Glaubens
weill wohl, dafl das zu unserm Heil geschieht. Aber sie erfiahrt
das wieder nicht als allgemeinen Satz einer untragischen Welt-
anschauung, sondern das ist eine schmerzliche Erkenntnis, ge-
wonnen je im tragischen Konflikt, der sich nur 16st, wenn uns
Gott selbst begegnet, «ubi et quando visum est Deo». Nur aus
dieser urtiimlichen Furcht vor dem lebendigen Gott wichst
dann die Ehrfurcht vor seinem Gebot und vor seinen Geschop-
fen heraus.

Damit haben wir einige Beziehungen des Tragischen zum
christlichen Denken betrachtet. Es ist uns nun wohl verwehrt,
zu behaupten, das Tragische und das Christliche hitten nichts
miteinander zu tun. Wollten wir dieser Meinung folgen, so
wiirde sich bald die Tragik wiederholen, daf} eine solche schein-
christliche untragische Weltansicht von den menschlichen Er-
fahrungen aufs furchtbarste Liigen gestraft wiirde und am Ende
das Tragische iiber das Pseudochristliche triumphieren miifite.
Das Tragische ist mehr als eine Erfahrung des Menschen auller-
halb des Glaubens, mehr als nur eine propéddeutische Ergin-
zung zum christlichen Weltbild. Es steckt vielmehr im Glauben
selbst drin, und wir horen es herausklingen aus dem Paulus-
wort: «Unser Erkennen ist Stiickwerk und unser Weissagen
ist Stiickwerk . .. Wir sehen jetzt durch einen Spiegel in rdtsel-
hafter Gestalty (1. Kor. 13, 9—12). Aber wir sehen auch, dal} die
tragische Erfahrung nicht den ganzen Inhalt des Glaubens aus-
schopft. Sie beriihrt nur eine Seite der Fiille des biblischen Den-
kens. Das Evangelium ist keine pantragizistische Weltanschau-
ung. Es ist die frohe Botschaft von der erbarmenden Liebe Got-
tes, die dort wohnt, wo die Menschen zerbrochenen Herzens
sind. Das Tragische wird dadurch nicht einfach beseitigt. In
ihm erfahren wir immer wieder, dall wir mit allen Menschen in
einer furchtbar zerrissenen und gespaltenen Welt leben. Und
wenn wir, deren Herz dadurch zerbrochen wird, dann von der



F. Buri, Das Selbstverstdindnis des christlichen Glaubens . . . 355

frohen Botschaft erfalit werden, so ist es die unerwartete freie
und heilige Liebe Gottes. In dieser Weltzeit bleiben das Tragi-
sche und das Christliche geheimnisvoll miteinander verbunden:
«Ich elender Mensch! Wer wird mich erlésen von diesem Leibe
des Todes? — Dank sei Gott durch Jesus Christus, unsern
Herrn!»

St. Gallen. Ernst Gerhard Rtisch.

Das Selbstverstindnis des christlichen Glaubens
als Prinzip der Dogmatik *.

Die Frage nach dem Prinzip der Dogmatik, um die es in unserem Thema
geht, gehért zu den sog. Prolegomena der Dogmatik, d.h. zu demjenigen
Teil der dogmatischen Arbeit, in welchem — der systematischen Ersrterung
der christlichen Wahrheit voraufgehend — die dabei zu befolgende Methode
grundsédtzlich dargelegt und gerechtfertigt wird. Bei unserer Herausstel-
lung des Selbstverstindnisses des christlichen Glaubens als des sach-
gemillen Prinzips christlicher Dogmatik werden wir so vorgehen, dafl
wir unseren Ausgang nehmen von der Verhéltnisbestimmung von natiir-
licher Theologie und Offenbarungstheologie, wie sie die altprotestantischen
Dogmatiker ihren Systemen in den beiden ersten Lehrstiicken von der
Offenbarung und von der Heiligen Schrift voranzustellen pflegten. Ein
Blick auf deren seitherige und besonders neueste Problematik wird uns
Anlall zu einer grundsiitzlichen Besinnung iiber das Wesen und Verhiltnis
von Wissen und Glauben geben. Von dem daraus resultierenden Selbst-
verstindnis des Glaubens aus wird sich uns einerseits eine Beurteilung
der sog. natiirlichen Theologie als Theologia negativa eréffnen, und ander-
seits wird sich uns durch Bezugnahme auf die Heilige Schrift und deren
besonderen Offenbarungsanspruch das Selbstverstéindnis des christlichen
Glaubens formen, welches als Prinzip der Dogmatik zu verwenden ist.

Nach dieser Uebersicht iiber unser Vorhaben beginnen wir mit dem
ersten der vier genannten Punkte.

1. Natiirliche Theologie und Offenbarungstheologie.

Da die Diskussion um das dogmatische Grundprinzip, auf deren Schwie-
rigkeiten unsere Fassung desselben als Selbstverstindnis des christlichen
Glaubens eine lésende Antwort darstellen soll, vornehmlich unter dem
Gesichtspunkt des Verhiltnisses von natiirlicher Theologie und Offen-
barungstheologie gefiihrt wird, diirfte es niitzlich sein, von der in den
Systemen der altprotestantischen Dogmatik vorliegenden Verhiltnisbe-

* Eine Vorlesung, gehalten vor der theologischen Fachschaft der
Universitit Erlangen am 9. Juli 1954,

23*



	Das Problem des Tragischen in christlicher Sicht

