
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 10 (1954)

Heft: 5

Artikel: Zur neuesten Diskussion über die  in Röm. 13,1.

Autor: Cullmann, Oscar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877473

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877473
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


10. Jahrgang

Theologische Zeitschrift
Heft S September/Oktober 1954

Zur neuesten Diskussion über die e-oyiiai
in Rom. 13,1.

Seit einigen Jahren ist — besonders in Deutschland — unter
den Theologen eine Art Konsensus über die Ablehnung der
gleichzeitigen Deutung der ègouoiai in Rom. 13, 1 auf den Staat
und die Engelmächte entstanden: diese stelle eine gänzlich
widersinnige, verschrobene, phantastische, abenteuerliche,
groteske Erklärung dar; und so glaubt man, sich damit begnügen
zu können, sie in einem tadelnden Satz an die Adresse ihrer
Vertreter mit den genannten Eigenschaftswörtern abzutun,
deren Liste übrigens verlängert werden könnte.1

Martin Dibelius hatte jene Deutung zum ersten Mal in
«Geisterwelt im Glauben des Paulus» im Jahre 1909 beiläufig
vorgeschlagen; später aber, als Günther Dehn und andere in den
Jahren 1936 ff. sie näher ausführten und biblisch-theologische
Folgerungen aus ihr zogen, hat er sie selbst wieder fallen
lassen. Daß sie gerade zwischen den Jahren 1936 und 1944 in
Arbeiten über den Staat im Neuen Testament entwickelt worden
ist2, hat verschiedene ihrer neuesten Bekämpfer veranlaßt, ihr
Aufkommen aufs Konto der damaligen politischen Ereignisse
zu setzen und damit zu erledigen. Es stimmt, daß das Interesse
für diesen Fragenkomplex damals naturgemäß besonders wach
war. Aber man könnte daher auch umgekehrt die so
leidenschaftliche Bekämpfung jener These, die ja auch in den Kriegs-

1 Im Hinblick auf die gegenwärtig allgemeine Verbreitung dieses
Konsensus ist es um so bemerkenswerter, daß W. Künneth in seinem soeben
erschienenen großen Werk «Politik zwischen Dämon und Gott (Eine christliche

Ethik des Politischen)», 1954, sich ihm nicht anschließt und die Frage
der politischen Weltordnung im Neuen Testament in den Rahmen der
Herrschaft Christi «über alle Gewalten und Mächte der unsichtbaren Dimensionen

der kosmischen und der geschichtlichen Sphäre» (S. 40) stellt.
2 Zur Bibliographie und zur Diskussion jener Jahre siehe O. Cullmann:

Christus und die Zeit, 2. Aufl. 1948, S. 169 ff.

21



322 O. Cullmann, Zur neuesten Diskussion über die é£ouaiai in Rom. 13,1

jähren in Deutschland einsetzte, auf solche Weise erklären.3
Jedoch scheint der Zeitpunkt nun gekommen, wo derartige
Erwägungen völlig und endgültig aus dieser exegetischen Dehatte
verschwinden sollten. Dies ist schon auf Grund der Tatsache
angezeigt, daß der Gedanke, wie gesagt, zum ersten Mal im
Jahre 1909 aufgetaucht war.

So begreife ich einen gewissen gereizten Ton nicht, in den
auch heute noch die Gegner der sogenannten «dämonistischen»
Deutung — eine übrigens ganz irreführende Bezeichnung —
verfallen, sobald sie diese Erklärung erwähnen. Wenn ich in
der Ueberschrift des vorliegenden Aufsatzes von der neuesten
«Diskussion» spreche, so ist dies ein Euphemismus. Denn die
Diskussion beschränkt sich größtenteils auf jene summarischen
Verdikte, die, weil ohne Begründung, weder für den Leser noch
den erledigten Gegner interessant sind. Nur beispielsweise
zitiere ich hier einen Satz aus Bultmanns Besprechung meines
Buches «Christus und die Zeit» 4, weil er für den genannten
Konsensus und die Art seines Vorgehens kennzeichnend ist:
«Schmerzlich, daß [in «Christus und die Zeit»] die groteske
Mißdeutung von Köm. 13, 1 auf die Engelmächte wiederkehrt.»
Warum es sich um eine groteske Mißdeutung handelt, wird
nicht mitgeteilt.

Wenn ich im folgenden nun noch einmal das Wort zu dieser
Frage ergreife, so geschieht dies nicht in der Absicht, diese
Erklärung als allein möglich hinzustellen, wohl aber in der
Hoffnung, ihre Gegner möchten sie in Zukunft, wenn sie sie
erwähnen, als eine jedenfalls durchaus erwägenswerte Hypothese
ernst nehmen und sich der Mühe unterziehen, sie wirklich zu
bekämpfen, anstatt sie überlegen abzutun.

Ferner aber äußere ich mich nochmals dazu, weil in der
Nachkriegszeit wenigstens eine Widerlegung jener Deutung
erschienen ist, die eine rühmliche Ausnahme gegenüber dem
vorhin gekennzeichneten Vorgehen bildet, insofern sie wirklich
einen Beitrag zur Diskussion liefert und daher eine Entgegnung

verdient: der in der Festschrift für A. Bertholet 1950
erschienene Aufsatz H.von Campenhausens: «Zur Auslegung

3 Siehe besonders G. Kittel: Christus und Imperator, 1939, S. 48 ff.
4 R. Bultmann: Heilsgeschichte und Geschichte. Zu Oscar Cullmann,

Christus und die Zeit (Theologische Literaturzeitung 1948, S. 659 ff.).



O. Cullmann, Zur neuesten Diskussion über die öouaiai in Rom. 13,1 323

von Rom. 13: Die dämonistische Deutung des èHoucriot-Begriffs».
Der Heidelberger Kirchenhistoriker ist freilich in seiner
Ablehnung der neu untersuchten These ebenso entschieden wie die
Vertreter des genannten Konsensus, und auch in diesem Artikel
verspürt man eine leichte bei dem Verfasser sonst ungewohnte
Gereiztheit. Aber seine Einwände sind durchaus sachlich
gehalten und teilweise weiterführend s, und auch der Humor hat
den Verfasser doch nicht verlassen, so wenn er die Vertreter
der von ihm bekämpften Auffassung der Einfachheit halber
«die Dämonisten» heißt.

Allerdings ist mit dieser Bezeichnung wie mit der Qualifikation

«dämonistische Deutung» von vornherein Anlaß zu
einem Mißverständnis gegeben. Für die Auslegung, die ich mit
andern verteidige, ist ja charakteristisch, daß sie die èSoucrîou

gerade nicht einseitig auf die Engelmächte bezieht, sondern eben
auf beides: den empirischen Staat und die Engelmächte. Uebri-
gens hat H. von Campenhausen dies richtig erkannt. Denn auch
darin bildet er in der Behandlung dieser Frage eine rühmliche
Ausnahme, daß er die gegenteilige Ansicht und ihre Begründung

nicht vereinfacht, sondern korrekt wiedergibt.
Die Aufregung über die vorgeschlagene Deutung ist mir

schon deshalb nicht recht begreiflich, weil diese ja keineswegs
ein radikal neues Verständnis der paulinischen Staatsauffas-
sung von Rom. 13, 1 ff. gegenüber der auch abgesehen von den
ègoucriou üblichen Erklärung der Perikope einführt, sondern
diese nur in den theologischen Zusammenhang des ganzen
paulinischen Denkens stellt und auf diese Weise zu vertiefen meint.
Gerade H. von Campenhausen gibt in seinem Aufsatz — und
zwar trotz seiner energischen Ablehnung der Doppeldeutung
von à£ouoîai — positiv letzten Endes die gleiche theologische
Erklärung des ganzen Abschnitts wie ich. Was er auf S. 107

sagt, könnte ich nicht nur trotz, sondern auf Grund meines
Verständnisses der èHoucrîai wörtlich unterschreiben. Er weist darauf

hin, daß die Unterwerfung unter die Obrigkeit von Paulus
mit der Eschatologie begründet wird und daß das Kap. 13 des
Römerbriefs nicht zufällig mit einem Blick auf die große kom-

6 Besonders dankenswert sind die patristischen Ergänzungen, vor allem
der Hinweis auf Origenes, S. 102, der allerdings nicht gegen die von H.
von Campenhausen bekämpfte These spricht.

21*



324 O. Cullmann, Zur neuesten Diskussion über die éSoumai in Rom. 13,1

mende Zukunft Christi und seines Reiches abschließe, von der
her alles begriffen werde: die Nacht ist vorgerückt. Wörtlich
fährt H. von Campenhausen fort: «damit ist zunächst das so
eindringlich unterstrichene Gewicht der Obrigkeit ohne viel
Worte in seiner Vorläufigkeit, in seiner Begrenzung deutlich
geworden: es sind ,noch' bestehende, vergehende Gewalten, an
die der Christ für diese Zeit gewiesen wird, um deren
individuelles Gerecht- oder Ungerechtsein kein Streit mehr lohnt».6
Genau dies sage ich auch. Denn der Verfasser gibt hier also
nicht etwa eine naturrechtliche, sondern eine heilsgeschichtliche
Begründung der paulinischen Ausführungen über den Staat.
Es stimmt daher nicht, wenn er behauptet, die Erklärung der
èHoucrîai, die ich mit andern verteidige, «passe nicht zu den klar
erkennbaren Absichten, die Paulus an dieser Stelle verfolgt».

Mit der Doppelbeziehung der èSouoîai wird im Gegenteil die
von dem Heidelberger Theologen betonte eschatologische
Verankerung unserer Stelle, die ohnehin durch den Kontext
gegeben ist, philologisch und zeitgeschichtlich bestätigt. Besonders

der Begriff der «Vorläufigkeit» des Staates wird auf diese
Weise in die paulinischen heilsgeschichtlichen Kategorien
gekleidet, die der Apostel wie das ganze Urchristentum mit seiner
Zeit teilt. Daher ist nicht recht einzusehen, warum die Ablehnung

der genannten Erklärung mit einem gewissen Pathos
erfolgt, als ob mit der Doppeldeutung der èHoum'ai dem Paulus die
größte Gewalt angetan und seine Meinung über den Staat völlig
verdreht würde!7

Aber wie steht es nun mit dieser Doppelbedeutung? Mit

6 Schwach scheint mir dagegen, was H. von Campenhausen S. 109 ff.
über die Parallele zwischen unserer Kömerbriefstelle und 1. Thess. 5, 1

bis 15 schreibt, der er offenbar eine besondere Bedeutung beimißt. Gewiß
ist der Gebrauch der Bilder parallel. Aber die Gemeindevorsteher von
1. Thess. 5, 12 in Parallele zu den staatlichen Obrigkeiten zu setzen, geht
doch nicht an. Der Gehorsam den Gemeindevorstehern gegenüber braucht
doch nicht mit dem Hinweis aufs Ende begründet zu werden. Der Gehorsam
dem Staat gegenüber muß den Gemeindegliedern besonders ans Herz gelegt
werden, denn er versteht sich nicht von selber. Zum Gehorsam gegenüber
den irpoiardnevoi der Gemeinde muß zwar Paulus offenbar auch auffordern,
aber zu rechtfertigen braucht er ihn doch nicht!

7 Auch H. von Campenhausen spricht von «Verwirrung», «gequälten
Auslegungskünsten».



O. Cullmann, Zur neuesten Diskussion über die éSouoicu in Rom. 13,1 325

Recht bemerkt H. von Campenhausen, daß das Wort èHouoîou im
Profangriechischen nur eine Bedeutung hat: es bezeichnet die
empirische Obrigkeit. Die Auffassung von unsichtbaren
«Engelmächten» ist ja in jenem Bereich nicht bekannt. Dies ist auch
für mich bedeutsam.8 Hätten wir es also in Rom. 13 mit einem
profangriechischen Text zu tun, so wäre die Notwendigkeit,
nur den eindeutigen Sinn «Staat» anzunehmen, offensichtlich.
Nun gehört aber Rom. 13 nicht in einen profangriechischen,
sondern in einen jüdisch-hellenistischen, und zwar theologischen,

präziser: paulinischen Zusammenhang. Auf diesem Boden

bedeutet aber nun einmal die Vokabel èSoucricu beides. Nicht
nur ist die Bedeutung «Engelmächte» jedem urchristlichen Leser

geläufig, sondern mehr noch: bei Paulus jedenfalls bedeutet
der Plural èHouaicu und der pluralisch gehrauchte Singular Ttctcra

èSoucrîa an allen andern Stellen überhaupt nur «unsichtbare
Mächte». Wenn H. von Campenhausen auf S. 99 schreibt, «Paulus

habe die Vokabel ègoucriai in anderm Zusammenhang auch 9

für gewisse Engel gebraucht», so ist dies zwar nicht falsch,
aber doch mißverständlich. Nein, Paulus hat das Wort èHouoiai

nicht «auch» für gewisse Engel gebraucht, sondern er hat es,
wie die Konkordanz zeigt, an allen andern Stellen überhaupt
nur in jenem andern Zusammenhang gebraucht. Das mag Zufall

sein, beweist aber zumindest, worauf es mir hier ankommt,
daß meine Behauptung, die Bedeutung «Engelmächte» sei in
einem Paulusbrief beim Schreiber und Leser des Wortes èHoucriai

mit in Betracht zu ziehen, nicht so «grotesk» ist, wie dies nun
immer wieder dekretiert wird. Freilich ist dem Apostel auch
der profane Sinn bekannt. Wie sollte er es auch nicht sein! Und
ebenso fest steht, daß er an dieser Stelle, wie der ganze Kontext
beweist, auch diesen profanen Sinn «staatliche Obrigkeit» im
Auge hat.10

6 Aber ich füge gleich hinzu, daß auch die âpxovTeç von 1. Kor. 2, 8,

von denen gesagt ist, sie hätten Christus gekreuzigt, und die H. von
Campenhausen, wie wir sehen werden (siehe unten S. 330), nun im Gegenteil
nur im Sinne dämonischer Mächte verstehen will, für einen profanen Leser
nichts anderes als «empirische Herrscher» bedeuten.

8 Von mir unterstrichen.
10 Und wiederum füge ich hinzu: ebenso wie er sich in 1. Kor. 2, 8 auch

Rechenschaft darüber ablegt, daß im Profangriechischen âpxovTcç weltliche
Herrscher sind, und ebenso wie dort der Kontext, der von der römischen



326 O. Cullmann, Zur neuesten Diskussion über die öoucricu in Rom. 13,1

Ich weiß nicht, auf Grund welchen wissenschaftlichen Prinzips

H. von Campenhausen die Regel aufstellt, wir müßten in
einem Falle wie Rom. 13 «normalerweise» das Wort so
verstehen, wie es in der profanen Gräzität allein verstanden werden

könne. Als oh der Apostel hier aufhörte, als Theologe zu
sprechen.11 Würde es sich bei der Verwendung von èSouoicu im
Sinne von «Engelmächten» bei Paulus um eine nur zufällige
und gelegentliche Randerscheinung handeln, so könnte man in
der Tat allenfalls sagen, der profane, d. h. eindeutige Sinn
«staatliche Obrigkeit» komme allein in Betracht, obwohl es in
den Paulusbriefen keinen andern Beleg dafür gibt.

Nun steht aber auch abgesehen von der erwähnten
Wortstatistik die Vorstellung von den Engelmächten, und zwar von
ihrer Besiegung durch Christus, ganz und gar im Vordergrund
nicht nur allen paulinischen, sondern des gesamten urchristlichen

Denkens. In den ältesten Glaubensformeln, in denen es
doch gilt, sich kurz zu fassen und nur das Allerwichtigste zu
erwähnen, kommen diese Mächte fast regelmäßig vor. Dieses
Argument scheint mir besonders wichtig, und ich möchte auf
Grund gegenteiliger Erfahrungen die Vertreter jenes ablehnenden

Konsensus bitten, gerade über die folgenden Ausführungen
nicht hinwegzulesen. Denn für die Frage der Möglichkeit, ob
Paulus in Rom. 13 bei der Verwendung des Ausdrucks èSoucrîcu

im Rahmen einer Belehrung über den Staat noch an einen
andern als den profangriechischen Sinn gedacht haben kann,
sind diese für mich entscheidend.

Nichts zeigt besser, wie sehr der Gedanke der gegenwärtigen

Todesstrafe der Kreuzigung spricht, beweist, daß Paulus auch Herrscher
von Fleisch und Blut im Auge hat.

Für mich ist es auch nach wie vor gar nicht so sicher, daß die von
Irenaeus adv. haer. Y, 24, 1 zitierten Gnostiker überhaupt nicht an den
Staat gedacht haben sollten. Daß Irenaeus bei der Wiedergabe ihrer
Meinung nur von «angelieis potestatibus» und «invisibilibus principibus»
spricht, beweist noch nicht das Gegenteil. Man vergleiche nur, in welcher
Weise heute die meisten Gegner unserer Deutung diese charakterisieren,
als ob sie die éSoumai nur auf die dämonischen Engelmächte bezöge (siehe
oben!).

Richtig ist dagegen, daß jene Gnostiker des Altertums den Paulus
trotzdem falsch interpretiert haben, insofern sie die Engelmächte nur in
malam partem verstanden zu haben scheinen.

11 Siehe dazu unten S. 328.



O. Callmann, Zur neuesten Diskussion über die öouaicu in Rom. 13,1 327

Herrschaft Christi und des damit verbundenen Sieges über die
Engelmächte im Zentrum des urchristlichen Denkens steht, als
die überaus häufige Zitierung des Psalms HO nicht nur in
einzelnen Schriften, sondern im ganzen Neuen Testament. Es gibt
wohl keine alttestamentliche Stelle, die von allen neutestament-
lichen Verfassern so oft zitiert wird wie gerade diese.12

Die Behauptung, Jesus habe sich in Erfüllung des Psalmworts

«zur Rechten Gottes gesetzt», ist nur ein anderer
Ausdruck für das Urbekenntnis «Kyrios Christos». Sie ist so
geläufig geworden, daß sie auch abgesehen vom Hinweis auf den
alttestamentlichen Psalm wiederholt wird. Aber die Erinnerung

an ihre ursprüngliche Verbindung mit dem Psalm ist doch
lebendig geblieben. Denn es ist nun charakteristisch, daß gleichzeitig

mit dem Sitzen zur Rechten Gottes der Sieg über die
Engelmächte erwähnt wird.13 Dies stammt ebenfalls aus dem
Psalm 110, wo es heißt, daß der Herr sich zur Rechten Gottes
setzen soll, bis die Feinde zum Schemel seiner Füße gemacht
sind. Während der alttestamentliche Psalm hier an irdische
Feinde Israels denkt, haben die ersten Christen die «Feinde»
mit diesen unsichtbaren Mächten identifiziert. In ihrer
Unterwerfung zeigt es sich, daß Christus jetzt der alleinige Herrscher
ist. Auch wenn diese Mächte noch existieren, so ist ihnen doch
alle selbständige Gewalt genommen.

Die Wichtigkeit dieses Glaubens für das Urchristentum
geht daraus hervor, daß gerade in den alten Glaubensformeln,
wie wir sie schon im Neuen Testament und bei den ältesten
Vätern finden, mit einer erstaunlichen Häufigkeit die Aussage
wiederkehrt, daß Christus zur Rechten Gottes sitzt und daß
ihm alle «Mächte» Untertan sind.14 So schon 1. Petr. 3, 22, wo
sich deutlich ein altes Bekenntnis als Formel vom Kontext
abhebt: «er ist zur Rechten Gottes, nachdem er zum Himmel
gefahren ist und die Engel, Gewalten und Mächte (è£oucrîai) ihm

12 Rom. 8, 34; 1. Kor. 15, 25; Kol. 3, 1; Eph. 1, 20; Hebr. 1, 3; 8, 1;
10, 13; 1. Petr. 3, 22; Apg. 2, 34; 5, 31; 7, 55; Apok. 3, 21; Matth. 22, 44;
26, 64; Mark. 12, 36; 14, 62; 16, 19; Luk. 20, 42; 22, 69. Auch in den apostolischen

Vätern begegnen wir diesem Zitat: 1. Klem. 36, 5; Barn. 12, 10.
13 So Eph. 1, 20 Kaôiaaç èv beluï aùxoO èv xoîç oùpavoîç furepàvuj iraariç àpxâç

Kai éEoualaç usw. Siehe besonders die im folgenden zitierten Bekenntnistexte.
« Siehe dazu O. Cullmann: Die ersten christlichen Glaubensbekenntnisse,

2. Aufl. 1949, S. 53 ff.



328 O. Cullmann, Zur neuesten Diskussion über die ^Eouffiai in Rom. 13, 1

unterworfen sind». So gipfelt ferner das wichtige christologi-
sche Bekenntnis in Phil. 2, 6 ff. im Glauben an die Beherrschung

der èiroupctvia, èiripeia und Kaxax&ôvia. Sie sind es hier,
deren Knie sich vor Christus beugen und deren Zunge sich zu
Jesus dem Kyrios bekennt. In der Formel von 1. Tim. 3,16 lesen
wir: «gesehen von den Engeln». Außerhalb des Neuen Testaments

wird die Unterwerfung dieser Gewalten ausdrücklich in
den von Ignatius von Antiochien und Polykarp zitierten
Formeln erwähnt: Trail. 9, 1; Polykarpbrief 2, 1, und noch hei
Irenaeus (adv. haer. 1, 10, 1) stellen wir fest, daß das
Bekenntnis zu Christus dem Herrn ein Bekenntnis zu seiner
Herrschaft über alle Gewalten der gesamten Schöpfung, der
sichtbaren und der unsichtbaren, ist.

Demnach kann es sich hier nicht um eine periphere Aussage
handeln, sondern es muß ein ganz zentraler Glaubensartikel
gewesen sein, der aus den altkirchlichen Bekenntnissen erst
verschwand, als die Mächtevorstellung nicht mehr geläufig
war, so daß von der alten Aussage nur noch der erste Teil,
das «Sitzen zur Rechten Gottes», übrig blieb.

Die große Wichtigkeit, die in der ältesten Zeit dem Glauben
an die Besiegung der Mächte zukommt, zeigt sich auch darin,
daß sie, abgesehen von Bekenntnisformeln, bei Paulus selber an
so zentralen Stellen wie 1. Kor. 15, 25 erwähnt ist: sie werden
besiegt werden; ferner im Kolosserbrief 1, 20; 2, 15: durchs
Kreuz sind sie schon besiegt worden. Ueber die zeitliche Spannung

zwischen Vergangenheit und Zukunft nachher.
Von da aus ist aber nun zu fragen: wenn wir bei Paulus in

Rom. 13, 1 èHoucriai lesen, können wir da annehmen, daß
derjenige Sinn dieses Wortes hier vergessen sein sollte, der in so
betonter Weise des Paulus und seiner Leser theologisches Denken

beherrscht? Man wendet ein: bei der Behandlung einer so

konkreten Frage wie der des Verhaltens der Christen gegenüber

dem Staat sei es doch abwegig, diesen ganzen theologisch-
christologischen Hintergrund zu postulieren; das sei nur in
einem dogmatischen — oder mythologischen — Kontext am
Platze. Aber wo hat sich Paulus mit einer konkreten Frage der
individuellen oder sozialen Ethik auseinandergesetzt, ohne sie
in den christologisch-heilsgeschichtlichen Zusammenhang seiner

ganzen Theologie hineinzustellen? Wo hat er in solchen



O. Cullmann, Zur neuesten Diskussion über die éEoucriai in Rom. 13,1 329

Fällen rein «profan» geredet? Die moderne Unterscheidung
zweier Bereiche kennt er nun einmal nicht. Ich habe schon
erwähnt, daß gerade H. von Campenhausen richtig gesehen hat,
daß alles, was hier über den Staat zu lesen ist, vom Standpunkt
der Eschatologie gesagt ist. Nun ist aber für urchristliches
Denken das Verhältnis von Eschatologie und Gegenwart, um
das es sich hier handelt, nicht zu trennen von der Vorstellung
des schon davongetragenen und noch nicht vollendeten Sieges
Christi über die Engelmächte.

H. von Campenhausen erwidert — und diese Erwägung
hindert auch viele andere, die vorgeschlagene Erklärung
anzunehmen: der Gedanke an Engelmächte müßte doch irgendwie
angedeutet sein. Dieser Einwand ist an sich berechtigt. Deshalb
betone ich so stark die zentrale Stellung, die der spezifisch
urchristliche Glaube an die schon erfolgte und nicht vollendete
Besiegung der Mächte im ganzen Urchristentum einnimmt.
Außerdem ist vieles, was sich auf diesen Glauben bezieht, auch
anderwärts von Paulus stillschweigend nur vorausgesetzt und
nicht einmal angedeutet. So sind gewiß auch die verschiedenen
Ausdrücke, mit denen er die «Mächte» bezeichnet, für ihn nicht
Synonyma. Aber er sagt uns in seinen Briefen nichts über die
spezielle Funktion einer jeden von ihnen. Was erfahren wir bei
ihm etwa über die cmnxeict tou KÖcrpou, die er doch auch mit recht
konkreten Fragen zusammenbringt (Gal. 4, 3. 9) Die Art ihrer
Beziehung zu jenen konkreten Gegebenheiten ist nirgends
angedeutet.

Ich vermute, das aufgestellte Postulat, égoucn'ai müsse in
Rom. 13, 1 unter Absehung derjenigen Bedeutung verstanden
werden, die das Wort an allen andern Paulusstellen hat, erklärt
sich letzten Endes aus der uns von Kind auf allzu geläufigen
Lutherübersetzung: «jedermann sei Untertan der Obrigkeit».15
Würden wir in engerer Anlehnung ans Griechische übersetzen:
«jedermann sei Untertan den Mächten», so würde der auf
urchristlichem Boden notwendig schillernde Charakter des Wortes

ohne weiteres auch hier ersichtlich, wo freilich vom Staate
die Rede ist. Liegt nicht überhaupt einer allzu schnellen Ablehnung

des Gedankens einer Beziehung zwischen Engelmächten
15 Auch die Fortsetzung: «die Gewalt über ihn hat», ist vom griechischen

Text aus nicht ganz korrekt.



330 O. Cullmann, Zur neuesten Diskussion über die éSoucrim in Rom. 13,1

und Staat die Schwierigkeit zu Grunde, die man empfindet, in
spätjüdisch-urchristlichen Kategorien zu denken? So ist uns
im Zeitalter der Entmythologisierung der Glaube an besiegte
Engelmächte fern gerückt, und seine Erwähnung ist ja schon
im christlichen Altertum bald aus dem Credo verschwunden.

H. von Campenhausen bestreitet nicht, daß Paulus an diesen

Sieg geglaubt hat, wohl aber, daß diese Engelmächte bei
ihm etwas mit den Staatsmächten zu tun haben sollen. Dafür
gebe es doch keinen andern Beleg. Meinen Hinweis auf 1. Kor.
2, 8 f. will er nicht als solchen ansehen. Die apxovteç roû aiiûvoç

toutou, die, ohne es zu wissen, den Herrn der Herrlichkeit
gekreuzigt haben, seien hier nicht in einem Doppelsinn verwendet;

hier will er vielmehr nun merkwürdigerweise nur die dä-
monistische («mythologische») Deutung gelten lassen, so wie
er in Rom. 18, 1 für die ègouoiat umgekehrt nur den empirischen
Sinn anerkennt. Die Sache liegt aber trotz dem verschiedenen
Zusammenhang ganz analog. "Apxovreç bedeutet für den
nichtjüdischen und nicht-christlichen Leser im Profangriechischen
nichts anderes als Herrscher schlechthin. Mit den gleichen
Argumenten, mit denen H. von Campenhausen jede Beziehung der
èSouoicu in Rom. 13, 1 auf unsichtbare Mächte ablehnt, könnte
man die von ihm für 1. Kor. 2, 8 f. allein anerkannte Deutung
auf die dämonischen Archonten ablehnen, und dieser Versuch
ist denn auch in neuester Zeit wieder gemacht worden.

H. von Campenhausen weist allerdings auf den Zusammenhang

der ganz «mythischen Schilderung» an dieser Stelle (1.
Kor. 2, 8) hin.16 Nun ist aber hier doch auch von etwas sehr
Konkretem die Rede, was sich im ganz empirischen historischen
Rahmen abgespielt hat: von der Kreuzigung Jesu, der
römischen Todesstrafe, die an ihm vollzogen wurde. Wie sollte in
diesem Zusammenhang nur an die Dämonen zu denken sein?
Es ist kein Zufall, daß genau ebenso viele und ebenso triftige
Gründe für die Beziehung der Archonten von 1. Kor. 2, 8 auf
Dämonen wie für ihre Beziehung auf Pilatus und Herodes
beigebracht worden sind.17 Am energischsten vertritt zuletzt J.

16 S. 100. Bei der hier von ihm als Parallele genannten Stelle Apok. 12

ist die historische Beziehung doch weniger eindeutig.
17 Daß auch an irdische âpxovTeç mitgedacht sein muß, zeigen die

deutlichen Parallelen Apg. 3, 17 : oîba öti xcnrd ßrfvoiav èrrpdEaxe dlanep Kai ol üp-
Xovxeç CipOùv; ebenso Apg. 13, 27 f.



O. Cullmann, Zur neuesten Diskussion über die éSouaidi in Rom. 13, 1 331

Schniewind die nur historisch-empirische Deutung von 1. Kor.
2, 8.18 Seine Argumente scheinen mir ebenso stichhaltig wie
diejenigen der Exegeten, mit denen Ii. von Campenhausen hier
nur an dämonische Mächte denken will. Ebenso stichhaltig —
aber anderseits in ihrer Einseitigkeit ebenso unrichtig. Denn es

handelt sich hier wirklich nicht um eine Alternative, sondern
um die Engelmächte und ihre ausführenden Organe.

Gar nicht erwähnt H. von Campenhausen die für unsere
Frage wichtige Stelle 1. Kor. 6, 1 ff., die doch gerade auch die
von ihm hervorgehobene eschatologische Vorläufigkeit aller
Unterwerfung unter den Staat aufzeigt. Die Glieder der
Gemeinde sollen sich mit ihren Prozessen von den staatlichen
Gerichtshöfen fernhalten, und dies trotz dem in Rom. IB, 1 ff. über
den Staat Gesagten, der das Gute zu belohnen, das Böse zu
bestrafen weiß. Besonders aber interessiert uns hier der in Vers
3 angegebene Grund: die Christen werden die otppeXoi richten!
Warum gerade diese merkwürdige Begründung? Paulus hätte
sich ja damit begnügen können, zu schreiben, die Christen
werden dereinst am jüngsten Gericht sich selbst als Richter
beteiligen. Warum am Gericht über die Engel? Wären die Engel

hier nicht ausdrücklich erwähnt, so würde man gewiß auch
hier sagen, die Annahme sei «grotesk», daß für Paulus bei der
Behandlung einer so ganz konkreten Frage, wie der der
Prozesse vor den staatlichen Gerichten, die Engel etwas zu tun
haben sollten! In Wirklichkeit haben wir uns zu überlegen, ob
nicht auch hier die Auffassung vorliegt, nach der die staatlichen
Obrigkeiten ausführende Organe der Engelmächte sind.

Ich möchte nun aber weiter zugunsten der Doppelbedeutung
der ê£ouaîai in Rom. 13,1 noch folgendes anführen: es ist
gemeinchristliche wie gemein-spätjüdische Anschauung, daß hinter
allen irdischen Erscheinungen unsichtbare Mächte am Werke
sind. Dies ist der Fall für die crroixeîa toö KÖcrpou. Es sind
kosmische, wohl personifiziert gedachte Mächte, die den Lauf des
Universums regieren. Anderseits hat jeder Mensch seinen Engel

(Apg. 12, 15). Jesus scheint diese Meinung geteilt zu haben
(Matth. 18, 10). In Eph. 6, 12 liegt die Vorstellung vor: wir
haben nicht zu kämpfen gegen Fleisch und Blut (doch wohl zu

18 J. Schniewind: Nachgelassene Reden und Aufsätze 1952, S. 104 ff.
(«Die Archonten dieses Äons»),



332 O. Cullmann, Zur neuesten Diskussion über die Soufflai in Rom. i3,1

ergänzen: nicht nur), sondern gegen Gewalten, Mächte(èHouaîcu)

usw. Nach 1. Kor. 4, 9 sind die Apostel zum Schauspiel geworden

für Engel und Menschen. In Apok. 2—3 haben die Gemeinden

ihre Engel.
Und hier kommt nun besonders die spätjüdische Vorstellung

von den Völkerengeln in Betracht. Darüber wäre ein besonderer

Artikel zu schreiben, um zu zeigen, wie wichtig dieser
besonders im Danielbuch und in den Henochbüchern bezeugte
Glaube für das spätjüdische Denken ist. H. von Campenhausen
wendet ein, er sei jedoch auf christlichem Boden nirgends
nachzuweisen. Explizit ist aber, wie schon erwähnt, bei Paulus und
im Neuen Testament überhaupt nichts Näheres über die
einzelnen Funktionen der verschiedenen unsichtbaren Mächte
bezeugt, die der Apostel so oft zitiert; und doch müssen wir
annehmen, daß er konkrete Gedanken mit jenen verschiedenen
Bezeichnungen für die Mächte verbunden hat. Wo anders sollen
wir aber Auskunft darüber finden, wenn nicht im Spätjudentum?

Wiederum ist nicht einzusehen, auf Grund welchen
wissenschaftlichen Prinzips hier die so deutlich bezeugte
spätjüdische Völkerengelvorstellung als Beleg nicht in Betracht
kommen soll. Besonders fällt hier ins Gewicht, daß gerade die
gleichzeitige Verwendung desselben Wortes für dämonische
und irdische Archonten auf jüdischem Boden belegt ist: das
gleiche Wort ")É? bezeichnet die Könige, die weltlichen Fürsten
und die unsichtbaren Archonten.

Aber stimmt es denn überhaupt, daß im Neuen Testament
die Auffassung, nach der unsichtbare Archonten die irdischen
Weltreiche regieren, nirgends vorkommt? Lassen wir einmal
1. Kor. 2, 8 beiseite. Abgesehen von dieser Stelle, die für mich
allerdings einen hohen Zeugniswert für diese Frage besitzt, ist
doch wenigstens eine analoge Anschauung in der synoptischen
Versuchungsgeschichte zumindest vorausgesetzt, wo der Teufel

(Luk. 4, 6) die èHoucxîa über die Weltreiche hat, über sie
verfügt und sie daher Jesus anbieten kann.

Nach H. von Campenhausen hätten aber die Engelmächte
keinenDoppelcharakter: zugleich «gut», insofern sie seit Christi
Tod und Auferstehung schon unterworfen sind, und doch
«böse», insofern ihnen dieNeigung zurEmanzipation aus dieser
Unterwerfung und damit zu ihrer ursprünglich dämonischen



O. Cullmann, Zur neuesten Diskussion über die éSoucricu in Röm. 13,1 333

Unabhängigkeit immer anhaftet. Nun ist aber schon für die
spätjüdische Engellehre ihr Doppelcharakter kennzeichnend.
Schon der Singular èSouffia, also das Abstraktum, wird im
Neuen Testament zugleich auf die göttliche Autorität und auf
die teuflische angewandt.19 Die èSoucrîa bezeichnet aber zugleich
die abstrakte Autorität und die sie ausübenden Organe. So ist
es im irdischen Bereich; aber ebenso bezeichnet die unsichtbare

èHouffia Gottes und diejenige des Teufels zugleich abstrakt
die Autorität und die unsichtbaren, aber personhaft
vorgestellten Organe dieser Autorität.20 Damit hängt es zusammen,
daß schon von Haus aus schwer zu sagen ist, ob diese Mächte
gut oder böse sind. Die jüdische Lehre vom Fall der Engel
weist auf diese Unsicherheit hin und sucht sie teilweise zu
erklären.

Aber erst recht ist nun auf christlichem Boden, im
Zusammenhang mit dem, was ich die «zeitliche Spannung zwischen
Gegenwart und Zukunft» heiße, dieser DoppelCharakter —
allerdings auf andere Weise — gegeben und geradezu konstitutiv
für alles neutestamentliche Denken. Was ich in «Christus und
die Zeit» hierüber für das ganze Neue Testament mich bemüht
habe aufzuzeigen, findet gerade an diesem Punkt seine
Bestätigung. Wir haben gesehen: in 1. Petr. 3, 22 ist die Besiegung
der Mächte schon erfolgt, ebenso in Kol. 1, 16 ff., 2, 15, und
wohl auch in Phil. 2, 10; in 1. Kor. 15, 25 und Hebr. 10, 13

dagegen steht sie noch aus.21 Die Mächte sind besiegt, und doch
müssen sie nochmals besiegt werden. Beides ist von den ersten
Christen behauptet worden. Haben sie sich Gedanken über eine
Verbindung der beiden Aussagen gemacht? Der Verfasser der
Johannesapokalypse sicher. Er sieht — allerdings in der
Anwendung aufs tausendjährige Reich — die Erklärung in der
vorläufigen Bindung Satans. Ist nicht natürlicherweise
anzunehmen, daß die ersten Christen auch über das gegenwärtige

39 Die göttliche: Apg. 1, 7; Jud. 25; Mark. 1, 22; Matth. 7, 29; Mark. 2,10;
Matth. 21, 23; 28, 18; die teuflische : Luk. 22, 53; Eph. 2, 2.

20 Siehe dazu meinen Artikel «Autorités» in Vocabulaire biblique,
publié sous la direction de J. J. von Allmen, 1954, S. 28.

21 Auch das Verbum Kaxapyguj hat im Neuen Testament an dieser
zeitlichen Spannung teil, so daß es in 2. Tim. 1, 10 mit Luther übersetzt werden
muß : «er hat ihm die Macht genommen», während es sonst «vernichten»
heißt.



334 O. Cullmann, Zur neuesten Diskussion über die éEoucjfai in Rom. 13,1

Los der schon besiegten und doch noch zu besiegenden Mächte
nachgedacht haben? Und da drängt sich dann der Gedanke
einer Indienststellung unter Christi Herrschaft eben doch auf.

Es ist H. von Campenhausen und Emil Brunner 22
zuzugehen:

wir haben keinen Text im Neuen Testament, wo explizit
gesagt ist, daß die besiegten Mächte «in Dienst gestellt sind»,
wie wir dies für Rom. 13,1 vorauszusetzen haben, wenn èHoucrîai

sich auf den Staat und die dahinter stehenden Engelmächte
bezieht. Aber anderseits stimmt es nicht, daß im Neuen Testament
die «Mächte» immer feindliche Mächte seien, wie H. von
Campenhausen behauptet. Die himmlischen, irdischen und
unterirdischen Wesen von Phil. 2, 10 sind, nach Kol. 1, 16 23, nichts
anderes als Engelmächte, und von ihnen hören wir, daß sie
ihre Knie beugen und bekennen, daß Christus der Herr ist.
In Eph. 3, 10 figurieren sie unter der Bezeichnung èHouaicu als
Objekte der Offenbarung. Soll diese Offenbarung nur ihrer
Vernichtung dienen?

Entscheidend ist aber das Vorkommen des Ausdrucks
XeiToup-fiKà Ttvetipaxa in Hebr. 1, 14. Im Kontext werden diese
«Dienstgeister» als dfYeXoi bezeichnet. Nun wird aber im
vorhergehenden Vers der Psalm 110 zitiert, und hier sind die èxhpoî

erwähnt, die zum Schemel der Füße des Siegers gemacht werden

sollen. Wir haben aber gesehen, wie geläufig im Neuen
Testament und gerade auch im Hebräerbrief die Vorstellung ist,
daß die èxbpoî mit den Engelmächten gleichzusetzen sind. H. v.
Campenhausen schreibt, es sei mir da ein seltsamer Irrtum
unterlaufen. Denn die Xeixoup-fixà Tiveupaxa von Hehr. 1, 14 seien
«wahrhaftig nicht die einstigen èxhpot».24 Ist dies wirklich so
ausgeschlossen? Nachdem ich oben die kaum zu widerlegende
Tatsache erneut erhärtet habe, daß die urchristliche Auslegung
regelmäßig die èxhpoi von Ps. 110 auf die unterworfenen Engel
bezieht, ist es doch mehr als naheliegend, daß in diesem Rahmen,

wo von den Engeln gerade im Zusammenhang mit Ps. 110

22 Siehe «Kirehenblatt für die reformierte Schweiz» 1934, S. 2 ff.; 18 ff.;
34 ff., und meine Erwiderung in «Christus und die Zeit», S. 183 ff.

23 Hier ist die Identität deutlich ausgedrückt.
24 S. 106. Ich gebe allerdings zu, daß diese von mir vertretene und in

«Christus und die Zeit» S. 181 nur ausgesprochene Auffassung an diesem
Punkte einer kurzen Erklärung bedarf.



O. Cullmann, Zur neuesten Diskussion über die éïoucrtai in Rom. 13, 1 335

und den ausdrücklich genannten èxhpoi die Rede ist, die irveu-
paTa XeiToupfiKot die unterworfenen Engel sind. Darin zeigt sich
gerade die Ueberlegenheit des Sohnes über die Engel.

Endlich möchte ich jenem Einwand gegenüber, es sei
nirgends mit einer Indienststellung der ehemaligen Feinde gerechnet,

folgendes zu bedenken geben: wenn in den ältesten
Bekenntnissen das «Sitzen zur Rechten Gottes» zusammen mit
der Erwähnung der «besiegten Mächte» genannt wird, drängt
sich da nicht von selbst die Frage auf: was sollen denn die
besiegten Engelmächte für den zur Rechten Gottes sitzenden
Christus, d. h. für den die Herrschaft ausübenden Kyrios,
anderes zu bedeuten haben, als daß sie ihm dienen?

Zu Beginn dieser Ausführungen habe ich bemerkt, die
Doppeldeutung der èSoucriai führe nicht einen radikal neuen Gedanken

in die paulinische Staatsauffassung ein, wie sie sich aus
dem ganzen Abschnitt Rom. IB, 1 ff. ohnehin ergibt und wie sie
gerade durch H. von Campenhausen richtig mit der Eschatologie

begründet wird. Aber handelt es sich dann nicht um eine
höchst unnütze Hypothese? Nein, insofern die Gleichzeitigkeit
der durchaus positiven Rolle des Staates und seines doch nur
provisorischen, also letzten Endes problematischen Charakters,
m. a. W. die Gleichzeitigkeit von Rom. 13, 1 ff. und 1. Kor. 6,
1 ff. erst auf diese Weise mit dem ganzen paulinischen und
darüber hinaus urchristlichen zeitlichen «Spannungsverhältnis»
begründet wird. Denn diese scheinbar widerspruchsvolle Situation

gehört eben wesenhaft zum Sieg über die Engelmächte und
wird hier sozusagen handgreiflich. Mit Recht macht H. von
Campenhausen darauf aufmerksam, daß im Judentum analoge
Texte zu Rom. 13, 1 ff. zu finden sind. Nirgends aber ist dort
die für das Christentum bezeichnende Spannung vorhanden,
nirgends sind jene jüdischen positiven Bewertungen des Staates

mit einem letzten Fragezeichen des «Provisoriums»
versehen, wie dies auf christlichem Boden der Fall ist.

Noch einen weitern Dienst kann die Doppelbeziehung der
èEouoîai leisten: das Zusammentreffen des Urteils des heidnischen

Staates über Gut und Böse mit dem ethischen Urteil der
Christen, von dem in dem Abschnitt Rom. 13, 1 ff. die Rede ist,
läßt sich durch die Eschatologie allein nicht erklären. Will man
es in den Rahmen der paulinischen Theologie stellen, so mag



336 0. Cullmann, Zur neuesten Diskussion über die é£ou0icu in Rom. 13, 1

man dies etwa auf Grund einer naturrechtlichen Theorie tun,
die aber bei Paulus schwer zu belegen ist. Wieso der heidnische
Staat, ohne es zu wissen, Diener Gottes sein kann, das wird
nun, wenn wir die Beziehung der èSouoicu auf die Engelmächte
annehmen, christologisch begründet. Deshalb sollte man lieher
von einer «christologischen» als von einer «dämonistischen»
Deutung sprechen. Die Engelmächte sind nach Kol. 1, 16 schon
in Christus, also auch auf Christus hin geschaffen, nach dem
urchristlichen Credo sind sie von Christus unterworfen. Dann
kommt aber der ganze Bereich der unsichtbaren Mächte, mithin
auch des heidnischen Staates, unter die Herrschaft Christi.
Diese ist dann zugleich Herrschaft über die Kirche und über
den Staat.25 Auf diese Weise erklärt sich dann im Zusammenhang

mit einer urchristlichen Zentrallehre (der Herrschaft
Christi über die Mächte), wieso es möglich ist, daß der
heidnische Staat Diener Gottes sein kann und ein richtiges Urteil
über Gut und Böse zu fällen imstande ist.

Ich komme zum Schluß: die Doppelbeziehung der èHouoiai

von Rom. IB, 1 ff. auf den Staat und die dahinter stehenden
Mächte ist vom Standpunkt der Philologie, der Zeitgeschichte
und der urchristlichen und der paulinischen Theologie als
Hypothese durchaus gerechtfertigt. Freilich ist sie eine Hypothese.

Denn wir werden natürlich nie mit letzter Gewißheit
sagen können, daß Paulus hier neben dem profanen Sinn an die
Bedeutung gedacht hat, die er selbst an sämtlichen übrigen
Stellen dem Worte èHoucricu beimißt. Aber ich wollte, es wären
alle anderen Hypothesen, deren wir uns alle im Bereich der neu-
testamentlichen Wissenschaft bedienen und oft bedienen müssen,

so gut begründet wie diese.

Basel. Oscar Cullmann.

25 Ich verweise hier auf mein Bild von den beiden konzentrischen
Kreisen. Siehe «Christus und die Zeit» S. 166 und «Königsherrschaft Christi
und Kirche im Neuen Testament», 3. Aufl. 1950.


	Zur neuesten Diskussion über die ΕΞΟΥΣΙΑΙ in Röm. 13,1.

