
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 10 (1954)

Heft: 4

Rubrik: Miszelle

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


316 Miszellen

Untersuchung über «Gestalt und Gehalt der Kunst des Lukas» gibt (R. Mor-
genthaler, Die lukanische Geschichtsschreibung als Zeugnis, 1948), scheint
Nebel nicht zu bekümmern; denn für ihn sind in der Welt der Wissenschaft
«die Euter welk» (81), «der wissenschaftliche Umgang mit der Bibel
ergebnislos» (221).

«Die große Auseinandersetzung des christlichen Theologen» müßte
seriöser geführt werden, als Nebel das tut. — Sie könnte z. B. auch nicht
achtlos an der Ikonographie vorübergehen. — Andererseits möchte man
dem «Liebhaher des Schönen» etwas mehr Geschmack wünschen. So gibt es
Sätze, in denen sich statt des Schönen der Kitsch ereignet: «Wie unfaßbar
ist doch die Schönheit des Schönen! Das ankommende Schöne ist noch nicht
schön, das angekommene ist es nicht mehr — irgendwo zwischen beiden
lebt das Schöne, dem einen wie dem andern zugehörig und doch mit keinem
identisch, weder hier noch da zu verorten, sondern immer ins jeweils andere
weggewiesen.» In Deutschland ahnt man hinter solchem Tiefsinn den Dai-
mon. Wer aber das Schöne liebt, den fröstelt bei solchen Sätzen.

Holderbank (Kt. Aargau). Rudolf Bohren.

Miszelle.

Karl Marx und der ontologische Gottesbeweis.

Der auf Anselm von Canterbury (Proslogium 2—4) zurückgehende
Gottesbeweis, der von dem Begriff Gottes auf Gottes Existenz schließt, hat
im Verlaufe der Geistesgeschichte bedeutende Anhänger und auch namhafte
Gegner gefunden. Zu den Anhängern zählen Philosophen von Rang wie
Descartes (Meditationen V), Spinoza, Leibniz, Wolff, Hegel, Schelling und
Lotze. Zu den Gegnern zählen Thomas von Aquino und Kant. Karl Marx,
der Anhänger Hegels, ist schon während seines Berliner Studiums Atheist
geworden. Er vermochte die positiven Beziehungen des Meisters zur christlichen

Glaubenslehre nicht festzuhalten, genau so wenig wie die
«Junghegelianer» Rüge, Feuerbach, Bruno und Edgar Bauer, Stirner, Friedrich
Engels, So kommt Marx auch zur Ablehnung des ontologischen
Gottesbeweises, wie er bei Hegel vorliegt. Diese Ablehnung findet sich in seiner
Dissertation: «Differenz der demokritischen und epikureischen Naturphilosophie»

(1841), auf Grund deren der Autor von der Universität Jena in
absentia zum Dr. phil. promoviert worden ist. Marx ist in ihr bereits
Atheist, steht aber sonst noch durchaus auf idealistischem Boden. Das
kommt deutlich zum Ausdruck in der schwungvollen Widmung an den Geheb
men Regierungsrat Ludwig von Westphalen, seinen nachmaligen
Schwiegervater, mit dessen Tochter Jenny der Student Marx bereits heimlich verlobt

war. In dieser heißt es: «Sie, mein väterlicher Freund, waren mir stets
ein lebendiges Argument ad oculos, daß der Idealismus keine Einbildung,
sondern eine Wahrheit ist» (Nachlaß von Marx, Engels, Lasalle ed. Franz
Mehring I 1902 S. 65). Bekanntlich ist diese Dissertation nur fragmentarisch
erhalten. In den Anmerkungen findet sich eine Kritik des ontologischen



Miszellen 317

Beweises, wie ihn Hegel geglaubt hat rechtfertigen und beibehalten zu
können (Enzykl. § 64 und 76). Marx zersetzt Hegels Gedankengänge dialektisch.

So wie er später des Meisters Lehre vom Gang des Geistes in der
Geschichte «umgestülpt» hat, wie Marx meinte, vom Kopf auf die Füße
gestellt hat, so «stülpt» er bereits hier Hegels Argumente für die
Gottesbeweise überhaupt um. Marx schreibt in dieser kecken Schrift, die in Berlin
kaum Aussicht auf Annahme gehabt hätte, da sie bissige Angriffe auf den
damals führenden Philosophen Trendelenburg enthält: «Um hier bei
Gelegenheit eines fast berüchtigt gewordenen Themas zu gedenken, der Beweise
für das Dasein Gottes, so hat Hegel diese theologischen Beweise sämtlich
umgedreht, das heißt verworfen, um sie zu rechtfertigen. Was müssen das

für Klienten sein, die der Advokat nicht anders der Verurteilung entziehen
kann, als indem er selbst sie totschlägt? Hegel interpretiert z. B. den
Schluß von der Welt auf Gott in die Gestalt: ,Weil das Zufällige nicht ist,
ist Gott oder das Absolute. Allein der theologische Beweis heißt
umgekehrt: Weil das Zufällige wahres Sein hat, ist Gott.' Gott ist die Garantie
für die zufällige Welt. Es versteht sich, daß damit auch das Umgekehrte
gesagt ist» (Mehring a. a. O. S. 117).

Wer nun erwarten würde, daß Marx nach Ablehnung des Hegeischen
ontologischen Gottesbeweises die Position Kants beziehe und sich Kants
bekannte Kritik des Anselmischen Gedankengangs zu eigen mache, wie sie
in der transzendentalen Dialektik vorliegt, der würde eine Enttäuschung
erleben. Nein, auch Kants Argument von den hundert Talern wird dialektisch

«umgestülpt». Marx erklärt: «Kants Beispiel hätte den ontologischen
Beweis bekräftigen können. Wirkliche Taler haben dieselbe Existenz wie
eingebildete Götter. Hat ein wirklicher Taler anderswo Existenz als in der
Vorstellung, wenn auch in einer allgemeinen oder vielmehr gemeinschaftlichen

Vorstellung der Menschen? Bringe Papiergeld in ein Land, wo man
diesen Gebrauch des Papiere® nicht kennt, und Jeder wird lachen über deine
subjektive Vorstellung. Komm mit deinen Göttern in ein Land, wo andere
Götter gelten, und man wird dir beweisen, daß du an Einbildungen und
Abstraktionen leidest» (ibid. S. 118). Dem Herausgeber Mehring ist diese
Metakritik an Kant peinlich. Er meint, die Beweiskraft von Kants Argument
würde um nichts gemindert werden, wenn Kant statt der hundert Taler
etwa hundert Aepfel oder hundert Zahnstocher als Beispiel gewählt hätte
(S. 127). Zudem habe Marx später seine Auffassung vom rein fiktiven
Wert des Geldes geändert. Er habe, als sie Lassalle in seinem «Heraklit»
vortrug, sie kritisiert.

Doch scheint es uns kein Zufall zu sein, daß Kant nun gerade das Beispiel
mit den Talern und nicht mit Aepfeln oder Zahnstochern gewählt hat, denn
der Wertgedanke scheint uns Kant als tertium comparationis gedient zu
haben. Andererseits ist auch die Geldtheorie von Marx theologisch gefüllt,
wie Friedrich Delekat durch eine theologische Analyse des «Kapitals»
nachgewiesen hat (Vom Wesen des Geldes, Marxismusstudium 1953,
S. 54—76). Diese theologische Füllung des Geldbegriffes liegt schon beim
frühen Marx vor. Nur unter dieser Voraussetzung ist diese Ausdeutung von
Kants Argument von den hundert Talern möglich. Kant hätte sie entrüstet



318 Notizen und Glossen

zurückgewiesen. Wie nahe Marx der illusionistischen Religionstheorie
Ludwig Feuerhachs steht, die dieser in seinem ebenfalls 1841 erschienenen
«Wesen des Christentums» entwickelt hat, zeigen Sätze wie: «Die Beweise
für das Dasein Gottes sind nichts als Beweise für das Dasein des wesentlichen
menschlichen Selbstbewußtseins, logische Explikationen desselben. Zum
Beispiel der ontologische Beweis. Welches Sein ist unmittelbar, indem es

gedacht wird? Das Selbstbewußtsein» (a.a.O. S. 118). Hier wird bereits
wie bei Feuerbach die Theologie auf die Anthropologie reduziert. Der
Atheismus von Karl Marx postuliert: «In diesem Sinne sind alle Beweise
für das Dasein Gottes Beweise für sein Nichtdasein, Widerlegungen aller
Vorstellungen von einem Gott. Die wirklichen Beweise müßten umgekehrt
lauten: ,Weil die Natur schlecht eingerichtet ist, ist Gott.' ,Weil eine
unvernünftige Welt ist, ist Gott.'» Doch der Hegelanhänger Karl Marx steht
auf dem Standpunkt des Meisters: «Was vernünftig ist, das ist wirklich
und was wirklich ist, ist vernünftig» (Vorrede zur Rechtsphilosophie).
Daher muß der Gottesgedanke fallen, denn «Wem die Welt unvernünftig»,
der «ist selber unvernünftig», und «Unvernunft ist das Dasein Gottes» (Mehring

I S. 118). Daher sind für Marx nicht nur die Beweise für das Dasein
Gottes fragwürdig, sondern auch der Gottesgedanke selber ist unhaltbar.
Alle Götter, die «christlichen sowohl wie die heidnischen», besitzen nach
Karl Marx Realität, aber nur eine Realität in der Vorstellung. Er fragt:
«Hat nicht der alte Moloch geherrscht? War nicht der delphische Apollo
eine wirkliche Macht im Leben der Griechen?» (Mehring I S. 117). Das
Bekenntnis des Prometheus, das Karl Marx in der Vorrede zu seiner Dissertation

als das eigene Bekenntnis der Philosophie bezeichnet: «Mit schlichtem
Wort, den Göttern allen heg ich Haß» (Mehring I S. 68) ist Karl Marxens
eigenes Bekenntnis.

Freiburg i. Br. W. Schulze.

Notizen und Glossen.

Zeitschriftenschau. Schweiz. Kirchenblatt f. d. rcf. Schweiz 1954/12:
Die biblische Geschichte in der Unterweisung (G. Dehn) ; Was sagt uns
Barmen heute? (G. W.) ; 18: Der thurgauische Apostolikumsstreit 1873/76

(W. Tanner) ; Des Pfarrers Arbeit an der Bibel (H. Weidmann) ; Um eine
neue Berner Liturgie (K. Lüthi) ; 14: Warum «Protestantisch»? (H. J.

Iwand) ; Der thurgauische Apostolikumsstreit 1873/76 (W. Tanner). Reformatio

1954/5-6: Auf dem Wege nach Evanston (P. Vogelsanger) ; Von Stockholm

bis Evanston (A. Keller) ; Der eine Herr und die vielen Kirchen (K.
Fueter) ; Unsere Einheit in Christus und unsere Uneinigkeit als Kirchen
(H. d'Espine) ; Christen im Ringen um eine gerechte Ordnung (W. Kägi) ;

Auf der Suche nach einer internationalen Gemeinschaft (Ph. Maury) ; Die
christliche Hoffnung für die Gesellschaft (E. Schlink) ; Die verantwortliche
Gesellschaft in weltweiter Sicht (D. L. Munby) ; Die Kirche inmitten rassischer

Spannungen (A. Paton) ; Der Christ in seinem Beruf (H. H. Walz);
Das Los der spanischen Protestanten (P. Vogelsanger). Schweiz. Theol.


	Miszelle

