Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 10 (1954)

Heft: 4

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen 307

nach dem Gotteswort im Bibelwort immer noch lésbar durch
das Mittel der «wahren Bibelkritik», die, in freilich nie end-
giiltiger Weise, zwischen der menschlich-geschichtlichen Schale
und dem gottlich-ewigen Wort der Heiligen Schrift zu scheiden
wisse. Deshalb steht das Buch doch aufierhalb des Rahmens,
den Neuenschwander und Buri als «neue liberale Theologie»
bezeichnen und der vor allem in meiner Rezension beleuchtet
werden wollte. Es ist aber insofern symptomatisch und gehért
gleichwohl am Rande in unsere Besprechung hinein, weil es
anzeigt, dal der «iltere» Liberalismus in etwas modifizierter
Gestalt auch jetzt noch ein kriftiges Leben fiihrt und als
Stimme im Gesamtchorus der liberalen Theologie heute ernst
genommen werden will. Diese erweist sich also noch immer als
ein sehr polyphones Gebilde, zumal zwischen Neuenschwander
und Buri, trotz einer verwandten Grundhaltung, mannigfache
Divergenzen aufbrechen, die fiir die Zukunft neue Spannungen
erwarten lassen.

Neuhausen am Rheinfall. Arthur Rich.

Rezensionen.

Aage Bentzen, Daniel (Handbuch z. AT, hrsg. von O. Eilifeldt, I 19), 2. ver-
besserte Aufl., Tiibingen, Mohr (Siebeck), 1952, 87 S., DM 6.10, geb. 8.50.

Wenn der ersten Auflage (1937) hiochstens der eine Vorwurf allzu
grofler Kiirze gemacht werden konnte, so hat der Verleger nun ein Ein-
sehen gehabt: die neue ist um 25 Seiten, d. h. um 40% des fritheren Umfanges
gewachsen. Bentzen hat das beniitzt, um die seither erschienene Literatur
moglichst vollstindig einzuarbeiten; tatsichlich ist auch nicht eine Seite
ohne kiirzere oder lingere Zuséitze geblieben. Sein eigener Standpunkt ist
im wesentlichen unveriindert geblieben. Neu ist der im Anschlufl an Nyberg
gemachte, aber mit aller Zuriickhaltung vorgetragene Versuch, da und dort
Ziige der altorientalischen Konigsideologie im Sinn der Uppsala-Schule auf-
zuzeigen (s. S.7). Dem Problem der stellenweise ja stirker abweichenden
Septuaginta ist mehr Beachtung geschenkt und noch angelegentlicher be-
tont, dafl die historisch-kritische Auffassung des Buches auch fiir den rech-
ten religitos-kirchlichen Gebrauch eine wesentliche Vorbedingung sei. So
darf der Kommentar des der Wissenschaft leider allzu frith entrissenen
ddnischen Alttestamentlers, der damit nach allen Seiten auf die Hohe ge-
bracht und im Vergleich zu dem immer noch recht bescheidenen Umfang
erstaunlich reichhaltig ist, ohne Uebertreibung als der heute beste be-
zeichnet werden. Eine ausfiithrlichere Besprechung folgt in «Vetus Testa-
mentumsy.

Basel. Walter Baumgartner.

20"



308 Rezensionen

C. Spicq, L’Epitre aux Hébreux, t. I: Introduction, t. I1: commentaire. Paris,
J. Gabalda, 1952/1953 (444 und 457 S.).

In zwei aufeinanderfolgenden, umfangreichen Binden legt C. Spicq, der
schon mehrfach durch Spezialstudien zum Hebr#erbrief hervorgetreten ist,
nunmehr ein gelehrtes und dankenswertes Kommentarwerk vor, das alle
Anerkennung verdient. Schon die Verarbeitung der umfangreichen exege-
tischen Literatur und der zahlreichen Monographien und Einzelstudien ist
erstaunlich (I 379—411; II 137—139); aber auch die Exaktheit der Frage-
stellung und die Fiille der theologischen Gesichtspunkte sind gleich erkenn-
bar und nehmen den Leser sofort fiir den Exegeten ein. Hier ist ein Meister-
werk zum Abschlufl gekommen, das durchgearbeitet (und methodisch durch-
dacht) werden muf.

Der Brief wendet sich nach Auffassung unseres Verfassers an Juden-
christen und geht auf ihre besondere Situation innerhalb der christlichen
Gemeinde ein: Es ist ja derselbe Gott, der einst zu den Vitern durch die
Propheten gesprochen hat, und der nunmehr in seinem eigenen Sohn sich
kundgetan hat (Hebr.1,1—2). Er hat seine Verheilungen in der Gegen-
wart verwirklicht und hat die Heilsordnung des Alten Bundes zur Voll-
endung gefiihrt. Der Briefschreiber spricht nicht ohne Bewunderung von
den Einrichtungen des alttestamentlichen Kultus, aber er betont, dafl der
Kultus des Neuen Bundes sich im Himmel abspielt. Mit Philo hat unser Brief
gewisse geistige Grundlagen gemeinsam, dagegen darf man die Verschie-
denheit von der paulinischen Literatur in Sprache, Stil und Gedankenbau
nicht verschweigen (I 166 ff.). Auf jeden I'all ist die Beziehung zur
johanneischen Tradition anzuerkennen. Der autor ad Hebraeos ist ein
alexandrinisch gebildeter Judenchrist, dessen Namen wir nicht kennen, der
aber vielleicht mit Johannes befreundet war. Der Brief stammt aus Italien,
wie auch eine Reihe von Textzeugen behaupten, und ist an eine priester-
liche, judenchristliche Gruppe gerichtet, die sich im syro-paldstinischen Raum
befindet. Wir erinnern uns an den priesterlichen Kreis in Jerusalem (Apg.
6, 7; 21, 20). Der Brief ist ziemlich genau zu datieren (vielleicht 67 n. Chr.).
Das Griechisch des Briefes ist stark semitisch gefirbt und stammt von
einem Lehrer, der offenbar das Aramiische und das Griechisch der Sep-
tuaginta beherrscht; doch ist der Brief urspriinglich Griechisch abgefaft
(I 378).

In der Disposition wird der Brief in 4 grolle Themen aufgegliedert:
1. Der Gottessohn ist Konig des Kosmos (1, 5—2, 18); 2. Jesus ist der treue
und mitfithlende Hohepriester (3, 1—5, 10); 3. Der wahre Priesterdienst
vollzieht sich nach einer neuen Ordnung (7, 1—10, 18); 4. Der Glaube be-
withrt sich in den Anfechtungen (10, 19—12, 29). Eine gewisse Sonder-
stellung nimmt der Anhang (13, 1—19) ein.

Eine besondere Bedeutung hat der Nachweis, dafl zwischen dem Hebrier-
brief und der johanneischen Tradition enge Beziehungen bestehen. Beiden
kommt es auf die Fleischwerdung des Wortes und die priesterliche Bedeu-
tung des Christus und seines Dienstes an. Aber auch abgesehen von den
gemeinsamen Grundthemen sind eine Reihe von KEinzelziigen zu vergleichen
(vgl. Hebr. 13, 20 mit Joh. 10, 11!). An diesem Punkt hat unser Verfasser



Rezensionen 309

ohne Zweifel richtig gesehen: bestimmte Zweige der johanneischen Tradition
sind offenbar Voraussetzung fiir die Theologie des Hebrderbriefes.* Der auller-
ordentliche Scharfsinn, den unser Verfasser in der Bestimmung der ge-
schichtlichen Situation unseres Briefes anwendet, fiihrt hier und da zu guten
Ergebnissen, die als solche auch anerkannt werden sollen. Es scheint mir
aber, dafl C.Spieq zu einem Bild des apostolischen Zeitalters kommt, das
noch einmal durchgesprochen werden mull. Ich gebe zu, dall ich selbst an
manchen Punkten in meinen Schlulifolgerungen vorsichtiger geblieben bin,
mochte aber mit guten Griinden auch bei dieser Vorsicht bleiben.

Die eigentliche Exegese hat den Vorzug, daBl sie auf das AT und die
jiidische Literatur hinweist, ohne die Welt des Hellenismus zu vernach-
lisssigen. «Gnostischen» Problemen gegeniiber bewahrt sie betonte Zuriick-
haltung, soweit ich sehe. Es war mir wichtig, dafl C. Spicq im Verstindnis
der strittigen Stelle Hebr. 5,7 von einer «Erhdrung Jesu Christi» in einem
tieferen Sinn spricht, die im Sinn von Joh. 12, 28 liegt: der Vater hat den
Sohn nicht dem Tode gelassen. ? Wichtige Exkurse unterstiitzen die exegeti-
sche Argumentation.

Tiibingen. Otto Michel.

Arturo Pasecal, L’espatrio dei Valdesi in terra svizzera (Beihefte der
Schweizerischen Zeitschrift fiir Geschichte Nr.8), Ziirich, Verlag Lee-
mann, 1952, 228 S.

Arturo Pascal, ein hervorragender Kenner der modernen und zeit-
genossischen Waldenser Geschichte, bietet in diesem schénen Band die
Frucht seiner Untersuchungen iiber die Emigration der Waldenser in die
Schweiz nach dem Widerruf des Ediktes von Nantes wihrend der Jahre 1686
und 1687; dank einem eingehenden Quellenstudium ist er imstande, uns neue
Tatsachen mitzuteilen. In sechs knappen Kapiteln berichtet er uns von den
Vorbereitungen zur Auswanderung, dann vom Marsch der dreizehn walden-
sischen Brigaden aus dem Piemont nach Genf, dann zeigt er, was die prote-
stantischen Schweizer Kantone taten, um die Fliichtlinge aufzunehmen und
zu unterstiitzen, und beschreibt schliefilich, wie sich die Schweizer Dele-
gierten am savoyischen Hof dafiir einsetzten, daff die Lieiden der Gefangenen
erleichtert wurden, wie sie mit dem Herzog von Savoyen iiber die Aus-
wanderungsbhedingungen verhandelten, wie sie sich bemiihten, die Zer-
streuten aufzuspiiren, und wie sie die Ansiedlung an den neuen Wohnsitzen
in der Schweiz und in Deutschland in die Wege leiteten.

Die interessantesten Einzelheiten hat die Untersuchung Pascals iiber
den Marsch der dreizehn Brigaden iiber den Mont Cenis und durch Savoyen
zu bieten. In Genf-Carouge erwarteten Behdrden und Biirger die Iliicht-
linge auf der berithmten Arve-Briicke (vgl. unsere Karte in «Bull. de la Soc.
de I’'Hist. du Protestantisme francais», Okt.-Dez. 1953, A.IC. 8. 220—221).

1 Vgl. C. Spieq, L'origine johannique de la conception du Christ-prétre
dans ’Epitre aux Hébreux, in der Festschrift fiir M. Goguel: «<Aux sources
de la tradition chrétienne», 1950, 258-269.

? Ganz dhnlich jetzt J. Jeremias in ZNW 44, 1952-53, 107-110.



310 Rezensionen

Pascal hat diese Vorginge mit groler Sorgfalt rekonstruiert und hat zu
seiner Darstellung immer wieder wichtige Dokumente (Briefe, Register,
Konzepte) herangezogen, die im Staatsarchiv von Turin und in den Ar-
chiven von Genf und Ziirich aufbewahrt sind. Es ist von katholischen Hi-
storikern immer wieder angezweifelt (Perrero) oder sogar geleugnet
(Viora) worden, dafl im Jahre 1686 zwischen dem Herzog von Savoyen und
einigen Waldenser-Gruppen, den «Unbesiegbaren», jenes Geheimabkommen
von Peirela geschlossen worden sei. Es schien ihnen ein solches Abkommen
fiir den Herzog zu wenig ehrenvoll, und sie vermifiten ausdriickliche Be-
lege in den Dokumenten. Pascal ist jedoch in der Lage, mit Hilfe von siche-
ren Quellen die traditionelle Auffassung der waldensischen Geschichts-
forschung zu bestéitigen; es sind in der Tat zwischen den Bevollméchtigten
des Herzogs und den «Unbesieghareny Abmachungen getroffen worden; und
zwar sind diese Abmachungen unabhiingig von dem spiiteren Verirag von
Luzern. Der Herzog suchte sie aus verstidndlichen Griinden — aus Griinden
des Prestiges und der politischen Konvenienz — geheimzuhalten: In diesen
Verhandlungen erreichten die «Unbesiegbaren», daf sie nicht nur mit
Waffen und Geiseln auswandern, sondern auch ihre Frauen und Kinder
mitnehmen durften, die in den piemontesischen Festungen eingesperrt
waren. Auf diese erste Auswanderung der «Unbesiegbarens bezieht sich
dann der spitere Vertrag von Luzern. (Er wurde zwischen den Vertretern
der protestantischen Kantone, den Herren von Muralt, und dem savoyischen
Botschafter in der Schweiz, dem Grafen Solaro di Govone, abgeschlossen.)
Sie bildete den HauptanstoB dafiir, dal dann auch die Glaubensgenossen
befreit wurden, die sich noch in den piemontesischen Geféingnissen befanden,
und daB man sich bemiihte, die Minderjihrigen aufzufinden, die in vielen
Patrizierhiiusern von Turin und anderen Stidten dienen mufBiten.

Aus den Ausfithrungen Pascals geht hervor, wieviel Miihe die Herren
von Muralt hatten, bis der Herzog den Vertrag von Luzern in allen Ein-
zelheiten einhielt. Pascal zitiert lange Abschnitte aus dem Briefwechsel der
schweizerischen Delegierten und des savoyischen Botschafters. Diese Do-
kumente zeugen davon, mit welch einer briiderlichen Liebe die Schweizer
den verfolgten Briidern aus dem Piemont Fiirsorge und Hilfe im Namen
Christi haben zuteil werden lassen.

Rom. Giovanni Gonnet.

Max Geiger, Geschichtsmichte oder Evangelium? Zum Problem theologi-
scher Geschichtsschreibung und ihrer Methode, Kine Untersuchung zu
Emanuel Hirschs «Geschichte der neueren evangelischen Theologie»
(Theologische Studien, hrsg. von Karl Barth, Heft 37), Zollikon-Ziirich,
Evang. Verlag AG., 1953, 97 S.

Max Geiger stellt sich die Aufgabe, Hirschs grofles Werk iiber die
¢«Geschichte der neueren evangelischen Theologie» theologisch zu wiirdigen,
um so zur Klarheit iiber das Verhiltnis heutiger Theologie zu ihrer un-
mittelbaren Vergangenheit iiberhaupt zu kommen.

Er gibt zunichst einen kritischen Ueberblick iiber Hirschs Werk. Er
geht davon aus, dafl Hirsch die neuere Theologiegeschichte «nicht so sehr



Rezensionen 311

von innen, sondern in ihrer Beriihrung, Beeinflussung und Umwandlung
durch die mannigfachen Méchte des modernen Geistes» schildert (6). So
lassen sich denn durch das ganze Werk «vier solcher zwingender Gegeben-
heiten aufzeigen, die fiir Hirsch Ausgangsbasis und Leitmotiv seiner Dar-
stellung bilden». Es sind dies das neue Selbstverstindnis der Politik und des
Rechts, die neue Wissenschaft, die neue Philosophie, die neu emporsteigende
christliche Frommigkeit. Im Selbstverstindnis der Politik beginnt sich
zuallererst «die fiir die Neuzeit als Ganzes charakteristische Sikularisie-
rung abzuzeichnen» (8 ff.). Die moderne Wissenschaft erhebt den Anspruch
auf Wahrheit und fiihrt «ihren Angriff bis ins Herzstiick des christlichen
Glaubens hineiny (11 ff.). Die Philosophie kreist um zwei grofie Themata:
um die metaphysische Frage nach dem Verhiltnis von Gott und Welt und
um die erkenntnistheoretische Frage nach dem V'erhiltnis von Offenbarungs-
glaube und Vernunftserkenntnis, von Glauben und Wissen (19—31). Das
erste Thema wird durchvariiert bis hin zum Nachweis Fichtes, dal Gottes-
idee und Schépfungsgedanke unvollziehbar und allein «die Charakterisie-
rung des religisen Glaubens als einer unmittelbar und notwendig dem Ich
entstehenden, im Gefiihl wurzelnden urspriinglichen Gewillheity ist (24).
Das zweite Thema erhilt seine malligebende Formulierung in Kants Ver-
nunftkritik, durch die «das Verhiltnis von Glauben und Wissen zur religiis
entscheidenden Frage wird und den alten Gegensatz von Vernunft und
Offenbarung als zwei nebeneinanderstehenden, auf erheblichen gemein-
samen Besitz gegriindeten Frkenntnisbereichen zuriickdringt: Glaube ist
nicht Wissen, hat subjektive und nicht objektive Giiltigkeits (281£.). Als
<Bewegung zur Erneuerung des frommen Lebensy tritt der Pietismus auf
den Plan, an dem Hirsch vor allem die Tatsache interessiert, <dafl die wer-
dende deutsche kirchliche Aufklidrung sich aus den Tiefenkrdften der
pietistischen Bewegung genihrt hat und daf in beiden Erscheinungen #hn-
liche, ja gleiche Tendenzen wirksam sind» (32 f.).

Soweit die vier Faktoren, die das theologische Denken von auflen her
beinflussen. Wie verhilt sich die evangelische Theologie dieser «unaus-
gesetzten Beeinflussung» gegeniiber? Nach Hirsch gibt es nur einen wirk-
lich gangbaren Weg: den der Aufklirungstheologie, der in Schleiermacher
zu seinem vorldufigen Ziel kommt: den Weg der Bejahung des Wahrheits-
gehalts der neuen Erkenntnisse und der entsprechenden Umformung des
tberlieferten Gedankenguts (34 ff.). Der andere Weg, der Versuch, sich
dem bestimmenden Einflufl der neuen Méchte zu entziehen, fithrt zu jenem
¢«verderblichen Beiseiteschieben der centscheidenden religitsen Schicksals-
frage», das etwa die anglikanische Theologie so unfruchtbar macht (38 ff.).

Schon in diesem kritischen Ueberblick iiber den Inhalt von Hirschs
Werk zeigt Geiger, dal er dessen inneres Gefille erfafllt hat. Zu fragen
wére nur, ob er Hirschs Fichtedeutung angemessen wiedergibt. Der spiitere
Fichte ist Hirsch ja darum besonders wert, weil er Gott aus dem Bereich des
der Reflexion zugiinglichen (absoluten) Ich heraushilt und als «Geheimnis»
versteht, das sich unserm BewuBtsein «nur als Grenze mit unergriindlicher
Hoheits kiindet (IV/366). Dieser innerhalb des Idealismus und Fichtes
‘Wissenschaftslehre zweifellos bedeutsame Versuch, iiber ein rein idealisti-



312 Rezensionen

sches Verstiindnis des Absoluten hinauszukommen, ist bei Geiger nicht nach
dem Gewicht gewiirdigt, das Hirsch ihm zumifit.

Aber nun ist es Geiger nicht um irgendein, sondern um ein theologi-
sches Verstdndnis von Hirschs Werk, es ist ihm letztlich um ein theologisches
Verstindnis des eigentlichen Themas von Hirschs Werk, jener Krise, in
die das theologische Denken durch die neuen Mdchte hineingefiihrt wird,
zu tun. Wie verhilt es sich mit dieser Krise? Wie verhiilt es sich mit dem
Wahrheitsanspruch, den diese Miéichte dem theologischen Denken gegeniiber
erheben? Hat Hirsch wirklich recht? Bleibt der Theologie wirklich keine
andere Moglichkeit als die, sich ihrem Anspruch zu beugen? Ist protestan-
tische Theologie, die sich um das Selbstverstindnis ihrer eigenen Geschichte
bemiiht, wirklich gezwungen, ihre geschichtliche Entwicklung so zu ver-
stehen, wie Hirsch sie versteht? Das ist die Frage, die Geiger bewegt. kir ist
entschlossen, «sich vom strengen Gesetz der Hirschschen Darstellungweise
frei zu macheny, um zu einer eigenen Stellungnahme zu kommen (47—51).

Er weist zundchst darauf hin, dal Hirschs Betrachtung rein geschichl-
lich gesehen einseitig ist und der Korrektur bedarf. Korrekturbediirftig ist
Hirschs Sicht des V'erhiltnisses zwischen Reformation und Aufklédrung:
«Die von Hirsch unternommenen Versuche, die neuzeitliche Umwandlung
der Theologie in direkter Weise mit der Reformation in Verbindung zu
bringen, konnen nicht als gelungen bezeichnet werden» (53—57). Korrek-
turbediirftig ist weiter Hirschs Verstindnis der Herkunft und dann auch
des Wesens des neuzeitlichen Denkens. Hirsch unterschitzt die «<Bedeutung
der antiken Philosophie fiir die Entstehung des modernen Bewultseins».
«Von der Renaissance herkommend wird man gut daran tun, iiber das Wesen
und die bestimmende Eigentiimlichkeit modernen Denkens vorsichtig zu
urteilen» (57—64). Ein reiches historisches Wissen gestattet es Geiger, von
allen Seiten Gegenzeugnisse ins Feld zu fithren, die die Einseitigkeit von
Hirschs Darstellung hell beleuchten. Seine historische Argumentation wirkt
unmittelbar iiberzeugend.

Von diesen mehr historischen kommt er zu den eigentlich theologischen
Ueberlegungen. Es geht um das Verstindnis der «Geschichtsmdchte». Was
ist es mit diesen? Sind sie wirklich, wie Hirsch (vgl. seinen «Leitfaden zur
christlichen Lehre», Tiibingen 1938) lehrt, «schaffende Gewalten», die «uns
das Dasein mit Heiligkeit erfiillen aus Gott>? Sind sie nicht eher das, als
was das Neue Testament sie versteht: «fremde Gewalten, die durch Christus
unterworfen worden sind>? Fiir Geiger ist die Entscheidung gefallen:
«Christlicher Glaube bekennt, dafl sein in der Heiligen Schrift sich bezeu-
gender Herr Richter und Ueberwinder aller Michte, Gewalten und Wahr-
heiten isty (64—67).

Von daher widerspricht Geiger Hirschs Programm «einer neuen Ver-
bindung des christlichen Glaubens mit dem allgemeinen Wahrheitsbewufit-
sein der Neuzeity>. «Dall Vernunft und Glaube zusammengehdren und wie
sie zusammengehoren, das ldaft sich nicht von allgemeinen Denkvoraus-
setzungen aus zeigen, daran kann nur vom Glauben als einem ,argumentum
rerum non apparentium’ aus festgehalten werden.» Hirschs Alternative ist
falsch. Es gibt «noch einen andern, einen dritten Weg>. Wo die Theologie



Rezensionen 313

es mit ihm wagt, wird sie «es versuchen, in rechter Weise zeitgemill und
fiir die Anliegen der Zeit wirklich aufgeschlossen zu sein und dennoch
sich selber, ihrem Ursprung und ihrem Geheimnis in rechter Weise treu zu
bleiben>. Es kann sie dann unmoglich geliisten, die altprotestantische Dog-
matik tale quale zu iibernehmen. Sie wird es wagen, mit den uns als moder-
nen Menschen geschenkten Erkenntnismitteln an ihre Aufgabe heranzu-
treten. Sie wird von dem durch das neue Denken erschlossenen besseren
Verstédndnis der Bibel, der Geschichte, der sozialen Probleme usw. dankbar
Gebrauch machen, «Sie wird das schon deshalb tun, weil sie sich ihrer fak-
tischen Welthaftigkeit stets demiitigz bewulit zu bleiben hat.» Auf der
andern Seite aber wird sie darum wissen, daf} alles auf den rechten Gebrauch
der neuen Erkenntnisméglichkeiten und -mittel ankommt. «Und recht ist
diese Verwendung dann, wenn es dabei um nichts anderes als um die
Erkldrung, die Auslegung und das Verstéindnis des der Theologie eigen-
tiimlichen Themas, der biblischen Botschaft geht, wenn der Ausleger und
Erklirer dieser Botschaft bereit ist, sein eigenes Welt- und Wirklichkeits-
verstindnis am Malstab des alle Theologie begriindenden und normierenden
Offenbarungsgeschehens messen und korrigieren zu lassen.» Es gilt der
Satz der Orthodoxie des 17. Jahrhunderts: «Mens nostra non mensurat res,
sed mensuratur ab rebusy (67—73).

In zwei SchluBlabschnitten illustriert Geiger seine Kritik an zwei be-
sondern Problemkreisen: erstens an der Beurteilung des Alten Testaments
und im Zusammenhang damit der Gotteslehre, zweitens an der Behandlung
der Lehre vom Heiligen Geist. Es fehlt uns der Raum, auf die zahlreichen
feinen Beobachtungen einzugehen, die sich gerade hier finden. So begniigen
wir uns, auf jenen Passus hinzuweisen, wo Geiger den wahren Grund des
Aergernisses aufdeckt, das die alttestamentlichen Geschichten seit dem
17. Jahrhundert bereiten. Man stoBt sich im Grunde nicht an diesem oder
jenem, man stoft sich <an der diesen Geschichten eigentiimlichen Art und
Weise von Gott zu reden, mit einem Wort also an der Gotteslehre des Al-
ten Testamentesy. Aber eben «in ihrer anstoBigen Diesseitigkeit sind die
biblischen Anthropomorphismen die unersetzlichen, unmiflverstindlichen
Hiiter von Gottes Jenseitigkeit, von Gottes Wirklichkeit und Leben»
(84—89).

Soviel zum Inhalt von Geigers Schrift. Unsere Inhaltsangabe gibt nur
einen diirftigen Eindruck von der Vielfalt an Beobachtungen, Erkenntnissen
und Bezugnahmen, die sie enthilt. Geiger lebt im Raum der von Hirsch
behandelten Geschichte, wie dieser selber darin lebt. So wirkt er da am
iiberzeugendsten, wo er geschichtlich argumentiert. Es stehen ihm dann
aus eigener Forschung und Lektiire Kenntnisse zu Gebote, die auf manche
Seite von Hirschs Werk ein neues Licht werfen. Dariiber hinaus zeigt seine
ganze Haltung die Vornehmheit, die Milde und Weite, wie sie sich aus dem
steten Umgang mit der Geschichte ergibt. Wo er Kritik iibt, tut er es in
schonender Weise. Auch dann verhélt er sich als der Historiker, der ge-
wohnt ist, sich iiber zeitliche und sachliche Distanz hinweg in fremde Art
zu schicken. Nicht daB die theologisch-sachlich notwendige Kritik dadurch
gelihmt wiirde. Geiger macht unmifiverstéindlich klar, wo die Grenze durch-



314 Rezensionen

lduft, die Theologie und Theologie scheidet. Er weist die Dinge schon an
ihren Ort: dorthin eine Theologie, die den Michten Reverenz erweist, hier-
hin die andere, die sich darin als die einzige erweist, daf} sie alle Ehre dem
zuwendet, dem sie allein gebiihrt. Woohl aber trigt er peinlich Sorge, dall die
Grenze nicht zur Kluft werde, an der die Kommunikation abbricht. Er ist
als Historiker gewohnt, mit allem menschlich Bedeutsamen in Fiihlung zu
bleiben. Wie ernst es ihm mit dieser Treue ist, wird darin sichtbar, da} sie
auch in der Kritik durchhélt. Er méchte es auch Hirsch durchaus zubilligen,
daB er sich an die Bibel gebunden weill (77). Er betont nachdriicklich die
particula veri in Hirschs Geschichtsschau (71). Er will ihn mit im Raum
der Kirche und ihrer Theologie wissen. Was ihn befremdet, wird zur Frage
an Hirsch, ob er es denn wirklich so meinen konne. Indem er fragend in ihn
dringt, verbindet er sich ihm in eben dem Akt, in dem er sich von ihm
trennt. So wirkt die Schrift gerade auch, wo sie die klare Grenze zieht,
wohltuend irenisch. Es ist wohl gut so, dafl wir auch auf diese Weise iiber
die Kluft hinweg reden und fragen konnen. s liegt aber dariiber hinaus
eine tiefe Bedeutung darin, dall wohl Geiger Hirsch, kaum aber in gleicher
Weise Hirsch einen Theologen wie Geiger zu wiirdigen weil. Es fiihrt
wohl ein Weg von Geiger zu Hirsch, aber kein entsprechender von Hirsch
zu Geiger. Geigers theologische Enge ist in eine menschliche Weite gedffnet,
die Hirschs theologischer Weite verschlossen bleibt.

Es ist klar, daBl Geiger nicht alles gesagt hat, was zur Sache zu sagen
ist. Die systematisch-grundsitzliche Argumentation kommt neben der histo-
rischen nicht zu der Entfaltung, die an sich méglich wire. So liefe sich da
und dort tiefer graben, als Geiger es getan hat. Sowohl Hirschs Position
wie unsre Gegenposition liefe sich auf einen Wurzelgrund zuriickverfolgen,
den Geiger so nicht sichtbar macht. So wire Geiger allenfalls eine leise
Verharmlosung der Geschichtsphilosophie und -theologie Hirschs vorzu-
werfen. IEs wire zu fragen, ob er dem Ernst gerecht wird, der Hirschs
Geschichtsschau in ihrem idealistisch-tragischen Charakter innewohnt. Und
entsprechend wire zu fragen, ob der ganz andere Ernst, ob die Freiheit und
der Sieg, von dem eine Theologie der Offenbarung weil}, nicht allzu ge-
dimpft und leise daherkomme. Doch diese allfilligen Mingel sind die
Kehrseite von Vorziigen, die man nicht missen méchte. Ich habe in meinem
Aufsatz iiber Hirschs Werk (vgl. ThZ 1954, Heft 3, S. 197 ff.) versucht, die
Linien da energisch auszuziehen, wo Geiger abbricht. Was ich dort sage,
kann aber nur als Ergiinzung, auf keinen Fall als Infragestellung von
Geigers schoner theologischer Studie gemeint sein.

Benken (Baselland ). Eduard Buess.

Gerhard Nebel, Das Ereignis des Schonen, Stuttgart, Ernst Klett Verlag,
1953, 312 Seiten, Leinen DM 13.80.

Der Verlag preist Nebels Buch als «die grofle Auseinandersetzung
zwischen dem christlichen Theologen und dem Liebhaber des Schénen». Der
Verfasser erwiahnt schon im Vorwort, dafl seine Begegnung mit Christus
ihn notigte, «<den Mythos und das Schone von der Botschaft des Gekreuzig-
ten und Auferstandenen her zu durchdenkeny, und spiter erfahren wir, dal



Rezensionen 315

Nebel sein Buch schrieb, um nicht mit Winkelmann nach Rom ziehen zu
miissen; denn <in der Scheune der Reformationy komme den das Frosteln
an, der das Schone liebe (188).

Nebel mochte nicht das Schone auslegen; das heifle: <ihm Unrecht
tuny (11). Darum will er die Punkte aufspiiren, wo es <Ereignisy wird (13),
und geht zu den Griechen, wo das Schone <eine Gegenwart ist», die sie
«Gott> nannten (21), dessen Macht z. B. in der Tragtdie des Aischylos und
im dorischen Tempel erscheint (23, vgl. 85). Der Mythos als Selbstenthiillung
des Gottes steht iiber der Gesamtheit der Kunstwerke, ohne dall im Kon-
kreten aufgezeigt werden kann, wo «das Werk Gottes aufhort und das des
Menschen beginnt» (39).

So wird Nebel nicht miide zu betonen, dal das Schone iiber sich hinaus-
weist (102): ¢Wenn das Schéne erscheinender Gott sein soll, so mull es
Streit und Friede des Gottes sein» (65). Dieser Gott ist fiir den Christen
gerade nicht Gott, sondern Kreatur (33. 149). Darum ist das Schéne nicht
eine Macht des Heils (68). Hier ist der Gott dieser Welt am Werk.

Diese These wird durch das Bilderverbot in Israel «groflartig besté-
tigt. Wenn das Schone Menschen-Gemichte wire, miilte der Kifer, mit dem
Jahwe es verfolgt, sinnlos sein» (128 f.). «In Israel ist das Schéne iiber-
fliissigy (127). Wenn auch die Bibel Poesie enthilt, so ist sie doch dem
Glaubenden gleichgiiltig (157). In der Welt des Neuen Testamentes fehlt das
Schone. Auch dem Urchristentum ist es fremd (141). Irst die Parusie-
verzogerung ermoglicht die Kunst (196). «In der Kunst der christlichen
Jahrhunderte setzt eine Mythologisierung des Wortes Gottes ein» (40).
Nebel stimmt damit Thlenfeld zu: «Das Schéne hat mit der Religion gar
nichts zu tun. Das kommt immer erst dazu, wenn die Religion schon nicht
mehr ganz auf der Hohe ists (¢Wintergewittery, 1951, 178).

Trotzdem gibt es fiir Nebel eine positive Wertung des Schoénen, weil
hier die <heile, unverdorbene Schopfung» durchleuchte, Jahwe sich auch im
Schonen offenbare und weil in der neuen Schépfung das Schone nicht mehr
blof aullen, sondern innen sein werde: «Schénheit ist Erinnerung an den
Garten Eden und Hoffnung auf die neue Schopfung» (158).

Leider verbaut sich Nebel die positive Wertung des Schonen, weil er
nun einmal das Hintergriindige nicht lassen kann und vom Daimon reden
mull, den er in der Bibel ansiedeln méchte (147 f.). Nebels Daimon habe
nichts mit den Ddmonen zu tun, so wird man getriostet (228). Im Daimon
bediene sich der lebendige Gott einer Maske. Weil der Daimon so wichtig
ist, darum wird das Schone als Lob und Dank, als Dienst der Heiligung
(vgl. Van Oyen ThZ 1951, 436) nicht voll gewiirdigt, obwohl Nebel weil,
dall der Mensch im Schonen der Schépfung applaudiert, dafl der Empfinger
des Schonen oft unwissentlich das Lob der Schépfung anstimmt (154 f.).
Das wird aber nur erwédhnt, nicht entfaltet.

Ist das nun «die grofle Auseinandersetzung zwischen den christlichen
Theologen und dem Liebhaber des Schonen»? Hat sie Nebel vollzogen?
Zweifellos ist sein Unternehmen lobenswert, und er bringt anregende
Einsichten. Aber Klarheit schafft es nicht. Wohl nennt Nebel Althaus,
Barth, Bultmann, Cullmann und andere Theologen. Dall es aber z.B. eine



316 Miszellen

Untersuchung iiber «Gestalt und Gehalt der Kunst des Lukas» gibt (R. Mor-
genthaler, Die lukanische Geschichtsschreibung als Zeugnis, 1948), scheint
Nebel nicht zu bekiimmern; denn fiir ihn sind in der Welt der Wissenschaft
«die Euter welk» (81), «der wissenschaftliche Umgang mit der Bibel ergeb-
nislos». (221).

«Die grofle Auseinandersetzung des christlichen Theologen» miilite
serivser gefiihrt werden, als Nebel das tut. — Sie kionnte z. B. auch nicht
achtlos an der Ikonographie voriibergehen. — Andererseits mochte man
dem «Liebhaber des Schénens etwas mehr Geschmack wiinschen. So gibt es
Sétze, in denen sich statt des Schonen der Kitsch ereignet: «Wie unfalibar
ist doch die Schénheit des Schinen! Das ankommende Schine ist noch nicht
schon, das angekommene ist es nicht mehr — irgendwo zwischen beiden
lebt das Schine, dem einen wie dem andern zugehorig und doch mit keinem
identisch, weder hier noch da zu verorten, sondern immer ins jeweils andere
weggewiesen.» In Deutschland ahnt man hinter solchem Tiefsinn den Dai-
mon. Wer aber das Schine liebt, den fristelt bei solchen Siitzen.

Holderbank (Kt. Aargau). Rudolf Bohren.

Miszelle.

Karl Marx und der ontologische Gottesbeweis.

Der auf Anselm von Canterbury (Proslogium 2—4) zuriickgehende
Gottesbeweis, der von dem Begriff Gottes auf Gottes Existenz schlielt, hat
im Verlaufe der Geistesgeschichte bedeutende Anhidnger und auch namhafte
Gegner gefunden. Zu den Anhiingern zihlen Philosophen von Rang wie
Descartes (Meditationen V), Spinoza, Leibniz, Wolff, Hegel, Schelling und
Lotze. Zu den Gegnern zéhlen Thomas von Aquino und Kant. Karl Marx,
der Anhinger Hegels, ist schon wiéhrend seines Berliner Studiums Atheist
geworden. Er vermochte die positiven Beziehungen des Meisters zur christ-
lichen Glaubenslehre nicht festzuhalten, genau so wenig wie die «Jung-
hegelianery Ruge, Feuerbach, Bruno und Edgar Bauer, Stirner, Friedrich
Engels. So kommt Marx auch zur Ablehnung des ontologischen Gottes-
beweises, wie er bei Hegel vorliegt. Diese Ablehnung findet sich in seiner
Dissertation: «Differenz der demokritischen und epikureischen Naturphi-
losophiey (1841), auf Grund deren der Autor von der Universitit Jena in
absentia zum Dr. phil. promoviert worden ist. Marx ist in ihr bereits
Atheist, steht aber sonst noch durchaus auf idealistischem Boden. Das
kommt deutlich zum Ausdruck in der schwungvollen Widmung an den Gehei-
men Regierungsrat Ludwig von Westphalen, seinen nachmaligen Schwie-
gervater, mit dessen Tochter Jenny der Student Marx bereits heimlich ver-
lobt war. In dieser heillt es: «Sie, mein viterlicher Freund, waren mir stets
ein lebendiges Argument ad oculos, dall der Idealismus keine Einbildung,
sondern eine Wahrheit ist> (Nachlall von Marx, Engels, Lasalle ed. Franz
Mehring I 1902 S. 65). Bekanntlich ist diese Dissertation nur fragmentarisch
erhalten. In den Anmerkungen findet sich eine Kritik des ontologischen



	Rezensionen

