
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 10 (1954)

Heft: 4

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen 307

nach dem Gotteswort im Bibelwort immer noch lösbar durch
das Mittel der «wahren Bibelkritik», die, in freilich nie
endgültiger Weise, zwischen der menschlich-geschichtlichen Schale
und dem göttlich-ewigen Wort der Heiligen Schrift zu scheiden
wisse. Deshalb steht das Buch doch außerhalb des Rahmens,
den Neuenschwander und Buri als «neue liberale Theologie»
bezeichnen und der vor allem in meiner Rezension beleuchtet
werden wollte. Es ist aber insofern symptomatisch und gehört
gleichwohl am Rande in unsere Besprechung hinein, weil es

anzeigt, daß der «ältere» Liberalismus in etwas modifizierter
Gestalt auch jetzt noch ein kräftiges Lehen führt und als
Stimme im Gesamtchorus der liberalen Theologie heute ernst
genommen werden will. Diese erweist sich also noch immer als
ein sehr polyphones Gebilde, zumal zwischen Neuenschwander
und Buri, trotz einer verwandten Grundhaltung, mannigfache
Divergenzen aufbrechen, die für die Zukunft neue Spannungen
erwarten lassen.

Neuhausen am Rheinfall. Arthur Rieh.

Rezensionen.
Aage Beutzen, Daniel (Handbuch z. AT, hrsg. von 0. Eißfeldt, I 19), 2.

verbesserte Aufl., Tübingen, Mohr (Siebeck), 1952, 87 S., DM6.10, geb. 8.50.

Wenn der ersten Auflage (1937) höchstens der eine Vorwurf allzu
großer Kürze gemacht werden konnte, so hat der Verleger nun ein
Einsehen gehabt: die neue ist um 25 Seiten, d. h. um 40% des früheren Umfanges
gewachsen. Bentzen hat das benützt, um die seither erschienene Literatur
möglichst vollständig einzuarbeiten; tatsächlich ist auch nicht eine Seite
ohne kürzere oder längere Zusätze geblieben. Sein eigener Standpunkt ist
im wesentlichen unverändert geblieben. Neu ist der im Anschluß an Nyberg
gemachte, aber mit aller Zurückhaltung vorgetragene Versuch, da und dort
Züge der altorientalischen Königsideologie im Sinn der Uppsala-Schule
aufzuzeigen (s. S. 7). Dem Problem der stellenweise ja stärker abweichenden
Septuaginta ist mehr Beachtung geschenkt und noch angelegentlicher
betont, daß die historisch-kritische Auffassung des Buches auch für den rechten

religiös-kirchlichen Gebrauch eine wesentliche Vorbedingung sei. So

darf der Kommentar des der Wissenschaft leider allzu früh entrissenen
dänischen Alttestamentlers, der damit nach allen Seiten auf die Höhe
gebracht und im Vergleich zu dem immer noch recht bescheidenen Umfang
erstaunlich reichhaltig ist, ohne Uebertreibung als der heute beste
bezeichnet werden. Eine ausführlichere Besprechung folgt in «Vetus Testa-
mentumx

Basel. Walter Baumgartner.

20*



308 Rezensionen

C. Spicq, L'Rpître aux Hébreux, 1.1 : Introduction, t. II : commentaire. Paris,
J. Gabalda, 1952/1953 (444 und 457 S.).

In zwei aufeinanderfolgenden, umfangreichen Bänden legt C. Spicq, der
schon mehrfach durch SpezialStudien zum Hebräerbrief hervorgetreten ist,
nunmehr ein gelehrtes und dankenswertes Kommentarwerk vor, das alle
Anerkennung verdient. Schon die Verarbeitung der umfangreichen
exegetischen Literatur und der zahlreichen Monographien und Einzelstudien ist
erstaunlich (I 379—411; II 137—139); aber auch die Exaktheit der
Fragestellung und die Fülle der theologischen Gesichtspunkte sind gleich erkennbar

und nehmen den Leser sofort für den Exegeten ein. Hier ist ein Meisterwerk

zum Abschluß gekommen, das durchgearbeitet (und methodisch durchdacht)

werden muß.
Der Brief wendet sich nach Auffassung unseres Verfassers an

Judenchristen und geht auf ihre besondere Situation innerhalb der christlichen
Gemeinde ein: Es ist ja derselbe Gott, der einst zu den Vätern durch die
Propheten gesprochen hat, und der nunmehr in seinem eigenen Sohn sich
kundgetan hat (Hebr. 1,1—2). Er hat seine Verheißungen in der Gegenwart

verwirklicht und hat die Heilsordnung des Alten Bundes zur
Vollendung geführt. Der Briefschreiber spricht nicht ohne Bewunderung von
den Einrichtungen des alttestamentlichen Kultus, aber er betont, daß der
Kultus des Neuen Bundes sich im Himmel abspielt. Mit Philo hat unser Brief
gewisse geistige Grundlagen gemeinsam, dagegen darf man die Verschiedenheit

von der paulinischen Literatur in Sprache, Stil und Gedankenbau
nicht verschweigen (I 166 ff.). Auf jeden Fall ist die Beziehung zur
johanneischen Tradition anzuerkennen. Der autor ad Hebraeos ist ein
alexandrinisch gebildeter Judenchrist, dessen Namen wir nicht kennen, der
aber vielleicht mit Johannes befreundet war. Der Brief stammt aus Italien,
wie auch eine Reihe von Textzeugen behaupten, und ist an eine priesterliche,

judenchristliche Gruppe gerichtet, die sich im syro-palästinischen Raum
befindet. Wir erinnern uns an den priesterlichen Kreis in Jerusalem (Apg.
6, 7; 21, 20). Der Brief ist ziemlich genau zu datieren (vielleicht 67 n. Chr.).
Das Griechisch des Briefes ist stark semitisch gefärbt und stammt von
einem Lehrer, der offenbar das Aramäische und das Griechisch der Sep-

tuaginta beherrscht; doch ist der Brief ursprünglich Griechisch abgefaßt
(I 378).

In der Disposition wird der Brief in 4 große Themen aufgegliedert:
1. Der Gottessohn ist König des Kosmos (1, 5—2, 18) ; 2. Jesus ist der treue
und mitfühlende Hohepriester (3, 1—5, 10) ; 3. Der wahre Priesterdienst
vollzieht sieh nach einer neuen Ordnung (7, 1—10, 18); 4. Der Glaube
bewährt sich in den Anfechtungen (10, 19—12, 29). Eine gewisse
Sonderstellung nimmt der Anhang (13, 1—19) ein.

Eine besondere Bedeutung hat der Nachweis, daß zwischen dem Hebräerbrief

und der johanneischen Tradition enge Beziehungen bestehen. Beiden
kommt es auf die Fleischwerdung des Wortes und die priesterliche Bedeutung

des Christus und seines Dienstes an. Aber auch abgesehen von den
gemeinsamen Grundthemen sind eine Reihe von Einzelzügen zu vergleichen
(vgl. Hebr. 13, 20 mit Joh. 10, III). An diesem Punkt hat unser Verfasser



Rezensionen 309

ohne Zweifel richtig gesehen: bestimmte Zweige der johanneischen Tradition
sind offenbar Voraussetzung für die Theologie des Hebräerbriefes.1 Der
außerordentliche Scharfsinn, den unser Verfasser in der Bestimmung der
geschichtlichen Situation unseres Briefes anwendet, führt hier und da zu guten
Ergebnissen, die als solche auch anerkannt werden sollen. Es scheint mir
aber, daß C. Spicq zu einem Bild des apostolischen Zeitalters kommt, das
noch einmal durchgesprochen werden muß. Ich gebe zu, daß ich selbst an
manchen Punkten in meinen Schlußfolgerungen vorsichtiger geblieben bin,
möchte aber mit guten Gründen auch bei dieser Vorsicht bleiben.

Die eigentliche Exegese hat den Vorzug, daß sie auf das AT und die
jüdische Literatur hinweist, ohne die Welt des Hellenismus zu vernachlässigen.

«Gnostischen» Problemen gegenüber bewahrt sie betonte
Zurückhaltung, soweit ich sehe. Es war mir wichtig, daß C. Spicq im Verständnis
der strittigen Stelle Hebr. 5, 7 von einer «Erhörung Jesu Christi» in einem
tieferen Sinn spricht, die im Sinn von Joh. 12, 28 liegt: der Vater hat den
Sohn nicht dem Tode gelassen.2 Wichtige Exkurse unterstützen die exegetische

Argumentation.
Tübingen. Otto Michel.

Arturo Pascal, L'espatrio dei Valdesi in terra svizzera (Beihefte der
Schweizerischen Zeitschrift für Geschichte Nr. 8), Zürich, Verlag
Leemann, 1952, 228 S.

Arturo Pascal, ein hervorragender Kenner der modernen und
zeitgenössischen Waldenser Geschichte, bietet in diesem schönen Band die
Frucht seiner Untersuchungen über die Emigration der Waldenser in die
Schweiz nach dem Widerruf des Ediktes von Nantes während der Jahre 1686

und 1687; dank einem eingehenden Quellenstudium ist er imstande, uns neue
Tatsachen mitzuteilen. In sechs knappen Kapiteln berichtet er uns von den

Vorbereitungen zur Auswanderung, dann vom Marsch der dreizehn walden-
sischen Brigaden aus dem Piémont nach Genf, dann zeigt er, was die
protestantischen Schweizer Kantone taten, um die Flüchtlinge aufzunehmen und
zu unterstützen, und beschreibt schließlich, wie sich die Schweizer
Delegierten am savoyischen Hof dafür einsetzten, daß die Leiden der Gefangenen
erleichtert wurden, wie sie mit dem Herzog von Savoyen über die
Auswanderungsbedingungen verhandelten, wie sie sich bemühten, die
Zerstreuten aufzuspüren, und wie sie die Ansiedlung an den neuen Wohnsitzen
in der Schweiz und in Deutschland in die Wege leiteten.

Die interessantesten Einzelheiten hat die Untersuchung Pascals über
den Marsch der dreizehn Brigaden über den Mont Cenis und durch Savoyen
zu bieten. In Genf-Carouge erwarteten Behörden und Bürger die Flüchtlinge

auf der berühmten Arve-Brücke (vgl. unsere Karte in «Bull, de la Soc.

de l'Hist. du Protestantisme français», Okt.-Dez. 1953, A. IC. S. 220—221).

1 Vgl. C. Spicq, L'origine johannique de la conception du Christ-prêtre
dans l'Epître aux Hébreux, in der Festschrift für M. Goguel : «Aux sources
de la tradition chrétienne», 1950, 258-269.

2 Ganz ähnlich jetzt J. Jeremias in ZNW 44, 1952-53, 107-110.



310 Rezensionen

Pascal hat diese Vorgänge mit großer Sorgfalt rekonstruiert und hat zu
seiner Darstellung immer wieder wichtige Dokumente (Briefe, Register,
Konzepte) herangezogen, die im Staatsarchiv von Turin und in den
Archiven von Genf und Zürich aufbewahrt sind. Es ist von katholischen
Historikern immer wieder angezweifelt (Perrero) oder sogar geleugnet
(Viora) worden, daß im Jahre 1686 zwischen dem Herzog von Savoyen und
einigen Waldenser-Gruppen, den «Unbesiegbaren», jenes Geheimabkommen
von Peirelà geschlossen worden sei. Es schien ihnen ein solches Abkommen
für den Herzog zu wenig ehrenvoll, und sie vermißten ausdrückliche
Belege in den Dokumenten. Pascal ist jedoch in der Lage, mit Hilfe von sicheren

Quellen die traditionelle Auffassung der waldensischen Geschichtsforschung

zu bestätigen; es sind in der Tat zwischen den Bevollmächtigten
des Herzogs und den «Unbesiegbaren» Abmachungen getroffen worden; und
zwar sind diese Abmachungen unabhängig von dem späteren Vertrag von
Luzern. Der Herzog suchte sie aus verständlichen Gründen — aus Gründen
des Prestiges und der politischen Konvenienz — geheimzuhalten: In diesen
Verhandlungen erreichten die «Unbesiegbaren», daß sie nicht nur mit
Waffen und Geiseln auswandern, sondern auch ihre Frauen und Kinder
mitnehmen durften, die in den piemontesischen Festungen eingesperrt
waren. Auf diese erste Auswanderung der «Unbesiegbaren» bezieht sich
dann der spätere Vertrag von Luzern. (Er wurde zwischen den Vertretern
der protestantischen Kantone, den Herren von Muralt, und dem savoyischen
Botschafter in der Schweiz, dem Grafen Solaro di Govone, abgeschlossen.)
Sie bildete den Hauptanstoß dafür, daß dann auch die Glaubensgenossen
befreit wurden, die sich noch in den piemontesischen Gefängnissen befanden,
und daß man sich bemühte, die Minderjährigen aufzufinden, die in vielen
Patrizierhäusern von Turin und anderen Städten dienen mußten.

Aus den Ausführungen Pascals geht hervor, wieviel Mühe die Herren
von Muralt hatten, bis der Herzog den Vertrag von Luzern in allen
Einzelheiten einhielt. Pascal zitiert lange Abschnitte aus dem Briefwechsel der
schweizerischen Delegierten und des savoyischen Botschafters. Diese
Dokumente zeugen davon, mit welch einer brüderlichen Liebe die Schweizer
den verfolgten Brüdern aus dem Piémont Fürsorge und Hilfe im Namen
Christi haben zuteil werden lassen.

Rom. Giovanni Gönnet.

Max Geiger, Geschichtsmächte oder Evangelium? Zum Problem theologischer

Geschichtsschreibung und ihrer Methode, Eine Untersuchung zu
Emanuel Hirschs «Geschichte der neueren evangelischen Theologie»
(Theologische Studien, hrsg. von Karl Barth, Heft 37), Zollikon-Zürich,
Evang. Verlag AG., 1953, 97 S.

Max Geiger stellt sich die Aufgabe, Hirschs großes Werk über die
«Geschichte der neueren evangelischen Theologie» theologisch zu würdigen,
um so zur Klarheit über das Verhältnis heutiger Theologie zu ihrer
unmittelbaren Vergangenheit überhaupt zu kommen.

Er gibt zunächst einen kritischen Ueberblick über Hirschs Werk. Er
geht davon aus, daß Hirsch die neuere Theologiegeschichte «nicht so sehr



Rezensionen 311

von innen, sondern in ihrer Berührung, Beeinflussung und Umwandlung
durch die mannigfachen Mächte des modernen Geistes» schildert (6). So

lassen sich denn durch das ganze Werk «vier solcher zwingender Gegebenheiten

aufzeigen, die für Hirsch Ausgangsbasis und Leitmotiv seiner
Darstellung bilden». Es sind dies das neue Selbstverständnis der Politik und des

Rechts, die neue Wissenschaft, die neue Philosophie, die neu emporsteigende
christliche Frömmigkeit. Im Selbstverständnis der Politik beginnt sich
zuallererst «die für die Neuzeit als Ganzes charakteristische Säkularisierung

abzuzeichnen» (8 ff.). Die moderne Wissenschaft erhebt den Anspruch
auf Wahrheit und führt «ihren Angriff bis ins Herzstück des christlichen
Glaubens hinein» (11 ff.). Die Philosophie kreist um zwei große Themata:
um die metaphysische Frage nach dem Verhältnis von Gott und Welt und
um die erkenntnistheoretische Frage nach dem Verhältnis von Offenbarungsglaube

und Vernunftserkenntnis, von Glauben und Wissen (19—31). Das
erste Thema wird durchvariiert bis hin zum Nachweis Fichtes, daß Gottesidee

und Schöpfungsgedanke unvollziehbar und allein «die Charakterisierung

des religiösen Glaubens als einer unmittelbar und notwendig dem Ich
entstehenden, im Gefühl wurzelnden ursprünglichen Gewißheit» ist (24).
Das zweite Thema erhält seine maßgebende Formulierung in Kants
Vernunftkritik, durch die «das Verhältnis von Glauben und Wissen zur religiös
entscheidenden Frage wird und den alten Gegensatz von Vernunft und
Offenbarung als zwei nebeneinanderstehenden, auf erheblichen gemeinsamen

Besitz gegründeten Erkenntnisbereichen zurückdrängt: Glaube ist
nicht Wissen, hat subjektive und nicht objektive Gültigkeit» (28 f.). Als
«Bewegung zur Erneuerung des frommen Lebens» tritt der Pietismus auf
den Plan, an dem Hirsch vor allem die Tatsache interessiert, «daß die
werdende deutsche kirchliche Aufklärung sich aus den Tiefenkräften der
pietistischen Bewegung genährt hat und daß in beiden Erscheinungen
ähnliche, ja gleiche Tendenzen wirksam sind» (32f.).

Soweit die vier Faktoren, die das theologische Denken von außen her
beinflussen. Wie verhält sich die evangelische Theologie dieser
«unausgesetzten Beeinflussung» gegenüber? Nach Hirsch gibt es nur einen wirklich

gangbaren Weg: den der Aufklärungstheologie, der in Schleiermacher
zu seinem vorläufigen Ziel kommt: den Weg der Bejahung des Wahrheitsgehalts

der neuen Erkenntnisse und der entsprechenden Umformung des

überlieferten Gedankenguts (34 ff.). Der andere Weg, der Versuch, sich
dem bestimmenden Einfluß der neuen Mächte zu entziehen, führt zu jenem
«verderblichen Beiseiteschieben der entscheidenden religiösen Schicksalsfrage»,

das etwa die anglikanische Theologie so unfruchtbar macht (38 ff.).
Schon in diesem kritischen Ueberblick über den Inhalt von Hirschs

Werk zeigt Geiger, daß er dessen inneres Gefälle erfaßt hat. Zu fragen
wäre nur, ob er Hirschs Fichtedeutung angemessen wiedergibt. Der spätere
Fichte ist Hirsch ja darum besonders wert, weil er Gott aus dem Bereich des
der Reflexion zugänglichen (absoluten) Ich heraushält und als «Geheimnis»
versteht, das sich unserm Bewußtsein «nur als Grenze mit unergründlicher
Hoheit» kündet (IV/366). Dieser innerhalb des Idealismus und Fichtes
Wissenschaftslehre zweifellos bedeutsame Versuch, über ein rein idealisti-



312 Rezensionen

sches Verständnis des Absoluten hinauszukommen, ist bei Geiger nicht nach
dem Gewicht gewürdigt, das Hirsch ihm zumißt.

Aber nun ist es Geiger nicht um irgendein, sondern um ein theologisches

Verständnis von Hirschs Werk, es ist ihm letztlich um ein theologisches
Verständnis des eigentlichen Themas von Hirschs Werk, jener Krise, in
die das theologische Denken durch die neuen Mächte hineingeführt wird,
zu tun. Wie verhält es sich mit dieser Krise? Wie verhält es sich mit dem

Wahrheitsanspruch, den diese Mächte dem theologischen Denken gegenüber
erheben? Hat Hirsch wirklich recht? Bleibt der Theologie wirklich keine
andere Möglichkeit als die, sich ihrem Anspruch zu beugen? Ist protestantische

Theologie, die sich um das Selhstverständnis ihrer eigenen Geschichte
bemüht, wirklich gezwungen, ihre geschichtliche Entwicklung so zu
verstehen, wie Hirsch sie versteht? Das ist die Frage, die Geiger bewegt. Er ist
entschlossen, «sich vom strengen Gesetz der Hirschschen Darstellungweise
frei zu machen», um zu einer eigenen Stellungnahme zu kommen (47—51).

Er weist zunächst darauf hin, daß Hirschs Betrachtung rein geschichtlich

gesehen einseitig ist und der Korrektur bedarf. Korrekturbedürftig ist
Hirschs Sicht des Verhältnisses zwischen Reformation und Aufklärung:
«Die von Hirsch unternommenen Versuche, die neuzeitliche Umwandlung
der Theologie in direkter Weise mit der Reformation in Verbindung zu
bringen, können nicht als gelungen bezeichnet werden» (53—57).
Korrekturbedürftig ist weiter Hirschs Verständnis der Herkunft und dann auch
des Wesens des neuzeitlichen Denkens. Hirsch unterschätzt die «Bedeutung
der antiken Philosophie für die Entstehung des modernen Bewußtseins».
«Von der Renaissance herkommend wird man gut daran tun, über das Wesen
und die bestimmende Eigentümlichkeit modernen Denkens vorsichtig zu
urteilen» (57—64). Ein reiches historisches Wissen gestattet es Geiger, von
allen Seiten Gegenzeugnisse ins Feld zu führen, die die Einseitigkeit von
Hirschs Darstellung hell beleuchten. Seine historische Argumentation wirkt
unmittelbar überzeugend.

Von diesen mehr historischen kommt er zu den eigentlich theologischen
Ueberlegungen. Es geht um das Verständnis der «Geschichtsmächte». Was
ist es mit diesen? Sind sie wirklich, wie Hirsch (vgl. seinen «Leitfaden zur
christlichen Lehre», Tübingen 1938) lehrt, «schaffende Gewalten», die «uns
das Dasein mit Heiligkeit erfüllen aus Gott»? Sind sie nicht eher das, als
was das Neue Testament sie versteht: «fremde Gewalten, die durch Christus
unterworfen worden sind»? Für Geiger ist die Entscheidung gefallen:
«Christlicher Glaube bekennt, daß sein in der Heiligen Schrift sich
bezeugender Herr Richter und Ueberwinder aller Mächte, Gewalten und Wahrheiten

ist» (64—67).
Von daher widerspricht Geiger Hirschs Programm «einer neuen

Verbindung des christlichen Glaubens mit dem allgemeinen Wahrheitsbewußtsein

der Neuzeit». «Daß Vernunft und Glaube zusammengehören und wie
sie zusammengehören, das läßt sich nicht von allgemeinen Denkvoraussetzungen

aus zeigen, daran kann nur vom Glauben als einem ,argumentum
rerum non apparentium' aus festgehalten werden.» Hirschs Alternative ist
falsch. Es gibt «noch einen andern, einen dritten Wep». Wo die Theologie



Rezensionen 313

es mit ihm wagt, wird sie «es versuchen, in rechter Weise zeitgemäß und
für die Anliegen der Zeit wirklich aufgeschlossen zu sein und dennoch
sich selber, ihrem Ursprung und ihrem Geheimnis in rechter Weise treu zu
bleibend. Es kann sie dann unmöglich gelüsten, die altprotestantische Dog-
matik tale quale zu übernehmen. Sie wird es wagen, mit den uns als modernen

Menschen geschenkten Erkenntnismitteln an ihre Aufgabe heranzutreten.

Sie wird von dem durch das neue Denken erschlossenen besseren
Verständnis der Bibel, der Geschichte, der sozialen Probleme usw. dankbar
Gebrauch machen. «Sie wird das schon deshalb tun, weil sie sich ihrer
faktischen Welthaftigkeit stets demütig bewußt zu bleiben hat.» Auf der
andern Seite aber wird sie darum wissen, daß alles auf den rechten Gebrauch
der neuen Erkenntnismöglichkeiten und -mittel ankommt. «Und recht ist
diese Verwendung dann, wenn es dabei um nichts anderes als um die
Erklärung, die Auslegung und das Verständnis des der Theologie
eigentümlichen Themas, der biblischen Botschaft geht, wenn der Ausleger und
Erklärer dieser Botschaft bereit ist, sein eigenes Welt- und Wirklichkeitsverständnis

am Maßstab des alle Theologie begründenden und normierenden
Offenbarungsgeschehens messen und korrigieren zu lassen.» Es gilt der
Satz der Orthodoxie des 17. Jahrhunderts: «Mens nostra non mensurat res,
sed mensuratur ah rebus» (67—73).

In zwei Schlußabschnitten illustriert Geiger seine Kritik an zwei
besondern Problemkreisen: erstens an der Beurteilung des Alten Testaments
und im Zusammenhang damit der Gotteslehre, zweitens an der Behandlung
der Lehre vom Heiligen Geist. Es fehlt uns der Kaum, auf die zahlreichen
feinen Beobachtungen einzugehen, die sich gerade hier finden. So begnügen
wir uns, auf jenen Passus hinzuweisen, wo Geiger den wahren Grund des

Aergernisses aufdeckt, das die alttestamentlichen Geschichten seit dem
17. Jahrhundert bereiten. Man stößt sich im Grunde nicht an diesem oder
jenem, man stößt sich «an der diesen Geschichten eigentümlichen Art und
Weise von Gott zu reden, mit einem Wort also an der Gotteslehre des Alten

Testamentes». Aber eben «in ihrer anstößigen Diesseitigkeit sind die
biblischen Anthropomorphismen die unersetzlichen, unmißverständlichen
Hüter von Gottes Jenseitigkeit, von Gottes Wirklichkeit und Leben»
(84—89).

Soviel zum Inhalt von Geigers Schrift. Unsere Inhaltsangabe gibt nur
einen dürftigen Eindruck von der Vielfalt an Beobachtungen, Erkenntnissen
und Bezugnahmen, die sie enthält. Geiger lebt im Raum der von Hirsch
behandelten Geschichte, wie dieser seiher darin lebt. So wirkt er da am
überzeugendsten, wo er geschichtlich argumentiert. Es stehen ihm dann
aus eigener Forschung und Lektüre Kenntnisse zu Gebote, die auf manche
Seite von Hirschs Werk ein neues Licht werfen. Darüber hinaus zeigt seine

ganze Haltung die Vornehmheit, die Milde und Weite, wie sie sich aus dem
steten Umgang mit der Geschichte ergibt. Wo er Kritik übt, tut er es in
schonender Weise. Auch dann verhält er sieh als der Historiker, der
gewohnt ist, sich über zeitliche und sachliche Distanz hinweg in fremde Art
zu schicken. Nicht daß die theologisch-sachlich notwendige Kritik dadurch
gelähmt würde. Geiger macht unmißverständlich klar, wo die Grenze durch-



314 Rezensionen

läuft, die Theologie und Theologie scheidet. Er weist die Dinge schon an
ihren Ort: dorthin eine Theologie, die den Mächten Reverenz erweist, hierhin

die andere, die sieh darin als die einzige erweist, daß sie alle Ehre dem

zuwendet, dem sie allein gebührt. Wohl aber trägt er peinlich Sorge, daß die
Grenze nicht zur Kluft werde, an der die Kommunikation abbricht. Er ist
als Historiker gewöhnt, mit allem menschlich Bedeutsamen in Fühlung zu
bleiben. Wie ernst es ihm mit dieser Treue ist, wird darin sichtbar, daß sie
auch in der Kritik durchhält. Er möchte es auch Hirsch durchaus zubilligen,
daß er sich an die Bibel gebunden weiß (77). Er betont nachdrücklich die
particula veri in Hirschs Geschichtsschau (71). Er will ihn mit im Raum
der Kirche und ihrer Theologie wissen. Was ihn befremdet, wird zur Frage
an Hirsch, ob er es denn wirklich so meinen könne. Indem er fragend in ihn
dringt, verbindet er sich ihm in eben dem Akt, in dem er sich von ihm
trennt. So wirkt die Schrift gerade auch, wo sie die klare Grenze zieht,
wohltuend irenisch. Es ist wohl gut so, daß wir auch auf diese Weise über
die Kluft hinweg reden und fragen können. Es liegt aber darüber hinaus
eine tiefe Bedeutung darin, daß wohl Geiger Hirsch, kaum aber in gleicher
Weise Hirsch einen Theologen wie Geiger zu würdigen weiß. Es führt
wohl ein Weg von Geiger zu Hirsch, aber kein entsprechender von Hirsch
zu Geiger. Geigers theologische Enge ist in eine menschliche Weite geöffnet,
die Hirschs theologischer Weite verschlossen bleibt.

Es ist klar, daß Geiger nicht alles gesagt hat, was zur Sache zu sagen
ist. Die systematisch-grundsätzliche Argumentation kommt neben der
historischen nicht zu der Entfaltung, die an sich möglich wäre. So ließe sich da

und dort tiefer graben, als Geiger es getan hat. Sowohl Hirschs Position
wie unsre Gegenposition ließe sich auf einen Wurzelgrund zurückverfolgen,
den Geiger so nicht sichtbar macht. So wäre Geiger allenfalls eine leise
Verharmlosung der Geschichtsphilosophie und -theologie Hirschs
vorzuwerfen. Es wäre zu fragen, ob er dem Ernst gerecht wird, der Hirschs
Geschichtsschau in ihrem idealistisch-tragischen Charakter innewohnt. Und
entsprechend wäre zu fragen, ob der ganz andere Ernst, ob die Freiheit und
der Sieg, von dem eine Theologie der Offenbarung weiß, nicht allzu
gedämpft und leise daherkomme. Doch diese allfälligen Mängel sind die
Kehrseite von Vorzügen, die man nicht missen möchte. Ich habe in meinem
Aufsatz über Hirschs Werk (vgl. ThZ 1954, Heft 3, S. 197 ff.) versucht, die
Linien da energisch auszuziehen, wo Geiger abbricht. Was ich dort sage,
kann aber nur als Ergänzung, auf keinen Fall als Infragestellung von
Geigers schöner theologischer Studie gemeint sein.

Benken (Baselland). Eduard Buess.

Gerhard Nebel, Das Ereignis des Schönen, Stuttgart, Ernst Klett Verlag,
1953, 312 Seiten, Leinen DM 13.80.

Der Verlag preist Nebels Buch als «die große Auseinandersetzung
zwischen dem christlichen Theologen und dem Liebhaber des Schönen». Der
Verfasser erwähnt schon im Vorwort, daß seine Begegnung mit Christus
ihn nötigte, «den Mythos und das Schöne von der Botschaft des Gekreuzigten

und Auferstandenen her zu durchdenken», und später erfahren wir, daß



Rezensionen 315

Nebel sein Buch schrieb, um nicht mit Winkelmann nach Rom ziehen zu
müssen; denn «in der Scheune der Reformation» komme den das Frösteln
an, der das Schöne liebe (188).

Nebel möchte nicht das Schöne auslegen; das heiße: «ihm Unrecht
tun» (11). Darum will er die Punkte aufspüren, wo es «Ereignis» wird (13),
und geht zu den Griechen, wo das Schöne «eine Gegenwart ist», die sie
«Gott» nannten (21), dessen Macht z.B. in der Tragödie des Aischylos und
im dorischen Tempel erscheint (23, vgl. 85). Der Mythos als Selbstenthüllung
des Gottes steht über der Gesamtheit der Kunstwerke, ohne daß im
Konkreten aufgezeigt werden kann, wo «das Werk Gottes aufhört und das des
Menschen beginnt» (39).

So wird Nebel nicht müde zu betonen, daß das Schöne über sich hinausweist

(102): «Wenn das Schöne erscheinender Gott sein soll, so muß es

Streit und Friede des Gottes sein» (65). Dieser Gott ist für den Christen
gerade nicht Gott, sondern Kreatur (33. 149). Darum ist das Schöne nicht
eine Macht des Heils (68). Hier ist der Gott dieser Welt am Werk.

Diese These wird durch das Bilderverbot in Israel «großartig bestätigt.

Wenn das Schöne Menschen-Gemächte wäre, müßte der Eifer, mit dem
Jahwe es verfolgt, sinnlos sein» (128 f.). «In Israel ist das Schöne
überflüssig» (127). Wenn auch die Bibel Poesie enthält, so ist sie doch dem
Glaubenden gleichgültig (157). In der Welt des Neuen Testamentes fehlt das
Schöne. Auch dem Urchristentum ist es fremd (141). Erst die Parusie-
verzögerung ermöglicht die Kunst (196). «In der Kunst der christlichen
Jahrhunderte setzt eine Mythologisierung des Wortes Gottes ein» (40).
Nebel stimmt damit Ihlenfeld zu: «Das Schöne hat mit der Religion gar
nichts zu tun. Das kommt immer erst dazu, wenn die Religion schon nicht
mehr ganz auf der Höhe ist» («Wintergewitter», 1951, 178).

Trotzdem gibt es für Nebel eine positive Wertung des Schönen, weil
hier die «heile, unverdorbene Schöpfung» durchleuchte, Jahwe sich auch im
Schönen offenbare und weil in der neuen Schöpfung das Schöne nicht mehr
bloß außen, sondern innen sein werde: «Schönheit ist Erinnerung an den
Garten Eden und Hoffnung auf die neue Schöpfung» (158).

Leider verbaut sich Nebel die positive Wertung des Schönen, weil er
nun einmal das Hintergründige nicht lassen kann und vom Daimon reden
muß, den er in der Bibel ansiedeln möchte (147 f.). Nebels Daimon habe
nichts mit den Dämonen zu tun, so wird man getröstet (228). Im Daimon
bediene sich der lebendige Gott einer Maske. Weil der Daimon so wichtig
ist, darum wird das Schöne als Lob und Dank, als Dienst der Heiligung
(vgl. Van Oyen ThZ 1951, 436) nicht voll gewürdigt, obwohl Nebel weiß,
daß der Mensch im Schönen der Schöpfung applaudiert, daß der Empfänger
des Schönen oft unwissentlich das Lob der Schöpfung anstimmt (154 f.).
Das wird aber nur erwähnt, nicht entfaltet.

Ist das nun «die große Auseinandersetzung zwischen den christlichen
Theologen und dem Liebhaber des Schönen»? Hat sie Nebel vollzogen?
Zweifellos ist sein Unternehmen lobenswert, und er bringt anregende
Einsichten. Aber Klarheit schafft es nicht. Wohl nennt Nebel Althaus,
Barth, Bultmann, Cullmann und andere Theologen. Daß es aber z. B. eine



316 Miszellen

Untersuchung über «Gestalt und Gehalt der Kunst des Lukas» gibt (R. Mor-
genthaler, Die lukanische Geschichtsschreibung als Zeugnis, 1948), scheint
Nebel nicht zu bekümmern; denn für ihn sind in der Welt der Wissenschaft
«die Euter welk» (81), «der wissenschaftliche Umgang mit der Bibel
ergebnislos» (221).

«Die große Auseinandersetzung des christlichen Theologen» müßte
seriöser geführt werden, als Nebel das tut. — Sie könnte z. B. auch nicht
achtlos an der Ikonographie vorübergehen. — Andererseits möchte man
dem «Liebhaher des Schönen» etwas mehr Geschmack wünschen. So gibt es
Sätze, in denen sich statt des Schönen der Kitsch ereignet: «Wie unfaßbar
ist doch die Schönheit des Schönen! Das ankommende Schöne ist noch nicht
schön, das angekommene ist es nicht mehr — irgendwo zwischen beiden
lebt das Schöne, dem einen wie dem andern zugehörig und doch mit keinem
identisch, weder hier noch da zu verorten, sondern immer ins jeweils andere
weggewiesen.» In Deutschland ahnt man hinter solchem Tiefsinn den Dai-
mon. Wer aber das Schöne liebt, den fröstelt bei solchen Sätzen.

Holderbank (Kt. Aargau). Rudolf Bohren.

Miszelle.

Karl Marx und der ontologische Gottesbeweis.

Der auf Anselm von Canterbury (Proslogium 2—4) zurückgehende
Gottesbeweis, der von dem Begriff Gottes auf Gottes Existenz schließt, hat
im Verlaufe der Geistesgeschichte bedeutende Anhänger und auch namhafte
Gegner gefunden. Zu den Anhängern zählen Philosophen von Rang wie
Descartes (Meditationen V), Spinoza, Leibniz, Wolff, Hegel, Schelling und
Lotze. Zu den Gegnern zählen Thomas von Aquino und Kant. Karl Marx,
der Anhänger Hegels, ist schon während seines Berliner Studiums Atheist
geworden. Er vermochte die positiven Beziehungen des Meisters zur christlichen

Glaubenslehre nicht festzuhalten, genau so wenig wie die
«Junghegelianer» Rüge, Feuerbach, Bruno und Edgar Bauer, Stirner, Friedrich
Engels, So kommt Marx auch zur Ablehnung des ontologischen
Gottesbeweises, wie er bei Hegel vorliegt. Diese Ablehnung findet sich in seiner
Dissertation: «Differenz der demokritischen und epikureischen Naturphilosophie»

(1841), auf Grund deren der Autor von der Universität Jena in
absentia zum Dr. phil. promoviert worden ist. Marx ist in ihr bereits
Atheist, steht aber sonst noch durchaus auf idealistischem Boden. Das
kommt deutlich zum Ausdruck in der schwungvollen Widmung an den Geheb
men Regierungsrat Ludwig von Westphalen, seinen nachmaligen
Schwiegervater, mit dessen Tochter Jenny der Student Marx bereits heimlich verlobt

war. In dieser heißt es: «Sie, mein väterlicher Freund, waren mir stets
ein lebendiges Argument ad oculos, daß der Idealismus keine Einbildung,
sondern eine Wahrheit ist» (Nachlaß von Marx, Engels, Lasalle ed. Franz
Mehring I 1902 S. 65). Bekanntlich ist diese Dissertation nur fragmentarisch
erhalten. In den Anmerkungen findet sich eine Kritik des ontologischen


	Rezensionen

