
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 10 (1954)

Heft: 4

Artikel: Theologischer Liberalismus heute

Autor: Rich, Arthur

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877472

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877472
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


A. Rich, Theologischer Liberalismus heute 289

bei vielen seiner Getreuen. So kommt es, daß die einen unbeweglich

in Positionen verharren, gegen die die andern vergeblich
anrennen — wobei für die Sache der Theologie begreiflicherweise
nicht viel herausschaut. Gegeneinander stehen auf weite Strek-
ken theologischer Journalismus und Dogmatismus, starre
Orthodoxie, und zwar — merkwürdig genug! — diese bei den

Bultmannianern, jener auf der Gegenseite. Gogarten fordert in
der besprochenen Schrift mit Nachdruck die Disziplin, indem er
konkret die Unverantwortlichkeit eines Gedankengangs brandmarkt.

Barth fordert mit demselben Nachdruck die «Phantasie»,
indem er konkret die Beschränktheit eines einseitigen
Standpunktes aufzeigt. Wo beide vernommen werden, da besteht die
Möglichkeit, jene «akute Gefahr», in der das Gespräch um
Bultmann steht, zu bannen, die Möglichkeit, der Theologie
Bultmanns, ihrem wesentlichen und wohl nicht zu Unrecht hin und
her diskutierten Anliegen, wirklich gerecht zu werden, und
damit schließlich auch die Möglichkeit, dieses Gespräch für den
Bereich wahrhaft und eindeutig fruchtbar zu machen, auf den
es letztlich allein ankommt: für die kirchliche Praxis.

Castiel (Kt. Graubünden). Heinrich Ott.

Theologischer Liberalismus heute.

In jüngster Zeit sind drei bedeutsame Publikationen
erschienen, die sich anheischig machen, den geistigen Standort
des theologischen Liberalismus heute, soweit dies wenigstens
die Schweiz betrifft, mehr oder weniger repräsentativ zu
bestimmen. Es handelt sich um die nachstehenden, in der Reihenfolge

ihres Erscheinens angeführten Werke:
Kurt Guggisherg, Der freie Protestantismus. Eine Einführung,

verfaßt im Auftrag des Schweizerischen Vereins für freies
Christentum, zweite, veränderte Auflage, Bern und Stuttgart,

Paul Haupt-Verlag, 1952,128 S.

Fritz Buri, Christlicher Glaube in dieser Zeit, Bern und Stutt¬

gart, Paul Haupt-Verlag, 1952, 128 S.

Ulrich Neuenschwander, Die neue liberale Theologie. Eine
Standortbestimmung, Bern, Verlag Stämpfli & Co., 1953,
142 S.

19



290 A. Rich, Theologischer Liberalismus heute

Was in sämtlichen drei Schriften zum Ausdruck kommt —
bei der ersteren in nur rudimentärer Weise, bei der letzteren,
wie schon der Titel des Buches deutlich macht, in entwickelter
Gestalt —, das ist die Tatsache, daß sich der moderne theologische

Liberalismus in einem Wandlungsprozeß befindet, dessen
Konsequenzen noch nicht abzusehen sind. Die Ursachen dieser
Erscheinung sind natürlich mannigfach. Sie liegen vor allem in
der durch die politischen und gesellschaftlichen Katastrophen
des 20. Jahrhunderts bedingten Krisis des humanistisch-idealistischen

Menschenhildes, die die vorherrschend optimistische
Anthropologie des vergangenen Jahrhunderts zutiefst erschüttert

hat. Sie liegen aber auch in der Wiederentdeckung der
zentralen Stellung der Eschatologie in der Verkündigung Jesu
durch Johannes Weiß und Albert Schweitzer, die sowohl die
Reichgottesvorstellung des freilich theologisch keine Einheit
bildenden älteren Liberalismus wie auch seine Jesus- bzw.
Christusauffassung zum Einsturz gebracht hat. Sie liegen
ferner, was besonders bei Buri spürbar wird, in den die Positionen
der Altliberalen so gut wie diejenigen der Altpositiven erschütternden

Wirkungen der dialektischen Theologie. Und sie liegen
schließlich im Aufbruch der Existenzphilosophie mit der von
ihr dargebotenen Möglichkeit einer existentialen Interpretation
des Neuen Testamentes. Es ist darum auch weiter nicht
verwunderlich, wenn der Systematiker Ulrich Neuenschwander
in seinem über den älteren Liberalismus hinausstrebenden
Entwurf einer neuen liberalen Theologie sich zumeist gegenüber

Karl Barth zu rechtfertigen sucht und immer wieder auf
Albert Schweitzer, aber auch auf Karl Jaspers und Rudolf
Bultmann als seine Gewährsmänner rekurriert.

Das Unternehmen Ulrich Neuenschwanders ist gerade darin
instruktiv — und deshalb sei es meiner Besprechung
vorangestellt —, daß es deutlich werden läßt, worin die neue liberale
Theologie der alten Gefolgschaft leisten will und worin sie. im
Sinne einer «Vertiefung», über dieselbe hinauszugehen trachtet.

Das Gemeinsame, um jetzt den Sachverhalt nur in den gröbsten

Konturen wiederzugeben, liegt 1. in der «unvoreingenommenen

Redlichkeit des wissenschaftlichen Denkens» (S. 4 ff.),
2. in der «Wendung gegen das altkirchliche Dogma» (immanente
Trinität, chalcedonensische Zweinaturenlehre, anselmische



A. Rich, Theologischer Liberalismus heute 291

Satisfaktionslehre, dogmatische Lehren über Heilsgeschichte
und Erbsünde, S. 10 ff.), 3- im Ernstnehmen der Ergebnisse

der wissenschaftlichen Bibelkritik (S. 19 ff.), 4. im
Bestehen auf der freilich nie völlig rein zu verwirklichenden
Autonomie des religiösen Erkennens (S. 27ff.), 5. in der Handhabung

einer «synthetischen Erkenntnislehre», die sich auf den
«drei möglichen Wurzeln religiöser Erkenntnis aufbaut», nämlich

auf der unmittelbaren religiösen Erfahrung, auf der
geschichtlichen Ueberlieferung und auf dem rationalen Denken
der Religionsphilosophie (S. 35 ff.), 6. im Grundsatz der
Toleranz, der auf «der Ehrfurcht vor der Freiheit der
Gewissensentscheidung» und auf der Einsicht in den «subjektiven
Charakter nicht der Wahrheit, wohl aber jedes eigenen Wahrheitserkennens

und jedes eigenen Glaubens» beruht (S. 42 ff.), und
schließlich 7. im liberalen Ethos, das durch eine «Ethik der
Autonomie der Freiheit, die aus dem Sein in Christo lebt» und
durch «Welthejahung» und «Weltoffenheit» gekennzeichnet
ist. Schon diese sehr knappen Hinweise erwahren den
anthropozentrischen, zum Humanismus und zur Mystik hinneigenden
Grundcharakter auch der neuen liberalen Theologie wie ihr
erkenntnistheoretisch positives Verhältnis zur Philosophie,
welch letzteres Moment geradezu das Kriterium für eine liberale

Theologie im engeren Sinn darstelle (S. 2).
Die Wandlung des neuen Liberalismus gegenüber dem alten

läßt sich nach Neuenschwander «am eindeutigsten» bezeichnen,
«wenn wir sie unter die Kategorie der Abgründigkeit stellen»
(S. 56). Vor allem durch die Entwicklung der weltgeschichtlichen

Lage habe sich dem neuprotestantischen Denken «eine
Revision des gelegentlich die Abgründigkeit des Daseins zu
leicht übergehenden Optimismus» der liberalen Theologie des
19. Jahrhunderts «aufgedrängt» (ebenda). Dadurch stellt sich
das Problem der Welt, des Menschen sowie die Gottesfrage in
einem neuen Licht, worüber jetzt wieder in nur gedrängter, die
Perspektive der Dinge notwendigermaßen verkürzender
Zusammenfassung referiert werden kann.

Im Blick auf die Welt sieht sich der theologische Liberalismus

von heute gezwungen, «die Nachtseite der Natur ebenso
scharf zu betonen wie die Tagseite» und damit den von der
Aufklärung überkommenen Harmoniegedanken aufzugeben

19*



292 A. Rich, Theologischer Liberalismus heute

(S. 59). Das bedeutet einmal die Unmöglichkeit, «den Sinn des
Kosmos und der Natur auf Grund einer universalen
Schöpfungsdeutung zu erfassen» (S. 59), das bedeutet desgleichen den
Verzicht auf eine universale Teleologie der Geschichte (S. 62),
und das bedeutet schließlich die Unmöglichkeit jeder Theodizee.
«Grundsätzlich bescheidet sich der neue Liberalismus damit,
Gottes Pläne für diese Welt nicht zu kennen», wenn sich auch
in Welt und Geschichte «Sinnfragmente» entdecken lassen
(S. 68).

Ähnliche Konsequenzen ergeben sich aus der Einsicht in die
Abgründigkeit des Daseins für die Schau des Menschen. Der
Liberalismus hat vermöge seiner Affinität zum Humanismus
die Tendenz zu einem optimistischen Menschenverständnis
(S. 70). Die Gefahr des Pelagianismus sei darum nicht spurlos
an ihm vorübergegangen, ohne ihn aber zum Prinzip der
Selbsterlösung fortzureißen (S. 72). Auch könne man nicht sagen, daß
die ältere liberale Theologie eines Blickes für die «zwiespältige
Stellung des Menschen in der Welt» ermangelt hätte (S. 72/73).
Doch sie hätte die Abgründe als Schluchten gesehen, die endlich
tief sind und deren Klüfte sich überbrücken lassen (S. 74).
Das Böse im Menschen und die Sünde sei dergestalt verstehbar
und in das Schema der Entwicklung einordnungsfähig geworden.

Demgegenüber führte nach Neuenschwander «nicht zuletzt
die Offenbarung der äußeren Möglichkeiten des Menschen als
Unmenschen», wie sie sich in der Gegenwart vollzogen hat,
zu einer «vertieften Interpretation der Kategorien Sünde und
Erlösung» (S. 75). Worin besteht nun diese Vertiefung?

Sie besteht zunächst einmal in der Erkenntnis des religiösen
und nicht bloß ethischen Charakters der Sünde. «Die Sünde ist
gerade Scheidung von Gott, die Verlorenheit in der Sünde ist
Verlorenheit vor Gott und damit erst im radikalen Sinne die
Verlorenheit, aber auch der Selbstwiderspruch des Menschen
überhaupt» (S. 77). Entsprechend wird im Anschluß an ein
Zitat aus Kierkegaards «Krankheit zum Tode» der Gegensatz
zur Sünde nicht in der Tugend, sondern im Glauben (augusti-
nisch als adhaerere deo verstanden) gesehen (S. 78).

Von hier aus versucht nun Neuenschwander auch «den

Wahrheitsgehalt der alten Erbsündenlehre wieder aufzunehmen»

(S. 78 ff.). Diese wird ihm zu einem Ausdruck der ab-



A. Rich, Theologischer Liberalismus heute 293

gründigen Zwiespältigkeit des menschlichen Wesens, die aber
nicht schon im Bereich seiner eigenen Verantwortlichkeit und
damit seiner Schuld und Sünde liege. Sünde werde diese
zwiespältige Anlage des Menschen erst, «indem sie vom Menschen
in seinen Willen aufgenommen wird». Der Wille des Menschen
ist zwar hierin gegen seinen Willen unterworfen. «Aber es ist
doch gerade mein Wille, und darin besteht meine Verantwortlichkeit.»

Das bedingt ein im Grunde dualistisch konzipiertes
Menschenbild, das den Menschen (und zwar den Menschen
außerhalb der Erlösungswirklichkeit in Christus) zugleich gut
und zugleich bös erklärt. So wird es auch begreiflich, daß der
Berner Privatdozent im platonischen Mythos vom Seelengespann

eine der faktischen Situation des Menschen kongenialere
Metapher erkennt als im Bild Luthers vom Menschen, der
entweder von Christus oder vom Teufel geritten wird (S. 79). Wie
sich aber diese, zumindest an einen metaphysischen Dualismus
grenzende Schau des Mensehen mit der vorhin angedeuteten
«vertieften» Auffassung von der Sünde als schuldhafter
Verlorenheit vor Gott verträgt, ist freilich eine andere Frage.

Sofern nun «der Mensch seiner menschlichen Struktur nach
ein zwiespältiges Wesen ist, in dem sich die zentrifugale Macht
ebenso stark vorfindet wie die zentripetale» (S. 78), muß es
auch hei der Erlösung — so folgert Neuenschwander weiter —
um etwas gehen, was wir nicht aus eigener Kraft und
Machtvollkommenheit vollbringen (S. 83). «Der Zwiespalt kann nicht
durch etwas, das selbst innerhalb dieses Zwiespaltes steht,
überwunden werden», «die eigentliche Erlösung kann nur das
,Kommen des Gottesreiches' sein», das erst «die Aufhebung des

Zwiespältig-Negativen durch das Eindeutig-Positive» (ebenda)
und damit die «Harmonie des Seins in Gott» als Inbegriff der
Erlösung bringen wird (S. 88). Und das bedeutet die Abweisung

des Prinzips der Selbsterlösung.
Neben dem Welt- und Menschenbild ist nach der Darstellung

Neuenschwanders auch das Gottesbild im heutigen
Liberalismus einer entscheidenden Wandlung unterworfen worden.
Der alte Liberalismus habe ein allzu einschichtiges,
ethischrationales Gottesbild vertreten und — wie vor allem Ritsehl
zeige — für den biblischen Begriff des Heiligen, mit seinem
numinos-irrationalen Gehalt, wenig Verständnis an den Tag



294 Rich, Theologischer Liberalismus heute

gelegt. Angesichts der Fürchterlichkeiten, die in den letzten
Jahrzehnten geschahen, sei das liberale Gottesbild in den
Verdacht einer «oberflächlichen Illusion» geraten, unfähig der
Wirklichkeit standzuhalten (S. 93). Demgegenüber redet unser
Autor von der «Abgründigkeit Gottes» (S. 90 ff.), ein Begriff,
der in Anlehnung an Luther das widersprüchliche und doch
unwidersprüchliche Zugleichsein Gottes als des furchtbaren,
den Tod des Sünders wollenden «deus absolutus», und als des

gnädigen, in Christus Liebe und Erbarmen schenkenden «deus
revelatus» meint (S. 94). Von hier aus erscheint das
Christusgeschehen als das «Heraustreten Gottes aus der vollkommenen
Rätselhaftigkeit der Einheit aller Gegensätze», «als das Licht,
das in der Finsternis leuchtet», als die «Kund- und Wirklich-
werdung der Liehe Gottes als der eindeutig sinngerichteten
Macht in der zerspaltenen Welt» und somit als Enthüllung von
Gottes «opus proprium» (S. 95 f.).

Das erlösende Christusgeschehen wird dergestalt identisch
mit der Offenbarung Gottes als der Liebe, die sich aber nicht
als bloße Abstraktion auffassen lasse, sondern in der
Geschichte ereigne. Das Ereignis der Offenbarung ist jedoch nach
der neuen liberalen Theologie kein «schlechthin einmaliges
Geschehen», welches in den Jahren 1—30 n. Chr. stattgefunden
hat. Die Erscheinung Jesu steht bei dem Wirklichwerden der
Liebe Gottes als der eindeutig sinngerichteten eschatologischen
Macht innerhalb der zerspaltenen Welt zwar an entscheidender
Stelle, weshalb Jesus der Christus genannt werde. «Aber das
Christusgeschehen greift über die Person Jesu hinaus» (S. 96).
Damit stellt sich das Problem der Christologie.

Wie schon angedeutet worden ist, wendet sich Neuen-
schwander in Uebereinstimmung mit der alten liberalen Theologie

gegen die chalcedonensische Zweinaturenlehre; er nimmt
aber in einer bestimmten Hinsicht deren Intention doch wieder
auf, indem für ihn das christologische Hauptproblem in der
Frage gipfelt: «Wie ist die Verbindung der beiden Größen
,Jesus' und ,Christus' vorzustellen?» (S. 111). Nach der
Abweisung der Biedermannschen Christologie, die von ihrem
spekulativen Christusprinzip aus nicht zum historischen Jesus
hätte vordringen können, wie nach der Ablehnung des Ritschl-
schen Jesusverständnisses, dem der als mythologisch erkannte



A. Rich, Theologischer Liberalismus heute 295

Christusbegriff im Grunde fremd geblieben sei, gibt er folgende
Antwort auf seine christologische Hauptfrage: «Wir verstehen
dagegen entmythologisierend Christus nicht als ein himmlisches

Personwesen, sondern als eine besondere Art und Weise
des Handelns Gottes in der Geschichte. Wir reden vom
Christusgeschehen als von demjenigen Geschehen, das ein eindeutiges
Wirken Gottes auf das Reich Gottes hin ist. Dieses Wirken
Gottes auf das Reich Gottes hin vollzieht sich in verschiedener
Weise. Es vollzieht sich aber in entscheidender Weise durch
Jesus von Nazareth, der einerseits von Gott dazu ausersehen

war, anderseits aber auch diesen Auftrag treu bis zum Tod am
Kreuz ausführte, damit die Berufung rechtfertigte und selbst
zum Gehilfen Gottes wurde. Weil hier das Christusgeschehen
in entscheidender Weise zum Ausdruck gekommen ist und
weltumgestaltende Macht zeigt, erhält Jesus den Ehrennamen ,der
Christus'» (S. 121 f.).

Zu diesem christologischen Entwurf Ulrich Neuenschwan-
ders wäre allerlei zu sagen. Zunächst müßte im Sinne einer
immanenten Kritik die Frage aufgeworfen werden, ob er wirklich

— im Unterschied zur chalcedonensischen Zweinaturenlehre

— den Bereich des «Mythischen» verlasse oder oh der
Begriff eines «Christusgeschehens», das als «ein eindeutiges
Wirken Gottes» auf das Reich Gottes hin gedacht ist, sich aber
doch in «entscheidender Weise» im Menschen Jesus von Nazareth

«vollzieht», einen nicht minder mythischen Charakter
trage? Wer die chalcedonensische Christologie mit ihrer
paradoxen Fassung der Einheit der Person des Sohnes Gottes
schlechthin als mythische Konstruktion verwirft, für den wird
sicher auch das göttlich-menschliche Christusgeschehen im
Sinne Neuenschwanders noch mythologisch sein; wer aber an
ihr festhält, nicht um dem Geheimnis einen objektiven
Ausdruck zu geben, sondern einfach um die unendliche Tiefe und
Weite seines Inhalts nicht zu verschweigen, der wird in dieser
neuen liberalen Theologie viel zu wenig finden. Denn das Kai
ö Xôyoç cràpH eyeveTo, das als Bezeugung des neutestamentlich
verstandenen Christusgeschehens der chalcedonensischen
Zweinaturenlehre zugrunde liegt, meint doch nicht nur ein
entscheidendes Handeln Gottes, sondern das Handeln Gottes, das
uns als die eine, das Kommen der Gottesherrschaft verbürgende



296 A. Rich, Theologischer Liberalismus heute

Heilsentscheidung begegnet, von der her allein Gottes Heilswille

und Gottes Heilstaten als Gericht und Gnade inmitten der
geschichtlichen Existenz des Menschen greifbar werden.

Damit haben wir auch schon den Pfad der kritischen
Beurteilung betreten. Es kann sich natürlich im Rahmen eines
Rezensionsaufsatzes nicht darum handeln — und das wird
auch für die beiden nachfolgenden Besprechungen gelten —, zu
einer umfassenden Würdigung des charakterisierten Buches
auszuholen. Ich muß mich vielmehr auf einige Bemerkungen
beschränken, die wieder notgedrungenermaßen unvollständig
bleiben.

Obwohl das Werk erfreulicherweise nur gelegentlich einen
polemischen Ton anschlägt, ist es im Grunde eine Kampfschrift,

die gegen verschiedene Fronten ficht. Als Hauptgegner
erscheint die «Orthodoxie», wobei zwischen der positiven und
dialektischen kein Unterschied gemacht und insbesondere die
Meinung Barths bisweilen verzeichnet wird (so z. B. seine
Lehre vom Wort Gottes, S. 22). Aber auch die spekulative Theologie

Biedermanns wie die unspekulativ und unmystisch sein
wollende Ritschl-Schule werden mehrfach aufs Korn genommen.
Zwischen diesen disparaten Fronten hindurch sucht Neuen-
schwander seinen Weg. Er will nicht von irgendeiner «Lehre
vom Wort Gottes» ausgehen, «die fragwürdige
dogmatischkonstruktive Züge trägt» (S. 140), er will auch nicht spekulativ
sein, noch weniger, in naiv-unwissenschaftlicher Haltung, auf
das «rationale, philosophische Denken» verzichten, das «erst
den ganzen Komplex des Glaubens sichtend in das Bewußtsein»
hebt (S. 40). So fordert er denn — wie wir eingangs kurz
angedeutet haben — in Uebereinstimmung mit der Gesamthaltung
des älteren theologischen Liberalismus — eine «synthetischeErkenntnislehre»,

die sich sowohl auf die unmittelbare religiöse
Erfahrung wie auf die geschichtliche Ueberlieferung des

Christusglaubens und das rationale Denken der Religionsphilosophie
stützt (S. 35). Daß dahinter ein echtes Problem steckt, das beachtet

werden will, sei ihm gerne zugestanden. Doch seine
Darlegungen über diesen Punkt bleiben im Postulatorischen stecken
und sind von einer Lösung noch weit entfernt. Die verschiedenen
Erkenntnismöglichkeiten werden im Grunde nur additiv
nebeneinandergestellt, wobei der unmittelbaren Gotteserfahrung offen-



A. Rich, Theologischer Liberalismus heule 297

sichtlich der Primat gebührt (während sich die geschichtliche
Offenbarung in der Schrift wie das rationale Denken mit einer
kritisch-einschränkenden Funktion begnügen müssen).
Unmißverständlich kommt das in einem der letzten Sätze des Buches
zum Ausdruck, wo Neuenschwander bekennt, daß ihn die
religiöse Vertiefung, die sich in der jüngsten Entwicklung der
liberalen Theologie vollzogen hätte, um so wertvoller dünke, als
sie «schlicht von der Welt- und Selbsterfahrung, die in sich eine
neue Gotteserfahrung vorbereite», ausgegangen sei (S. 139 f.).
Woher aber weiß er dann, daß er wirklich vom Gott der
biblischen Offenbarung redet, von dem er ja tatsächlich reden will,
und nicht von einem in der Tiefe der menschlichen Selbsterfahrung

gewachsenen Gottesbilde, das, wie jede anthropozentrische

Theologie, von der Kritik Feuerbachs bedroht bleibt? Daß
die «fast dualistisch zu nennende Sicht Gottes» (S. 97) gleichfalls

in der abgründigen Zwiespältigkeit der Welt- und
Selbsterfahrung ihren Grund hat, versteht sich von seihst und sei

nur noch am Rande angemerkt.
Mit dem nichtgeklärten Problem der legitimen theologischen

Erkenntnisweise hängt es m. E. auch zusammen, daß die «Neue
liberale Theologie» Neuenschwanders einen ziemlich stark
eklektischen Charakter trägt (z. B. in der Sünden- und Willenslehre

augustinische, in der Erlösungslehre — trotz der Abweisung

des Prinzips der Selbsterlösung! — katholisch-synergistische,

in der Gotteslehre durch reformatorisch-lutherische
und in der Christologie durch die moderne Theologie der Ent-
mythologisierung bestimmte Motive verrät). Das braucht zwar
an sich noch kein Negativum zu sein, weist hier aber doch auf
eine spürbare Unsicherheit hin, die wohl auch darin zum
Ausdruck kommt, daß oft zu schnell zur «docta ignorantia»
Zuflucht genommen wird, wohin, nach einem Worte Pascals, erst
«die wahrhaft großen Seelen gelangen, die, nachdem sie alles,
was Menschen wissen können, durchlaufen haben, erkennen,
daß sie nichts wissen» (Frg. 827). Jedenfalls haben wir es hier
nicht mit einem ausgereiften Entwurf einer neuen liberalen
Theologie zu tun, sondern viel eher mit Ansätzen zu einer
solchen, wobei immer noch zu fragen ist, wieweit sie vom heutigen
theologischen Liberalismus tatsächlich aufgenommen werden.

Trotz diesen kritischen Bemerkungen möchte ich aber das



298 A. Rich, Theologischer Liberalismus heute

zur Diskussion stehende Buch wertvoll und in einer bestimmten

Hinsicht sogar notwendig nennen. Denn es wirft unbekümmert

und in großer Hartnäckigkeit von neuem jene unbequemen
Fragen auf, die noch lange nicht erledigt sind, wenn auch vielfach

getan wird, als ob sie schon erledigt seien, wie die Frage
nach dem Verhältnis von wissenschaftlicher Bibelkritik und
biblischem Offenbarungsglauben, die Frage des gläubigen Ver-
stehens, das weder auf den Nenner der Heteronomie noch auf
den der Autonomie zu bringen ist, die Frage der Beziehung
zwischen dem eschatologischen Glauben und der Weltverantwortung

usw. Und wenn sich in der «Neuen liberalen
Theologie» Ulrich Neuenschwanders wieder lebenskräftig ein nur
schwach abgebremster theologischer Subjektivismus regt, so
erhebt sich eben auch die Frage, ob der neue theologische
Objektivismus Barths, der wahrhaftig ein Gebot der Stunde und
als solches eine Tat von größter Bedeutung war und ist, schon
die Lösung des Problems der Offenbarung in sich schließe, oder
ob nicht Dietrich Bonhoeffer mit seiner Kritik recht behalte,
daß dieser Objektivismus zu einem «Offenbarungspositivismus»
geführt habe, «der letzten Endes doch im wesentlichen Restauration

geblieben» (Widerstand und Ergebung, S. 179) und darum

auch noch nicht die Lösung sei. In diesem Sinne kann das
rezensierte Buch dazu beitragen, nach neuen Lösungen
Ausschau zu halten, und in diesem Sinne ist sein Erscheinen auch
durchaus zu begrüßen.

Im Unterschied zu Ulrich Neuenschwanders Buch ist Fritz
Buris liberale Bekenntnisschrift «Christlicher Glaube in dieser
Zeit» — wenigstens auf den ersten Blick — durch eine
imponierende Geschlossenheit seiner philosophischen Voraussetzungen

und theologischen Konsequenzen ausgezeichnet. Da ist
von einem eklektischen Verfahren so gut wie nichts zu verspüren,

da wird auch nicht so leicht der «docta ignorantia» das
Wort geredet, da wird vielmehr die neue liberale Theologie —
auch Buri nimmt, zumeist aus ähnlichen Gründen wie Neuen-
schwander, Distanz zur alten — entschlossen auf die
Erfahrungsmöglichkeiten der «gläubigen Vernunft» (S. 53) gestellt,
die keine «synthetische Erkenntnislehre» fordert. Der
Ausgangspunkt der zur Frage stehenden «Besinnung über das, was
christlicher Glaube in dieser Zeit sein kann und soll», ist darum



A. Rich, Theologischer Liberalismus heute 299

hier eindeutig weder ein überliefertes Bekenntnis noch
«einfach» die Bibel, sondern die auf Existenzerfahrung beruhende
«Analyse des Gesichtes unserer Zeit» (S. 10).

Es kann sich jetzt nicht darum handeln, schon um gewisse
Wiederholungen zu Neuenschwanders Ausführungen zu
vermeiden, die Zeitanalyse Buris nachzuzeichnen. Es sei lediglich
vermerkt, daß der Basler Theologe das Gesicht unserer Zeit
in typischer Weise bestimmt sieht durch die Gegensatztendenzen

des Atheismus und des Offenbarungsglaubens, des Nihilismus

und des Christusglaubens, des Naturalismus und der Heils-
geschichtstheologie (S. 26—36). Das Verhängnisvolle an der
geistigen Situation unserer Zeit sieht nun Buri darin, daß die
verschiedenen Komponenten, die sich in seiner Analyse ergehen
hätten, «bei aller Gegensätzlichkeit doch durchgehend auch eine
höchst fatale Verwandtschaft aufweisen» (S. 34). Diese bestehe
in einer in bezug auf die menschlichen Möglichkeiten absolut
negativen und destruktiven Einstellung (ebenda). Atheismus
und sog. Offenbarungsglaube seien sich darin einig, daß der
Mensch Gott nicht erkennen könne, daß es ohne eine besondere
übernatürliche Offenbarung in Christus, die der Atheismus
aber leugnet und die dieser Offenbarungsglaube nicht beweisen
kann, keine Gotteserkenntnis gebe. Nihilismus und sog.
Christusglauben behaupten gemeinsam, daß der Mensch das Gute
weder wissen noch tun könne. Beide sehen den Menschen in
einer tragischen Verlorenheit. Der Nihilist ist bereit, diese Tragik

auf sich zu nehmen, der Fromme läßt Christus sie tragen.
Aber weder bei dem einen noch beim andern kommt es zu einem
neuen Sein. Wie der Nihilist ein Verzweifelter bleibt, so der
Christ ein Sünder. Naturalismus und Heilsgeschichte endlich
vermöchten beide der Geschichte keinen Sinn zu leihen. Jener
verrate die Geschichte an die Natur und verleugne damit ihr
Wesen, dieser sehe in ihr den Bereich des Teufels und tröste
sich mit einer unglaublichen Wundergeschichte (S. 35 f.).
Diese Schau der Dinge, die sich vor allem gegen Barth und Cull-
mann richtet, bedeutet nun allerdings eine unerlaubte, die
Tatsachen doch verzerrende Vereinfachung und Vergröberung der
Dinge, wenn sie auch mögliche Gefahren signalisieren mag, die
einem auf der biblischen Offenbarung begründeten
heilsgeschichtlichen Christusglauben innewohnen können.



300 A. Rich, Theologischer Liberalismus heute

Aber wie dem auch sei, Buri hält jedenfalls den
atheistischnihilistischen Naturalismus wie diesen Christusglauben für
unfähig, auf die drei berühmten, das, worum es nach seiner
Meinung geht, in schärfster und umfassendster Weise ausdrückenden

Fragen Kants (S. 11) zu antworten: Was kann ich wissen?
Was soll ich tun? Was darf ich hoffen? Der positive Teil des zu
rezensierenden Buches läuft nun darauf hinaus, auf die drei
genannten Fragen eine «christliche» Antwort zu geben, und
zwar so, daß der «Nihilismus» sowohl der einen wie der andern
Seite überwunden werde.

Dabei geht Buri in der Weise vor, daß er zunächst fragt: Wie
können wir vernunftgemäß von Gott reden? (S. 37 ff.).
Vernunft in seinem Sinn ist ein doppeldeutiger Begriff. Ihr Wesen
besteht einmal darin, «alles, was uns begegnet, als das, was es

für uns ist, zu erfassen und in einen geordneten Zusammenhang

des Erkennens zu bringen» (S. 53). «Sie tut dies
vermittelst begrifflichen Bezeichnens und logischen Schließens»
(ebenda). Diese Begriffswelt, in der wir uns miteinander
zurechtfinden, ist jedoch nicht die Welt, wie sie unabhängig von
uns, also «an sich» besteht. Sie ist vielmehr eine zweite Welt,
unsere Schöpfung. Und in ihr «ist Gott nicht zu Hause», gleichgültig

ob sie dem Raum der Philosophie oder der Theologie
entstamme (S. 54). Denn was immer wir in einem begrifflichen
Gedanken fassen — und anders können wir ja nicht reden —,
«ist stets und bleibt stets unser eigenes Erzeugnis, und damit
also gerade das Gegenteil von dem, was die Religion mit Gott
meint. Wenn wir so von Gott reden wollten, wären wir wirklich

in einer Götzenfabrik» (S. 55). Aber gibt es denn ein
anderes Reden von der Vernunft des Menschen her?

Im Gegensatz zur dialektischen Theologie, die wegen ihres
Verhaftetseins in der neukantischen Erkenntnistheorie auch
den Erkenntnisgegenstand als das Produkt unseres Erkennens
fasse und deshalb — um dem «Menschengott» auszuweichen —
in die ausweglose Dialektik von Gotteswort und Menschenwort
gerate (S. 124, Anm. 23), bejaht Buri diese Frage. Wir müssen
eben, so sagt er, «mit jener Tatsache ernst machen, daß die
Wirklichkeit etwas anderes ist als unsere begrifflichen
Aussagen von ihr. Und zwar ist sie nicht nur graduell davon
verschieden, so also, daß wir ihr einmal doch gerecht werden, ihr



A. Rich, Theologischer Liberalismus heute 301

Geheimnis voll ausschöpfen, sie in einen Begriff bannen und
mit einem Namen bezeichnen könnten, sondern in ihrem Wesen
ist sie etwas radikal anderes, das wir nur in dem Maße erkennen
können, als es sich uns kundtut, d. h. eben offenbart. Was uns
hier aber offenbar wird, das ist nicht ein Wissen von Wirklichkeit,

sondern Kunde von ihrem Wesen: Wirklichkeit offenhart
sich uns als Geheimnis. Und dieses Geheimnis der Wirklichkeit
ist nun, wenn wir es auch begreiflich bezeichnen, nicht unser
Gebilde, sondern wir finden uns vor dieser Wirklichkeit, die
unserer Vernunft vorgegeben ist, die sie nur vernehmen und
nachzeichnen kann. Und auch, daß dieses Nachzeichnen in
unserer Begriffswelt nicht jenes An-sich des Seins ist, gehört
zu dieser Gegebenheit, die nicht wir erzeugen, sondern in der
wir uns immer schon vorfinden» (S. 56 f.).

Wir sehen daraus, daß nach Buri das Wesen der Vernunft
primär nicht darin besteht, die uns begegnende Wirklichkeit in
Begriffe zu fassen und in einen geordneten Zusammenhang des

Erkennens zu bringen; dem allem geht ihr Vermögen voran,
das Wirkliche zu vernehmen. Das Geheimnis der Wirklichkeit
offenhart sich der menschlichen Vernunft, und die menschliche
Vernunft vermag die Kunde vom Geheimnis der Wirklichkeit
zu vernehmen. Das ist aber zugleich die Ursprungserfahrung
des religiösen Menschen, die Erfahrung Gottes als «Grund
und Abgrund des Seins», als «Schöpfergott» (S. 57), von dem
sich aus den oben angeführten erkenntnistheoretischen Gründen

nicht direkt, sondern nur in Worten und Bildern, aber des-

ungeachtet doch von seiner Wirklichkeit her reden läßt, weil
ja die «Vernunft als ein Vernehmen in jedem Fall auf
Offenbarung, als das Zuvorgegebensein von Wirklichkeit, angewiesen»

ist (S. 61). Auf diesem spekulativen Wege gelangt schließlich

der Verfasser des vorliegenden Buches zu einer ausdrücklichen

Bejahung des ersten Glaubensartikels des Apostolikums
(S. 62).

Der Rezensent muß es sich versagen, in der bisherigen
Ausführlichkeit auf den weiteren Inhalt von Buris Buch einzutreten.

Er kann über die beiden letzten Kapitel «Was bedeutet uns
Christus?» und «Geschichte und Reich Gottes» nur noch ganz
andeutungsweise referieren. Auch hier geht der Basler Theologe

in derselben Weise spekulativ vor. In seinen Erörterungen



302 A. Rich, Theologischer Liberalismus heute

über die Bedeutung Christi für den liberalen Glauben läßt er
sich von der Frage leiten: «Was soll ich tun, damit mein Leben
seinen Sinn nicht verfehlt?» Die Antwort darauf erfolge «nicht
von der Offenbarung Gottes als des Schöpfers, sondern von
seiner Offenbarung in Christus aus» (S. 64). Aber was heißt
hier Offenbarung Gottes in Christus?

Ganz ähnlich wie Neuenschwander sieht auch Buri im neu-
testamentlichen Christusbegriff eine vom Jesusnamen streng
zu unterscheidende «Bezeichnung für ein besonders schöpferisches

Eingreifen Gottes, durch das die erste, unvollkommene
Schöpfung und ihre Mächte (d. h. das, was wir als die
Wirklichkeit im Vernehmen der Vernunft erfahren) überwunden
werden und an ihrer Stelle eine neue, vollkommene Schöpfung
der Gottesherrschaft tritt» (S. 84). So wird Christus «das Prinzip

einer neuen Schöpfung», dessen Wirklichkeit sich uns nicht
dadurch erschließt, «daß wir die neutestamentlichen Zeugnisse

wiederholen, für wahr halten oder zu beweisen
suchen» (S. 87/88). Bilder und Worte können ja nach den obigen
Ausführungen die Wirklichkeit, die sie bezeichnen, nicht in sich
enthalten. «Bilder und Worte erwachsen vielmehr aus der
Wirklichkeit, die wir nicht selber erzeugen, die sich uns
vielmehr nur in der Erfahrung kundtun kann» (S. 88). Und darum
verstehen wir nach Buri das Wort von Christus erst, «wo es

uns einen Sachverhalt in unserer eigenen Erfahrungwirklichkeit
aufdeckt» (S. 88). Oder in andern Worten: «ChristusWirklichkeit

bricht für uns da auf, wo wir zum Sein, wie wir es um
uns und in uns wahrnehmen, nicht mehr einfach ja sagen
können, sondern uns seine Fragwürdigkeit, seine Not und
Schuld, sein Verfallensein und Verspieltsein zum Bewußtsein
kommt», so zum Bewußtsein kommt, daß wir unter dem
Sinnlosen und Verfehlten leiden, «gerade weil wir um Sinn und
Bestimmung wissen». Und wenn dies ernst genommen und
getragen wird — wie Jesus gesagt hat: «Wer mir nachfolgen
will, der nehme sein Kreuz auf sich .» —, dann kann es
geschehen, nicht erzwingbar und garantierbar, sondern erfahrbar
nur als Geschenk, das auch ausbleiben kann, daß uns darin
jener Friede zuteil wird, der «höher ist als alle Vernunft» (S.
89). Diese Bewandtnis also hat es mit Buris Verständnis der
Offenbarung in Christus.



A. Rich, Theologischer Liberalismus heute 303

Es versteht sich, daß wir hier einer Christusauffassung
begegnen, die nurnoch ganz losemit der christlichen Ueberlieferung
in einem Zusammenhange steht und als Sinnprinzip des Daseins
auch außerhalb ihrer gefunden werden könnte. Buri sagt denn
auch ausdrücklich, daß dies alles «nicht an den Namen Jesus
Christus und an die ganze damit verbundene Vorstellungs- und
Begriffswelt gekettet» sei (S. 90). Damit aber wird doch die
«Offenbarung Gottes in Christus» prinzipiell in einen allgemeinen

Religionismus aufgelöst, und es fragt sich, ob hier der
Gebrauch einer spezifisch-christlichen Begriffswelt überhaupt
noch am Platze bzw. mit dem Prinzip der wissenschaftlichen
Redlichkeit vereinbar sei.

Aehnliches ist von den Ausführungen über die Eschatologie
zu sagen. Sie wird der Anlage des Buches entsprechend unter
dem Gesichtspunkt der Frage: «Was darf ich hoffen?», «Was
ist der Sinn der Geschichte?» verhandelt. Die Antwort lautet:
Das Reich Gottes. Aber selbstredend das Reich Gottes nicht
im Sinne «falscher Vergegenständlichung der eschatologischen
Mythologie». Nach Buri kann heute die Eschatologie, «für
unser persönliches Schicksal nach dem Tode wie für die
Zukunft der Menschheit im Ganzen, nur in dem Hinweis auf die
unendlichen Schöpfungsmöglichkeiten Gottes bestehen» (S.
118). Diese Möglichkeiten lassen sich aber nie in die Geschichte
als deren Gesamtsinn einordnen (S. 114), denn das Reich Gottes
ist «in jeder Beziehung die Krise der natürlichen irdischen
Geschichte und ihrer Möglichkeiten» (S. 112), wie umgekehrt die
Geschichte durch ihren «programmwidrigen Verlauf»
(Ausbleiben der Parusie) zur Krisis des Reiches Gottes wird (S.
113). Und gerade in der darin zum Vorschein kommenden
doppelten Krise, die sich so aktualisiert, daß das Reich Gottes
die Unvollkommenheit der Geschichte aufdeckt und die
Geschichte das Reich Gottes nicht in Erfüllung gehen läßt, wird das
Wesen der eschatologischen Geschichtsauffassung sichtbar.
Diese Geschichtsauffassung erst weiß um die äußersten
Möglichkeiten der Geschichte, nämlich: «daß sie sich um ihrer
Vollendung willen in Frage stellen und das Scheitern riskieren kann.
Im Wagnis dieses scheiternden Ueber-sich-hinaus kann sich
Geschichte vollenden. Das Aktuellwerden jener zwiefachen Krise
des Reiches Gottes kann also zugleich je die Vollendung der Ge-



304 A. Rich, Theologischer Liberalismus heute

schichte sein» (S. 114/115). Und das soll nun nach Buri die
Ueberwindung des den Nihilismus erzeugenden Pessimismus
bedeuten. Allein, wird der Nihilismus wirklich überwunden
durch den Aufweis derartiger, in den unendlichen
Schöpfungsmöglichkeiten Gottes begründeten Möglichkeiten der Geschichte
und des Menschen? Ist hier überhaupt die Realität der neutesta-
mentlichen Hoffnung, die doch gerade nicht auf einer bloßen
Möglichkeit, sondern auf der geschichtliches Ereignis gewordenen

Wirklichkeit des richtenden und erlösenden Heilshandelns

Gottes im Menschen Jesus vonNazareth, dem Gekreuzigten
und Auferstandenen, gründet, erfaßt? Wir verstehen von hier
aus, warum sich Buris Ueberwindung des Nihilismus stark
im Reich des Deklamatorischen bewegt, wie es etwa auf Seite 77

ersichtlich wird, wo es heißt: der Nihilismus sei als das

«Kläglichste» erkannt, was es gebe: als Verrat der eigenen
Möglichkeiten des Menschen, nach Sinn zu fragen und sich für den
erkannten Sinn einsetzen zu können, auch wenn dieser Einsatz
zum Scheitern verurteilt ist (S. 77).

Es hält nicht leicht, die theologische Bedeutung dieser
faszinierend geschriebenen und den Charakter eines Bekenntnisses
tragenden Schrift Buris abzuschätzen. Sie liegt doch wohl vor
allem in ihrem unbeugsamen Willen, den von der neuen liberalen

Theologie nun einmal eingeschlagenen Weg beharrlich,
bis zu den letzten Konsequenzen, zu Ende zu gehen. Der Weg
heißt, wie auch bei Neuenschwander klar ersichtlich wird:
existentielle Interpretation der Mythologie des Neuen Testamentes.

Während aber, sofern ich richtig sehe, Neuenschwander
mehr auf der Linie des Bultmannschen Versuches einer Ent-
mythologisierung des Kerygmas vorankommen will, treibt Buri
entschlossen eine «Entkerygmatisierung» des Mythos, wie er
sie an anderer Stelle (Kerygma und Mythos, Bd. 2, S. 96 ff.) —
nicht ohne einleuchtende Gründe — als Voraussetzung eines
«wahrhaft» existentialen Verständnisses der Mythologie des

Neuen Testamentes geltend macht. Die Worte und Bilder der
urchristlichen Ueherlieferung werden in der vorliegenden
Schrift tatsächlich und entschieden zu einem «symbolkräftigen
Ausdruck des Selhstverständnisses eigentlicher Existenz
reduziert», «an dem mir in Wahrheit ein entsprechendes neues
Selbstverständnis meiner selbst aufgehen kann» (ebenda S. 99).



A. Rich, Theologischer Liberalismus heute 305

Man wird sich hier nun fragen müssen, wozu denn eigentlich

die Heilige Schrift für den im Sinn von Buri verstandenen
«christlichen Glauben» noch nötig sei, wenn mir an ihr doch

nur «ein neues Selhstverständnis meiner selbst» aufgehen
kann, zu dem ich grundsätzlich durch die unmittelbare
Existenzerfahrung, kraft der mir eigenen, das Geheimnis der
Wirklichkeit vernehmenden Vernunft ja auch gelange? Es
wäre indessen ein Unrecht, wenn man dem Basler Theologen
vorwerfen wollte, daß für ihn die biblische Ueberlieferung
bedeutungslos geworden sei. Faktisch ist dies nämlich durchaus

nicht so. Buri setzt sich mit ungleich größerer Leidenschaft
als etwa Neuenschwander — obwohl in dessen synthetischer
Erkenntnislehre die Ueberlieferung als eine der undispensahlen
christlich-religiösen Erkenntnisquellen gilt — für die Erhaltung,

und notabene, wenn ich mich nicht täusche, für die
integrale Erhaltung der biblischen Ueberlieferung ein. So kann
er die primäre Aufgabe der Kirche gerade darin sehen, «die
großen Symbole, die ihr in der Tradition für diese Wirklichkeit
anvertraut sind, weiterzugehen und durch sinngemäße
Auslegung lebendig zu erhalten» (S. 118). Ja er weiß von da aus
die geschichtliche Bedeutung der von ihm sonst so scharf
attackierten (Barthschen) Offenbarungstheologie in einer für
einen liberalen Theologen seines Schlages immerhin
ungewöhnlichen Wärme zu würdigen, wenn er schreibt, man müsse
ihr doch zugute halten, «daß sie in einer Zeit, in der man meinte,
alle Mythologie als bloße Phantasieprodukte eines rückständigen

Aberglaubens wissenschaftlich preisgeben zu müssen, an
dieser Vorstellungswelt festhielt und damit das Bewußtsein
ihrer Bedeutsamkeit nicht untergehen ließ. Sie verhinderte
damit einen ungeheuren Suhstanzverlust, der dem abendländischen

Geiste seit der Zeit der Aufklärung in steigendem Maße
droht. Unersetzliches ist uns tatsächlich in dieser biblischen
Symbolwelt aufbehalten» (S. 45).

Dies aber heißt, daß für Buri die biblische Ueberlieferung
gerade mit ihrer «Mythologie» faktisch unersetzlich bleibt,
wenn sie auch, nach seinen philosophischen und theologischen
Voraussetzungen, für die das Geheimnis des Wirklichen und
damit das Geheimnis Gottes unmittelbar vernehmende
Vernunft grundsätzlich entbehrlich ist. Wie läßt sich dieser selt-

20



306 A. Bich, Theologischer Liberalismus heute

same Hiatus verstehen? Vielleicht als ein Zeichen dafür, daß
letzten Endes auch in dieser Theologie der «vernehmenden
Vernunft» das Ueberlieferungsgut der biblischen Offenbarung
vorgegeben ist und nicht, wenigstens nicht primär, der unmittelbare,

im «Geheimnis der Wirklichkeit» sich kundmachende
Gott? Daß dies — wieder faktisch — auch so gesehen werden
darf, legt der auffällige Umstand nahe, daß Buri hei der
Beantwortung der Frage, wie denn wirklich von der Vernunft
des Menschen her von Gott und seiner Offenbarung gesprochen
werden könne, zuerst die Antwort gibt: «Einmal: daß wir von
Gott reden und so von ihm reden, wie wir es gewohnt sind, weil
uns so von Gott geredet worden ist» (S. 55). Damit aber zeigt
sich, daß selbst dieser extreme theologisch-existentielle (wenn
auch nicht philosophische) Subjektivismus des praktischen
Primates der biblischen Ueberlieferung keineswegs entraten kann.
Und das sollte doch der neuen liberalen Theologie zu denken
geben! Glaube, der christlicher Glaube sein will, kann sich
nicht vom objektiven Offenbarungsgut der biblischen
Ueberlieferung lösen, sowenig der christliche Glaube, der immer
ein existentielles Ueberzeugtsein ist, auf den Willen zum
subjektiven Verstehen verzichten kann. Hier falsche Frontstellungen

abzubauen wird hüben und drüben ein dringendes Gebot
der theologischen Arbeit von heute und morgen sein, was Buris
Schrift auf ihre Weise deutlich werden läßt.

Es bleibt uns noch, einen Blick auf das Buch von Kurt
Guggisberg «Der freie Protestantismus» zu werfen. Wenn dieser

Blick nur ein flüchtiger sein wird, dann keinesfalls, weil
es uns eines ergiebigeren Hinweises nicht wert dünken würde.
Durch die Vornehmheit seiner inneren geistigen Haltung wie
durch Klarheit und Gediegenheit der Sprache ist es das schönste
der drei ins Auge gefaßten Bücher. Aber einmal handelt es sich
nicht um ein neues Buch (es liegt bereits in der zweiten, wenn
auch veränderten Auflage vor), und dann gehört es, an seiner
Problemlage gemessen, noch zumeist dem älteren Liberalismus
an. Das zeigt sich äußerlich schon darin, daß Namen wie Barth,
Bultmann usw. in dieser geistigen Rechenschaftsablegung
über den theologischen Liberalismus nicht begegnen, während
Schleiermacher, Alexander Schweizer und andere mehr ergiebig

zu Worte kommen. Auch sieht Guggisberg die ernste Frage



Rezensionen 307

nach dem Gotteswort im Bibelwort immer noch lösbar durch
das Mittel der «wahren Bibelkritik», die, in freilich nie
endgültiger Weise, zwischen der menschlich-geschichtlichen Schale
und dem göttlich-ewigen Wort der Heiligen Schrift zu scheiden
wisse. Deshalb steht das Buch doch außerhalb des Rahmens,
den Neuenschwander und Buri als «neue liberale Theologie»
bezeichnen und der vor allem in meiner Rezension beleuchtet
werden wollte. Es ist aber insofern symptomatisch und gehört
gleichwohl am Rande in unsere Besprechung hinein, weil es

anzeigt, daß der «ältere» Liberalismus in etwas modifizierter
Gestalt auch jetzt noch ein kräftiges Lehen führt und als
Stimme im Gesamtchorus der liberalen Theologie heute ernst
genommen werden will. Diese erweist sich also noch immer als
ein sehr polyphones Gebilde, zumal zwischen Neuenschwander
und Buri, trotz einer verwandten Grundhaltung, mannigfache
Divergenzen aufbrechen, die für die Zukunft neue Spannungen
erwarten lassen.

Neuhausen am Rheinfall. Arthur Rieh.

Rezensionen.
Aage Beutzen, Daniel (Handbuch z. AT, hrsg. von 0. Eißfeldt, I 19), 2.

verbesserte Aufl., Tübingen, Mohr (Siebeck), 1952, 87 S., DM6.10, geb. 8.50.

Wenn der ersten Auflage (1937) höchstens der eine Vorwurf allzu
großer Kürze gemacht werden konnte, so hat der Verleger nun ein
Einsehen gehabt: die neue ist um 25 Seiten, d. h. um 40% des früheren Umfanges
gewachsen. Bentzen hat das benützt, um die seither erschienene Literatur
möglichst vollständig einzuarbeiten; tatsächlich ist auch nicht eine Seite
ohne kürzere oder längere Zusätze geblieben. Sein eigener Standpunkt ist
im wesentlichen unverändert geblieben. Neu ist der im Anschluß an Nyberg
gemachte, aber mit aller Zurückhaltung vorgetragene Versuch, da und dort
Züge der altorientalischen Königsideologie im Sinn der Uppsala-Schule
aufzuzeigen (s. S. 7). Dem Problem der stellenweise ja stärker abweichenden
Septuaginta ist mehr Beachtung geschenkt und noch angelegentlicher
betont, daß die historisch-kritische Auffassung des Buches auch für den rechten

religiös-kirchlichen Gebrauch eine wesentliche Vorbedingung sei. So

darf der Kommentar des der Wissenschaft leider allzu früh entrissenen
dänischen Alttestamentlers, der damit nach allen Seiten auf die Höhe
gebracht und im Vergleich zu dem immer noch recht bescheidenen Umfang
erstaunlich reichhaltig ist, ohne Uebertreibung als der heute beste
bezeichnet werden. Eine ausführlichere Besprechung folgt in «Vetus Testa-
mentumx

Basel. Walter Baumgartner.

20*


	Theologischer Liberalismus heute

