Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 10 (1954)

Heft: 4

Artikel: Theologischer Liberalismus heute
Autor: Rich, Arthur

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877472

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877472
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

A. Rich, Theologischer Liberalismus heute 289

bei vielen seiner Getreuen. So kommt es, daf} die einen unbeweg-
lich in Positionen verharren, gegen die die andern vergeblich an-
rennen — wobei fiir die Sache der Theologie begreiflicherweise
nicht viel herausschaut. Gegeneinander stehen auf weite Strek-
ken theologischer Journalismus und Dogmatismus, starre Or-
thodoxie, und zwar — merkwiirdig genug! — diese bei den
Bultmannianern, jener auf der Gegenseite. Gogarten fordert in
der besprochenen Schrift mit Nachdruck die Disziplin, indem er
konkret die Unverantwortlichkeit eines Gedankengangs brand-
markt. Barth fordert mit demselben Nachdruck die « Phantasiey,
indem er konkret die Beschréinktheit eines einseitigen Stand-
punktes aufzeigt. Wo beide vernommen werden, da besteht die
Moglichkeit, jene «akute Gefahry, in der das Gespriach um Bult-
mann steht, zu bannen, die Moéglichkeit, der Theologie Bult-
manns, ihrem wesentlichen und wohl nicht zu Unrecht hin und
her diskutierten Anliegen, wirklich gerecht zu werden, und da-
mit schlieflich auch die Méglichkeit, dieses Gesprich fiir den
Bereich wahrhaft und eindeutig fruchtbar zu machen, auf den
es letztlich allein ankommt: fiir die kirchliche Praxis.

Castiel (Kt. Graubiinden). Heinrich Oft.

Theologischer Liberalismus heute.

In jiingster Zeit sind drei bedeutsame Publikationen er-
schienen, die sich anheischig machen, den geistigen Standort
des theologischen Liberalismus heute, soweit dies wenigstens
die Schweiz betrifft, mehr oder weniger reprisentativ zu be-
stimmen. Eg handelt sich um die nachstehenden, in der Reihen-
folge ihres Erscheinens angefiihrten Werke:

Kurt Guggisberg, Der freie Protestantismus. Eine Einfithrung,
verfaflt im Auftrag des Schweizerischen Vereins fiir freies

Christentum, zweite, veréinderte Auflage, Bern und Stuft-
gart, Paul Haupt-Verlag, 1952, 128 S.

Fritz Buri, Christlicher Glaube in dieser Zeit, Bern und Stutt-
gart, Paul Haupt-Verlag, 1952, 128 S.

Ulrich Neuenschwander, Die neue liberale Theologie. Eine
Standortbestimmung, Bern, Verlag Stiampfli & Co., 1953,
142 S.

19



290 A. Rich, Theologischer Liberalismus heute

Was in sédmtlichen drei Schriften zum Ausdruck kommt —
bei der ersteren in nur rudimentirer Weise, bei der letzteren,
wie schon der Titel des Buches deutlich macht, in entwickelter
Gestalt —, das ist die Tatsache, dal} sich der moderne theologi-
sche Liberalismus in einem Wandlungsprozel befindet, dessen
Konsequenzen noch nicht abzusehen sind. Die Ursachen dieser
Erscheinung sind natiirlich mannigfach. Sie liegen vor allem in
der durch die politischen und gesellschaftlichen Katastrophen
des 20. Jahrhunderts bedingten Krisis des humanistisch-idea-
listischen Menschenbildes, die die vorherrschend optimistische
Anthropologie des vergangenen Jahrhunderts zutiefst erschiit-
tert hat. Sie liegen aber auch in der Wiederentdeckung der
zentralen Stellung der Eschatologie in der Verkiindigung Jesu
durch Johannes Weill und Albert Schweitzer, die sowohl die
Reichgottesvorstellung des freilich theologisch keine Einheit
bildenden &lteren Liberalismus wie auch seine Jesus- bzw.
Christusauffassung zum Einsturz gebracht hat. Sie liegen fer-
ner, was besonders bei Buri spiirbar wird, in den die Positionen
der Altliberalen so gut wie diejenigen der Altpositiven erschiit-
ternden Wirkungen der dialektischen Theologie. Und sie liegen
schlieflich im Aufbruch der Existenzphilosophie mit der von
ihr dargebotenen Moglichkeit einer existentialen Interpretation
des Neuen Testamentes. Es ist darum auch weiter nicht ver-
wunderlich, wenn der Systematiker Ulrich Neuenschwander
in seinem iiber den &lteren Liberalismus hinausstrebenden
Entwurf einer neuen liberalen Theologie sich zumeist gegen-
iiber Karl Barth zu rechtfertigen sucht und immer wieder auf
Albert Schweitzer, aber auch auf Karl Jaspers und Rudolf Bult-
mann als seine Gewdhrsménner rekurriert.

Das Unternehmen Ulrich Neuenschwanders ist gerade darin
instruktiv — und deshalb sei es meiner Besprechung voran-
gestellt —, dal es deutlich werden 140t, worin die neue liberale
Theologie der alten Gefolgschaft leisten will und worin sie, im
Sinne einer « Vertiefungy, iiber dieselbe hinauszugehen trachtet.

Das Gemeinsame, um jetzt den Sachverhalt nur in den groéb-
sten Konturen wiederzugeben, liegt 1. in der «unvoreingenom-
menen Redlichkeit des wissenschaftlichen Denkens» (S. 4 ff.),
2.in der«Wendung gegen das altkirchliche Dogmay» (immanente
Trinitdt, chalcedonensische Zweinaturenlehre, anselmische



A. Rich, Theologischer Liberalismus heute 201

Satisfaktionslehre, dogmatische Lehren iiber Heilsgeschich-
te und Erbsiinde, S.10 ff.), 3. im KErnstnehmen der Ergeb-
nisse der wissenschaftlichen Bibelkritik (S.19ff.), 4. im
Bestehen auf der freilich nie véllig rein zu verwirklichenden
Autonomie des religiosen Eirkennens (S. 271f.), 5. in der Handha-
bung einer «synthetischen Erkenntnislehrey, die sich auf den
«drei moglichen Wurzeln religioser Erkenntnis aufbauty, nidm-
lich auf der unmittelbaren religiosen Erfahrung, auf der ge-
schichtlichen Ueberlieferung und auf dem rationalen Denken
der Religionsphilosophie (S. 35 ff.), 6. im Grundsatz der Tole-
ranz, der auf «der Ehrfurcht vor der Freiheit der Gewissens-
entscheidungy und auf der Einsicht in den «subjektiven Cha-
rakter nicht der Wahrheit, wohl aber jedes eigenen Wahrheits-
erkennens und jedes eigenen Glaubensy beruht (S. 42 ff.), und
schlieflich 7. im liberalen Ethos, das durch eine «Ethik der
Autonomie der Freiheit, die aus dem Sein in Christo lebty und
durch «Weltbejahungy und «Weltoffenheity gekennzeichnet
ist. Schon diese sehr knappen Hinweise erwahren den anthro-
pozentrischen, zum Humanismus und zur Mystik hinneigenden
Grundcharakter auch der neuen liberalen Theologie wie ihr
erkenntnistheoretisch positives Verhiltnis zur Philosophie,
welch letzteres Moment geradezu das Kriterium fiir eine libe-
rale Theologie im engeren Sinn darstelle (S. 2).

Die Wandlung des neuen Liberalismus gegeniiber dem alten
148t sich nach Neuenschwander «am eindeutigsten» bezeichnen,
«wenn wir sie unter die Kategorie der Abgriindigkeit stellen»
(S. 56). Vor allem durch die Entwicklung der weltgeschicht-
lichen Liage habe sich dem neuprotestantischen Denken «eine
Revision des gelegentlich die Abgriindigkeit des Daseins zu
leicht iibergehenden Optimismusy der liberalen Theologie des
19. Jahrhunderts «aufgedréingty (ebenda). Dadurch stellt sich
das Problem der Welt, des Menschen sowie die Gottesfrage in
einem neuen Licht, woriiber jetzt wieder in nur gedringter, die
Persgpektive der Dinge notwendigermallen verkiirzender Zu-
sammenfassung referiert werden kann.

Im Blick auf die Welt sieht sich der theologische Liberalis-
mus von heute gezwungen, «die Nachtseite der Natur ebenso
scharf zu betonen wie die Tagseitey und damit den von der
Aufklirung iiberkommenen Harmoniegedanken aufzugeben

19*



292 A. Rich, Theologischer Liberalismus heute

(S. 59). Das bedeutet einmal die Unmoglichkeit, «den Sinn des
Kosmos und der Natur auf Grund einer universalen Schop-
fungsdeutung zu erfasseny (S. 59), das bedeutet desgleichen den
Verzicht auf eine universale Teleologie der Geschichte (S. 62),
und das bedeutet schliefilich die Unmoglichkeit jeder Theodizee.
«Grundséatzlich bescheidet sich der neue Liberalismus damit,
Gottes Pline fiir diese Welt nicht zu kenneny, wenn sich auch
in Welt und Geschichte «Sinnfragmente» entdecken lassen
(S.68).

Ahnliche Konsequenzen ergeben sich aus der Einsicht in die
Abgriindigkeit des Daseins fiir die Schau des Menschen. Der
Liberalismus hat vermége seiner Affinitit zum Humanismus
die Tendenz zu einem optimistischen Menschenverstindnis
(S.70). Die Gefahr des Pelagianismus sei darum nicht spurlos
an ihm voriibergegangen, ohne ihn aber zum Prinzip der Selbst-
erlosung fortzureiflen (S. 72). Auch kénne man nicht sagen, daf}
die éltere liberale Theologie eines Blickes fiir die «zwiespéltige
Stellung des Menschen in der Welty ermangelt hétte (S. 72/73).
Doch sie héitte die Abgriinde als Schluchten gesehen, die endlich
tief sind und deren Kliifte sich iiberbriicken lassen (S. 74).
Das Bose im Menschen und die Siinde sei dergestalt verstehbar
und in das Schema der Entwicklung einordnungsfihig gewor-
den. Demgegeniiber fiihrte nach Neuenschwander «nicht zuletzt
die Offenbarung der dulleren Moglichkeiten des Menschen als
Unmenscheny», wie sie sich in der Gegenwart vollzogen hat,
zu einer «vertieften Interpretation der Kategorien Siinde und
Erlosungy (S. 75). Worin besteht nun diese Vertiefung?

Sie besteht zunéichst einmal in der Erkenntnis des religidsen
und nicht bloB ethischen Charakters der Siinde. «Die Siinde ist
gerade Scheidung von Gott, die Verlorenheit in der Siinde ist
Verlorenheit vor Gott und damit erst im radikalen Sinne die
Verlorenheit, aber auch der Selbstwiderspruch des Menschen
iiberhaupty (S.77). Entsprechend wird im Anschlufl an ein
Zitat aus Kierkegaards «Krankheit zum Todey der Gegensatz
zur Siinde nicht in der Tugend, sondern im Glauben (augusti-
nisch als adhaerere deo verstanden) gesehen (S.78).

Von hier aus versucht nun Neuenschwander auch «den
Wahrheitsgehalt der alten Erbsiindenlehre wieder aufzuneh-
meny (S.78 ff.). Diese wird ihm zu einem Ausdruck der ab-



A. Rich, Theologischer Liberalismus heute 293

griindigen Zwiespéltigkeit des menschlichen Wesens, die aber
nicht schon im Bereich seiner eigenen Verantwortlichkeit und
damit seiner Schuld und Siinde liege. Siinde werde diese zwie-
spaltige Anlage des Menschen erst, «<indem sie vom Menschen
in seinen Willen aufgenommen wirdy. Der Wille des Menschen
ist zwar hierin gegen seinen Willen unterworfen. « Aber es ist
doch gerade mein Wille, und darin besteht meine Verantwort-
lichkeit.» Das bedingt ein im Grunde dualistisch konzipiertes
Menschenbild, das den Menschen (und zwar den Menschen
aullerhalb der Erlosungswirklichkeit in Christus) zugleich gut
und zugleich bos erkliart. So wird es auch begreiflich, dafl der
Berner Privatdozent im platonischen Mythos vom Seelenge-
spann eine der faktischen Situation des Menschen kongenialere
Metapher erkennt als im Bild Luthers vom Menschen, der ent-
weder von Christus oder vom Teufel geritten wird (S. 79). Wie
sich aber diese, zumindest an einen metaphysischen Dualismus
grenzende Schau des Menschen mit der vorhin angedeuteten
«vertiefteny Auffassung von der Siinde als schuldhafter Ver-
lorenheit vor Gott vertragt, ist freilich eine andere Frage.

Sofern nun «der Mensch seiner menschlichen Struktur nach
ein zwiespiltiges Wesen ist, in dem sich die zentrifugale Macht
ebenso stark vorfindet wie die zentripetale» (S.78), mul} es
auch bei der Erlésung — so folgert Neuenschwander weiter —
um etwas gehen, was wir nicht aus eigener Kraft und Macht-
vollkommenheit vollbringen (S. 83). «Der Zwiespalt kann nicht
durch etwas, das selbst innerhalb dieses Zwiespaltes steht,
iilberwunden werdeny, «die eigentliche Erlésung kann nur das
,JKommen des Gottesreiches’ seiny, das erst «die Aufhebung des
Zwiespiltig-Negativen durch das Eindeutig-Positivey (ebenda)
und damit die «Harmonie des Seins in Gotty als Inbegriff der
Erlésung bringen wird (S.88). Und das bedeutet die Abwei-
sung des Prinzips der Selbsterlésung.

Neben dem Welt- und Menschenbild ist nach der Darstel-
lung Neuenschwanders auch das Gottesbild im heutigen Libe-
ralismus einer entscheidenden Wandlung unterworfen worden.
Der alte Liberalismus habe ein allzu einschichtiges, ethisch-
rationales Gottesbild vertreten und — wie vor allem Ritschl
zeige — fiir den biblischen Begriff des Heiligen, mit seinem
numinos-irrationalen Gehalt, wenig Verstindnis an den Tag



294 A. Rich, Theologischer Liberalismus heute

gelegt. Angesichts der Fiirchterlichkeiten, die in den letzten
Jahrzehnten geschahen, sei das liberale Gottesbild in den Ver-
dacht einer «oberflichlichen Illusion» geraten, unfidhig der
Wirklichkeit standzuhalten (S. 93). Demgegeniiber redet unser
Autor von der <Abgriindigkeit Gottesy» (S.90 ff.), ein Begriff,
der in Anlehnung an Luther das widerspriichliche und doch
unwiderspriichliche Zugleichsein Gottes als des furchtbaren,
den Tod des Siinders wollenden «deus absolutusy, und als des
gniédigen, in Christus Liebe und Erbarmen schenkenden «deus
revelatusy meint (S.94). Von hier aus erscheint das Christus-
geschehen als das «Heraustreten Gottes aus der vollkommenen
Rétselhaftigkeit der Einheit aller Gegensiitzey, «als das Licht,
das in der Finsternis leuchtety, als die «Kund- und Wirklich-
werdung der Liebe Gottes als der eindeutig sinngerichteten
Macht in der zerspaltenen Welty und somit als Enthiillung von
Gottes «opus proprium» (S. 95 f.).

Das erlésende Christusgeschehen wird dergestalt identisch
mit der Offenbarung Gottes als der Liebe, die sich aber nicht
als bloBe Abstraktion auffassen lasse, sondern in der Ge-
schichte ereigne. Das Ereignis der Offenbarung ist jedoch nach
der neuen liberalen Theologie kein «schlechthin einmaliges Ge-
scheheny, welches in den Jahren 1—30 n. Chr. stattgefunden
hat. Die Erscheinung Jesu steht bei dem Wirklichwerden der
Liebe Gottes als der eindeutig sinngerichteten eschatologischen
Macht innerhalb der zerspaltenen Welt zwar an entscheidender
Stelle, weshalb Jesus der Christus genannt werde. <« Aber das
Christusgeschehen greift iiber die Person Jesu hinaus» (S. 96).
Damit stellt sich das Problem der Christologie.

Wie schon angedeutet worden ist, wendet sich Neuen-
schwander in Uebereinstimmung mit der alten liberalen Theo-
logie gegen die chalcedonensische Zweinaturenlehre; er nimmt
aber in einer bestimmten Hinsicht deren Intention doch wieder
auf, indem fiir ihn das christologische Hauptproblem in der
Frage gipfelt: «Wie ist die Verbindung der beiden Gréflen
,Jesus’ und ,Christus’ vorzustellen?y (S.111). Nach der Ab-
weisung der Biedermannschen Christologie, die von ihrem spe-
kulativen Christusprinzip aus nicht zum historischen Jesus
hitte vordringen kénnen, wie nach der Ablehnung des Ritschl-
schen Jesusverstindnisses, dem der als mythologisch erkannte



A. Rich, Theologischer Liberalismus heute 295

Christusbegriff im Grunde fremd geblieben sei, gibt er folgende
Antwort auf seine christologische Hauptfrage: « Wir verstehen
dagegen entmythologisierend Christus nicht als ein himmli-
sches Personwesen, sondern als eine besondere Art und Weise
des Handelns Gottes in der Geschichte. Wir reden vom Christus-
geschehen als von demjenigen Geschehen, das ein eindeutiges
Wirken Gottes auf das Reich Gottes hin ist. Dieses Wirken
Gottes auf das Reich Gottes hin vollzieht sich in verschiedener
Weise. Es vollzieht sich aber in entscheidender Weise durch
Jesus von Nazareth, der einerseits von Gott dazu ausersehen
war, anderseits aber auch diesen Auftrag treu bis zum Tod am
Kreuz ausfiihrte, damit die Berufung rechtfertigte und selbst
zum Gehilfen Gottes wurde. Weil hier das Christusgeschehen
in entscheidender Weise zum Ausdruck gekommen ist und welt-
umgestaltende Macht zeigt, erhdlt Jesus den Ehrennamen ,der
Christus’> (S. 121 1.).

Zu diesem christologischen Entwurf Ulrich Neuenschwan-
ders wére allerlei zu sagen. Zunéchst miilite im Sinne einer
immanenten Kritik die Frage aufgeworfen werden, ob er wirk-
lich — im Unterschied zur chalcedonensischen Zweinaturen-
lehre — den Bereich des «Mythischen» verlasse oder ob der
Begriff eines «Christusgeschehensy, das als «ein eindeutiges
Wirken Gottesy auf das Reich Gottes hin gedacht ist, sich aber
doch in «entscheidender Weise» im Menschen Jesus von Naza-
reth «vollziehty, einen nicht minder mythischen Charakter
trage? Wer die chalcedonensische Christologie mit ihrer para-
doxen Fassung der Einheit der Person des Sohnes Gottes
schlechthin als mythische Konstruktion verwirft, fiir den wird
sicher auch das gottlich-menschliche Christusgeschehen im
Sinne Neuenschwanders noch mythologisch sein; wer aber an
ihr festhélt, nicht um dem Geheimnis einen objektiven Aus-
druck zu geben, sondern einfach um die unendliche Tiefe und
Weite seines Inhalts nicht zu verschweigen, der wird in dieser
neuen liberalen Theologie viel zu wenig finden. Denn das «ai
6 MAoyog oapz ¢éyévero, das als Bezeugung des neutestamentlich
verstandenen Christusgeschehens der chalcedonensischen
Zweinaturenlehre zugrunde liegt, meint doch nicht nur ein ent-
scheidendes Handeln Gottes, sondern das Handeln Gottes, das
uns als die eine, das Kommen der Gottesherrschaft verbiirgende



296 A. Rich, Theologischer Liberalismus heute

Heilsentscheidung begegnet, von der her allein Gottes Heils-
wille und Gottes Heilstaten als Gericht und Gnade inmitten der
geschichtlichen Existenz des Menschen greifbar werden.

Damit haben wir auch schon den Pfad der kritischen Be-
urteilung betreten. Es kann sich natiirlich im Rahmen eines
Rezensionsaufsatzes nicht darum handeln — und das wird
auch fiir die beiden nachfolgenden Besprechungen gelten —, zu
einer umfassenden Wiirdigung des charakterisierten Buches
auszuholen. Ich mull mich vielmehr auf einige Bemerkungen
beschrinken, die wieder notgedrungenermallen unvollstindig
bleiben.

Obwohl das Werk erfreulicherweise nur gelegentlich einen
polemischen Ton anschligt, ist es im Grunde eine Kampf-
schrift, die gegen verschiedene Fronten ficht. Als Hauptgegner
erscheint die «Orthodoxiey, wobei zwischen der positiven und
dialektischen kein Unterschied gemacht und insbesondere die
Meinung Barths bisweilen verzeichnet wird (so z. B. seine
Lehre vom Wort Gottes, S. 22). Aber auch die spekulative Theo-
logie Biedermanns wie die unspekulativ und unmystisch sein
wollende Ritschl-Schule werden mehrfach aufs Korn genommen.
Zwischen diesen disparaten Fronten hindurch sucht Neuen-
schwander seinen Weg. Er will nicht von irgendeiner «Lehre
vom Wort Gottesy ausgehen, «die fragwiirdige dogmatisch-
konstruktive Ziige tréagty (S. 140), er will auch nicht spekulativ
sein, noch weniger, in naiv-unwissenschaftlicher Haltung, auf
das «rationale, philosophische Denken» verzichten, das «erst
den ganzen Komplex des Glaubens sichtend in das BewuBtsein»
hebt (8. 40). So fordert er denn — wie wir eingangs kurz ange-
deutet haben — in Uebereinstimmung mit der Gesamthaltung
des dlteren theologischen Liberalismus — eine «synthetische Er-
kenntnislehrey, die sich sowohl auf die unmittelbare religiose
Erfahrung wie auf die geschichtliche Ueberlieferung des Chri-
stusglaubens und das rationale Denken der Religionsphilosophie
stiitzt (S. 35). Dafl dahinter ein echtes Problem steckt, das beach-
tet werden will, sei ihm gerne zugestanden. Doch seine Darle-
gungen iiber diesen Punkt bleiben im Postulatorischen stecken
und sind von einer Lésung noch weit entfernt. Die verschiedenen
Erkenntnisméglichkeiten werden im Grunde nur additiv neben-
einandergestellt, wobei der unmittelbaren Gotteserfahrungoffen-



A. Rich, Theologischer Liberalismus heule 297

sichtlich der Primat gebiihrt (wahrend sich die geschichtliche
Offenbarung in der Schrift wie das rationale Denken mit einer
kritisch-einschrinkenden Funktion begniigen miissen). Unmil-
verstindlich kommt das in einem der letzten Sdtze des Buches
zum Ausdruck, wo Neuenschwander bekennt, dafl} ihn die
religiose Vertiefung, die sich in der jiingsten Entwicklung der
liberalen Theologie vollzogen hétte, um so wertvoller diinke, als
sie «schlicht von der Welt- und Selbsterfahrung, die in sich eine
neue Gotteserfahrung vorbereite», ausgegangen sei (S. 139 1.).
‘Woher aber weill er dann, dafl er wirklich vom Gott der bibli-
schen Offenbarung redet, von dem er ja tatséchlich reden will,
und nicht von einem in der Tiefe der menschlichen Selbsterfah-
rung gewachsenen Gottesbilde, das, wie jede anthropozentri-
sche Theologie, von der Kritik IFeuerbachs bedroht bleibt? Dal}
die «fast dualistisch zu nennende Sicht Gottesy (S.97) gleich-
falls in der abgriindigen Zwiespiltigkeit der Welt- und Selbst-
erfahrung ihren Grund hat, versteht sich von selbst und sei
nur noch am Rande angemerkt.

Mit dem nichtgekldrten Problem der legitimen theologischen
Erkenntnisweise hingt es m. . auch zusammen, daf} die «Neue
liberale Theologie» Neuenschwanders einen ziemlich stark ek-
lektischen Charakter trigt (z. B. in der Siinden- und Willens-
lehre augustinische, in der Erlosungslehre — trotz der Abwei-
sung des Prinzips der Selbsterlosung! — katholisch-synergi-
stische, in der Gotteslehre durch reformatorisch-lutherische
und in der Christologie durch die moderne Theologie der Ent-
mythologisierung bestimmte Motive verrit). Das braucht zwar
an sich noch kein Negativum zu sein, weist hier aber doch auf
eine spiirbare Unsicherheit hin, die wohl auch darin zum Aus-
druck kommt, dafl oft zu schnell zur «docta ignorantiay Zu-
flucht genommen wird, wohin, nach einem Worte Pascals, erst
«die wahrhaft groflen Seelen gelangen, die, nachdem sie alles,
was Menschen wissen konnen, durchlaufen haben, erkennen,
dafB sie nichts wisseny (Frg. 327). Jedenfalls haben wir es hier
nicht mit einem ausgereiften Entwurf einer neuen liberalen
Theologie zu tun, sondern viel eher mit Ansétzen zu einer sol-
chen, wobei immer noch zu fragen ist, wieweit sie vom heutigen
theologischen Liberalismus tatsédchlich aufgenommen werden.

Trotz diesen kritischen Bemerkungen mdéchte ich aber das



298 A. Rich, Theologischer Liberalismus heute

zur Diskussion stehende Buch wertvoll und in einer bestimm-
ten Hinsicht sogar notwendig nennen. Denn es wirft unbekiim-
mert und in grofler Hartnéckigkeit von neuem jene unbequemen
Fragen auf, die noch lange nicht erledigt sind, wenn auch viel-
fach getan wird, als ob sie schon erledigt seien, wie die Frage
nach dem Verhiltnis von wissenschaftlicher Bibelkritik und
biblischem Offenbarungsglauben, die Frage des gliubigen Ver-
stehens, das weder auf den Nenner der Heteronomie noch auf
den der Autonomie zu bringen ist, die Frage der Beziehung
zwischen dem eschatologischen Glauben und der Weltverant-
wortung usw. Und wenn sich in der «Neuen liberalen Theo-
logie» Ulrich Neuenschwanders wieder lebenskriftig ein nur
schwach abgebremster theologischer Subjektivismus regt, so
erhebt sich eben auch die Frage, ob der neue theologische Ob-
jektivismus Barths, der wahrhaftig ein Gebot der Stunde und
als solches eine Tat von grifiter Bedeutung war und ist, schon
die LLosung des Problems der Offenbarung in sich schliefle, oder
ob nicht Dietrich Bonhoeffer mit seiner Kritik recht behalte,
daf dieser Objektivismus zu einem «Offenbarungspositivismusy
gefiihrt habe, «der letzten Endes doch im wesentlichen Restau-
ration geblieben» (Widerstand und Ergebung, S. 179) und dar-
um auch noch nicht die Liosung sei. In diesem Sinne kann das
rezensierte Buch dazu beitragen, nach neuen Losungen Aus-
schau zu halten, und in diesem Sinne ist sein Erscheinen auch
durchaus zu begriilien.

Im Unterschied zu Ulrich Neuenschwanders Buch ist Fritz
Buris liberale Bekenntnisschrift « Christlicher Glaube in dieser
Zeity — wenigstens auf den ersten Blick — durch eine impo-
nierende Geschlossenheit seiner philosophischen Vorausset-
zungen und theologischen Konsequenzen ausgezeichnet. Da ist
von einem eklektischen Verfahren so gut wie nichts zu verspii-
ren, da wird auch nicht so leicht der «docta ignorantiay das
Wort geredet, da wird vielmehr die neue liberale Theologie —
auch Buri nimmt, zumeist aus dhnlichen Griinden wie Neuen-
schwander, Distanz zur alten — entschlossen auf die Erfah-
rungsmoglichkeiten der «gldubigen Vernunfty (S.53) gestellt,
die keine «synthetische Erkenntnislehre» fordert. Der Aus-
gangspunkt der zur Frage stehenden «Besinnung iiber das, was
christlicher Glaube in dieser Zeit sein kann und soll», ist darum



A. Rich, Theologischer Liberalismus heute 299

hier eindeutig weder ein iiberliefertes Bekenntnis noch «<ein-
fachy die Bibel, sondern die auf Existenzerfahrung beruhende
«Analyse des Gesichtes unserer Zeity (S. 10).

Es kann sich jetzt nicht darum handeln, schon um gewisse
Wiederholungen zu Neuenschwanders Ausfiithrungen zu ver-
meiden, die Zeitanalyse Buris nachzuzeichnen. Es sei lediglich
vermerkt, dal der Basler Theologe das Gesicht unserer Zeit
in typischer Weise bestimmt sieht durch die Gegensatztenden-
zen des Atheismus und des Offenbarungsglaubens, des Nihilis-
mus und des Christusglaubens, des Naturalismus und der Heils-
geschichtstheologie (S.26—36). Das Verhingnisvolle an der
geistigen Situation unserer Zeit sieht nun Buri darin, dafl die
verschiedenen Komponenten, die sich in seiner Analyse ergeben
hitten, <bei aller Gegensitzlichkeit doch durchgehend auch eine
hochst fatale Verwandtschaft aufweisens (S. 34). Diese bestehe
in einer in bezug auf die menschlichen Méglichkeiten absolut
negativen und destruktiven Einstellung (ebenda). Atheismus
und sog. Offenbarungsglaube seien sich darin einig, dafl der
Mensch Gott nicht erkennen kénne, dall es ohne eine besondere
iibernatiirliche Offenbarung in Christus, die der Atheismus
aber leugnet und die dieser Offenbarungsglaube nicht beweisen
kann, keine Gotteserkenntnis gebe. Nihilismus und sog. Chri-
stusglauben behaupten gemeinsam, dall der Mensch das Gute
weder wissen noch tun konne. Beide sehen den Menschen in
einer tragischen Verlorenheit. Der Nihilist ist bereit, diese Tra-
gik auf sich zu nehmen, der Fromme li}t Christus sie tragen.
Aber weder bei dem einen noch beim andern kommt es zu einem
neuen Sein. Wie der Nihilist ein Verzweifelter bleibt, so der
Christ ein Siinder. Naturalismus und Heilsgeschichte endlich
verméochten beide der Geschichte keinen Sinn zu leihen. Jener
verrate die Geschichte an die Natur und verleugne damit ihr
Wesen, dieser sehe in ihr den Bereich des Teufels und troste
sich mit einer unglaublichen Wundergeschichte (S. 35 f.).
Diese Schau der Dinge, die sich vor allem gegen Barth und Cull-
mann richtet, bedeutet nun allerdings eine unerlaubte, die Tat-
sachen doch verzerrende Vereinfachung und Vergroberung der
Dinge, wenn sie auch mogliche Gefahren signalisieren mag, die
einem auf der biblischen Offenbarung begriindeten heilsge-
schichtlichen Christusglauben innewohnen konnen.



300 A. Rich, Theologischer Liberalismus heute

Aber wie dem auch sei, Buri hilt jedenfalls den atheistisch-
nihilistischen Naturalismus wie diesen Christusglauben fiir un-
fiahig, auf die drei beriihmten, das, worum es nach seiner Mei-
nung geht, in schirfster und umfassendster Weise ausdriicken-
den Fragen Kants (S. 11) zu antworten: Was kann ich wissen?
Was soll ich tun? Was darf ich hoffen? Der positive Teil des zu
rezensierenden Buches lauft nun darauf hinaus, auf die drei
genannten Fragen eine «christlichey Antwort zu geben, und
zwar so, dall der «Nihilismusy sowohl der einen wie der andern
Seite iiberwunden werde.

Dabei geht Buri in der Weise vor, dafl er zunéichst fragt: Wie
kénnen wir vernunftgemall von Gott reden? (S. 37 ff.). Ver-
nunft in seinem Sinn ist ein doppeldeutiger Begriff. IThr Wesen
besteht einmal darin, «alles, was uns begegnet, als das, was es
fiir uns ist, zu erfassen und in einen geordneten Zusammen-
hang des Erkennens zu bringen» (S. 53). «Sie tut dies ver-
mittelst begrifflichen Bezeichnens und logischen SchlieBens»
(ebenda). Diese Begriffswelt, in der wir uns miteinander zu-
rechtfinden, ist jedoch nicht die Welt, wie sie unabhingig von
uns, also «an sich» besteht. Sie ist vielmehr eine zweite Wellt,
unsere Schopfung. Und in ihr «ist Gott nicht zu Hausey, gleich-
giiltig ob sie dem Raum der Philosophie oder der Theologie
entstamme (S. 54). Denn was immer wir in einem begrifflichen
Gedanken fassen — und anders konnen wir ja nicht reden —,
«ist stets und bleibt stets unser eigenes Krzeugnis, und damit
also gerade das Gegenteil von dem, was die Religion mit Gott
meint. Wenn wir so von Gott reden wollten, wiren wir wirk-
lich in einer Goétzenfabriks (S. 55). Aber gibt es denn ein an-
deres Reden von der Vernunft des Menschen her?

Im Gegensatz zur dialektischen Theologie, die wegen ihres
Verhaftetseins in der neukantischen Erkenntnistheorie auch
den Erkenntnisgegenstand als das Produkt unseres Erkennens
fasse und deshalb — um dem «Menschengotty auszuweichen —
in die ausweglose Dialektik von Gotteswort und Menschenwort
gerate (S. 124, Anm. 23), bejaht Buri diese Frage. Wir miissen
eben, so sagt er, «mit jener Tatsache ernst machen, daB die
Wirklichkeit etwas anderes ist als unsere begrifflichen Aus-
sagen von ihr. Und zwar ist sie nicht nur graduell davon ver-
schieden, so also, dafl wir ihr einmal doch gerecht werden, ihr



A. Rich, Theologischer Liberalismus heute 301

Geheimnis voll ausschiépfen, sie in einen Begriff bannen und
mit einem Namen bezeichnen kénnten, sondern in ihrem Wesen
ist sie etwas radikal anderes, das wir nur in dem Mafle erkennen
konnen, als es sich uns kundtut, d. h. eben offenbart. Was uns
hier aber offenbar wird, das ist nicht ein Wissen von Wirklich-
keit, sondern Kunde von ihrem Wesen: Wirklichkeit offenbart
sich uns als Geheimnis. Und dieses Geheimnis der Wirklichkeit
ist nun, wenn wir es auch begreiflich bezeichnen, nicht unser
Gebilde, sondern wir finden uns vor dieser Wirklichkeit, die
unserer Vernunft vorgegeben ist, die sie nur vernehmen und
nachzeichnen kann. Und auch, daBl dieses Nachzeichnen in
unserer Begriffswelt nicht jenes An-sich des Seins ist, gehort
zu dieser Gegebenheit, die nicht wir erzeugen, sondern in der
wir uns immer schon vorfindeny (S. 56 {.).

Wir sehen daraus, dafl nach Buri das Wesen der Vernunft
primér nicht darin besteht, die uns begegnende Wirklichkeit in
Begriffe zu fassen und in einen geordneten Zusammenhang des
Erkennens zu bringen; dem allem geht ihr Vermégen voran,
das Wirkliche zu vernehmen. Das Geheimnis der Wirklichkeit
offenbart sich der menschlichen Vernunft, und die menschliche
Vernunft vermag die Kunde vom Geheimnis der Wirklichkeit
zu vernehmen. Das ist aber zugleich die Ursprungserfahrung
des religibsen Menschen, die Erfahrung Gottes als «Grund
und Abgrund des Seinsy, als «Schopfergotty (S. 57), von dem
sich aus den oben angefiihrten erkenntnistheoretischen Griin-
den nicht direkt, sondern nur in Worten und Bildern, aber des-
ungeachtet doch von seiner Wirklichkeit her reden lift, weil
ja die «Vernunft als ein Vernehmen in jedem Fall auf Offen-
barung, als das Zuvorgegebensein von Wirklichkeit, angewie-
seny ist (S. 61). Auf diesem spekulativen Wege gelangt schlief3-
lich der Verfasser des vorliegenden Buches zu einer ausdriick-
lichen Bejahung des ersten Glaubensartikels des Apostolikums
(S. 62).

Der Rezensent mull es sich versagen, in der bisherigen Aus-
fiihrlichkeit auf den weiteren Inhalt von Buris Buch einzutre-
ten. Er kann iiber die beiden letzten Kapitel «Was bedeutet uns
Christus?» und «Geschichte und Reich Gottesy nur noch ganz
andeutungsweise referieren. Auch hier geht der Basler Theo-
loge in derselben Weise spekulativ vor. In seinen Erdrterungen

»



302 A. Rich, Theologischer Liberalismus heute

iiber die Bedeutung Christi fiir den liberalen Glauben lilt er
sich von der Frage leiten: « Was soll ich tun, damit mein Leben
seinen Sinn nicht verfehlt?» Die Antwort darauf erfolge «nicht
von der Offenbarung Gottes als des Schopfers, sondern von
seiner Offenbarung in Christus ausy (S. 64). Aber was heilit
hier Offenbarung Gottes in Christus?

Ganz dhnlich wie Neuenschwander sieht auch Buri im neu-
testamentlichen Christusbegriff eine vom Jesusnamen streng
zu unterscheidende «Bezeichnung fiir ein besonders schopferi-
sches Eingreifen Gottes, durch das die erste, unvollkommene
Schopfung und ihre Méchte (d. h. das, was wir als die Wirk-
lichkeit im Vernehmen der Vernunft erfahren) iiberwunden
werden und an ihrer Stelle eine neue, vollkommene Schépfung
der Gottesherrschaft tritty (S. 84). So wird Christus «das Prin-
zip einer neuen Schopfungy, dessen Wirklichkeit sich uns nicht
dadurch erschlieft, «dal wir die neutestamentlichen Zeug-
nisse ... wiederholen, fiir wahr halten oder zu beweisen su-
cheny (S. 87/88). Bilder und Worte kénnen ja nach den obigen
Ausfithrungen die Wirklichkeit, die sie bezeichnen, nicht in sich
enthalten. «Bilder und Worte erwachsen vielmehr aus der
Wirklichkeit, die wir nicht selber erzeugen, die sich uns viel-
mehr nur in der Erfahrung kundtun kanny (S. 88). Und darum
verstehen wir nach Buri das Wort von Christus erst, «<wo es
uns einen Sachverhalt in unserer eigenen KErfahrungwirklich-
keit aufdeckty (S. 88). Oder in andern Worten: «Christuswirk-
lichkeit bricht fiir uns da auf, wo wir zum Sein, wie wir es um
uns und in uns wahrnehmen, nicht mehr einfach ja sagen
konnen, sondern uns seine Fragwiirdigkeit, seine Not und
Schuld, sein Verfallensein und Verspieltsein zum BewuBtsein
kommty, so zum Bewuflitsein kommt, daff wir unter dem Sinn-
losen und Verfehlten leiden, «gerade weil wir um Sinn und Be-
stimmung wissen». Und wenn dies ernst genommen und ge-
tragen wird — wie Jesus gesagt hat: « Wer mir nachfolgen
will, der nehme sein Kreuz auf sich...» —, dann kann es ge-
schehen, nicht erzwingbar und garantierbar, sondern erfahrbar
nur als Geschenk, das auch ausbleiben kann, dall uns darin
jener Friede zuteil wird, der <hoher ist als alle Vernunfty (S.
89). Diese Bewandtnis also hat es mit Buris Verstindnis der
Offenbarung in Christus.



A. Rich, Theologischer Liberalismus heute 303

Es versteht sich, dal wir hier einer Christusauffassung be-
gegnen,dienurnoch ganzlosemitder christlichen Ueberlieferung
in einem Zusammenhange steht und als Sinnprinzip des Daseins
auch aullerhalb ihrer gefunden werden kénnte. Buri sagt denn
auch ausdriicklich, dal dies alles «nicht an den Namen Jesus
Christus und an die ganze damit verbundene Vorstellungs- und
Begriffswelt gekettety sei (S. 90). Damit aber wird doch die
«Offenbarung Gottes in Christusy prinzipiell in einen allgemei-
nen Religionismus aufgeldst, und es fragt sich, ob hier der Ge-
brauch einer spezifisch-christlichen Begriffswelt tiberhaupt
noch am Platze bzw. mit dem Prinzip der wissenschaftlichen
Redlichkeit vereinbar sei.

Aehnliches ist von den Ausfiihrungen iiber die Eschatologie
zu sagen, Sie wird der Anlage des Buches entsprechend unter
dem Gesichtspunkt der Frage: «Was darf ich hoffen?», «Was
ist der Sinn der Geschichte?» verhandelt. Die Antwort lautet:
Das Reich Gottes. Aber selbstredend das Reich Gottes nicht
im Sinne «falscher Vergegenstindlichung der eschatologischen
Mythologie». Nach Buri kann heute die Eschatologie, «fiir
unser personliches Schicksal nach dem Tode wie fiir die Zu-
kunft der Menschheit im Ganzen, nur in dem Hinweis auf die
unendlichen Schépfungsméglichkeiten Gottes bestehen» (8S.
118). Diese Moglichkeiten lassen sich aber nie in die Geschichte
als deren Gesamtsinn einordnen (S. 114), denn das Reich Gottes
ist «in jeder Beziehung die Krise der natiirlichen irdischen Ge-
schichte und ihrer Moglichkeiteny (S. 112), wie umgekehrt die
Geschichte durch ihren «programmwidrigen Verlaufs> (Aus-
bleiben der Parusie) zur Krisis des Reiches Gottes wird (S.
113). Und gerade in der darin zum Vorschein kommenden
doppelten Krise, die sich so aktualisiert, dall das Reich Gottes
die Unvollkommenheit der Geschichte aufdeckt und die Ge-
schichte das Reich Gottes nicht in Erfiillung gehen 1iat, wird das
Wesen der eschatologischen Geschichtsauffassung sichtbar.
Diese Geschichtsauffassung erst weill um die dulersten Mog-
lichkeiten der Geschichte, ndmlich: «dafl sie sich um ihrer Voll-
endung willen in Frage stellen und das Scheitern riskieren kann.
Im Wagnis dieses scheiternden Ueber-sich-hinaus kann sich
Geschichtevollenden. Das Aktuellwerden jener zwiefachen Krise
des Reiches Gottes kann also zugleich je die Vollendung der Ge-



304 A. Rich, Theologischer Liberalismus heute

schichte sein» (S. 114/115). Und das soll nun nach Buri die
Ueberwindung des den Nihilismus erzeugenden Pessimismus
bedeuten. Allein, wird der Nihilismus wirklich iiberwunden
durch den Aufweis derartiger, in den unendlichen Schopfungs-
moglichkeiten Gottes begriindeten Méglichkeiten der Geschichte
und des Menschen? Ist hier iiberhaupt die Realitit der neutesta-
mentlichen Hoffnung, die doch gerade nicht auf einer bloflien
Méglichkeit, sondern auf der geschichtliches Ereignis gewor-
denen Wirklichkeit des richtenden und erlésenden Heilshan-
delns Gottes im Menschen Jesus von Nazareth, dem Gekreuzigten
und Auferstandenen, griindet, erfafit? Wir verstehen von hier
aus, warum sich Buris Ueberwindung des Nihilismus stark
im Reich des Deklamatorischen bewegt, wie es etwa auf Seite 77
ersichtlich wird, wo es heifit: der Nihilismus sei als das
«Kliglichste» erkannt, was es gebe: als Verrat der eigenen Még-
lichkeiten des Menschen, nach Sinn zu fragen und sich fiir den
erkannten Sinn einsetzen zu kénnen, auch wenn dieser Einsatz
zum Scheitern verurteilt ist (S. 77).

Es hélt nicht leicht, die theologische Bedeutung dieser fas-
zinierend geschriebenen und den Charakter eines Bekenntnisses
tragenden Schrift Buris abzuschétzen. Sie liegt doch wohl vor
allem in ihrem unbeugsamen Willen, den von der neuen libera-
len Theologie nun einmal eingeschlagenen Weg beharrlich,
bis zu den letzten Konsequenzen, zu Ende zu gehen. Der Weg
heifit, wie auch bei Neuenschwander klar ersichflich wird:
existentielle Interpretation der Mythologie des Neuen Testamen-
tes. Wihrend aber, sofern ich richtig sehe, Neuenschwander
mehr auf der Linie des Bultmannschen Versuches einer Ent-
mythologisierung des Kerygmas vorankommen will, treibt Buri
entschlossen eine «Entkerygmatisierungy des Mythos, wie er
sie an anderer Stelle (Kerygma und Mythos, Bd. 2, S. 96 ff.) —
nicht ohne einleuchtende Griinde — als Voraussetzung eines
«wahrhafty existentialen Verstéindnisses der Mythologie des
Neuen Testamentes geltend macht. Die Worte und Bilder der
urchristlichen Ueberlieferung werden in der vorliegenden
Schrift tatséchlich und entschieden zu einem «symbolkriftigen
Ausdruck des Selbstverstindnisses eigentlicher Existenz redu-
zierty, «an dem mir in Wahrheit ein entsprechendes neues
Selbstverstindnis meiner selbst aufgehen kann» (ebenda S. 99).



A. Rich, Theologischer Liberalismus heute 305

Man wird sich hier nun fragen miissen, wozu denn eigent-
lich die Heilige Schrift fiir den im Sinn von Buri verstandenen
«christlichen Glaubeny noch nétig sei, wenn mir an ihr doch
nur <«ein neues Selbstverstindnis meiner selbsty aufgehen
kann, zu dem ich grundsitzlich durch die unmittelbare Exi-
stenzerfahrung, kraft der mir eigenen, das Geheimnis der
Wirklichkeit vernehmenden Vernunft ja auch gelange? KEs
wére indessen ein Unrecht, wenn man dem Basler Theologen
vorwerfen wollte, daBl fiir ihn die biblische Ueberlieferung
bedeutungslos geworden sei. Faktisch ist dies ndmlich durch-
aus nicht so. Buri setzt sich mit ungleich gréBerer Leidenschaft
als etwa Neuenschwander — obwohl in dessen synthetischer
Erkenntnislehre die Ueberlieferung als eine der undispensablen
christlich-religiosen Erkenntnisquellen gilt — fiir die Erhal-
tung, und notabene, wenn ich mich nicht tdusche, fiir die inte-
grale Erhaltung der biblischen Ueberlieferung ein. So kann
er die primére Aufgabe der Kirche gerade darin sehen, «die
groBen Symbole, die ihr in der Tradition fiir diese Wirklichkeit
anvertraut sind, weiterzugeben und durch sinngemille Aus-
legung lebendig zu erhalteny (S. 118). Ja er weill von da aus
die geschichtliche Bedeutung der von ihm sonst so scharf
attackierten (Barthschen) Offenbarungstheologie in einer fiir
einen liberalen Theologen seines Schlages immerhin unge-
wohnlichen Wéarme zu wiirdigen, wenn er schreibt, man miisse
ihr doch zugute halten, «dal sie in einer Zeit, in der man meinte,
alle Mythologie als bloBe Phantasieprodukte eines riickstandi-
gen Aberglaubens wissenschaftlich preisgeben zu miissen, an
dieser Vorstellungswelt festhielt und damit das Bewultsein
ihrer Bedeutsamkeit nicht untergehen liel. Sie verhinderte da-
mit einen ungeheuren Substanzverlust, der dem abendléandi-
schen Geiste seit der Zeit der Aufklirung in steigendem Malle
droht. Unersetzliches ist uns tatséchlich in dieser biblischen
Symbolwelt aufbehalteny (S. 45).

Dieg aber heifit, daff fiir Buri die biblische Ueberlieferung
gerade mit ihrer «Mythologie» faktisch unersetzlich bleibt,
wenn sie auch, nach seinen philosophischen und theologischen
Voraussetzungen, fiir die das Geheimnis des Wirklichen und
damit das Geheimnis Gottes unmittelbar vernehmende Ver-
nunft grundsitzlich entbehrlich ist. Wie 148t sich dieser selt-

20



306 A. Rich, Theologischer Liberalismus heute

same Hiatus verstehen? Vielleicht als ein Zeichen dafiir, daf}
letzten Endes auch in dieser Theologie der «vernehmenden
Vernunfty das Ueberlieferungsgut der biblischen Offenbarung
vorgegeben ist und nicht, wenigstens nicht primir, der unmittel-
bare, im «Geheimnis der Wirklichkeity sich kundmachende
Gott? Dal dies — wieder faktisch — auch so gesehen werden
darf, legt der auffillige Umstand nahe, dafl Buri bei der Be-
antwortung der Frage, wie denn wirklich von der Vernunft
des Menschen her von Gott und seiner Offenbarung gesprochen
werden koénne, zuerst die Antwort gibt: «linmal: dafl wir von
Gott reden und so von ihm reden, wie wir es gewohnt sind, weil
uns so von Gott geredet worden isty (S. 55). Damit aber zeigt
sich, daf} selbst dieser extreme theologisch-existentielle (wenn
auch nicht philosophische) Subjektivismus des praktischen Pri-
mates der biblischen Ueberlieferung keineswegs entraten kann.
Und das sollte doch der neuen liberalen Theologie zu denken
geben! Glaube, der christlicher Glaube sein will, kann sich
nicht vom objektiven Offenbarungsgut der biblischen Ueber-
lieferung 16sen, sowenig der christliche Glaube, der immer
ein existentielles Ueberzeugtsein ist, auf den Willen zum sub-
jektiven Verstehen verzichten kann. Hier falsche Frontstellun-
gen abzubauen wird hiiben und driiben ein dringendes Gebot
der theologischen Arbeit von heute und morgen sein, was Buris
Schrift auf ihre Weise deutlich werden 1a0¢.

Es bleibt uns noch, einen Blick auf das Buch von Kurt
Guggisberg «Der freie Protestantismusy zu werfen. Wenn die-
ser Blick nur ein fliichtiger sein wird, dann keinesfalls, weil
es uns eines ergiebigeren Hinweises nicht wert diinken wiirde.
Durch die Vornehmheit seiner inneren geistigen Haltung wie
durch Klarheit und Gediegenheit der Sprache ist es das schénste
der drei ins Auge gefaliten Biicher. Aber einmal handelt es sich
nicht um ein neues Buch (es liegt bereits in der zweiten, wenn
auch verinderten Auflage vor), und dann gehort es, an seiner
Problemlage gemessen, noch zumeist dem &dlteren Liberalismus
an. Das zeigt sich dullerlich schon darin, dall Namen wie Barth,
Bultmann usw. in dieser geistigen Rechenschaftsablegung
iiber den theologischen Liberalismus nicht begegnen, wihrend
Schleiermacher, Alexander Schweizer und andere mehr ergie-
big zu Worte kommen. Auch sieht Guggisberg die ernste Frage



Rezensionen 307

nach dem Gotteswort im Bibelwort immer noch lésbar durch
das Mittel der «wahren Bibelkritik», die, in freilich nie end-
giiltiger Weise, zwischen der menschlich-geschichtlichen Schale
und dem gottlich-ewigen Wort der Heiligen Schrift zu scheiden
wisse. Deshalb steht das Buch doch aufierhalb des Rahmens,
den Neuenschwander und Buri als «neue liberale Theologie»
bezeichnen und der vor allem in meiner Rezension beleuchtet
werden wollte. Es ist aber insofern symptomatisch und gehért
gleichwohl am Rande in unsere Besprechung hinein, weil es
anzeigt, dal der «iltere» Liberalismus in etwas modifizierter
Gestalt auch jetzt noch ein kriftiges Leben fiihrt und als
Stimme im Gesamtchorus der liberalen Theologie heute ernst
genommen werden will. Diese erweist sich also noch immer als
ein sehr polyphones Gebilde, zumal zwischen Neuenschwander
und Buri, trotz einer verwandten Grundhaltung, mannigfache
Divergenzen aufbrechen, die fiir die Zukunft neue Spannungen
erwarten lassen.

Neuhausen am Rheinfall. Arthur Rich.

Rezensionen.

Aage Bentzen, Daniel (Handbuch z. AT, hrsg. von O. Eilifeldt, I 19), 2. ver-
besserte Aufl., Tiibingen, Mohr (Siebeck), 1952, 87 S., DM 6.10, geb. 8.50.

Wenn der ersten Auflage (1937) hiochstens der eine Vorwurf allzu
grofler Kiirze gemacht werden konnte, so hat der Verleger nun ein Ein-
sehen gehabt: die neue ist um 25 Seiten, d. h. um 40% des fritheren Umfanges
gewachsen. Bentzen hat das beniitzt, um die seither erschienene Literatur
moglichst vollstindig einzuarbeiten; tatsichlich ist auch nicht eine Seite
ohne kiirzere oder lingere Zuséitze geblieben. Sein eigener Standpunkt ist
im wesentlichen unveriindert geblieben. Neu ist der im Anschlufl an Nyberg
gemachte, aber mit aller Zuriickhaltung vorgetragene Versuch, da und dort
Ziige der altorientalischen Konigsideologie im Sinn der Uppsala-Schule auf-
zuzeigen (s. S.7). Dem Problem der stellenweise ja stirker abweichenden
Septuaginta ist mehr Beachtung geschenkt und noch angelegentlicher be-
tont, dafl die historisch-kritische Auffassung des Buches auch fiir den rech-
ten religitos-kirchlichen Gebrauch eine wesentliche Vorbedingung sei. So
darf der Kommentar des der Wissenschaft leider allzu frith entrissenen
ddnischen Alttestamentlers, der damit nach allen Seiten auf die Hohe ge-
bracht und im Vergleich zu dem immer noch recht bescheidenen Umfang
erstaunlich reichhaltig ist, ohne Uebertreibung als der heute beste be-
zeichnet werden. Eine ausfiithrlichere Besprechung folgt in «Vetus Testa-
mentumsy.

Basel. Walter Baumgartner.

20"



	Theologischer Liberalismus heute

