Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 10 (1954)

Heft: 4

Artikel: Objektivierendes und existentielles Denken : zur Diskussion um die
Theologie Rudolf Bultmanns

Autor: Ott, Heinrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877471

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877471
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Objektivierendes und existentielles Denken.*

Zur Diskussion um die Theologie Rudolf Bultmanns.

Es gab eine Zeit, da Karl Barth, Rudolf Bultmann und Fried-
rich Gogarten Seite an Seite zu sehen waren als Vertreter der
jungen sog. «dialektischen» Theologie. Heute sehen wir eine der
heftigsten und vielleicht auch wichtigsten Diskussionen inner-
halb der evangelischen Theologie mit dem Namen Rudolf Bult-
manns unloslich verkniipft. Wir héren darum mit Interesse, wie
sich kurz nacheinander jene beiden andern «Dialektikers in
ausfiihrlichen Voten zu dieser Diskussion vernehmen lassen.
Wir horen mit besonderem Interesse darum, weil von diesen
Beitrigen — im Gegensatz zu vielen andern der abgegebenen
Diskussionsvoten, die durch schulgebundene oder rein opposi-
tionelle Unselbstéindigkeit gekennzeichnet sind — eine auf jeden
Fall selbstédndige, neue, originale und darum — gerade, wie wir
meinen, in der Konfrontation der drei Verlautbarungen — be-
sonders aufschlufireiche Sicht der Dinge zu erwarten ist.

Wir vernehmen im folgenden zuerst die Aeuflerung Gogar-
tens, welche in sehr systematischer und, auf die Sache gesehen,
u. E. sehr zutreffender Weise den Raum absteckt, innerhalb
dessen das durch Bultmann aufgeworfene Problem iiberhaupt
verstanden und sachgemifB diskutiert werden kann. Auf Grund
dieser prinzipiellen Orientierung wird es dann moglich sein,
den energischen Protest recht zu vernehmen und in seiner
Eigenart zu wiirdigen, den Barth in seiner erstgenannten Stu-
die gegen gewisse wichtige Ziige der Bultmannschen Theologie
laut werden lilt, Ist diese Kigenart erkannt, dann werden wir
in der Liage sein, anhand einiger Analysen zum neuesten Band
der «Kirchlichen Dogmatiky die positive Kehrseite jenes Barth-
schen Protestes, Barths originale, selbstindige — d. h. eben
nicht mehr nur antithetische — theologische «Gegenpositiony»
gegen die Theologie Rudolf Bultmanns wenigstens teilweise
aufzusuchen und zu vernehmen.

# Karl Barth, «Rudolf Bultmann, Ein Versuch, ihn zu verstehen», Evang.
Verlag, Zollikon-Ziirich, 1952. Theol. Studien, Heft 34. — Kirchliche Dog-
matik IV/1, «Die Lehre von der Verséhnung», Evang. Verlag, Zollikon-
Ziirich, 1953. — Friedrich Gogarten: <Entmythologisierung und Kirche», Vor-
werk-Verlag, Stuttgart, 1953.

17



258 H. Ott, Objektivierendes und existentielles Denken
L

Die Schrift Gogartens iiber «Entmythologisierung und Kir-
chey ist eine Streitschrift, die sich, letztlich im Namen Luthers,
gegen gewisse zeitgenossische «Liutheraners richtet. Sie nimmf,
wie schon aus ihrem Titel abgelesen werden kann, Stellung zu
einer bestimmten theologischen und zugleich kirchenpolitischen
Situation: Sie wendet sich gegen eine von der Generalsynode der
Vereinigten Evangelisch-Lutherischen Kirche Deutschlands im
April 1952 beschlossene Erklirung gegen die Bultmannsche
Theologie, genauer und im besonderen: gegen das theologische
Fundament dieser kirchenpolitischen Entschliefung, eine
Sammlung von Diskussionsbeitrigen mehrerer lutherischer
Theologen (Gogarten zitiert: Ellwein, Kinder, Kiinneth und
Schieder), welche, herausgegeben von Ernst Kinder, unter dem
Titel «Ein Wort lutherischer Theologie zur Entmythologisie-
rung>» 1952 in Miinchen erschienen ist. Diese begrenzte eristi-
sche Zielsetzung Gogartens wird man jedenfalls im Auge be-
halten miissen, um seiner Schrift gerecht zu werden. Es geht
hier also nicht einfach um die Theologie Bultmanns iiberhaupt
oder um die Bultmann-Kritik iiberhaupt. Man wird indessen
doch nicht iibersehen diirfen, dafl Gogartens Arbeit iiber die
blofle Polemik hinaus grundsitzliche Urteile von grofler Trag-
weite enthilt. Sie ist gerade durch dieses Nebeneinander und
Ineinander von eng abgezweckten polemischen und weit aus-
holenden prinzipiellen Ausfiihrungen dullerlich charakterisiert.
Die Polemik Gogartens ist scharf, seine Kritik an den Kritikern
Bultmanns schonungslos und streng, zugleich vorsichtig, sorg-
faltig ins Kinzelne gehend und in allen Behauptungen gesichert
und gestiitzt durch umfassenden Nachweis in Zitaten. So muf}
sie denn erfrischend und wohltuend wirken auf die, denen die
wissenschaftliche Strenge und Verantwortlichkeit evangelischer
Theologie am Herzen liegt — gleichviel, auf welcher Seite sie
stehen mogen. Wohltuend an dieser theologischen Polemik ist
vor allem auch dies: dall sie klar und thetisch sagt, was sie
meint, dafB sie sich nicht in den heutzutage in der Theologie lei-
der so beliebten «kritischen Frageny ergeht, die im Grunde blof
rhetorische Fragen sind, mit denen man den Gegner jeweilen
meint widerlegen zu konnen, ohne dabei selber fiir eine prizis



H. Ott, Objektivierendes und existentielles Denken 259

formulierte Antithese einstehen zu miissen! — Uns interessie-
ren im Zusammenhang dieser Betrachtung nicht die polemi-
schen, sondern die grundsitzlichen Aeuflerungen Gogartens.
Sie bieten positiv eine Art problemgeschichtlicher Pragmatik,
welche den Ort, den eigentlichen Gegenstand und die Bedeutung
der Diskussion um Bultmann sichtbar werden laft,

Es ist ein Verdienst Gogartens, dall er, was bisher hiiben und driiben
nur beildufig geduliert wurde, mit aller Deutlichkeit in den Blickpunkt
riickt: worum es in der Diskussion um Bultmann eigentlich geht. Es geht
nicht nur um diese Theologie dieses bestimmten Theologen, die man dann
als befreiende Losung hingiger Probleme begriilien oder aber als Gefahr
fiir die Verkiindigung der Kirche ablehnen mag. 1 Es geht vielmehr um eine
Frage, die sich aller Theologie im Grunde unausweichlich und der heutigen
infolge der geistesgeschichtlichen Situation noch mit besonderer Dringlichkeit
stellt: die ontologische. s geht um das «Genus der Offenbarungswirklichkeit»
(8.99), um das «Genus des Wortes Gottes» (S.103) und um den diesem
ontologischen Genus angemessenen Modus des Lirkennens oder «Wissen-
schaftsbegriffs (vgl. S. 98).

Das Genus der Offenbarungswirklichkeit ist nun nach Gogarten die
Geschichtlichkeit, der ihm angemessene Modus des Erkennens das <«Ge-
schichtsdenkeny oder existentiale Denken. «Hier steht dann die Theologie
vor der schwersten, aber auch dringlichsten Frage, die es fiir sie heute gibt.
Das ist die Frage nach dem Verhiltnis von Glaube und Geschichte» (S.15).
Wie werden «Geschichte» und «Geschichtlichkeity richtig verstanden? Das
ist die entscheidende Frage in der Entmythologisierungsdiskussion. Und das
Charakteristische am Voollzug dieser Diskussion ist dies: daBl die beiden
Seiten, Bultmann und seine Gegner bzw. Bultmann und die lutherischen
Theologen, gegen die sich Gogarten in seiner Streitschrift wendet, ein
«grundverschiedenes Verstindnis der Geschichte» haben (8. 10).

Wie versteht Gogarten den Begriff «<Geschichte»? — dasg ist die wichtigste
Frage, die von hier aus zu stellen ist. Was der Begriff meint, mag zunéchst
erhellen aus der Konfrontation mit dem Gegenbegriff «Metaphysik». Die
«<metaphysischey Welterfassung sieht den Menschen und seine Geschichte
eingefiigt in das Gefiige einer <hdherens, iibergeschichtlichen, natiirlich-
iibernatiirlichen Ordnung. Diese Ordnung ist das Primére; aus ihr sind dann
auch der Mensch und seine Geschichte zu verstehen (vgl. dazu S. 18 ff. und
S.311f). — Demgegeniiber gibt es fiir die «geschichtliche> Welterfassung

1 Gogarten sagt ausdriicklich, daf es ihm auch im Rahmen des Bult-
mannschen Arbeitsprogrammg nicht notwendig und geboten erscheine, «sich
auf die Art und Weise und die einzelnen Ergebnisse der Bultmannschen
Arbeit festzulegen». «Bultmann selbst weill gut genug, dali die Arbeit, die
hier getan werden mul}, so grol und umfassend ist, dafl sie ,nicht einem
Einzelnen obliegen kann, sondern von einer theologischen Generation eine
Fiille von Zeit und Kraft fordert’ (Kerygma und Mythos I, S.27)» (S.99).

17*



260 H. Ott, Objektivierendes und existentielles Denken

keine Instanz vor und iiber der Geschichte. «<kDas Problem der Geschichte in
diesem Sinne besteht darin, daB Geschichte nicht mehr als ein Vorgang
innerhalb einer feststehenden — also iibergeschichtlichen — Welt verstan-
den wird» (8.10). Die Geschichte ist hier schlechterdings universal, und
vom Menschen kann gesagt werden, dal} «seine Stellung so zentral gewor-
den ist, daB diese Geschichte nun seine, des Menschen, Geschichte ist. Und
dieses, dafl sie seine Geschichte ist, das bedeutet in seinem tiefsten Sinn,
daf} er, der Mensch, fiir die Geschichte verantwortlich ist. ... Diese Verant-
wortung betrifft nicht nur die einzelnen geschichtlichen Entscheidungen
seines Lebens, sondern, zum mindesten in der Intention, die Geschichte als
Ganzes, also als die der Welt des Menschen. Und eben damit diirfte wohl das
eigentliche Wesen der Geschichte, oder, wie wir auch sagen koénnen, der
Geschichtlichkeit der menschlichen Existenz erfallt sein» (S.17). Der
Mensch ist fiir seine Welt verantwortlich; er steht zu jedem ihm begegnen-
den Wirklichen in einer durch Verantwortlichkeit wesenhaft bestimmten
Beziehung. So wird bei Gogarten der zentrale Begriff der Geschichte durch den
Begriff der Verantwortung erldutert. — Im Horizonte einer «metaphysischen»
Welterfassung dagegen entfiillt solche Verantwortlichkeit. Hier «verliert
gerade dasjenige, was wir als das eigentliche Geschehen verstehen, nim-
lich die lebendigen personlichen Erfahrungen der einzelnen Individuen in
ihrer Besonderheit und Verantwortung, seine geschichtliche Bedeutung.
Ihm ist seine Geschichtlichkeit insofern genommen, als die Geschichte
ihm vorweg in dem Gefiige jener metaphysischen Wesenheiten geschieht»
(S.20).

Inwiefern hat nun aber dieser Begriff von Geschichte und Geschichtlichkeit
seinen Ursprung im christlichen Glauben? Inwiefern kann gesagt werden,
daB in dem Problem der Geschichte «sich das urspriingliche geschichtliche
Wesen des christlichen Glaubens meldet und seine Erkenntnis fordert»
(S.10) ? — Insofern, als der christliche Glaube die Verantwortlichkeit als
das Wesensmerkmal der Geschichtlichkeit radikal an den Tag bringt: <Denn
wenn, unbeschadet dessen, was sonst noch iiber die Geschichte und Ge-
schichtlichkeit gesagt werden muf}, dies ihr Wesen ist, dal der Mensch fiir
sie als Ganzes, also als das Geschehen der Welt, die Verantwortung trigt,
so ist in dem Begriff der Siinde, wie der christliche Glaube ihn versteht, die
Geschichtlichkeit der menschlichen KExistenz erschlossen. Denn da der
Mensch durch seine Siinde, ndmlich die Verehrung des Geschopfes statt des
Schopfers (Rom. 1, 25), das Wesen der Welt von Grund auf verkehrt und
sie der Knechtschaft und Nichtigkeit der Verginglichkeit (Rém.8, 19 ff.)
iiberliefert hat, so ist er fiir diese verantwortlich, so gewil} er es fiir seine
Siinde isty» (S.18).

Eben dieses urspriingliche Wesen des christlichen Glaubens sieht nun
Gogarten in der Theologie Rudolf Bultmanns in deren charakteristischem
Begriff der Geschichtlichkeit der menschlichen Existenz wirksam. Hier
ist das menschliche Sein als geschichtliches, d. i. eben als verantwortliches,
verstanden. Das Sein: und nicht blof das Tun. Der Begriff der Verantwortlich-
keit ist radikal verstanden, sofern er die Seinsverfassung des Seienden, welches
der Mensch ist, bezeichnet und also ontologische Relevanz hat.



H. Ott, Objektivierendes und existentielles Denken 261

Darum — und nur darum! — ist es Bultmann unter dem Titel der «Eni-
mythologisierung>» zu tun, die Geschichte, in der der Mensch steht, und nun
im besonderen die Heilsgeschichte von aller mythologischen und historischen
Gegenstdindlichkeit zu befreien (vgl.S.66). Es wird «in dem Unternehmen
der ,existentialen Interpretation’ ein Verstiandnis der Geschichte vorberei-
tet, das, wie wir schon andeuteten, so zu charakterisieren wére, dall ver-
sucht wird, die Geschichte aus dem Subjekt-Objekt-Schema des neuzeitlichen
Denkens herauszunehmen» (S.81). («Existentiale Interpretation» kann als
die positive Kehrseite des Titels «Entmythologisierung» bei Bultmann be-
zeichnet werden.)

Warum ist solche Ausmerzung der Gegenstindlichkeit notwendig? —
Darum, weil Gegenstindlichkeit (wohlverstanden: Gegenstindlichkeit im
spezifisch modernen, existenzphilosophischen Sinn dieses Wortes, nicht etwa
im Sinn der phidnomenologischen Theorie von der Intentionalitit oder noch
anders verstanden!) die Verantwortlichkeit und also die Geschichtlichkeit
ausschlieft. — Hier holt nun Gogarten weiter aus als Bultmann selber:
Bultmann wendet sich einfach gegen jegliche Art der Objektivierung in der
Theologie. Diese Frontstellung ist gleichsam ein Leitmotiv seines Denkens.
Gogarten dagegen sucht, um solche Abgrenzung zu begriinden, das Phéno-
men der Objektivierung iiberhaupt in seiner Wurzel aufzudecken. Dabei
stiitzt er sich weitgehend auf Martin Heidegger, inshesondere auf einen in
den «Holzwegen» publizierten Aufsatz «Die Zeit des Weltbilds», sowie auf
gewisse Passagen in «Sein und Zeit> (vgl. dazu Gogarten S.43 ff. und
S.52 ff.). In jenem Aufsatz sucht Heidegger zu zeigen, dah es ein Weltbild,
eine objektivierte «Anschauung» der Welt, wo der Mensch die Welt als
Ganzes vor-stellt und iiber sie «im Bilde» zu sein meint, erst seit der Neuzeit
gibt. Im Altertum und im Mittelalter kann von Objektivierung und von
einem Welt-Bild in diesem Sinne nicht gesprochen werden. Erst wo der
Mensch als isoliertes Subjekt der Welt gegeniibertritt, wird diese zum iso-
lierten Objekt. Dies aber ist der Grundvorgang, der seit Descartes das
Denken der Neuzeit bestimmt. Seither gibt es das «Subjekt-Objekt-Schemay
als einen festen und fiir das wissenschaftliche wie fiir das alltigliche Den-
ken geradezu selbstverstdndlichen Kanon der Wirklichkeitserfassung. —
Wo nun aber in solcher Gegen-stindlichkeit ein isoliertes Subjekt und ein
isoliertes Objekt einander gegeniiberstehen, da ist ein geschichtliches, ein
verantwortliches Verhiltnis beider nicht mehr moglich bzw. nicht mehr in
angemessener Weise denkbar. Denn die Verantwortlichkeit setzt ein ge-
nuines Verhiltnis des Menschen zur Welt voraus: der Mensch ist fiir seine
Welt verantwortlich, weil er zu ihr in einer wesenhaften und nicht erst
nachtréglichen, «akzidentielleny Beziehung steht, weil er «immer schon»
«in der Welt» ist. (So ist fiir Heidegger das In-der-Welt-Sein eine Wesens-
struktur der menschlichen Existenz.)

In der von den «theologischen Gewihrsminnern der Kirchenleitungen»
vertretenen Theologie wird nun gegen Bultmann die <objektive Historizi-
taty des Offenbarungsgeschehens, die <historische Faktizitdt> der Heilstat-
sachen geltend gemacht (vgl. S. 34). Diese Theologie ist also dadurch ge-
kennzeichnet, dall sie das Subjekt-Objekt-Schema beharrlich beibehélt. Dieses



262 H. Ott, Objektivierendes und existentielles Denken

Festhalten hat nun aber, wie Gogarten iiberzeugend nachweist (hier liegt
sachlich der Schwerpunkt seiner Polemik), fiir diese Position in der Aus-
einandersetzung drei betrichtliche Nachteile zur Folge: 1. wird die Position
dadurch philosophisch fragwiirdig; 2. verfingt sich dieses Denken bei der
Formulierung einer positiven Antithese zu Bultmann in Widerspriichen
und Zweideutigkeiten; 3. wird es dadurch auBer Stande gesetzt, die Kon-
zeption Bultmanns iiberhaupt zu verstehen.

Vor allem ist es hier ein Verdienst Gogartens, in der aktuellen Diskus-
sion um Bultmann nachgewiesen und mit aller Deutlichkeit ausgesprochen
zu haben, dafl nicht, wie man weithin anzunchmen geneigt ist, die Gegner
und Kritiker Bultmanns (von dem bezeichneten Typus) philosophisch vor-
aussetzungslos und unbefangen denken, wihrend Bultmann selber sich einer
bestimmten Modephilosophie — dem Existentialismus — ausliefere. Viel-
mehr denken und reden auch und gerade die betreffenden Kritiker Bult-
manns durchaus auf Grund philosophischer Axiome, bzw. eines Axioms: des
Subjekt-Objekt-Schemas, nur daf sie es im Unterschied zu Bultmann ginz-
lich naiv und unreflektiert tun. «Mit welchem Recht eigentlich wirft jemand,
der das Heilsgeschehen und seine Wirklichkeit mit dieser aus dem Subjekt-
Objekt-Schema orientierten Erkenntnistheorie glaubt erkennen zu miissen,
einem andern ,weltanschauliches Interesse’ und dergleichen vor, der meint,
bei einer andern Philosophie ein sachgeméfes Verstindnis des Wesens der
Geschichte iiberhaupt lernen zu konnen?» (S. 66 Anm.). Die Ueberlieferung,
der diese «iiberlieferungsgetreuen» Theologen treu sind, <ist iibrigens nicht
so alt, wie sie meinen; bis Luther reicht sie jedenfalls nicht; man kann mit
einigem Grund fragen, ob sie bis iiber Descartes zuriickgreifts (S.81). Be-
griffe wie «objektiv reales Gescheheny u. #., wie sie bei diesen Theologen
iiblich sind, «verlieren ihren philosophischen Sinn aber nicht schon durch
solchen naiven Gebrauch; sie verlieren dadurch nur ihre Sauberkeit und
Schiirfe. Wer aber gewohnt ist, mit seinen eigenen Begriffen auf diese un-
kritische Weise umzugehen, wird auch die Begriffe des Gegners auf die-
selbe Weise ,verstehen’. Denn so wenig er seine eigene Terminologie kri-
tisch gebraucht, ebenso wenig wird er sich um die Terminologie des Gegners
ernsthaft bemiiheny (8. 73)! Gogarten zeichnet mit diesen Sétzen, so scheint
uns, genau die Situation, wie sie zwischen Bultmann und diesem Typus
theologischer Kritik besteht!

Die Tatsache, daB die Gegner Bultmanns beharrlich am Subjekt-Objekt-
Sehema festhalten, fiithrt nun zu der unausbleiblichen Konsequenz, dal} sie
ilberhaupt nicht in den Blick bekommen kénnen, was Bultmanns Theologie
meint und will. Die Tatsache, daff Bultmann jede Objektivierung des Heils-
geschehens ablehnt, kann von ihnen gar nicht anders verstanden werden als
in dem Sinne: dafl die Wirklichkeit des Heilsgeschehens sich bei Bultmann
zu einem subjektiven Bewulbtseinsphdnomen, einem «immanenten Bewulit-
seinginhalt» verfliichtige (vgl. vor allem S.47f.) — darum weil sie nicht
willig oder nicht fahig sind, zu realisieren, daf Bultmann die Komplemen-
tirbegriffe «<Subjekts und <«Objekty gerade von der theologischen Bildfléche
verschwinden lassen will.

In diesem letztgenannten Millverstehen griindet nun nach Gogarten



H. Ott, Objektivierendes und existentielles Denken 263

auch der Generaleinwand, der immer wieder gegen Bultmann erhoben wird:
es komme in seiner Theologie nicht zum Ausdruck, daBl «die grofien Taten
Gottes aller menschlichen Existenz unzerstérbar, unauflésbar, unverriick-
bar vorgegeben sind». Von diesem Einwand sagt Gogarten, daB er, wenn er
die theologische Arbeit Bultmanns wirklich trife, <allerdings vernichtend
wirey. Aber nun bestreitet Gogarten, daBl mit diesem Einwand der strittige
Punkt zwischen Bultmann und den fraglichen Kritikern wirklich bezeichnet
sei: auch nach Bultmann seien die grollen Taten Gottes der menschlichen
Existenz vorgegeben. Der strittige Punkt in der Auseinandersetzung ist
vielmehr das Wie dieses Vorgegebenseins. Nach den Kritikern ist dieses
Wie bestimmt als «objektive Faktizitity, nach Bultmann ist es bestimmt als
«Kerygmay» (vgl. dazu S.551.).

Was ist das Kerygma? In welcher Weise kann im Horizont dieser «ra-
dikal geschichtlichen» Denkart gesagt werden, dall die Taten Gottes der
menschlichen Existenz vorgegeben sind? — Kerygma ist nach der Aussage
des Neuen Testaments und nach der sachgemiallen Auslegung Luthers (vgl.
S. 12 £f.) das Wort Jesu von Nazareth, welches nicht nur von der Zuwen-
dung Gottes zum Menschen redet, sondern in dessen Gesprochenwerden
solche Zuwendung selbst Ereignis wird. «Wollen wir wirklich wissen, was
es mit dem neutestamentlichen Kerygma auf sich hat, so kénnen wir nicht
gut anders als fragen: Was ist damit gemeint, dall das Wort Jesu das Wort
Gottes ist?» (8.58). So erwacht am Begriff des Kerygmas die Frage der Chri-
stologie, welche auch bei Gogarten schlechterdings zentrale Bedeutung hat.
Eine frithere — die altkirchliche — Theologie liste das Problem <metaphy-
sisch mit Hilfe des Begriffs der menschlichen und gé6ttlichen Natur und
ihrer Einheit in der einen Person Jesu» (S.58). Heute dagegen kann nach
Gogartens Meinung kein Zweifel mehr dariiber bestehen, daB die christolo-
gische Frage «geschichtlichy zu beantworten ist. Was heilt das? Gogarten
bietet an dieser Stelle einen kurzen Entwurf einer «geschichtlichen» Chri-
stologie (vgl. S.60 ff.): Die Gott und Jesus verbindende Einheit ist nicht
eine Einheit zweier «Natureny, sondern eine Einheit zweier «Geschehens-
relationeny. Es geschieht ein Geschehen in der Ewigkeit zwischen Gott dem
Vater und dem Sohn; es geschieht ein Geschehen in der Zeit zwischen Jesus
Christus und der Welt; diese beiden Geschehensrelationen sind eins in dem
Christusgeschehen, welches im Kerygma KEreignis wird: «Das sind jedoch
weder zweierlei Geheimnisse, noch zweierlei Geschehnisse, sondern das
Eine Geheimnis der Zuwendung Gottes zu uns in Jesus Christus. Und
gerade darin erweist es sich als solches, dall wir von ihm nie anders spre-
chen konnen und diirfen als so, wie sich jenes in diesem und dieses in jenem
ereignet. In jenem, dem ewigen Geschehen zwischen Vater und Sohn, ist die
Welt, sind wir Menschen gemeint, und nur insofern geht es uns an. In
diesem, dem zeitlichen Geschehen zwischen Jesus Christus und der Welt, in
seinem irdischen Geschick und Wandel, ist die ewige Einheit von Vater und
Sohn gemeint, nur so ereignet sich in ihm die Kinheit Jesu mit der Welt und
der Welt mit ihm. Dieses Einssein ist aber hier wie dort ein geschichtliches»
(S.60). Die Einheit des zeitlichen und des ewigen Geschehens ist konsti-
tuiert durch den Gehorsam des Gottessohnes: dadurch, dafl Jesus nichts «<von
sich selber tut», sondern alles von dem, der Ihn gesandt hat (vgl. S.61).



264 H. Ott, Objektivierendes und existentielles Denken

Bemerkenswert an dieser <geschichtlichen Christologie» scheint uns im
Zusammenhang einer Apologie Bultmanns, in dem sie auftritt, vor allem
dies: dall Gogarten hier — ohme es eigens zu bemerken — entscheidend iiber
Bultmann hinausgeht. Gogarten sagt hier mehr, als Bultmann je gesagt hat
(wir wagen es noch nicht, zu formulieren: als Bultmann je sagen kiénnte).
Wo Bultmann vom Kerygma redet, da redet er stets von der pro me gesche-
henen und geschehenden Heilstat Gottes, so zwar, dafl das Moment des pro-
me-Geschehens die Hauptsache ist, ja vielmehr iiberhaupt ausschliefilich im
Blickpunkt steht. Freilich ist die Heilstat «<vorgegeben>, sie ist «extra nos»;
aber sie ist relevant, sie ist «geschichtlich» allein in dem Moment ihres Ge-
schehens pro me; das Moment des extra nos wird wohl als notwendige V'or-
aussetzung postuliert, ist aber als solches nicht erkennbar und nicht wich-
tig. Gogarten dagegen transzendiert in seinem christologischen Entwurf
offensichtlich den Horizont des «reinen» pro me: bei ihm tritt neben dem
Geschehen zwischen Jesus und der Welt ein Geschehen in der Ewigkeit
zwischen dem Vater und dem Sohn in Sicht, also neben dem pro me so etwas
wie ein «Heilsgeschehen pro se» oder «in sich selbery. Freilich wird betont,
dafl die beiden Geschehen eins seien, dafl also das pro se auf das pro me
strikte bezogen bleibt; aber umgekehrt ist das pro me strikte bezogen auf
das pro se und konnte ohne dieses gar nicht sein, was es ist. Das Kerygma
und die es ermoglichende Christologie sind durch das pro se bedingt. Sollte
es an dem sein, dall die Theologie ein echtes pro me nur in solcher strikter
Bezogenheit auf ein pro se aussagen kann, daB also im Raum «geschicht-
lichers> Theologie eine unlésliche strukturelle Verbindung heider besteht,
daB folglich das Bultmannsche Programm seiner eigenen Intention gemif
hier einer entscheidenden Erweiterung bediirftig ist? Im IIl. Teil unserer
Untersuchung soll diese Frage anhand von Karl Barths Dogmatik wieder
aufgenommen werden.

Geht Gogarten hier iiber Bultmann hinaus, so besteht in einem andern
wichtigen Punkte (wiederum im Zusammenhang der Erlduterung des zen-
tralen Begriffs «Kerygma») zwischen ihm und Bultmann véllige Konfor-
mitit: Beiden ist gemeinsam das fiir Bultmann so fypische Theologumenon
vom Zusammenfallen von Wort und Tat Gottes im Kerygma. Danach ist das
Kerygma, die Verkiindigung Jesu von Nazareth sowohl wie das Christus-
Kerygma der Gemeinde, nicht nur Zeugnis von einer geschehenen Tat Got-
tes, sondern ist selber die Tat Gottes, namlich seine Zuwendung zum Men-
schen — ein genuin christlicher Sachverhalt, der dann von Luther in seiner
Theologie des Wortes Gottes in beispielhafter Weise richtig erfaBit und
dargestellt worden sei (vgl. dazu S.58 und S.87ff.). Von hier aus wird
gegen die lutherischen Kritiker eingewendet, daf} sie gerade die lutherische
Theologie des Wortes nicht verstanden hétten, ja von ihrem Subjekt-Objekt-
Schema her gar nicht zu verstehen in der Lage seien. Sie verstehen das Wort
Gottes «nicht als Wort, das Tat, ndmlich worthafte Tat ist, sondern als
Mitteilung von etwas, das dieses Wort nicht unmittelbar enthilt, oder das
sich nicht unmittelbar in dem Wort ereignet, also als Mitteilung von einem
IFaktum. Und erst mit diesem Faktum hat das Wort, das eben nur ein Mit-
teilungswort ist, nach ihrer Meinung seine Wirklichkeit, erst aus ihm erhilt



H. Ott, Objektivierendes und existentielles Denken 265

es seine ,objektive’, ,tatsachenhafte’ Giiltigkeit> (S.90). Gogarten beurteilt
die Sachlage bei den Kritikern gewill richtig, wenn er dergestalt deren Ver-
stiandnis des Wortes als «Mitteilung» auf das Subjekt-Objekt-Schema zuriick-
fithrt. Ist aber das Wort, wo es mit der Tat Gottes nicht ineins gesetzt wird,
notwendig nur als «Mitteilung» zu verstehen? Hingt solche Trennung, oder
besser: Unterscheidung von Wort und Tat notwendig mit dem Subjekt-
Objekt-Schema zusammen? Gibt es nicht auch eine Moglichkeit, das Wort des
Kerygmas als «Zeugnis von...», als «<bezeugenden Hinweis auf...» zu ver-
stehen, welche mit «Mitteilungy, mit verfiigendem Aussagen eines objektiv
Gewullten nicht das Geringste zu tun haben? — Auch dies sei vorderhand
nur in Frageform ausgesprochen. Der III. Teil der Untersuchung wird hier
vielleicht noch einige Klarheit schaffen. Uns scheint, dafl das genannte
Bultmannsche (und Gogartensche) Theologumenon aufs engste zusammen-
hiange mit dem charakteristischen Zeitbegriff Bulimanns, welchem bei Bult-
mann eine entscheidende Bedeutung zukommt, iiber den aber in der Aus-
einandersetzung um seine Theologie leider noch herzlich wenig geschrieben
worden ist. Nach diesem («punktuellen») Zeitverstindnis ist das Jetzt, das
eschatologische nyn der Glaubensentscheidung (bzw. der Entscheidung des
Unglaubens gegen das Kerygma), der exklusive Horizont ccht geschicht-
lichen Geschehens. Ein zeitliches Auseinander einer sich ereignenden Tat
und eines diese Tat bezeugenden Wortes (welches Auseinander durchaus
noch nicht bedeuten miifite: dafl die Tat <objektiveny, das Wort «mitteilen-
den» Charakter hat!) ist auf Grund dieses Zeitbegriffs durchaus nicht denk-
bar. — Es ist zu vermuten, dal das Problem des Wortes und das Problem
der Zeit in ihrer Wurzel irgendwie zusammengehoren. Auch darauf soll
die Untersuchung anhand von Karl Barths Dogmatik nochmals zuriick-
kommen.

Wir versuchen aus dem Referat der Schrift Gogartens das
Fazit zu ziehen: Welches ist der Erirag dieser Schrift? — Er
mag in zwei Punkten so zusammengefalit werden: Gogarten
zeigt 1., dal auf Grund des Subjekt-Objekt-Schemas die Theo-
logie Bultmanns nur millverstanden und falsch beurteilt werden
kann. Er zeigt 2., dal auf Grund des Subjekt-Objekt-Schemas
auch das Neue Testament nicht zu verstehen ist. — Punkt 1
scheint uns im Hinblick auf die durchwegs treffende Polemik
Gogartens gegen die fraglichen Bultmann-Kritiker hinreichend
erwiesen zu sein. Punkt 2 steht noch zur Diskussion. Es ist die
Diskussion um das aller Theologie aufgegebene ontologische
Problem, das sich hier zu der priaziseren Fragestellung konkre-
tisiert: ist das Subjekt-Objekt-Schema ein geeigneter ontologi-
scher «Rahmeny fiir die verstehende Auslegung der heilsge-
schichtlichen Wirklichkeit oder nicht? Es empfiehlt sich aber
wohl nicht, ja ist wohl iiberhaupt nicht méglich, diese ontologi-



266 H. Ott, Objektivierendes und existentielles Denken

sche Diskussion, die als solche auch die in der Theologie anzu-
wendenden Begriffe und Methoden verhandeln will, isoliert,
praliminarisch, in Gestalt methodologischer Prolegomena zum
Austrag zu bringen. Das ontologische Problem wird in der
Theologie nur im Vollzug der Erorterung der theologischen
«Sache» selber priizis zu stellen und zu 16sen sein. Die «Me-
thodey darf von der «Sache» niemals getrennt werden (und um-
gekehrt die «Sache» nicht von der «Methodes!), denn die
Methode ist ihrem Wesen nach nichts anderes als die von der
Sache selber je und je dem Denken gegebene Anweisung zu
ihrer ordentlichen Erkenntnis. So kann Punkt 2, das allgemeine
Problem, in einer Schrift wie der Gogartenschen wohl gar nicht
gelost werden. Immerhin hat Gogarten auch im Blick auf dieses
allgemeine Problem betréchtliche Fortschritte erzielt: er hat
denen, die gegen Bultmann die «Objektivitiaty des Heilsgesche-
hens geltend machen und also an Bultmanns Protest vorbei
hartnéickig am Subjekt-Objekt-Schema festhalten, eine Beweis-
last zugeschoben, von der sie wohl in der Mehrzahl keine
Ahnung hatten. EEs wird némlich kiinftig nicht mehr angehen,
mittels jenes Schemas einfach gegen Bultmann Sturm zu laufen.
Denen, die dies zu tun wiinschen, liegt nun die Aufgabe ob, die
Brauchbarkeit des Subjekt-Objekt-Schemas aus dem Neuen Te-
stament selber zu erweisen— was vermutlichschwerfallen wird!

Gogarten hat das Subjekt-Objekt-Schema seiner Selbstver-
stiindlichkeit entnommen und philosophisch relativiert. Dies ist
natiirlich nicht Gogartens alleiniges Verdienst. Es haben dies
schon Bultmann selber und andere getan, wenn auch wohl meist
nicht mit derselben Ausdriicklichkeit. Vor allem aber und am
umfassendsten ist solche Relativierung von Martin Heidegger
geleistet worden, auf den sich ja Gogarten auf weite Strecken
hin bezieht. Es wurde schon dargetan, wie Gogarten sich insbe-
sondere auf den Heideggerschen Aufsatz «Die Zeit des Welt-
bildesy stiitzt. IIs ist hier gewil nicht an dem, dal Gogarten sich
damit als Theologe an eine bestimmte philosophische Doktrin
verkauft: denn Heideggers Arbeit hat ja nicht dogmatischen,
sondern kritischen, nicht spekulativen, sondern phinomenolo-
gischen Charakter; sie bietet der Theologie nicht eine neue be-
griffliche Basis an, sondern leistet ihr lediglich einen hdéchst
beachtlichen Sukkurs in der Deutung und Destruktion eines



H. Ott, Objektivierendes und existentielles Denken 267

gebrduchlichen philosophischen Schematismus, der allerdings
auch von der theologischen «Sache» selber her als ungeeignet
zu erweisen sein miilte.

In einem Punkte besteht nun zwischen Gogarten und Hei-
degger keine Uebereinstimmung: Gogarten sieht zwischen mo-
derner historischer Forschung und modernem geschichtlichem
Denken eine Kontinuitit. Die historische Forschung, wie sie
heute betrieben wird, notige schlieflich zum geschichtlichen
Denken, indem sie alles <historisch relativierts> und so den uni-
versellen Geschichtsraum auifdeckt, welcher der Wesensum-
kreis des geschichtlich existierenden Menschen ist. So ist bei-
spielsweise nach Gogarten das historische Verstindnis der
Entstehung und Ueberlieferung der Heiligen Schrift (welches
die Bibel nicht mehr, im Sinne der Inspirationslehre, als ein
«vom Himmel gefallenes Buchy und also als eine «metaphysi-
sche Wesenheity versteht) gleichsam eine Vorstufe zum ge-
schichtlichen Verstindnis ihres Inhaltes. (Dazu vgl. vor allem
den 2. und 3. Abschnitt der Gogartenschen Schrift.) Bei Heideg-
ger dagegen, in dem von Gogarten beniitzten Aufsatz «Die Zeit
des Welthildesy, gehort die moderne historische Forschung mit
in den Bereich des vergegenstindlichenden Denkens der Neu-
zeit: Danach vergegenstindlicht die Historie die Geschichte, um
dann diesen vergegenstindlichten Raum vergangenen Gesche-
hens mit ihren spezifischen Methoden objektiven Erkennens
und Feststellens (Quellenkritik!) auszumessen und zu gliedern
(vel. «<Holzwegey, S. 76). Gogarten sieht die Wurzel der moder-
nen Historie in der urspriinglichen Geschichtlichkeit des christ-
lichen Glaubens, Heidegger im Gegenteil gerade im Subjekt-
Objekt-Schema. Wir moéchten auch auf diesen Punkt wiederum
nur hinweisen, indem wir zugleich fragen — unter Verzicht auf
ein Weiterfiihren dieser Frage in unserem Zusammenhang —:
ob nicht vielleicht Gogarten durch engere Anlehnung an Hei-
degger auch in diesem Punkte der Sache «geschichtlicher Theo-
logiey, um die es ihm geht, besser gedient hétte? Denn eine kri-
tische Ueberpriifung, Vertiefung oder auch Revision der oft so
selbstverstindlich vorausgesetzten Methoden und Kriterien hi-
storischer Forschung liegt doch wohl im Interesse einer wirk-
lich «<geschichtlichen> Theologie, welche nicht nach objektiven
Fakten sucht und sich also auch nicht durch sog. objektive hi-



268 H. Ott, Objektivierendes und existenlielles Denken

storische «Resultate> — die als solche theologisch neutral sind
— binden lift, sondern in erster Linie den geschichtlichen In-
halt und Anspruch der Offenbarungszeugnisse zu verstehen
sucht.

Abschlieflend ist hier noch zu sagen: Vielleicht mufl man die
Gegner und Kritiker Bultmanns, gegen welche Gogarten im
ganzen so treffend polemisiert, wenn man ihnen ganz gerecht
werden will, besser verstehen, als sie sich selber verstanden ha-
ben. Vielleicht dall hinter diesen ungesicherten, miliverstind-
lichen und unklaren Antithesen gegen die Theologie Bultmanns
doch ein sehr echtes und unter keinen Umstéanden zu iiberh6éren-
des Anliegen verborgen ist. Die Berechtigung der scharfen Po-
lemik Gogartens gegen jene Bultmann-Kritik, sofern sie als
wissenschaftliche Rede sich gibt, soll indessen mit diesen letzten
Bemerkungen nicht bestritten sein.

II.

Das echte und unter keinen Umsténden zu iiberhdrende An-
liegen, welches bei jenen Kritikern Bultmanns vermutlich zu-
grunde liegt, scheint uns in Karl Barths kritischer Schrift
«Rudolf Bultmann. Ein Versuch, ihn zu verstehen» in besserer,
richtigerer Gestalt vertreten zu sein: vorsichtiger, weniger
selbstsicher in der Antithese als bei jenen, darum nicht so unge-
sichert, nicht so zweideutig und millverstindlich. — Der Cha-
rakter und die Absicht dieser Schrift werden am deutlichsten
erkennbar an Karl Barths eigenen, einleitenden Worten: « Was
hier folgt, soll nur eben eine Rechenschaftsablage dariiber sein,
wie ich Bultmann bis jetzt verstehen zu kénnen meinte, um dann
von da aus, wie ich es praktisch wohl oder iibel auch tun mulfite,
zu ihm und seiner Sache vorldufig Stellung zu nehmen. Es soll
hier also weder fiir noch gegen noch eigentlich iiber ihn, son-
dern, wenn ich es so sagen darf, ihm entlang oder um ihn herum
geredet werden. Wobei ich betone: es geht um meinen bisherigen
Versuch, ihn zu verstehen. Und ich muf sofort hinzufiigen: um
meinen bisher besten Falles in ersten Ansétzen gelungenen, in
der Hauptsache in Form von lauter Fragen und insofern unbe-
friedigend verlaufenen — um nicht zu sagen: gescheiterten —
Versuch, das zu tun. Ich habe den Eindruck, dafl Viele, die Mei-
sten, in dieser Sache auch nicht mehr wissen als ich, sondern



H. Ott, Objektivierendes und existentielles Denken 269

nur so tun, als ob sie es wiillteny (S. 4). Dieser Charakter und
diese Absicht bringen es mit sich, dall die Schrift Barths nicht
ein systematisches Ganzes ist wie diejenige Gogartens; sie ist
nicht ein Deutungsversuch, dessen Einheitlichkeit auf der Hand
liegt, sondern enthélt eine ganze Reihe von Vorstéfen, Abgren-
zungen, Vermutungen, Anregungen, oft fragenden Charakters.
Darum empfiehlt es sich, den Inhalt dieser Schrift nicht — wie
bei Gogarten — durch ein systematisches Referat der Grundge-
danken, sondern durch ein schrittweises knappes Referieren der
im Zusammenhang unserer Untersuchung wichtigsten Ab-
schnitte (im ganzen sind es deren acht) wiederzugeben.

Nach einer formalen Beschreibung des Bultmannschen Zentralbegriffs
«Kerygma» schildert Barth im dritten Abschnitt seiner Studie den positiven
Inhalt des Kerygmas, so wie er sich in der Theologie Bultmanns darstellt:
Das Christus-Geschehen, welches den Inhalt des Kerygmas ausmacht, ist
hier verstanden als das Geschehen des Uebergangs des Menschen von einer
alten zu einer neuen Bestimmtheit seiner Existenz: von der Bestimmtheit
der Uneigentlichkeit (Siinde) zur Bestimmtheit der Eigentlichkeit (Glau-
be). Von Christus wird geredet, sofern Er der Ermoglichungsgrund dieses
Uebergangs ist. Hier wendet Barth ein: dafl das Gefille der neutestament-
lichen Botschaft jedenfalls ein anderes sei als das der Bultmannschen Wie-
dergabe dieser Botschaft (S.12f.). Wird denn — fragt Barth — im Neuen
Testament je anders von der Siinde und von der Gnade geredet als in strik-
ter Bezogenheit auf den einen Herrn, der die Gnade schenkt und von der
Stinde befreit (vgl. S. 14 ff.) ? Ist das «Christusgeschehen», welches auch bei
Bultmann im Mittelpunkt der Theologie steht, ein Christusgeschehen oder
ein Christusgeschehen? (Barth vermutet das letztere.) «<Kniipft das Kerygma
zwar an an seine (Jesu) Geschichte, hat es von ihm her jene Merkmale seiner
eigenen Geschichtlichkeit, um nun doch seinen Inhalt keineswegs in ihm,
sondern, sofern es jenen Uebergang verkiindigt, in sich selbst und dann in
dem von ihm geforderten Glaubensgehorsam zu haben?» (S.17). <«Kann
Jesus Christus selbst in einer guten Uebersetzung des Neuen Testaments
an den Rand, in das merkwiirdige Dunkel eines nicht niher zu bestimmenden
,Woher’ jenes Uebergangs geriickt werden, in welchem er sich in Bultmanns
Darstellung befindet? Geht es bei einer solchen Uebersetzung des Neuen
Testamentes mit rechten Dingen zu, in der die Christologie, weit entfernt
davon, das dominierende Hauptstiick zu sein, von der Soteriologie absorbiert
wird und schlieBlich doch nur als deren Anfang, Name und Titel, doch
nur dazu wichtig zu sein scheint, um dieser ,geschichtlichen’ Charakter zu
geben?» (8. 18).

Nach dieser positiven Charakterisierung des Kerygmas in seiner Bult-
mannschen Wiedergabe wendet sich Barth im vierten und fiinften Ab-
schnitt seiner Studie der negativen Kehrseite der Bultmannschen Bemiihung
um das rechte Verstindnis des Kerygmas zu, d. i. der Entmythologisierung,



270 H. Ott, Objektivierendes und existentielles Denken

welcher Barth — mit Recht, wie uns scheint — im Zusammenhang der Theo-
logie Bultmanns eine weit geringere Bedeutung beimifit, als ihr gemeinhin
beigemessen wird.

Demgegeniiber ist viel wesentlicher der «positive Faktor» der Bult-
mannschen Hermeneutik (deren negativer Aspekt eben die Entmythologi-
sierung ist) : die «existentiale Interpretation». Sie ist der Weg, welcher bei
Bultmann zu jener bereits charakterisierten Erfassung des Kerygmas in
seinem positiven Inhalt fithrt. Ihr wendet sich Barth im sechsten Abschnitt
seiner Studie zu. Existentiale Interpretation, dieser programmatische Be-
griff Bultmanns, bedeutet — in ihrer Bultmannschen Ausiibung — angewen-
det auf das Neue Testament: Herausstellung des spezifisch christlichen
menschlichen Selbstverstindnisses, welches sich in den — ihrer Form nach
mythologischen — Aussagen des Neuen Testaments ausspricht. — Barth
kritisiert an diesem Programm, daB es seine Einheitlichkeit und Stofkraft
der Anwendung eines «philosophischen Schliisselsy (ndmlich der Existential-
ontologie des frithen Martin Heidegger) verdankt. Solche «philosophischen
Schliissel» hiitten sich in der Theologie je und je verhingnisvoll ausgewirkt
(S. 37). Der philosophische Schliissel Bultmanns ist nun konkret ein be-
stimmtes Vorverstdndnis, mit dem Bultmann an das Neue Testament heran-
tritt (der Begriff Vorverstindnis hat freilich in der Hermeneutik Bultmanns
noch eine weitere Bedeutung als die, welche Barth hier ins Auge falt):
Dieses Vorverstindnis «ist zunichst ein bestimmtes Verstindnis des Be-
griffs ,Verstehen’ iiberhaupt, laut dessen es in allem Verstehen so oder so
um ein Sichselbstverstehen des Menschen geht. Und es ist sodann konkret ein
bestimmtes Verstindnis dieses Sichselbstverstehens des Menschen, laut des-
sen es dabei immer um ein Sichverstehen in jenem Gegensatz von Uneigent-
lichkeit und Eigentlichkeit, oder: Verfiigharkeit und Unverfiigharkeit, oder:
Vergangenheit und Zukunft geht» (S. 37. — KEs besteht kein Zweifel dar-
iiber, dall Barth hier Bultmann richtig wiedergibt. Ks ist indessen auch nicht
daran zu zweifeln, dall die «lixistentialontologie» von «Sein und Zeity damit
falsch oder jedenfalls sehr verkiirzt wiedergegeben ist. Die Verkiirzung
liegt nicht bei Barth, sondern bei Bultmann selber). — Gegen dieses «Vor-
verstiindnisy, diesen «philosophischen Schliissel» wendet Barth nun zweier-
lei ein: Teils lehnt er ihn ab unter Verweis auf die Relativitit philosophi-
scher Systeme, darauf also, dall die Philosophie Heideggers nicht die
Philosophie schlechthin sei (S.38f.), teils mit der Begriindung, die Bult-
mannsche «Lehre» vom Selbstverstindnis verkiirze die Botschaft des Neuen
Testaments, insofern ndmlich, als von Bultmann her unter dem «Christus-
geschehen» «nur das in Christus seinen Anfang nehmende und von ihm her
benannte Geschehen des Uebergangs von der einen zur andern jener Be-
stimmtheiten der menschlichen Existenz zu verstehen sein solly, als das
Christusgeschehen <auferhalb dieses anthropologischen Engpasses keine Ge-
stalt annehmen darf> (8. 38).

In einem siebenten Abschnitt fragt Barth, wie das «Phdnomen Rudolf
Bultmann» wohl historisch, theologiegeschichtlich, zu verstehen und einzuord-
nen sein mdéchte. Barth macht selber, wiederum fragend, experimentierend,
fiinf Vorschlidge zur Deutung Rudolf Bultmanns, die er indessen, mit Aus-



H. Ott, Objektivierendes und existentielles Denken 271

nahme des letzten (Bultmann als Lutheraner sui generis!), selber wiederum
relativiert und einschrankt.

Der achte und letzte Abschnitt der Barthschen Studie bringt, abschlie-
Bend und zusammenfassend, zwei Generaleinwdnde gegen Bultmanns Aus-
legungsmanier. Der erste betrifft Bultmanns Auslegungs- und Verstehens-
weise im Blick auf das Neue Testament; der zweite betrifft Bultmanns
Auslegungs- und Verstehensweise iiberhaupt. 1. «. .. zum Verstehen des
Neuen Testaments: gibt es ein echtes Verstehen seiner Texte unter Voraus-
setzung einer als normativ festgelegten, unbeweglichen Vorstellung, eines
,gegossenen Bildes’ von dem, was der Leser fiir méglich, richtig und wichtig
halten und also verstehen ,kann’: unter Voraussetzung eines kanonisierten
,Vorverstindnisses’?» (8. 48). Der Einwand betrifft wohlverstanden nicht
die Anwendung von Vorverstindnissen als solchen: «Natiirlich operieren
wir alle dem Neuen Testament gegeniiber mit irgendwelchen ,Vorverstind-
nissen’ und also Bildern, d. h. mit mitgebrachten Inbegriffen dessen, was
wir fiir moglich, richtig und wichtig halten zu miissen, was wir also ver-
stehen zu ,kénnen’ meinens (S. 481f.). Der Einwand betrifft vielmehr den
Umstand, daBl bei Bultmann nach Barths Meinung ein bestimmtes Vorver-
stindnis «kanonisierty, seine Anwendung «geradezu zum Prinzip und zur
Methode erhoben wirds (S. 49). «Wird man sein (des Neuen Testaments)
Zeugnis iiberhaupt horen kénnen, nachdem man eine solche conditio sine qua
non zwischen sich und diesen Text hineingeschoben hat?» (ebd.). — 2. Aus-
gehend von seiner schon frither (Kirchliche Dogmatik I/2) vertretenen
Ansicht, dafl die biblische Hermeneutik das Vorbild einer allgemeinen Her-
meneutik sein miiflite, erklirt nun aber Barth: dafl ein Verstehen ganz all-
gemein nicht moglich sei, sofern es seitens des Verstehenden an starre Be-
dingungen gekniipft wird. «Verstehe ich, solange und sofern ich iiber die
Grenzen meines Verstehens zum vornherein Bescheid zu wissen meine und
also meinem Verstehen, noch bevor ich gehort oder gelesen habe, eben diese
Grenzen — auch hier die Grenzen meines ,Vorverstindnisses’ — gezogen

habe?> (S. 51).

Es soll hier unsere Aufgabe sein, die Barthsche Kritik an
Bultmann im Ganzen, in ihrem hauptsichlichen Skopus, zu se-
hen und kritisch zu wiirdigen. Statt «Kritik»» miifite man eigent-
lich richtiger sagen: «Kritische Tendenzy; denn — noch einmal
sei es gesagt — Barth geht vorsichtig zu Werke; seine Unter-
suchung hat fragenden, versuchenden Charakter und verdichtet
sich strenggenommen nirgends zu einer endgiiltigen «exegeti-
schen» These oder polemischen Antithese., Wir verstehen wohl
Barth richtig, im Sinne seiner eigenen Absicht, wenn wir, ge-
stiitzt auf die Einleitung seiner Schrift, alles das, was er iiber
oder gegen Bultmann sagt, als mit Vorbehalt gesagt aufnehmen.

Der Schwerpunkt der Kritik Barths liegt in den Abschnitten
3, 6 und 8 seiner Schrift. Es sind drei Einwdnde, die hier gegen



272 H. Ott, Objektivierendes und existentielles Denken

Bultmann erhoben werden: 1. Bultmann setzt ein starres, das
Verstehen verunmoglichendes Vorverstindnis voraus (Ab-
schnitt 8). 2. Der «philosophische Schliissely, welcher konkret
dieses Vorverstindnis ausmacht, ist relativ, ungesichert, also
ohne die zwingende Normativitit fiir das theologische Denken,
welche Bultmann ihm beimiflt (Abschnitt 6). 3. Die Anwendung
dieses Schliissels hat zur Folge, dafl Bultmann in seiner Theo-
logie nicht mehr, wie das Neue Testament, direkt von Gott, son-
dern nur noch indirekt, direkt nur noch vom Menschen, vom
menschlichen «Selbstverstindnisy, reden kann (Abschnitte 3
und 6). Aus diesem Grund mull der Schliissel, da er, wie gezeigt,
keine Normativitit besitzt, vom Neuen Testament her abgelehnt
werden und damit die Bultmannsche Auslegungsmanier als sol-
che, deren «Bindung an den Existentialismusy «prinzipielle Be-
deutungy hat (S. 45). — Aus dieser Zusammenstellung diirfte
es bereits deutlich werden, dall die Einwédnde Barths unterein-
ander zusammenhéngen.

1. Der erste Einwand, gegen die « Anwendung» eines Vor-
verstindnisses, richtet sich letztlich gegen die hermeneutische
Lehre Bultmanns (vgl. vor allem Bultmanns Aufsatz «Das Pro-
blem der Hermeneutiky in «Glauben und Verstehen II»), wo-
nach alles Verstehen erméglicht wird durch ein Vorverstédnd-
nis, alles verstehende Auslegen durch eine vorgingige leitende
Fragestellung. Das Vorverstindnis, welches im besonderen das
Verstehen des Neuen Testaments ermoglicht, ist dies: dafl der
verstehende Mensch zuvor schon (nicht reflektierend, aber exi-
stentiell, nicht explizit, aber «implizity) bewegt ist von der
Frage nach dem Sinn seiner eigenen Existenz. — Hier scheint
uns nun Barths Kritik zu weit zu gehen, wenn sie die Lehre vom
Vorverstindnis einfach verwirft. Diese Lehre ist im Grunde
eine Theorie, die dazu dienen will, den entscheidenden ge-
schichtlichen Akt des Verstehens — auch und in erster Linie
des glaubenden Verstehens des Neuen Testaments — auszu-
legen, in seinem Wesen zu erhellen. Von einem starren «Kanony
des Verstehens, einer «Vorentscheidung iiber Mall und Grenze
der Verstindlichkeity einer Sache kann hier doch kaum geredet
werden. Das genannte, dem Neuen Testament gegeniiber wirk-
same Vorverstindnis hat durchaus allgemeinen, neutralen Cha-
rakter: So wenig, wie ein nicht sprachbegabtes Wesen Sprach-



H. Ott, Objektivierendes und existentielles Denken 273

dokumente zu verstehen in der Lage ist, so wenig wire der, dem
die Frage nach dem Sinn seiner Existenz fremd wire (wenn ein
solcher existierte!), imstande, die Texte des Neuen Testaments
zu verstehen, welche doch sédmtlich die menschliche Existenz
betreffen. Oder soll etwa bestritten werden, dafl der Deus revela-
tus dem Menschen offenbart ist? Soll geleugnet werden, daf} das
Kerygma der Heiligen Schrift stets (auch) den Menschen be-
trifft (ohne daB es deswegen ausschliellich oder auch nur
hauptsidchlich «vom Menschen» reden miifite)? Das kann nicht
Barths Absicht sein, hat er doch selber immer wieder das Gegen-
teil gesagt und geschrieben.

2. Was den zweiten Einwand Barths betrifft, so scheint uns
solches Militrauen des Theologen gegeniiber der Philosophie,
wie es in diesem Zusammenhang bei Barth zum Ausdruck
kommt, unbegriindet zu sein. Begriindet erschiene uns freilich
das MilBtrauen, ja vielmehr die entschlossene Ablehnung gegen-
iiber der bedingungslosen Voraussetzung eines bestimmten phi-
losophischen Systems durch die Theologie — denn damit wiirde
eine zweite Erkenntnisquelle neben die Heilige Schrift gesetzt.
Unbegriindet aber sind Mifltrauen und Ablehnung gegeniiber
der Zuhilfenahme philosophischer, evtl. auch durch eine be-
stimmte Philosophie schon vorgezeichneter Gedankengéinge und
Begriffe in der Theologie — vorausgesetzt, daf} solche Zuhilfe-
nahme nicht unkritisch, sondern kritisch geschieht. Richten
sich solches Miftrauen und solche Ablehnung nicht — unbe-
wuft, unwillkiirlich, aber doch letzten Endes — d. i. in ihrer
Auswirkung — gegen die Sirenge der theologischen Wissen-
schaft, gegen die Exaktheit, Verantwortlichkeit, Klarheit und
Verstindlichkeit theologischen Denkens und Redens tiber-
haupt? Denn mit Recht schreibt Gogarten: « Wer sich kritisch
auf die Begriffe besinnt, die er gebraucht, ganz gleich, ob das
theologische oder physikalische sind, kommt damit in die Ndhe
der Philosophie und bedient sich ihrer Arbeity (S. 72). Was die
Anlehnung Bultmanns an die Philosophie Heideggers betrifft,
so steht ja nicht dies zur Diskussion: ob die Philosophie Hei-
deggers die Philosophie sei. Sondern dies ist die Frage: welche
Philosophie die der in der Schrift bezeugten Offenbarung ange-
messene und also geeignet sei, die Aussagen dieses Zeugnisses
in ihrem inneren Zusammenhang zu kldren und in ihrer Bedeu-

18



274 H. Ott, Objektivierendes und existentielles Denken

tung einerseits sachgemél, andererseits verstindlich zum Aus-
druck zu bringen. Ob dies nun die Philosophie Heideggers sei
oder eine andere oder eine noch gar nicht bestehende, sondern
aus der Bibel allererst zu entwickelnde, das wére noch zu prii-
fen. Aber zu priifen allein von der Schrift, von der «biblischen
Welty her! — mit dem Hinweis auf die Relativitit der Philo-
sophien ist hier nichts ausgemacht.

3. Diese beiden ersten Einwiinde, die zu weit gehen und dar-
um nicht treffen, wurzeln in dem dritten, dem wir nun allerdings
volle Berechtigung zuerkennen miissen. Nicht die Lehre vom
Vorverstiandnis als solche, wohl aber die Voraussetzung die-
ses bestimmten spezifisch Bultmannschen Vorverstindnisses
(Selbstverstédndnis, Eigentlichkeit und Uneigentlichkeit!), wel-
ches in seinen Auswirkungen sich als mehr denn nur Vorver-
stindnis, ndmlich als Vor-urteil zu erkennen gibt, . .. nicht die
Zuhilfenahme einer Philosophie als solche, wohl aber die An-
wendung dieser Philosophie (wohlbemerkt: der Heideggerschen
in ihrer Bultmannschen Verkiirzung!) haben dazu gefiihrt, dal
hier nicht mehr von Gott direkt, sondern nur noch indirekt,
direkt nur noch vom Menschen, geredet werden kann (vgl. dazu
insbesondere Bultmanng Aufsatz «Welchen Sinn hat es, von
Gott zu reden?y in «Glauben und Verstehen I»), daBl also in der
Tat das «Gefilley des Denkens und Redens hier und im Neuen
Testament ein vo6llig verschiedenes ist. — So liegt denn also
hier der Skopus, das eigentliche Hauptargument der Kritik Karl
Barths an Bultmann. Durchaus zutreffend — welcher Bult-
mann-Anhénger konnte das bestreiten? — sind die deskriptiven
Aussagen Barths: daBl nach den Bultmannschen hermeneuti-
schen Voraussetzungen das Christusgeschehen «aullerhalb die-
ses anthropologischen Engpasses (sc. des menschlichen Selbst-
verstindnisses) keine Gestalt annehmen darfy (S. 38), dall Bult-
mann das breite neutestamentliche Christus-Zeugnis «<nur noch
in Form der Kommemorierung des Namens Jesu Christi und
der in ihm geschehenen ,Tat Gottes’ stehen und gelten 1aBts> (S.
40), dab die Geschichte Jesu Christi bei Bultmann nur wichtig
wird «als Tat Gottes, von der iiber ihr Geschehen im Kerygma
und im Glauben hinaus nichis zu sagen ist> (S. 22).

Die Auseinandersetzung um Bultmann dreht sich — so viel
wird hier deutlich — nicht darum: was Bultmann «vertreteny,



H. Ott, Objektivierendes und existentielles Denken 275

was er <gemeinty hat. Bultmanns Theologie meint genau das-
selbe, was das Neue Testament auch meint: Gott, der in Jesus
Christus am Menschen gnédig handelt. Die Auseinandersetzung
dreht sich darum, wie dieses Gemeinte in Theologie und Predigt
ausgesprochen werden mull und kann. Man kénnte, ja man muf}
vielleicht geradezu sagen: es geht in der Auseinandersetzung
mit Bultmann um das Problem der Sprache (in ihrer theologi-
schen Funktion nimlich: Wie kann und muf} von Gott und von
Gottes Handeln sachgemél geredet werden?). Man kann — und
mul} vielleicht — auch anders sagen: Es geht um das Problem
der Zeit: Barth macht vom Neuen Testament her gegen Bult-
mann geltend, dall das Christusgeschehen ein «in sich bedeut-
sames KEreignisy sei, dem seine Bedeutsamkeit nicht erst in
seinem Verstandenwerden durch den Glauben gleichsam «zu-
wachsen miisse» (vgl. S. 20). Ein solcherart «in sich bedeut-
sames Ereignisy vor dem Verstandenwerden ist von Bultmann
her nicht denkbar, wegen seines oben (I. Teil) kurz charakteri-
sierten Zeitbegriffs, laut dessen es ausschlieBlich im «Jetzty
des geschichtlichen Aktes, der verstehenden Entscheidung, echt
geschichtliche Wirklichkeit gibt. — Schon oben wurde die Ver-
mutung gedullert, dall das Problem der Zeit und das der Sprache
eng zusammenhéingen.

Sei es nun das Problem der Zeit oder das Problem der Spra-
che oder beide in ihrem strukturellen Zusammenhang: Die In-
stanz, welche Barth gegen die Bultmannsche Verstehensweise
geltend macht, lautet hier wie dort «Er selbst», «Christus
selbst», «Goltt selbst», Gottes pro se im Gegensatz zu einem rei-
nen pro me (wobei, wie schon anhand von Gogartens Christo-
logie festgestellt wurde, das pro se auf das pro me streng be-

zogen bleibt — wie auch umgekehrt). — Diese Instanz lautet
jedenfalls nicht «Objektivitit der Heilsereignisse im Gegensatz
zum Bultmannschen Subjektivismus». Und — dies an die

Adresse der Bultmannianer! — es geht nicht an, in Barth hin-
einzuinterpretieren, was er tatsichlich gar nicht sagt, und es
wire sturer Dogmatismus zu erkliren: «Was dem Bultmann-
schen Geschichtsdenken nicht in allen Stiicken konform ist, ist
von vornherein als objektivierendes Denken anzusprechen, es
kann also Barth um gar nichts anderes zu tun sein als um die
Repristinierung des Mythos.» Wohl versteht Barth das Heils-

18*



276 H. Ott, Objektivierendes und existentielles Denken

geschehen-als ein «in sich selber bedeutsames Ereignisy, aber
keineswegs als ein «objektives Faktum». Er setzt nirgends das
Subjekt-Objekt-Schema voraus. Der von Gogarten zu Recht ge-
gen andere Theologen erhobene Protest trifft ihn also nicht.
Wir vermuten aber, dal das Anliegen, welches Barth — aus die-
sem Grunde — besser vertritt, auch das — ungesichert, anfecht-
bar vertretene, aber nichtsdestoweniger, wie sich nun zeigt, be-
rechtigte — Anliegen jener andern Kritiker war.

Barth und Gogarten fiihren beide die Auseinandersetzung
um Bultmann nicht in dem Sinne weiter, daBl sie zu sachlich
neuen Positionen gelangen, wohl aber so: dal sie das Feld fiir
ein Weiterschreiten zu sachlich neuen Positionen freilegen. Go-
garten, indem er zeigt, was gegen Bultmann nicht gesagt wer-
den kann, Barth, indem er zeigt, was gegen Bultmann nichts-
destoweniger gesagt werden mul.

ITL

Das Ziel unserer folgenden «Besprechung» des neuesten
Bandes von Karl Barths «Kirchlicher Dogmatiky (IV/1, «Die
Lehre von der Verséhnungy) ist ein sehr beschrinktes: Das
Werk soll befragt werden nach Moglichkeiten einer Weiterfiih-
rung der Auseinandersetzung mit Bultmann, nach Anzeichen
einer positiven Entsprechung zur «<negativeny Kritik der Barth-
schen Bultmann-Schrift. Es kann sich im folgenden also nicht
um eine Besprechung, sondern lediglich um ein paar kurze Glos-
sen, ein paar knappe Analysen und Fragestellungen, handeln, —
Indessen ist doch diese unsere Fragestellung wohl kaum eine
dem zu befragenden Text fremde, von aullen herangetragene.
Denn Barth selber schreibt in seinem Vorwort zu diesem jiing-
sten Band: «Die theologische Lage des Augenblicks, aber auch
die besonderen Themata dieses Buches haben es nétig gemacht,
daf} ich mich weithin in intensivem, in der Hauptsache stillem,
Gesprach mit Rudolf Bultmann befunden habe. Sein Name
taucht nicht eben oft auf. Seine Sache war mir immer gegenwér-
tig: auch da, wo ich nun eben, seine Methoden und seine Ergeb-
nisse vor Augen, in vollem Bewulitsein an ihm vorbeigeredet
habe.»

Der § 59 des Werkes: «Der Gehorsam des Sohnes Gottesy,
welcher unter einem bestimmten Aspekt, dem des hohepriester-



H. Ott, Objektivierendes und existentielles Denken 277

lichen Tuns, von Person und Amt Christi handelt, redet damit
von der Geschichte Jesu Christi und von ihrer «Bedeutsam-
keity. Um die Geschichte Jesu Christi, um Ihn selbst (d. h.
darum: Thm und Seiner Geschichte zu einem gebiihrenden und
sachgeméflen Ausdruck zu verhelfen) ging es, wie wir sahen,
Karl Barth in seinem Protest gegen Bultmann. Darum miissen
wir nun ihn, die Ausfiithrungen seiner «Kirchlichen Dogmatiks,
befragen: Wie ist die Geschichte Jesu Christi, so wie Barth sie
versteht, als solche, d. h. als Geschichte, zu verstehen? Welcher
Art ist die Geschichtlichkeit dieser Geschichte? ist sie Ge-
schichtlichkeit im Sinne Bultmanns? ist sie «objektive Faktizi-
tdty im Sinne jener lutherischen Kritiker? ist sie etwas Drittes?

Wir vernehmen Barth: «<Die Versohnung ist Geschichte . ..
Wer von ihr reden will, mul} sie als Geschichte nacherzihlen.
Wer sie als iibergeschichtlich, d. h. als geschichtslose Wahrheit,
erfassen wollte, konnte sie gar nicht erfassen ... Die Versoh-
nung ist aber die hichst besondere Geschichte Gottes mit dem
Menschen, die héchst besondere Geschichte des Menschen mit
Gott. .. Als solche begriindet und umfalt sie nimlich prinzipiell
und virtuell, aber wohl auch aktuell, die urspriinglichste Ge-
schichte jedes Menschen, ist sie die erste und innerste Voraus-
setzung seiner Existenz und offenbart sich wohl auch als solche.
Es geschah und geschieht vor Allem die Geschichte Gottes mit
dem Menschen, des Menschen mit Gott und dann und daraufhin,
entschieden und bestimmt von dorther, existiert er, und kann es
geschehen, dal} er von dorther zur Erkenntnis, zu eigener, letzt-
verantwortlicher Entscheidung aufgerufen und eben damit an
ihrem Geschehen aktuell beteiligt wird. Die Verséhnung hat
diesen Vorrang vor aller anderen Geschichte. Sie bewéhrt sich
in letztverantwortlichen Stellungnahmen. Sie kann nicht ohne
diese Bewihrung offenbar sein, erfalit und erkannt werden.
Aber gerade wenn sie offenbar, erfallt und erkannt wird, dann
in ihrer Prioritit, Vorgéngigkeit und Ueberlegenheit allen an-
dern Geschichten gegeniiber: gegeniiber der Existenz aller an
ihr beteiligten Menschen.y «Die Vers6hnung ist, noetisch aus-
gedriickt: die Geschichte von Jesus Christus, ontisch ausge-
driickt: die Geschichte Jesu Christi selber. Wer Versohnung
sagt, sagt Jesus Christus. Wer von ihr redet, redet von seiner
Geschichtes (S. 1711.). Diese Sitze, die iibrigens bereits eine



278 H. Ott, Objektivierendes und existentielles Denken

deutliche Spitze gegen Bultmann enthalten, besagen offenbar,
daB von der «Geschichte Jesu Christiy aus die «Geschichte iiber-
haupty zu verstehen und auszulegen sei. Nicht umgekehrt! Die
Geschichte Jesu Christi kann nicht wieder von einem «neutra-
len» Geschichtsbegriff her ausgelegt und «eingesehen» werden.
Was sie eigentlich sei, kann z. B. nicht ausgemacht werden, in-
dem man sie in ein bereitgestelltes «existenziales Schema» von
«Eigentlichkeit-Uneigentlichkeity einzeichnet. Wie bewahrt sie
sich also als Geschichte? Nur durch sich selbst! So scheint hier
also schlicht ein Riickverweis vorzuliegen auf die nacherzihl-
bare Geschichte Jesu Christi, auf das biblische Wort als sol-
ches. Also doch objektive Fakten, ein «objektivy nacherzéhl-
bares Geschehen? Aber: daf alles mit Worten Nacherzihlte,
oder anders: alles, was nicht genuin am existentialen Schema
Eigentlichkeit-Uneigentlichkeit orientiert ist, als solches ein ob-
jektiv (d. h. — vgl. Heidegger — aus einer subjektivistischen
Grundhaltung heraus) Vor-Gestelltes sei — das ist ein Dogma,
dem sich ein kritisch denkender Theologe nicht so schnell ver-
schreiben diirfte! Also im Wort, in der Erziahlung begegnet die
Geschichte Jesu Christi urspriinglich. (So wiire sie — im ge-
nauen Verstande dieses Wortes! — ein «Mythosy, als solcher
aber nicht ein Gebilde des «objektivierenden» Denkens.) Mag
sein, dafl Bultmann und seine Anhédnger auch das noch «objek-
tivierend» nennen. Damit wiirde aber dieser Begriff seine pré-
gnante Bedeutung und damit seinen Erkenntniswert verlieren.

Wie ist von der Geschichte Jesu Christi theologisch — d. 1.
wissenschaftlich — zu reden? In Begriffen und Kategorien, die
aus der Beobachtung und Erforschung «welthafteny, «dingli-
cheny Seins, aus der Erfahrung der «Esywelt stammen? Viel-
mehr, da die Geschichte Jesu Christi eine die menschliche Exi-
stenz betreffende, begriindende, umschlieende ist, in «Existen-
tialieny, d. i. in Formalbegriffen oder Strukturbegriffen, die aus
dem Verstehen von Existenz hervorgehen und ihm geméif sind.
Von woher sind die Existentialien zu begriinden? Jedenfalls
nicht aus der menschlichen Existenz, sofern sie isoliert von der
Geschichte Jesu Christi verstanden wird. Die Existentialien
sind zu begriinden aus der von der Geschichte Jesu Christi her
verstandenen Existenz bzw. aus der Geschichte Jesu Christi
selber. Wiirde aber solche christologische Neuorientierung des



H. Ott, Objektivierendes und existentielles Denken 279

existentialen Denkens nicht entschieden eine Verengung des-
selben bedeuten? Hier ist zunichst die schon anderwirts an
Bultmann gerichtete Gegenfrage am Platz: Laflt sich das Exi-
stential anders bestimmen als eben so? ist ontologische Er-
kenntnis anders zu gewinnen denn (phédnomenologisch!) am
ontischen Gegenstand? Es wird in der diesbeziiglichen Ausein-
andersetzung darum gehen miissen: ob das «enge», christologi-
sche Existential in der Lage ist, zum «weiteny, «neutralen»
Existential im Sinne Bultmanns in eine echte ontologische Kon-
kurrenz zu treten. Ist dies der Fall, dann wird sich vielleicht
vom theologischen Gegenstand her ergeben, dafi das christo-
logische Existential vielmehr ein erweitertes ist; daB es in den
Stand setzt, existential zu verstehen, was von den «neutralen»
Existentialien Bultmanns her als nicht verstehbar entfillt. —
Demnach miilite das Existential primér in der Existenz Jesu
Christi aufgewiesen werden. Es miilite aber wohl freilich zum
Erweis, dal} die so «erweiterteny Existentialien nicht doch wie-
der objektivierende Bestimmungen sind, ihre sirukiurbedingte
Bezogenheit auf je meine Existenz dargetan werden. D. h. das
in jenen christologischen Existentialien implizierte pro me darf
nicht nur thetisch behauptet werden, sondern jene Implikation
ist alsdann so zu entfalten, daB ersichtlich wird, inwiefern ein
echtes pro me abstrahiert vom christologischen Existential iiber-
haupt undenkbar ist.

Einen Beleg fiir diese Eigenart des «christologischen Iixi-
stentialsy liefert evtl. der Passus, wo der Sinn des Begriffes
«Sohn Gottesy als Bezeichnung fiir den Sachverhalt des Weges
Gottes in die Fremde, des Gehorsams Jesu Christi, verhandelt
wird (S. 225 ff.). Barth lehnt das «mythologischey Verstindnis
der Gottessohnschaft Jesu Christi — im Sinne eines hieros
gamos und also einer physischen Vaterschaft und Sohnschaft —
ab. Darf die Vermutung gewagt werden, dall diese Abweisung
(auch) darum erfolgt, weil ein solches «mythologischesy Ver-
stindnis keine reale und konkrete, jedenfalls keine radikale
Grenze meiner Existenz zum Vorschein kommen 148t (wie dies
in einer christlichen Verséhnungslehre der Fall sein miifite)?
Wire dem so, so wire die Barthsche Begriindung des Begriffes
«Gottessohnschafty daraufhin zu befragen: inwiefern sie eine
derartige Begrenzung der Existenz impliziere. Die Begriindung



280 H. Ott, Objektivierendes und existentielles Denken

geschieht wie folgt: Jesus Christus ist das auf Erden gekom-
mene Reich Gottes, indem Er zugleich dessen erster und eigent-
licher Untertan ist. So ist Er das notwendige Komplement der
Konigsherrschaft Gottes, des Vaters, indem Er den vollkomme-
nen Gehorsam leistet und so das Reich Gottes als solches erst
aktualisiert: Er ist der Sohn, ohne den der Vater nicht Vater
wire. — So fordert also der Begriff des Reiches Gottes als des
Inbegriffs der faktischen, auf mich zukommenden Aktion Gottes
ein Prius und ein Posterius, welche beide gleichermaflen Gott
zukommen. Dieser Komplementircharakter des Reiches Gottes
bedeutet nun aber pro me: daB ich, indem das Geschehen des
Reiches Gottes an mir geschieht, gleichsam von allen Seiten von
Gott umgeben bin, Indem das Reich Gottes Ereignis wird, tritt
mir Gott nicht nur gegeniiber als der Fordernde, der mich in
die Enscheidung ruft, sondern er tritt selber an meine Seite. (So
wire in dem dergestalt verstandenen Reichgottesgedanken schon
der Stellvertretungsgedanke der Verséhnungslehre impliziert:
Gott fordert nicht nur, sondern Er erfiillt auch selber an meiner
Statt, was Er fordert!) Indem aber das geschieht, indem Gott als
der Gehorsame neben mich oder gar an meine Stelle tritt, wird
die Begrenzung meiner Existenz durch das Reichgottesgesche-
hen eine radikale: meine Seinsverfassung wird nicht nur in die
Schwebe gebracht, sondern radikal verindert. Hier konnte dann
wiederum eine existentiale Analyse des Glaubensbhegriffs ein-
setzen: eine Deskription des Glaubens als «Wagnisy, als
«schlechthinnige Entscheidung» oder als «Sprung ins Leere»
diirfte dann — als zu einfach! — nicht mehr geniigen. 2 Es diirfte
sich geradezu so verhalten, daf} die echte Struktur existentieller
Entscheidung iiberhaupt erst jenseits jener «schlechthinnigen
Entscheidungssituationy zum Vorschein kommt. — Diese Ana-
lyse des christologischen Begriffs der Gottessohnschaft diirfte

2 Man vgl. dazu, was Barth in seiner Schrift iiber Bultmann diesem ent-
gegenhilt: «Ich sehe aber nicht ein, wie man unterdriicken kann, dafl der
Tod Jesu Christi im Neuen Testament in seiner ganzen Unbegreiflichkeit
auch als begreiflich und so auch der an ihn sich haltende Glaube in seinem
ganzen Wagnischarakter auch als sinnvoll beschrieben wird.» «Mich beun-
ruhigt die Nihe von Bultmanns Kreuzeslehre zu der bekannten, Jesus selbst
gemachten Zumutung, sich in Betétigung seiner Gottessohnschaft und als
Erweis der hiochsten Paradoxie seines Glaubens von der Zinne des Tempels
zu stiirzen» (S. 21).



H. Ott, Objektivierendes und existentielles Denken 281

geeignet sein, den streng existenzbezogenen Charakter des «er-
weiterteny, des «christologischeny Existentials ins Licht zu
stellen.

Nach welchem Prinzip ist nun das Existential zu erweitern?
(Indem wir von «Erweiterungy reden, gehen wir natiirlich aus
vom Bultmannschen Begriff des Existentials. Das ist gerecht-
fertigt: denn die Auseinandersetzung dreht sich ja um Bult-
mann, und iiberdies tritt bei ihm der Begriff des Existentials
erstmals in die theologische Diskussion.) Im Blick auf diese
Frage sind wiederum einige implizit gegen Bultmann gerichtete
Satze Barths aufschlufireich: Der 2. Abschnitt des § 59, welcher
unter dem Titel «Der Richter als der an unserer Stelle Gerich-
tete» die Liehre vom stellvertretenden Leiden Christi verhandelt,
steht als ganzer unter der Frage «Cur Deus homo?». Darauf
gibt Barth zunéchst die Antwort: Gott tut das erstlich einfach
um Seiner eigenen Ehre willen (S. 232), und fithrt dann weiter
aus: «<Man soll sich ein Denken auch in dieser Richtung ja nicht
durch den Einwurf verleiden lassen, das mdéchte blofie Spekula-
tion sein: allzu schon, um wahr zu sein. Wer gar nichts davon
horen will, daf} Gott auch und zuerst pro se ist, der wird schwer-
lich verstehen, was es bedeutet, dafy Er, indem Er pro se ist,
auch pro nobis und dann also auch pro me ist. Das ,Ehre sei
Gott in der Hohe’ im Lobgesang der Engel der Weihnacht (Luk.
2,14) steht ja gewill nicht ohne Bedeutung an erster, das ,Friede
auf Erden unter den Menschen des (gottlichen) Wohlgefallens’
erst an zweiter Stelle» (ebd.). Dieser Satz ist insofern gegen die
Bultmannsche existentiale Denkweise gerichtet, als er die Alter-
native Spekulation — existentiales Denken (nicht an sich, aber
in ihrer Bultmannschen Bestimmtheit) abweist. Indessen stimmt
er mit Bultmann iiberein im Grundbegriff des pro me. So reden
wir denn auch hier weiterhin von «Existentialieny und einem
«existentialen Denkeny. Der zitierte (kursiv gedruckte) Satz kon-
stituiert und definiert das erweiterte Existential. Nicht umsonst
sagt er, dall man das Sein und Tun Gottes pro me schwerlich
verstehen wird, wenn ... — d. h. es geht um das echte, das ur-
spriingliche Verstdndnis des pro me, dessen, was meine Exi-
stenz betrifft und beansprucht. Es geht um das adidquate Exi-
stential. Das pro se Gottes, das hier in Sicht getreten ist, ist also
nicht ein heterogenes aufler und neben dem pro me, nicht ein



282 H. Ott, Objektivierendes und existentielles Denken

Element einer grundsétzlich andersartigen, nicht-existentialen,
etwa spekulativen oder anderweitig «objektivierenden» Denk-
weise, sondern es ist gleichsam ein notwendiges Strukturelement
des recht verstandenen pro me. Wobei allerdings von Barth her
wiederum mit demselben oder mit groflerem Recht zu sagen
wire, dall das pro me ein Strukturelement des pro se sei — so-
fern ndmlich dieses sachlich das erste ist. Jedenfalls verhalten
sich das pro me und Gottes «Proseitits zueinander nicht ex-
klusiv, sondern inklusiv. Zwischen beiden besteht eine Art dia-
lektischer Ambivalenz: das pro me scheint quoad nos zunichst
primér zu sein («Hoc est Christum cognoscere: beneficia eius
cognoscerey) — jedoch nur so weit, bis das pro se als das secun-
dum se Priméare durchscheint. Die schérfste Formulierung die-
ses inklusiven und dialektischen Verhéltnisses bietet vielleicht
der Satz, der sich andern Ortes in der «Kirchlichen Dogmatiky»
findet: «Gottes Ehre ist das Heil des Geschépfes.» Dieser mate-
riale theologische Satz bietet sich sogleich als ein Formalprin-
zip theologisch-existentialen Denkens an. Gefragt wird nach
dem Heil des Geschoépfes, d. h. existential (zuvor existentiell!)
auch im Bultmannschen Sinne: «Was ist die Bestimmung der
Eigentlichkeit nach dem Neuen Testament?» Aber dieses exi-
stentiale Fragen findet seine Antwort in dem plotzlichen Hin-
iibergpringen zu dem ganz andern, das scheinbar mit dem Heil
des Geschopfes gar nichts mehr zu schaffen hat und die Frage
nach diesem weit hinter sich zuriicklaft: zur Ehre Gottes.

Die Grenze des Bereichs menschlichen Selbstverstindnisses,
das extra nos, welches im Vollzug des Bultmannschen Denkens
zwar unbestreitbar in Betracht gezogen, aber im Grunde eben
doch mehr postuliert als wirklich gedacht wurde, ist in dem der-
gestalt zum pro se hin erweiterten Existential nunmehr in sei-
nem Selbstsein, in seiner «Kigenstindigkeity vertreten. Dieses
Selbstsein 148t sich nun nicht mehr denkerisch in den Bereich
des Selbstverstindnisses zuriickiibersetzen, sondern es mul} zu-
gleich oder zuvor als solches begriffen werden, damit jener Be-
reich iiberhaupt angemessen in seinem Wesen gedacht werden
kann. «Gottes Ehre ist das Heil des Geschopfesy: Wo mit der
Ehre Gottes, jenem harten und fremden, iibermichtigen und
aullerhalb unser sich vollziehenden Geschehen nicht gerechnet
wird, da wird auch das Heil des Geschopfes, das, was den Ein-



H. Oit, Objektivierendes und existentielles Denken 283

zelnen angeht, nicht recht verstanden. Wo der Mensch nicht mit
Ps. 115, 1 beten kann, da versteht er noch nicht die Wirklichkeit
seines eigenen Daseins; und wo der Theologe dieses Gebet nicht
denkerisch mitvollzieht, da gibt es fiir ihn auch kein echtes
Existential. — Dies sei hier noch angemerkt: Ks geht in dieser
Auseinandersetzung um das rechte Existential nicht um die
Existenz selber, sondern um das existentiale Verstehen von Exi-
stenz. Jedenfalls «rechnety auch Bultmann mit der Wirklichkeit
Gottes in ihrem Selbstsein jenseits des Menschen; doch erscheint
ihm offenbar der Gebrauch seiner anthropozentrischen Existen-
tialien, verbunden mit dem Postulat einer «extrasubjektivens
Wirklichkeit, einer «Tat Gottesy extra nos, als der einzige gang-
bare Weg, solches «Rechneny reflexiv zu entfalten.

In welcher Art vollzieht sich das solcherart <erweiterte»
existentiale Denken? — Das implikative, dialektische Verhiltnis
von pro se und pro me hat zur direkten, methodologischen Folge:
dal teils das pro me zum Kriterium der Echtheit jeder christli-
chen Aussage «iibery Gott, teils das pro se zum Kriterium der
Echtheit jeder christlichen Aussage «iibery die Existenz wird.
— Aufschlulireich sind hier etwa noch die folgenden Ausfiih-
rungen Barths: «DafBl Gott die Welt faktisch mit sich selbst ver-
s6hnen und also erretten und so seine Ehre in ihr und an ihr
groll machen will, das ist der nach allen Seiten souverine Wille
seiner Barmherzigkeit. Man kann das also von keiner Seite her
ableiten und errechnen, Man kann es von keiner Seite her prin-
zipiell ergriinden, daBl es so sein mufllte, dafl Gott die Offenba-
rung und die Mehrung seiner eigenen Ehre gerade mit der Ver-
teidigung und dem Sieg unserer Sache verbinden, gerade als das
Ereignis stattfinden lassen wollte, in dem uns Heil zuteil wird.
... Wenn hier von Notwendigkeit {iberhaupt geredet werden
kann, dann kann nur gemeint sein: die Notwendigkeit des von
Gott faktisch gefaliten und ausgefiihrten Beschlusses ... Cur
Deus homo? Weil in der Selbstzweckhaftigkeit dieses gottlichen
Tuns faktisch auch die Errettung der Welt und des Menschen,
auch wir und unser Heil eingeschlossen sind! Weil der grofie,
sich selbst geniigende Gott auch der Welt Heiland sein will!»
(S. 234). Also: daBl Gott Seine Ehre offenbar macht, ist die sou-
verine, unableitbare Tat Seiner Barmherzigkeit an uns. Hier
stehen nebeneinander die drei Desiderate, die eine theologische



284 H. Ott, Objektivierendes und existentielles Denken

Aussage ihrem Inhalt nach zu erfiillen hat: 1. Die Offenbarung
der Ehre Gottes, 2. das pro me: der heilschaffende Charakter
des gottlichen Handelns an uns, 3. die Unableitbarkeit und Sou-
verdnitit. — Die Unableitbarkeit ist das <« Allgemeiney, das ana-
log den beiden ersten zukommt. Unableitbarkeit eignet solchen
Ereignissen, «<zu denen unser Erkennen nicht hingelangen, von
denen es immer nur herkommen kanny (Karl Barth: Credo, S.
43). Ein «ableitbarer» Satz, ein «objektivierendery, ein (im Sinne
Bultmanns) mythologischer, ein spekulativer, 16t die Souve-
ranitit des Handelns Gottes sowohl als auch den Frnst des exi-
stentiellen Anspruchs, der daraus erwichst, verschwinden. Was
Gottes Ehre offenbart, ist unableitbar, weil iiber und jenseits der
Ehre Gottes kein anderer Gesichtspunkt mehr gedacht werden
kann. Das gottliche Handeln pro me ist unableitbar, weil es
mich kategorisch in Anspruch nimmt, so dall ich mich ihm ge-
geniiber nur entscheiden, mich nicht dariiber stellen kann. Hin-
sichtlich der Unableitbarkeit sind Bultmanns Forderung einer
existentialen Interpretation und Polans Forderung fiir die Ex-
egese («illa autem interpretatio consentit cum sacra scriptura,
quae omnem laudem salutis nostrae aeternae ... Deo tribuity)
verwandt. Denkt man beide zusammen, so kommt man auf das,
was das Wesen einer echten theologischen Aussage ausmacht.

‘Was unableitbar ist, begrenzt meine Existenz sowohl wie
mein Denken. Die Ehre Gottes aber wie auch mein Heil begren-
zen meine Existenz, oder richtiger: sie sind gemeinsame Be-
stimmungen der Ereignisse, die meine Existenz begrenzen und
die als solche Gegenstand der Theologie sind.

«Unableitbary ist natiirlich nicht so zu verstehen, als ob
nicht ein jeglicher theologischer Satz als wissenschaftlicher
Satz seinen besonderen Erkenntnisgrund besitze, als ob er nicht
in einen ganzen Begriindungszusammenhang gebettet sei. Jeder
wissenschaftliche Satz und also auch jeder theologische ist in
gewissem Sinne «ableitbary. Die Frage ist nur, welches der Mo-
dus solcher Ableitung nun gerade im theologischen Bereich sei.
«Unableitbary ist die theologische Aussage in dem bezeichneten
Sinne: dafBl das in ihr Ausgesagte auf ein existenzbegrenzendes
Ereignis bezogen ist. Aus einem solchen Ereignis kénnen nun
nicht in linearer Weise neue, untergeordnete, geschweige denn
«libergeordnetey Fakten erschlossen werden. Ein Fortschritt



H. Ott, Objektivierendes und existentielles Denken 285

des Denkens, der das Ereignis hinter sich zurticklapt, ist nichi
maoglich. Es gibt nur eine Vertiefung, ein Ausgehen vom Er-
etgnis und ein bereichertes Dahin-Zuriickkehren. Das Denken
bewegt sich hier nicht mehr frei vom Einen zum Andern, son-
dern bleibt in steter Bindung an ein Zentrum. Theologie kann
nichts anderes sein als die Deskription der ein fiir allemal fest-
stehenden Heilsereignisse. Ihr Ausgangspunkt mull stets auch
ihr Endpunkt sein. Das ist die besondere Qualifikation, die dem
Denken durch seinen schlechterdings unableitbaren Gegenstand
zuteil wird. — Spekulation ist freier schopferischer Entwurf
des freien menschlichen Subjekts. Theologie dagegen ist ein ge-
horsamer, verantwortlicher und darum ph&nomenologischer,
d. i. streng sachgebundener Denkvollzug. Die stete Sachbezo-
genheit ist der einzige moégliche Modus theologischer «Ablei-
tungy und Begriindung. — Es wire noch zu untersuchen, wie
sich der («linearey) Schematismus der Spekulation im einzelnen
seines Prozesses zum («zyklischen») Schematismus der theo-
logischen Deskription verhélt.

In welcher Dimension und auf welche Weise begegnet uns
die Geschichte Jesu Christi? — Auf diese Fragen finden wir die
Antwort wiederum in einigen unausdriicklich gegen Bultmann
gerichteten Sitzen Barths: Die Verwirklichung der Heilstat
Gottes «geschah, indem Gott in Jesus Christus Mensch wurde,
um an unserer Stelle, fiir uns, das zu tun! Sie geschah in IThm,
dem Einen, und darum nochmals: dort und damals, illic et tunc,
auch in ihrer Bedeutsamkeit hic et nunc, auch fiir uns in un-
serem Hier und Heute. Sie kann und darf, gerade um in dieser
ihrer Bedeutsamkeit erkannt, erklirt und verkiindigt zu wer-
den, nicht zugunsten dieser ihrer Bedeutsamkeit ignoriert und
aufgelost werden, in dieser verschwinden. Sie will und muf viel-
mehr aller Erwigung ihrer Bedeutsamkeit vorangehend, als das
in solcher Bedeutsamkeit Bedeutsame, und also als die damals
und dort geschehene, erzéhlbare und zu erzédhlende Geschichte
Jesu Christi fiir sich vernommen sein: So geschah es fiir uns.
Denn daf es so fiir uns geschah, daran hingt es, dal} es uns, als
fiir uns geschehen, bedeutsam werde. Und dal es uns als so
geschehen vor Augen stehe, daran héngt es, daB es uns in seiner
Bedeutsamkeit erkennbar werde. Wo kein Bedeutsames ist und
als solches erkannt wird, da ist auch keine Bedeutsamkeit und



286 H. Ott, Objektivierendes und existentielles Denken

keine Erkenntnis einer solchen. Das Bedeutsame ist aber das in
Ihm, in Jesus Christus, in diesem Einen Geschehene, seine Ge-
schichte als solchey (S. 245). «Es geht um das dmwaz oder égdmoz,
mit dem dieses Geschehen im Neuen Testament gerade im Blick
auf dessen Bedeutsamkeit ausgezeichnet, als ein in seiner Be-
sonderheit und Einzigartigkeit zu wiirdigendes, nicht aufzu-
l6sendes und auch nicht blof um der Vollstindigkeit willen
sotto voce zu kommemorierendes Geschehen gekennzeichnet
wird>» (S. 246).

Es darf vielleicht, um die in diesen Sitzen enthaltene onto-
logische Voraussetzung besser herausstellen zu kénnen unter-
schieden werden zwischen <«Seinsdimensiony und «Erschei-
nungsdimensiony der Geschichte Jesu Christi, um die es Barth
zu tun ist. Die Geschichte Jesu Christi ist in der Dimension des
eph’hapax, des Einmaligen in der Zeit. Sie erscheint uns (heute)
in der Dimension des Wortes, welches dieses Flinmalige bezeugt.
— Aus dem, was Barth iiber das eph’hapax sagt, diirfte Wesent-
liches iiber das hier dem Bultmannschen Zeitbegriff gegeniiber-
gestellte Verstéindnis von Zeit zu entnehmen sein, wenn in ihm
auch nicht explizit davon die Rede ist. Denn wie sollte eine sach-
haltige Abgrenzung gegen Bultmann mdoglich sein (wie sie mit
der Position «das in dieser Bedeutsamkeit Bedeutsame» doch
offensichtlich angestrebt wird), und zwar gerade in dem Pro-
blembereich, wo Bultmanng Zeitbegriff entscheidend auf den
Plan tritt, ohne dall dabei ein entscheidend anderer positiver
Zeitbegriff dem gegeniiber mindestens vorausgesetzt wird?
Diese Voraussetzung ist aus dem Gedankengang zu erschlie-
Ben: Wenn gesagt wird, daB sich das Bedeutsame nicht in seine
Bedeutsamkeit auflésen lasse, so heilit das in Begriffen der Zeit-
lichkeit: das illic et tunc geht nicht auf im hic et nune. Anderer-
seits heillt es: das illic et tunc gilt als solches auch fur unser
hic et nunc. So gehéren denn das «damals und dorty und das
<hier und jetzty> asynchytos-adiairetos zusammen. — s ist und
gilt «als solches fir .. .»: d. h. das asynchytos-adiairetos ist eine
Wesensstruktur; es konstituiert das Wesen der Zeit. (Es gehort
also zum Wesen des zeitlichen illic et tunc, fiir das hic et nunc zu
gelten.) Nach dem hier vorausgesetzten Zeitbegriff ist also das
illic et tunc fiir das hic et nunc; das eph’hapax, das Kin-fir-alle-
mal, ist das Wesen der Zeit. Damit ist die Zeit nicht einfach als



H. Ott, Objektivierendes und existentielles Denken 287

Ablauf verstanden wie in dem «objektivierendeny Zeitbegriff,
von dem Bultmann sich mit seinem punktuellen Zeitbegriff ab-
setzt. Denn in solcher Ablaufszeit wire das adiairetos preisge-
geben; die Zeit wird dort zu einer Abfolge diskontinuierlicher
Momente, deren Distanz nur von der historischen Tradition
iiberbriickt wird. Zeit ist nunmehr aber auch nicht in Bult-
manns Sinne verstanden. Denn Bultmann gibt das asynchytos
preis: Damals und Jetzt werden im nyn der Entscheidung iden-
tisch. ls ist das Wesen der geschichtlichen Zeit, dal, wenn auch
immer neue Augenblicke sich ereignen, dennoch ein Augenblick
filr die folgenden wesenhaft bestimmend bleibt. Zeit ist ein
Nacheinander, ein Woher und Wohin; aber nicht ein nivellier-
tes, sondern ein «qualifiziertesy Nacheinander. Sie ist ein stetes
Ereigniswerden von Sinn.

Das Wesen der Zeit erfiillt sich selbst in und mittels der
Sprache. Das Wort gehort zur Struktur der Zeit. Denn das Wort
leistet die zeitkonstituierendeSinn-Kontinuitit;es vollbringt das
Fiireinander-Sein der Augenblicke. Dies wird am biblischen
Wort prototypisch sichtbar: Das damals und dort ein fiir alle-
mal Geschehene, das iiber unsere Existenz entscheidet, begegnet
uns im Wort der Evangelien. Es hat hier wohl keinen groflen
Sinn, dariiber zu reflektieren: dall das Heilsgeschehen auch
ohne das apostolische Zeugnis unabhéingig in sich selber wirk-
sam sei. Denn faktisch sind wir an dieses apostolische Zeugnis
gewiesen; ein Dariiberhinausdenken wire bereits Spekulation.
Und vielleicht, dafl tatséchlich gleichsam iiber unsere «empiri-
schey Begegnung mit dem Wort der Heiligen Schrift hinweg,
nur kraft eines Wortes, allerdings eines von Gott selber gespro-
chenen Wortes, die Tat Jesu wirksam ist und bleibt. Die foren-
sische Rechtfertigungslehre, vor allem aber Matth. 24, 35 diirf-
ten in diese Richtung weisen. Der Ursprung der Sprache lige
dann erstlich bei Gott selber.

Zeit und Wort gehoren zusammen. Das Wort ist wesenhaft
zeitbezogen; es erzihlt das in der Zeit Ereignis Gewordene und
140t es so in der Zeit fortleben. Seine Funktion ist die Re-prisen-
tation, die Wiedervergegenwiirtigung, die durch den Begriff des
«Ein-fiir-allemaly gefordert ist. — Im Wort west das Gewesene;
im Wort kiindigt das Kommende sich an.

Das Wort der Evangelien nennt den Namen Jesu Christi und



288 H. Oit, Objektivierendes und existentielles Denken

erzahlt die Geschichte Seines Lebens, Leidens und Auferste-
hens. Das eph’hapax des «Christusereignissesy begegnet primér
in der nacherzdihlbaren evangelischen Geschichte, Erst sekun-
dir wird aus dieser durch existentiale Reflexion der in ihr impli-
zierte Sinn, ihre Bedeutsamkeit, erhoben. Nennung des in der
Zeit begegnenden Wirklichen, Erzahlung seiner Geschichte, ist
die primére Vollzugsweise der Sprache. Eine sekundéire Funk-
tion der Sprache ist der Vollzug der Reflexion; in ihr wird ent-
faltet, was in Nennung und Erzéhlung konzentriert begegnet.

Diese Glossen zu einigen Fragmenten aus Karl Barths Dog-
matik zeigen nicht das auf, worauf es Barth ankommt in dem,
was er sagt, wohl aber vielleicht das, was er voraussetzen mufy,
um sagen zu konnen, was er sagt. Die herausgestellten ontolo-
gischen und als solche in der Folge vielleicht auch methodolo-
gischen Prinzipien sind in dem, was Barth sagt, unausgespro-
chen mitgesagt. Denn jeder gedachten Sache, sofern sie streng
gedacht ist, inhériert die ihr geméfBe Methode, der Begriindungs-
zusammenhang, die Einheitlichkeit des (Gedankens. — Die
durchgefiihrten Analysen sind hochstens die Andeutung eines
Weges, eines Projektes, einer Methode: Es konnte im gleichen
Sinn wohl aus dem Ganzen der Versohnungslehre Barths, ja
aus dem Ganzen seiner bisherigen «Kirchlichen Dogmatik>,
eine vollstindigere existentiale Ontologie und Methodenlehre
erhoben werden. Wire dies ein Luxus? Im Blick auf die Dis-
kussion mit Rudolf Bultmann jedenfalls nicht: denn dadurch
erst wiirden prizise Antithesen auf der ganzen Front moéglich
werden. Und im Blick auf die Sache der Theologie selber? Ver-
mutlich auch nicht: denn die wissenschaftliche irkenntnis des
allem «wasy innewohnenden «wie» kann dem Hilfe und An-
leitung bieten, auf dessen Schultern letztlich die ganze Verant-
wortung der Theologie lastet: dem Prediger.

Nicht zu Unrecht schreibt Barth im Nachwort zu seiner
Schrift iiber Bultmann, dal «das Gespréch iiber und um Bult-
mann, wenn es iiberhaupt weitergehen kann, in akuter Gefahr
steht, steril und langweilig zu werdeny (S. 56). In dem Gesprich
fehlt, soweit wir sehen konnen, weithin zweierlei: die Disziplin
des Denkens einerseits und andererseits die Phantasie, der Mut,
weiter zu denken. Jene fehlt bei vielen Gegnern Bultmanns, diese



A. Rich, Theologischer Liberalismus heute 289

bei vielen seiner Getreuen. So kommt es, daf} die einen unbeweg-
lich in Positionen verharren, gegen die die andern vergeblich an-
rennen — wobei fiir die Sache der Theologie begreiflicherweise
nicht viel herausschaut. Gegeneinander stehen auf weite Strek-
ken theologischer Journalismus und Dogmatismus, starre Or-
thodoxie, und zwar — merkwiirdig genug! — diese bei den
Bultmannianern, jener auf der Gegenseite. Gogarten fordert in
der besprochenen Schrift mit Nachdruck die Disziplin, indem er
konkret die Unverantwortlichkeit eines Gedankengangs brand-
markt. Barth fordert mit demselben Nachdruck die « Phantasiey,
indem er konkret die Beschréinktheit eines einseitigen Stand-
punktes aufzeigt. Wo beide vernommen werden, da besteht die
Moglichkeit, jene «akute Gefahry, in der das Gespriach um Bult-
mann steht, zu bannen, die Moéglichkeit, der Theologie Bult-
manns, ihrem wesentlichen und wohl nicht zu Unrecht hin und
her diskutierten Anliegen, wirklich gerecht zu werden, und da-
mit schlieflich auch die Méglichkeit, dieses Gesprich fiir den
Bereich wahrhaft und eindeutig fruchtbar zu machen, auf den
es letztlich allein ankommt: fiir die kirchliche Praxis.

Castiel (Kt. Graubiinden). Heinrich Oft.

Theologischer Liberalismus heute.

In jiingster Zeit sind drei bedeutsame Publikationen er-
schienen, die sich anheischig machen, den geistigen Standort
des theologischen Liberalismus heute, soweit dies wenigstens
die Schweiz betrifft, mehr oder weniger reprisentativ zu be-
stimmen. Eg handelt sich um die nachstehenden, in der Reihen-
folge ihres Erscheinens angefiihrten Werke:

Kurt Guggisberg, Der freie Protestantismus. Eine Einfithrung,
verfaflt im Auftrag des Schweizerischen Vereins fiir freies

Christentum, zweite, veréinderte Auflage, Bern und Stuft-
gart, Paul Haupt-Verlag, 1952, 128 S.

Fritz Buri, Christlicher Glaube in dieser Zeit, Bern und Stutt-
gart, Paul Haupt-Verlag, 1952, 128 S.

Ulrich Neuenschwander, Die neue liberale Theologie. Eine
Standortbestimmung, Bern, Verlag Stiampfli & Co., 1953,
142 S.

19



	Objektivierendes und existentielles Denken : zur Diskussion um die Theologie Rudolf Bultmanns

