
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 10 (1954)

Heft: 4

Artikel: Objektivierendes und existentielles Denken : zur Diskussion um die
Theologie Rudolf Bultmanns

Autor: Ott, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877471

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877471
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Objektivierendes und existentielles Denken.*
Zur Diskussion um die Theologie Rudolf Bultmanns.

Es gab eine Zeit, da Karl Barth, Rudolf Bultmann und Friedrich

Gogarten Seite an Seite zu sehen waren als Vertreter der
jungen sog. «dialektischen» Theologie. Heute sehen wir eine der
heftigsten und vielleicht auch wichtigsten Diskussionen innerhalb

der evangelischen Theologie mit dem Namen Rudolf
Bultmanns unlöslich verknüpft. Wir hören darum mit Interesse, wie
sich kurz nacheinander jene beiden andern «Dialektiker» in
ausführlichen Voten zu dieser Diskussion vernehmen lassen.
Wir hören mit besonderem Interesse darum, weil von diesen
Beiträgen — im Gegensatz zu vielen andern der abgegebenen
Diskussionsvoten, die durch schulgebundene oder rein
oppositionelle Unselbständigkeit gekennzeichnet sind — eine auf jeden
Fall selbständige, neue, originale und darum — gerade, wie wir
meinen, in der Konfrontation der drei Verlautbarungen —
besonders aufschlußreiche Sicht der Dinge zu erwarten ist.

Wir vernehmen im folgenden zuerst die Aeußerung Gogar-
tens, welche in sehr systematischer und, auf die Sache gesehen,
u. E. sehr zutreffender Weise den Raum absteckt, innerhalb
dessen das durch Bultmann aufgeworfene Problem überhaupt
verstanden und sachgemäß diskutiert werden kann. Auf Grund
dieser prinzipiellen Orientierung wird es dann möglich sein,
den energischen Protest recht zu vernehmen und in seiner
Eigenart zu würdigen, den Barth in seiner erstgenannten Studie

gegen gewisse wichtige Züge der Bultmannschen Theologie
laut werden läßt. Ist diese Eigenart erkannt, dann werden wir
in der Lage sein, anhand einiger Analysen zum neuesten Band
der «Kirchlichen Dogmatik» die positive Kehrseite jenes Bardischen

Protestes, Barths originale, selbständige — d. h. eben
nicht mehr nur antithetische — theologische «Gegenposition»
gegen die Theologie Rudolf Bultmanns wenigstens teilweise
aufzusuchen und zu vernehmen.

* Karl Barth, «Rudolf Bultmann. Ein Versuch, ihn zu verstehen», Evang.
Verlag, Zollikon-Zürich, 1952. Theol. Studien, Heft 34. — Kirchliehe
Dogmatik IV/1, «Die Lehre von der Versöhnung», Evang. Verlag, Zollikon-
Zürich, 1953. — Friedrich Gogarten: «Entmythologisierung und Kirche»,
Vorwerk-Verlag, Stuttgart, 1953.

17



258 H. Ott, Objektivierendes und existentielles Denken

I.

Die Schrift Gogartens über « Entmythol ogisierun g und
Kirche» ist eine Streitschrift, die sich, letztlich im Namen Luthers,
gegen gewisse zeitgenössische «Lutheraner» richtet. Sie nimmt,
wie schon aus ihrem Titel abgelesen werden kann, Stellung zu
einer bestimmten theologischen und zugleich kirchenpolitischen
Situation: Sie wendet sich gegen eine von der Generalsynode der
Vereinigten Evangelisch-Lutherischen Kirche Deutschlands im
April 1952 beschlossene Erklärung gegen die Bultmannsche
Theologie, genauer und im besonderen: gegen das theologische
Fundament dieser kirchenpolitischen Entschließung, eine
Sammlung von Diskussionsbeiträgen mehrerer lutherischer
Theologen (Gogarten zitiert: Ellwein, Kinder, Künneth und
Schieder), welche, herausgegeben von Ernst Kinder, unter dem
Titel «Ein Wort lutherischer Theologie zur Entmythologisie-
rung» 1952 in München erschienen ist. Diese begrenzte eristi-
sche Zielsetzung Gogartens wird man jedenfalls im Auge
behalten müssen, um seiner Schrift gerecht zu werden. Es geht
hier also nicht einfach um die Theologie Bultmanns überhaupt
oder um die Bultmann-Kritik überhaupt. Man wird indessen
doch nicht übersehen dürfen, daß Gogartens Arbeit über die
bloße Polemik hinaus grundsätzliche Urteile von großer Tragweite

enthält. Sie ist gerade durch dieses Nebeneinander und
Ineinander von eng abgezweckten polemischen und weit
ausholenden prinzipiellen Ausführungen äußerlich charakterisiert.
Die Polemik Gogartens ist scharf, seine Kritik an den Kritikern
Bultmanns schonungslos und streng, zugleich vorsichtig,
sorgfältig ins Einzelne gehend und in allen Behauptungen gesichert
und gestützt durch umfassenden Nachweis in Zitaten. So muß
sie denn erfrischend und wohltuend wirken auf die, denen die
wissenschaftliche Strenge und Verantwortlichkeit evangelischer
Theologie am Herzen liegt — gleichviel, auf welcher Seite sie
stehen mögen. Wohltuend an dieser theologischen Polemik ist
vor allem auch dies: daß sie klar und thetisch sagt, was sie
meint, daß sie sich nicht in den heutzutage in der Theologie
leider so beliebten «kritischen Fragen» ergeht, die im Grunde bloß
rhetorische Fragen sind, mit denen man den Gegner jeweilen
meint widerlegen zu können, ohne dabei selber für eine präzis



H. Ott, Objektivierendes und existentielles Denken 259

formulierte Antithese einstehen zu müssen! — Uns interessieren

im Zusammenhang dieser Betrachtung nicht die polemischen,

sondern die grundsätzlichen Aeußerungen Gogartens.
Sie bieten positiv eine Art problemgeschichtlicher Pragmatik,
welche den Ort, den eigentlichen Gegenstand und die Bedeutung
der Diskussion um Bultmann sichtbar werden läßt.

Es ist ein Verdienst Gogartens, daß er, was bisher hüben und drüben
nur beiläufig geäußert wurde, mit aller Deutlichkeit in den Blickpunkt
rückt: worum es in der Diskussion um Bultmann eigentlich geht. Es geht
nicht nur um diese Theologie dieses bestimmten Theologen, die man dann
als befreiende Lösung hängiger Probleme begrüßen oder aber als Gefahr
für die Verkündigung der Kirche ablehnen mag.1 Es geht vielmehr um eine

Frage, die sich aller Theologie im Grunde unausweichlich und der heutigen
infolge der geistesgeschichtlichen Situation noch mit besonderer Dringlichkeit
stellt.• die ontologische. Es geht um das «Genus der Offenbarungswirklichkeit»
(S. 99), um das «Genus des Wortes Gottes» (S. 103) und um den diesem

ontologischen Genus angemessenen Modus des Erkennens oder
«Wissenschaftshegriff» (vgl. S. 98).

Das Genus der Offenbarungswirklichkeit ist nun nach Gogarten die
Geschichtlichkeit, der ihm angemessene Modus des Erkennens das
«Geschichtsdenken» oder existentiale Denken. «Hier steht dann die Theologie
vor der schwersten, aber auch dringlichsten Frage, die es für sie heute gibt.
Das ist die Frage nach dem Verhältnis von Glaube und Geschichte» (S. 15).
Wie werden «Geschichte» und «Geschichtlichkeit» richtig verstanden? Das
ist die entscheidende Frage in der Entmythologisierungsdiskussion. Und das

Charakteristische am Vollzug dieser Diskussion ist dies: daß die beiden
Seiten, Bultmann und seine Gegner bzw. Bultmann und die lutherischen
Theologen, gegen die sich Gogarten in seiner Streitschrift wendet, ein
«grundverschiedenes Verständnis der Geschichte» haben (S. 10).

Wie versteht Gogarten den Begriff «Geschichte»9 — das ist die wichtigste
Frage, die von hier aus zu stellen ist. Was der Begriff meint, mag zunächst
erhellen aus der Konfrontation mit dem Gegenbegriff «Metaphysik». Die
«metaphysische» Welterfassung sieht den Menschen und seine Geschichte
eingefügt in da« Gefüge einer «höheren», übergeschichtiichen,
natürlichübernatürlichen Ordnung. Diese Ordnung ist das Primäre; aus ihr sind dann
auch der Mensch und seine Geschichte zu verstehen (vgl. dazu S. 18 ff. und
S. 31 f.). — Demgegenüber gibt es für die «geschichtliche» Welterfassung

1 Gogarten sagt ausdrücklich, daß es ihm auch im Rahmen des Bult-
mannschen Arbeitsprogramms nicht notwendig und geboten erscheine, «sich
auf die Art und Weise und die einzelnen Ergebnisse der Bultmannschen
Arbeit festzulegen». «Bultmann selbst weiß gut genug, daß die Arbeit, die
hier getan werden muß, so groß und umfassend ist, daß sie ,nicht einem
Einzelnen obliegen kann, sondern von einer theologischen Generation eine
Fülle von Zeit und Kraft fordert' (Kerygma und Mythos I, S. 27)» (S. 99).

17*



260 H. Ott, Objektivierendes und existentielles Denken

keine Instanz vor und über der Geschichte. «Das Problem der Geschichte in
diesem Sinne besteht darin, daß Geschichte nicht mehr als ein Vorgang
innerhalb einer feststehenden — also übergeschichtlichen — Welt verstanden

wird» (S. 10). Die Geschichte ist hier schlechterdings universal, und
vom Menschen kann gesagt werden, daß «seine Stellung so zentral geworden

ist, daß diese Geschichte nun seine, des Menschen, Geschichte ist. Und
dieses, daß sie seine Geschichte ist, das bedeutet in seinem tiefsten Sinn,
daß er, der Mensch, für die Geschichte verantwortlich ist. Diese
Verantwortung betrifft nicht nur die einzelnen geschichtlichen Entscheidungen
seines Lebens, sondern, zum mindesten in der Intention, die Geschichte als
Ganzes, also als die der Welt des Menschen. Und eben damit dürfte wohl das

eigentliche Wesen der Geschichte, oder, wie wir auch sagen können, der
Geschichtlichkeit der menschlichen Existenz erfaßt sein» (S. 17). Der
Mensch ist für seine Welt verantwortlich; er steht zu jedem ihm begegnenden

Wirklichen in einer durch Verantwortlichkeit wesenhaft bestimmten
Beziehung. So wird bei Gogarten der zentrale Begriff der Geschichte durch den

Begriff der Verantwortung erläutert. — Im Horizonte einer «metaphysischen»
Welterfassung dagegen entfällt solche Verantwortlichkeit. Hier «verliert
gerade dasjenige, was wir als das eigentliche Geschehen verstehen, nämlich

die lebendigen persönlichen Erfahrungen der einzelnen Individuen in
ihrer Besonderheit und Verantwortung, seine geschichtliche Bedeutung.
Ihm ist seine Geschichtlichkeit insofern genommen, als die Geschichte
ihm vorweg in dem Gefüge jener metaphysischen Wesenheiten geschieht»
(S. 20).

Inwiefern hat nun aber dieser Begriff von Geschichte und Geschichtlichkeit
seinen Ursprung im christlichen Glauben? Inwiefern kann gesagt werden,
daß in dem Problem der Geschichte «sich das ursprüngliche geschichtliche
Wesen des christlichen Glaubens meldet und seine Erkenntnis fordert»
(S. 10) — Insofern, als der christliche Glaube die Verantwortlichkeit als
das Wesensmerkmal der Geschichtlichkeit radikal an den Tag bringt: «Denn

wenn, unbeschadet dessen, was sonst noch über die Geschichte und
Geschichtlichkeit gesagt werden muß, dies ihr Wesen ist, daß der Mensch für
sie als Ganzes, also als das Geschehen der Welt, die Verantwortung trägt,
so ist in dem Begriff der Sünde, wie der christliche Glaube ihn versteht, die
Geschichtlichkeit der menschlichen Existenz erschlossen. Denn da der
Mensch durch seine Sünde, nämlich die Verehrung des Geschöpfes statt des

Schöpfers (Rom. 1, 25), das Wesen der Welt von Grund auf verkehrt und
sie der Knechtschaft und Nichtigkeit der Vergänglichkeit (Rom. 8, 19 ff.)
überliefert hat, so ist er für diese verantwortlich, so gewiß er es für seine
Sünde ist» (S. 18).

Eben dieses ursprüngliche Wesen des christlichen Glaubens sieht nun
Gogarten in der Theologie Rudolf Bultmanns in deren charakteristischem
Begriff der Geschichtlichkeit der menschlichen Existenz wirksam. Hier
ist das menschliche Sein als geschichtliches, d. i. eben als verantwortliches,
verstanden. Das Sein: und nicht bloß das Tun. Der Begriff der Verantwortlichkeit

ist radikal verstanden, sofern er die Seinsverfassung des Seienden, welches
der Mensch ist, bezeichnet und also ontologische Relevanz hat.



H. Ott, Objektivierendes und existentielles Denken 261

Darum — und nur darum! — ist es Bultmann unter dem Titel der «Ent-

mythologisierung» zu tun, die Geschichte, in der der Mensch steht, und nun
im besonderen die Heilsgeschichte von aller mythologischen und historischen
Gegenständlichkeit zu befreien (vgl. S. 66). Es wird «in dem Unternehmen
der ,existentialen Interpretation' ein Verständnis der Geschichte vorbereitet,

das, wie wir schon andeuteten, so zu charakterisieren wäre, daß
versucht wird, die Geschichte aus dem Subjekt-Objekt-Schema des neuzeitlichen
Denkens herauszunehmen» (S. 81). («Existentiale Interpretation» kann als
die positive Kehrseite des Titels «Entmythologisierung» bei Bultmann
bezeichnet werden.)

Warum ist solche Ausmerzung der Gegenständlichkeit notwendig? —
Darum, weil Gegenständlichkeit (wohlverstanden: Gegenständlichkeit im
spezifisch modernen, existenzphilosophischen Sinn dieses Wortes, nicht etwa
im Sinn der phänomenologischen Theorie von der Intentionalität oder noch
anders verstanden!) die Verantwortlichkeit und also die Geschichtlichkeit
ausschließt. — Hier holt nun Gogarten weiter aus als Bultmann selber:
Bultmann wendet sich einfach gegen jegliche Art der Objektivierung in der
Theologie. Diese Frontstellung ist gleichsam ein Leitmotiv seines Denkens.
Gogarten dagegen sucht, um solche Abgrenzung zu begründen, das Phänomen

der Objektivierung überhaupt in seiner Wurzel aufzudecken. Dabei
stützt er sich weitgehend auf Martin Heidegger, insbesondere auf einen in
den «Holzwegen» publizierten Aufsatz «Die Zeit des Weltbilds», sowie auf
gewisse Passagen in «Sein und Zeit» (vgl. dazu Gogarten S. 43 ff. und
S. 52 ff.). In jenem Aufsatz sucht Heidegger zu zeigen, daß es ein Weltbild,
eine objektivierte «Anschauung» der Welt, wo der Mensch die Welt als
Ganzes vor-stellt und über sie «im Bilde» zu sein meint, erst seit der Neuzeit
gibt. Im Altertum und im Mittelalter kann von Objektivierung und von
einem Welt-Bild in diesem Sinne nicht gesprochen werden. Erst wo der
Mensch als isoliertes Subjekt der Welt gegenübertritt, wird diese zum
isolierten Objekt. Dies aber ist der Grundvorgang, der seit Descartes das
Denken der Neuzeit bestimmt. Seither gibt es das «Subjekt-Objekt-Schema»
als einen festen und für das wissenschaftliche wie für das alltägliche Denken

geradezu selbstverständlichen Kanon der Wirklichkeitserfassung. —
Wo nun aber in solcher Gegen-ständlichkeit ein isoliertes Subjekt und ein
isoliertes Objekt einander gegenüberstehen, da ist ein geschichtliches, ein
verantwortliches Verhältnis beider nicht mehr möglich bzw. nicht mehr in
angemessener Weise denkbar. Denn die Verantwortlichkeit setzt ein
genuines Verhältnis des Menschen zur Welt voraus: der Mensch ist für seine
Welt verantwortlich, weil er zu ihr in einer wesenhaften und nicht erst
nachträglichen, «akzidentellen» Beziehung steht, weil er «immer schon»
«in der Welt» ist. (So ist für Heidegger das In-der-Welt-Sein eine Wesens-
struktur der menschlichen Existenz.)

In der von den «theologischen Gewährsmännern der Kirchenleitungen»
vertretenen Theologie wird nun gegen Bultmann die «objektive Historizität»

des Offenbarungsgeschehens, die «historische Faktizität» der Heilstatsachen

geltend gemacht (vgl. S. 34). Diese Theologie ist also dadurch
gekennzeichnet, daß sie das Subjekt-Objekt-Schema beharrlich beibehält. Dieses



262 H. Ott, Objektivierendes und existentielles Denken

Festhalten hat nun aber, wie Gogarten überzeugend nachweist (hier liegt
sachlich der Schwerpunkt seiner Polemik), für diese Position in der
Auseinandersetzung drei beträchtliche Nachteile zur Folge: 1. wird die Position
dadurch philosophisch fragwürdig; 2. verfängt sich dieses Denken bei der

Formulierung einer positiven Antithese zu Bultmann in Widersprüchen
und Zweideutigkeiten; 3. wird es dadurch außer Stande gesetzt, die
Konzeption Bultmanns überhaupt zu verstehen.

Vor allem ist es hier ein Verdienst Gogartens, in der aktuellen Diskussion

um Bultmann nachgewiesen und mit aller Deutlichkeit ausgesprochen
zu haben, daß nicht, wie man weithin anzunehmen geneigt ist, die Gegner
und Kritiker Bultmanns (von dem bezeichneten Typus) philosophisch
voraussetzungslos und unbefangen denken, während Bultmann selber sich einer
bestimmten Modephilosophie — dem Existentialismus — ausliefere.
Vielmehr denken und reden auch und gerade die betreffenden Kritiker
Bultmanns durchaus auf Grund philosophischer Axiome, bzw. eines Axioms: des

Subjekt-Objekt-Schemas, nur daß sie es im Unterschied zu Bultmann gänzlich

naiv und unreflektiert tun. «Mit welchem Recht eigentlich wirft jemand,
der das Heilsgeschehen und seine Wirklichkeit mit dieser aus dem Subjekt-
Objekt-Schema orientierten Erkenntnistheorie glaubt erkennen zu müssen,
einem andern weltanschauliches Interesse' und dergleichen vor, der meint,
bei einer andern Philosophie ein sachgemäßes Verständnis des Wesens der
Geschichte überhaupt lernen zu können?» (S. 66 Anm.). Die Ueberlieferung,
der diese «überlieferungsgetreuen» Theologen treu sind, «ist übrigens nicht
so alt, wie sie meinen; bis Luther reicht sie jedenfalls nicht; man kann mit
einigem Grund fragen, ob sie bis über Descartes zurückgreift» (S. 81).
Begriffe wie «objektiv reales Geschehen» u. ä., wie sie bei diesen Theologen
üblich sind, «verlieren ihren philosophischen Sinn aber nicht schon durch
solchen naiven Gebrauch; sie verlieren dadurch nur ihre Sauberkeit und
Schärfe. Wer aber gewohnt ist, mit seinen eigenen Begriffen auf diese
unkritische Weise umzugehen, wird auch die Begriffe des Gegners auf
dieselbe Weise ,verstehen'. Denn so wenig er seine eigene Terminologie
kritisch gebraucht, ebenso wenig wird er sich um die Terminologie des Gegners
ernsthaft bemühen» (S. 73) Gogarten zeichnet mit diesen Sätzen, so scheint
uns, genau die Situation, wie sie zwischen Bultmann und diesem Typus
theologischer Kritik besteht!

Die Tatsache, daß die Gegner Bultmanns beharrlich am Subjekt-Objekt-
Schema festhalten, führt nun zu der unausbleiblichen Konsequenz, daß sie
überhaupt nicht in den Blick bekommen können, was Bultmanns Theologie
meint und will. Die Tatsache, daß Bultmann jede Objektivierung des

Heilsgeschehens ablehnt, kann von ihnen gar nicht anders verstanden werden als
in dem Sinne: daß die Wirklichkeit des Heilsgeschehens sich bei Bultmann
zu einem subjektiven Bewußtseinsphänomen, einem «immanenten
Bewußtseinsinhalt» verflüchtige (vgl. vor allem S. 47 f.) — darum weil sie nicht
willig oder nicht fähig sind, zu realisieren, daß Bultmann die Komplementärbegriffe

«Subjekt» und «Objekt» gerade von der theologischen Bildfläche
verschwinden lassen will.

In diesem letztgenannten Mißverstehen gründet nun nach Gogarten



H. Ott, Objektivierendes und existentielles Denken 263

auch der Generaleinwand, der immer wieder gegen Bultmann erhoben wird:
es komme in seiner Theologie nicht zum Ausdruck, daß «die großen Taten
Gottes aller menschlichen Existenz unzerstörbar, unauflösbar, unverrückbar

vorgegeben sind». Von diesem Einwand sagt Gogarten, daß er, wenn er
die theologische Arbeit Bultmanns wirklich träfe, «allerdings vernichtend
wäre». Aber nun bestreitet Gogarten, daß mit diesem Einwand der strittige
Punkt zwischen Bultmann und den fraglichen Kritikern wirklich bezeichnet
sei: auch nach Bultmann seien die großen Taten Gottes der menschlichen
Existenz vorgegeben. Der strittige Punkt in der Auseinandersetzung ist
vielmehr das Wie dieses Vorgegebenseins. Nach den Kritikern ist dieses
Wie bestimmt als «objektive Faktizität», nach Bultmann ist es bestimmt als
«Kerygma» (vgl. dazu S. 55 f.).

Was ist das Kerygma? In welcher Weise kann im Horizont dieser
«radikal geschichtlichen» Denkart gesagt werden, daß die Taten Gottes der
menschlichen Existenz vorgegeben sind? — Kerygma ist nach der Aussage
des Neuen Testaments und nach der sachgemäßen Auslegung Luthers (vgl.
S. 12 ff.) das Wort Jesu von Nazareth, welches nicht nur von der Zuwendung

Gottes zum Menschen redet, sondern in dessen Gesprochenwerden
solche Zuwendung selbst Ereignis wird. «Wollen wir wirklich wissen, was
es mit dem neutestamentlichen Kerygma auf sich hat, so können wir nicht
gut anders als fragen: Was ist damit gemeint, daß das Wort Jesu das Wort
Gottes ist?» (S. 58). So erwacht am Begriff des Kerygmas die Frage der Chri-
slologie, welche auch bei Gogarten schlechterdings zentrale Bedeutung hat.
Eine frühere — die altkirchliche — Theologie löste das Problem «metaphysisch

mit Hilfe des Begriffs der menschlichen und göttlichen Natur und
ihrer Einheit in der einen Person Jesu» (S. 58). Heute dagegen kann nach
Gogartens Meinung kein Zweifel mehr darüber bestehen, daß die christolo-
gisehe Frage «geschichtlich» zu beantworten ist. Was heißt das? Gogarten
bietet an dieser Stelle einen kurzen Entwurf einer «geschichtlichen» Chri-
stologie (vgl. S. 60 ff.) : Die Gott und Jesus verbindende Einheit ist nicht
eine Einheit zweier «Naturen», sondern eine Einheit zweier «Geschehensrelationen».

Es geschieht ein Geschehen in der Ewigkeit zwischen Gott dem
"Vater und dem Sohn; es geschieht ein Geschehen in der Zeit zwischen Jesus
Christus und der Welt; diese beiden Geschehensrelationen sind eins in dem
Christusgeschehen, welches im Kerygma Ereignis wird: «Das sind jedoch
weder zweierlei Geheimnisse, noch zweierlei Geschehnisse, sondern das
Eine Geheimnis der Zuwendung Gottes zu uns in Jesus Christus. Und
gerade darin erweist es sich als solches, daß wir von ihm nie anders sprechen

können und dürfen als so, wie sich jenes in diesem und dieses in jenem
ereignet. In jenem, dem ewigen Geschehen zwischen Vater und Sohn, ist die
Welt, sind wir Menschen gemeint, und nur insofern geht es uns an. In
diesem, dem zeitlichen Geschehen zwischen Jesus Christus und der Welt, in
seinem irdischen Geschick und Wandel, ist die ewige Einheit von Vater und
Sohn gemeint, nur so ereignet sich in ihm die Einheit Jesu mit der Welt und
der Welt mit ihm. Dieses Einssein ist aber hier wie dort ein geschichtliches»
(S. 60). Die Einheit des zeitlichen und des ewigen Geschehens ist konstituiert

durch den Gehorsam des Gottessohnes: dadurch, daß Jesus nichts «von
sich selber tut», sondern alles von dem, der Ihn gesandt hat (vgl. S. 61).



264 H. Ott, Objektivierendes und existentielles Denken

Bemerkenswert an dieser «geschichtliehen Christologie» scheint uns im
Zusammenhang einer Apologie Bultmanns, in dem sie auftritt, vor allem
dies: daß Gogarten hier — ohne es eigens zu bemerken — entscheidend über
Bultmann hinausgeht. Gogarten sagt hier mehr, als Bultmann je gesagt hat
(wir wagen es noch nicht, zu formulieren : als Bultmann je sagen könnte).
Wo Bultmann vom Kerygma redet, da redet er stets von der pro me geschehenen

und geschehenden Heilstat Gottes, so zwar, daß das Moment des pro-
me-Geschehens die Hauptsache ist, ja vielmehr überhaupt ausschließlich im
Blickpunkt steht. Freilich ist die Heilstat «vorgegeben:», sie ist «extra nos»;
aber sie ist relevant, sie ist «geschichtlich» allein in dem Moment ihres
Geschehens pro me; das Moment des extra nos wird wohl als notwendige
"Voraussetzung postuliert, ist aber als solches nicht erkennbar und nicht wichtig.

Gogarten dagegen transzendiert in seinem christologischen Entwurf
offensichtlich den Horizont des «reinen» pro me: bei ihm tritt neben dem
Geschehen zwischen Jesus und der Welt ein Geschehen in der Ewigkeit
zwischen dem Vater und dem Sohn in Sicht, also neben dem pro me so etwas
wie ein «Heilsgeschehen pro se» oder «in sich selber». Freilich wird betont,
daß die beiden Geschehen eins seien, daß also das pro se auf das pro me
strikte bezogen bleibt; aber umgekehrt ist das pro me strikte bezogen auf
das pro se und könnte ohne dieses gar nicht sein, was es ist. Das Kerygma
und die es ermöglichende Christologie sind durch das pro se bedingt. Sollte
es an dem sein, daß die Theologie ein echtes pro me nur in solcher strikter
Bezogenheit auf ein pro se aussagen kann, daß also im Raum «geschichtlicher»

Theologie eine unlösliche strukturelle Verbindung beider besteht,
daß folglich das Bultmannsche Programm seiner eigenen Intention gemäß
hier einer entscheidenden Erweiterung bedürftig ist? Im III. Teil unserer
Untersuchung soll diese Frage anhand von Karl Barths Dogmatik wieder
aufgenommen werden.

Geht Gogarten hier über Bultmann hinaus, so besteht in einem andern
wichtigen Punkte (wiederum im Zusammenhang der Erläuterung des
zentralen Begriffs «Kerygma») zwischen ihm und Bultmann völlige Konformität:

Beiden ist gemeinsam das für Bultmann so typische Theologumenon
vom Zusammenfallen von Wort und Tat Gottes im Kerygma. Danach ist das

Kerygma, die Verkündigung Jesu von Nazareth sowohl wie das Christus-
Kerygma der Gemeinde, nicht nur Zeugnis von einer geschehenen Tat Gottes,

sondern ist selber die Tat Gottes, nämlich seine Zuwendung zum
Menschen — ein genuin christlicher Sachverhalt, der dann von Luther in seiner
Theologie des Wortes Gottes in beispielhafter Weise richtig erfaßt und
dargestellt worden sei (vgl. dazu S. 58 und S. 87 ff.). Von hier aus wird
gegen die lutherischen Kritiker eingewendet, daß sie gerade die lutherische
Theologie des Wortes nicht verstanden hätten, ja von ihrem Subjekt-Objekt-
Schema her gar nicht zu verstehen in der Lage seien. Sie verstehen das Wort
Gottes «nicht als Wort, das Tat, nämlich worthafte Tat ist, sondern als
Mitteilung von etwas, das dieses Wort nicht unmittelbar enthält, oder das
sich nicht unmittelbar in dem Wort ereignet, also als Mitteilung von einem
Faktum. Und erst mit diesem Faktum hat das Wort, das eben nur ein
Mitteilungswort ist, nach ihrer Meinung seine Wirklichkeit, erst aus ihm erhält



H. Ott, Objektivierendes und existentielles Denken 265

es seine ,objektive', ,tatsachenhafte' Gültigkeit» (S. 90). Gogarten beurteilt
die Sachlage bei den Kritikern gewiß richtig, wenn er dergestalt deren
Verständnis des Wortes als «Mitteilung» auf das Subjekt-Objekt-Schema zurückführt.

Ist aber das Wort, wo es mit der Tat Gottes nicht ineins gesetzt wird,
notwendig nur als «Mitteilung» zu verstehen? Hängt solche Trennung, oder
besser: Unterscheidung von Wort und Tat notwendig mit dem Subjekt-
Objekt-Schema zusammen? Gibt es nicht auch eine Möglichkeit, das Wort des

Kerygmas als «Zeugnis von...», als «bezeugenden Hinweis auf...» zu
verstehen, welche mit «Mitteilung», mit verfügendem Aussagen eines objektiv
Gewußten nicht das Geringste zu tun haben? — Auch dies sei vorderhand
nur in Frageform ausgesprochen. Der III. Teil der Untersuchung wird hier
vielleicht noch einige Klarheit schaffen. Uns scheint, daß das genannte
Bultmannsche (und Gogartensche) Theologumenon aufs engste zusammenhänge

mit dem charakteristischen Zeitbegriff Bultmanns, welchem bei
Bultmann eine entscheidende Bedeutung zukommt, üher den aber in der
Auseinandersetzung um seine Theologie leider noch herzlich wenig geschrieben
worden ist. Nach diesem («punktuellen») Zeitverständnis ist das Jetzt, das

eschatologische nyn der Glaubensentscheidung (bzw. der Entscheidung des

Unglaubens gegen das Kerygma), der exklusive Horizont echt geschichtliehen

Geschehens. Ein zeitliches Auseinander einer sich ereignenden Tat
und eines diese Tat bezeugenden Wortes (welches Auseinander durchaus
noch nicht bedeuten müßte: daß die Tat «objektiven», das Wort «mitteilenden»

Charakter hat!) ist auf Grund dieses Zeitbegriffs durchaus nicht denkbar.

— Es ist zu vermuten, daß das Problem des Wortes und das Problem
der Zeit in ihrer Wurzel irgendwie zusammengehören. Auch darauf soll
die Untersuchung anhand von Karl Barths Dogmatik nochmals
zurückkommen.

Wir versuchen aus dem Referat der Schrift Gogartens das
Fazit zu ziehen: Welches ist der Ertrag dieser Schrift? — Er
mag in zwei Punkten so zusammengefaßt werden: Gogarten
zeigt 1., daß auf Grund des Subjekt-Objekt-Schemas die Theologie

Bultmanns nur mißverstanden und falsch beurteilt werden
kann. Er zeigt 2., daß auf Grund des Subjekt-Objekt-Schemas
auch das Neue Testament nicht zu verstehen ist. — Punkt 1

scheint uns im Hinblick auf die durchwegs treffende Polemik
Gogartens gegen die fraglichen Bultmann-Kritiker hinreichend
erwiesen zu sein. Punkt 2 steht noch zur Diskussion. Es ist die
Diskussion um das aller Theologie aufgegebene ontologische
Problem, das sich hier zu der präziseren Fragestellung konkretisiert:

ist das Subjekt-Objekt-Schema ein geeigneter ontologi-
scher «Rahmen» für die verstehende Auslegung der
heilsgeschichtlichen Wirklichkeit oder nicht? Es empfiehlt sich aber
wohl nicht, ja ist wohl überhaupt nicht möglich, diese ontologi-



266 H. Ott, Objektivierendes und existentielles Denken

sehe Diskussion, die als solche auch die in der Theologie
anzuwendenden Begriffe und Methoden verhandeln will, isoliert,
präliminarisch, in Gestalt methodologischer Prolegomena zum
Austrag zu bringen. Das ontologische Problem wird in der
Theologie nur im Vollzug der Erörterung der theologischen
«Sache» selber präzis zu stellen und zu lösen sein. Die
«Methode» darf von der «Sache» niemals getrennt werden (und
umgekehrt die «Sache» nicht von der «Methode»!), denn die
Methode ist ihrem Wesen nach nichts anderes als die von der
Sache seiher je und je dem Denken gegebene Anweisung zu
ihrer ordentlichen Erkenntnis. So kann Punkt 2, das allgemeine
Problem, in einer Schrift wie der Gogartenschen wohl gar nicht
gelöst werden. Immerhin hat Gogarten auch im Blick auf dieses
allgemeine Problem beträchtliche Fortschritte erzielt: er hat
denen, die gegen Bultmann die «Objektivität» des Heilsgeschehens

geltend machen und also an Bultmanns Protest vorbei
hartnäckig am Subjekt-Objekt-Schema festhalten, eine Beweislast

zugeschoben, von der sie wohl in der Mehrzahl keine
Ahnung hatten. Es wird nämlich künftig nicht mehr angehen,
mittels jenes Schemas einfach gegen Bultmann Sturm zu laufen.
Denen, die dies zu tun wünschen, liegt nun die Aufgabe ob, die
Brauchbarkeit des Suhjekt-Objekt-Schemas aus dem Neuen
Testament selber zu erweisen—was vermutlich schwerfallen wird!

Gogarten hat das Suhjekt-Objekt-Schema seiner
Selbstverständlichkeit entnommen und philosophisch relativiert. Dies ist
natürlich nicht Gogartens alleiniges Verdienst. Es haben dies
schon Bultmann seiher und andere getan, wenn auch wohl meist
nicht mit derselben Ausdrücklichkeit. Vor allem aber und am
umfassendsten ist solche Relativierung von Martin Heidegger
geleistet worden, auf den sich ja Gogarten auf weite Strecken
hin bezieht. Es wurde schon dargetan, wie Gogarten sich
insbesondere auf den Heideggerschen Aufsatz «Die Zeit des
Weltbildes» stützt. Es ist hier gewiß nicht an dem, daß Gogarten sich
damit als Theologe an eine bestimmte philosophische Doktrin
verkauft: denn Heideggers Arbeit hat ja nicht dogmatischen,
sondern kritischen, nicht spekulativen, sondern phänomenologischen

Charakter; sie bietet der Theologie nicht eine neue
begriffliche Basis an, sondern leistet ihr lediglich einen höchst
beachtlichen Sukkurs in der Deutung und Destruktion eines



H. Ott, Objektivierendes und existentielles Denken 267

gebräuchlichen philosophischen Schematismus, der allerdings
auch von der theologischen «Sache» selber her als ungeeignet
zu erweisen sein müßte.

In einem Punkte besteht nun zwischen Gogarten und
Heidegger keine Uebereinstimmung: Gogarten sieht zwischen
moderner historischer Forschung und modernem geschichtlichem
Denken eine Kontinuität. Die historische Forschung, wie sie
heute betrieben wird, nötige schließlich zum geschichtlichen
Denken, indem sie alles «historisch relativiert» und so den
universellen Geschichtsraum aufdeckt, welcher der Wesensumkreis

des geschichtlich existierenden Menschen ist. So ist
beispielsweise nach Gogarten das historische Verständnis der
Entstehung und Ueberlieferung der Heiligen Schrift (welches
die Bibel nicht mehr, im Sinne der Inspirationslehre, als ein
«vom Himmel gefallenes Buch» und also als eine «metaphysische

Wesenheit» versteht) gleichsam eine Vorstufe zum
geschichtlichen Verständnis ihres Inhaltes. (Dazu vgl. vor allem
den 2. und 3. Abschnitt der Gogartenschen Schrift.) Bei Heidegger

dagegen, in dem von Gogarten benützten Aufsatz «Die Zeit
des Weltbildes», gehört die moderne historische Forschung mit
in den Bereich des vergegenständlichenden Denkens der Neuzeit:

Danach vergegenständlicht die Historie die Geschichte, um
dann diesen vergegenständlichten Raum vergangenen Geschehens

mit ihren spezifischen Methoden objektiven Erkennens
und Feststellens (Quellenkritik!) auszumessen und zu gliedern
(vgl. «Holzwege», S. 76). Gogarten sieht die Wurzel der modernen

Historie in der ursprünglichen Geschichtlichkeit des christlichen

Glaubens, Heidegger im Gegenteil gerade im Subjekt-
Objekt-Schema. Wir möchten auch auf diesen Punkt wiederum
nur hinweisen, indem wir zugleich fragen — unter Verzicht auf
ein Weiterführen dieser Frage in unserem Zusammenhang —:
ob nicht vielleicht Gogarten durch engere Anlehnung an
Heidegger auch in diesem Punkte der Sache «geschichtlicher
Theologie», um die es ihm geht, besser gedient hätte? Denn eine
kritische Ueberprüfung, Vertiefung oder auch Revision der oft so
selbstverständlich vorausgesetzten Methoden und Kriterien
historischer Forschung liegt doch wohl im Interesse einer wirklich

«geschichtlichen» Theologie, welche nicht nach objektiven
Fakten sucht und sich also auch nicht durch sog. objektive hi-



268 H. Ott, Objektivierendes und existentielles Denken

storische «Resultate» — die als solche theologisch neutral sind
— binden läßt, sondern in erster Linie den geschichtlichen
Inhalt und Anspruch der Offenbarungszeugnisse zu verstehen
sucht.

Abschließend ist hier noch zu sagen: Vielleicht muß man die
Gegner und Kritiker Bultmanns, gegen welche Gogarten im
ganzen so treffend polemisiert, wenn man ihnen ganz gerecht
werden will, besser verstehen, als sie sich selber verstanden
haben. Vielleicht daß hinter diesen ungesicherten, mißverständlichen

und unklaren Antithesen gegen die Theologie Bultmanns
doch ein sehr echtes und unter keinen Umständen zu überhörendes

Anliegen verborgen ist. Die Berechtigung der scharfen
Polemik Gogartens gegen jene Bultmann-Kritik, sofern sie als
wissenschaftliche Rede sich gibt, soll indessen mit diesen letzten
Bemerkungen nicht bestritten sein.

II.
Das echte und unter keinen Umständen zu überhörende

Anliegen, welches bei jenen Kritikern Bultmanns vermutlich
zugrunde liegt, scheint uns in Karl Barths kritischer Schrift
«Rudolf Bultmann. Ein Versuch, ihn zu verstehen» in besserer,
richtigerer Gestalt vertreten zu sein: vorsichtiger, weniger
selbstsicher in der Antithese als bei jenen, darum nicht so
ungesichert, nicht so zweideutig und mißverständlich. — Der
Charakter und die Absicht dieser Schrift werden am deutlichsten
erkennbar an Karl Barths eigenen, einleitenden Worten: «Was
hier folgt, soll nur eben eine Rechenschaftsablage darüber sein,
wie ich Bultmann bis jetzt verstehen zu können meinte, um dann
von da aus, wie ich es praktisch wohl oder übel auch tun mußte,
zu ihm und seiner Sache vorläufig Stellung zu nehmen. Es soll
hier also weder für noch gegen noch eigentlich über ihn,
sondern, wenn ich es so sagen darf, ihm entlang oder um ihn herum
geredet werden. Wobei ich betone: es geht um meinen bisherigen
Versuch, ihn zu verstehen. Und ich muß sofort hinzufügen: um
meinen bisher besten Falles in ersten Ansätzen gelungenen, in
der Hauptsache in Form von lauter Fragen und insofern
unbefriedigend verlaufenen — um nicht zu sagen: gescheiterten —
Versuch, das zu tun. Ich habe den Eindruck, daß Viele, die
Meisten, in dieser Sache auch nicht mehr wissen als ich, sondern



H. Ott, Objektivierendes und existentielles Denken 269

nur so tun, als ob sie es wüßten» (S. 4). Dieser Charakter und
diese Absicht bringen es mit sich, daß die Schrift Barths nicht
ein systematisches Ganzes ist wie diejenige Gogartens; sie ist
nicht ein Deutungsversuch, dessen Einheitlichkeit auf der Hand
liegt, sondern enthält eine ganze Reihe von Vorstößen, Abgrenzungen,

Vermutungen, Anregungen, oft fragenden Charakters.
Darum empfiehlt es sich, den Inhalt dieser Schrift nicht — wie
bei Gogarten — durch ein systematisches Referat der Grundgedanken,

sondern durch ein schrittweises knappes Referieren der
im Zusammenhang unserer Untersuchung wichtigsten
Abschnitte (im ganzen sind es deren acht) wiederzugeben.

Nach einer formalen Beschreibung des Bultmannschen Zentralbegriffs
«Kerygma» schildert Barth im dritten Abschnitt seiner Studie den positiven
Inhalt des Kerygmas, so wie er sich in der Theologie Bultmanns darstellt:
Das Christus-Geschehen, welches den Inhalt des Kerygmas ausmacht, ist
hier verstanden als das Geschehen des Uebergangs des Menschen von einer
alten zu einer neuen Bestimmtheit seiner Existenz: von der Bestimmtheit
der Uneigentlichkeit (Sünde) zur Bestimmtheit der Eigentlichkeit (Glaube).

Von Christus wird geredet, sofern Er der Ermöglichungsgrund dieses
Uebergangs ist. Hier wendet Barth ein: daß das Gefälle der neutestament-
lichen Botschaft jedenfalls ein anderes sei als das der Bultmannschen
Wiedergabe dieser Botschaft (S. 12 f.). Wird denn — fragt Barth — im Neuen
Testament je anders von der Sünde und von der Gnade geredet als in strikter

Bezogenheit auf den einen Herrn, der die Gnade schenkt und von der
Sünde befreit (vgl. S. 14 ff.) Ist das «Christusgeschehen», welches auch bei
Bultmann im Mittelpunkt der Theologie steht, ein Chn'sfusgeschehen oder
ein Christuspeschehen? (Barth vermutet das letztere.) «Knüpft das Kerygma
zwar an an seine (Jesu) Geschichte, hat es von ihm her jene Merkmale seiner
eigenen Geschichtlichkeit, um nun doch seinen Inhalt keineswegs in ihm,
sondern, sofern es jenen Uebergang verkündigt, in sich selbst und dann in
dem von ihm geforderten Glaubensgehorsam zu haben?» (S. 17). «Kann
Jesus Christus selbst in einer guten Uebersetzung des Neuen Testaments
an den Rand, in das merkwürdige Dunkel eines nicht näher zu bestimmenden
,Woher' jenes Uebergangs gerückt werden, in welchem er sich in Bultmanns
Darstellung befindet? Geht es bei einer solchen Uebersetzung des Neuen
Testamentes mit rechten Dingen zu, in der die Christologie, weit entfernt
davon, das dominierende Hauptstück zu sein, von der Soteriologie absorbiert
wird und schließlich doch nur als deren Anfang, Name und Titel, doch

nur dazu wichtig zu sein scheint, um dieser .geschichtlichen' Charakter zu
geben?» (S. 18).

Nach dieser positiven Charakterisierung des Kerygmas in seiner
Bultmannschen Wiedergabe wendet sich Barth im vierten und fünften
Abschnitt seiner Studie der negativen Kehrseite der Bultmannschen Bemühung
um das rechte Verständnis des Kerygmas zu, d. i. der Entmythologisierung,



270 H. Ott, Objektivierendes und existentielles Denken

welcher Barth — mit Recht, wie uns scheint — im Zusammenhang der Theologie

Bultmanns eine weit geringere Bedeutung heimißt, als ihr gemeinhin
heigemessen wird.

Demgegenüber ist viel wesentlicher der «positive Faktor» der Bult-
mannschen Hermeneutik (deren negativer Aspekt eben die Entmythologi-
sierung ist) : die «existentielle Interpretation». Sie ist der Weg, welcher hei
Bultmann zu jener bereits charakterisierten Erfassung des Kerygmas in
seinem positiven Inhalt führt. Ihr wendet sich Barth im sechsten Abschnitt
seiner Studie zu. Existentiale Interpretation, dieser programmatische
Begriff Bultmanns, bedeutet — in ihrer Bultmannschen Ausübung — angewendet

auf das Neue Testament: Herausstellung des spezifisch christlichen
menschlichen Selbstverständnisses, welches sich in den — ihrer Form nach
mythologischen — Aussagen des Neuen Testaments ausspricht. — Barth
kritisiert an diesem Programm, daß es seine Einheitlichkeit und Stoßkraft
der Anwendung eines «philosophischen Schlüssels» (nämlich der Existential-
ontologie des frühen Martin Heidegger) verdankt. Solehe «philosophischen
Schlüssel» hätten sich in der Theologie je und je verhängnisvoll ausgewirkt
(S. 37). Der philosophische Schlüssel Bultmanns ist nun konkret ein
bestimmtes Vorverständnis, mit dem Bultmann an das Neue Testament herantritt

(der Begriff Vorverständnis hat freilich in der Hermeneutik Bultmanns
noch eine weitere Bedeutung als die, welche Barth hier ins Auge faßt) :

Dieses VorVerständnis «ist zunächst ein bestimmtes Verständnis des
Begriffs ,Verstehen' überhaupt, laut dessen es in allem Verstehen so oder so

um ein Sichselbstverstehen des Menschen geht. Und es ist sodann konkret ein
bestimmtes Verständnis dieses Sichselbstverstehens des Menschen, laut dessen

es dabei immer um ein Sichverstehen in jenem Gegensatz von Uneigent-
lichkeit und Eigentlichkeit, oder: Verfügbarkeit und Unverfügbarkeit, oder:
Vergangenheit und Zukunft geht» (S. 37. — Es besteht kein Zweifel
darüber, daß Barth hier Bultmann richtig wiedergibt. Es ist indessen auch nicht
daran zu zweifeln, daß die «Existentialontologie» von «Sein und Zeit» damit
falsch oder jedenfalls sehr verkürzt wiedergegeben ist. Die Verkürzung
liegt nicht hei Barth, sondern hei Bultmann selber). — Gegen dieses
«Vorverständnis», diesen «philosophischen Schlüssel» wendet Barth nun zweierlei

ein: Teils lehnt er ihn ah unter Verweis auf die Relativität philosophischer

Systeme, darauf also, daß die Philosophie Heideggers nicht die
Philosophie schlechthin sei (S. 38 f.), teils mit der Begründung, die
Bultmannsehe «Lehre» vom Selbstverständnis verkürze die Botschaft des Neuen
Testaments, insofern nämlich, als von Bultmann her unter dem
«Christusgeschehen» «nur das in Christus seinen Anfang nehmende und von ihm her
benannte Geschehen des Uehergangs von der einen zur andern jener
Bestimmtheiten der menschlichen Existenz zu verstehen sein soll», als das
Christusgeschehen «außerhalb dieses anthropologischen Engpasses keine
Gestalt annehmen darf» (S. 38).

In einem siebenten Abschnitt fragt Barth, wie das «Phänomen Rudolf
Bultmann» wohl historisch, theologiegeschichtlich, zu verstehen und einzuordnen

sein möchte. Barth macht selber, wiederum fragend, experimentierend,
fünf Vorschläge zur Deutung Rudolf Bultmanns, die er indessen, mit Aus-



H. Ott, Objektivierendes und existentielles Denken 271

nähme des letzten (Bultmann als Lutheraner sui generis!), seiher wiederum
relativiert und einschränkt.

Der achte und letzte Abschnitt der Barthschen Studie bringt, abschließend

und zusammenfassend, zwei Generaleinwände gegen Bultmanns
Auslegungsmanier. Der erste betrifft Bultmanns Auslegungs- und Verstehens-
weise im Blick auf das Neue Testament; der zweite betrifft Bultmanns
Auslegungs- und Verstehensweise überhaupt. 1. «... zum Verstehen des

Neuen Testaments: gibt es ein echtes Verstehen seiner Texte unter Voraussetzung

einer als normativ festgelegten, unbeweglichen Vorstellung, eines

,gegossenen Bildes' von dem, was der Leser für möglich, richtig und wichtig
halten und also verstehen ,kann': unter Voraussetzung eines kanonisierten
,Vorverständnisses'?> (S. 48). Der Einwand betrifft wohlverstanden nicht
die Anwendung von Vorverständnissen als solchen: «Natürlich operieren
wir alle dem Neuen Testament gegenüber mit irgendwelchen ,Vorverständnissen'

und also Bildern, d. h. mit mitgebrachten Inbegriffen dessen, was
wir für möglich, richtig und wichtig halten zu müssen, was wir also
verstehen zu ,können' meinen» (S. 48 f.). Der Einwand betrifft vielmehr den
Umstand, daß bei Bultmann nach Barths Meinung ein bestimmtes
Vorverständnis «kanonisiert», seine Anwendung «geradezu zum Prinzip und zur
Methode erhoben wird» (S. 49). «Wird man sein (des Neuen Testaments)
Zeugnis überhaupt hören können, nachdem man eine solche conditio sine qua
non zwischen sich und diesen Text hineingeschoben hat?» (ebd.). — 2.

Ausgehend von seiner schon früher (Kirchliche Dogmatik 1/2) vertretenen
Ansicht, daß die biblische Hermeneutik das Vorbild einer allgemeinen
Hermeneutik sein müßte, erklärt nun aber Barth: daß ein Verstehen ganz
allgemein nicht möglich sei, sofern es seitens des Verstehenden an starre
Bedingungen geknüpft wird. «Verstehe ich, solange und sofern ich über die
Grenzen meines Verstehens zum vornherein Bescheid zu wissen meine und
also meinem Verstehen, noch bevor ich gehört oder gelesen habe, eben diese
Grenzen — auch hier die Grenzen meines ,Vorverständnisses' — gezogen
habe?» (S. 51).

Es soll hier unsere Aufgabe sein, die Barthsche Kritik an
Bultmann im Ganzen, in ihrem hauptsächlichen Skopus, zu
sehen und kritisch zu würdigen. Statt «Kritik»» müßte man eigentlich

richtiger sagen: «Kritische Tendenz»; denn — noch einmal
sei es gesagt — Barth geht vorsichtig zu Werke; seine
Untersuchung hat fragenden, versuchenden Charakter und verdichtet
sich strenggenommen nirgends zu einer endgültigen «exegetischen»

These oder polemischen Antithese. Wir verstehen wohl
Barth richtig, im Sinne seiner eigenen Absicht, wenn wir,
gestützt auf die Einleitung seiner Schrift, alles das, was er über
oder gegen Bultmann sagt, als mit Vorbehalt gesagt aufnehmen.

Der Schwerpunkt der Kritik Barths liegt in den Abschnitten
3, 6 und 8 seiner Schrift. Es sind drei Einwände, die hier gegen



272 H. Ott, Objektivierendes und existentielles Denken

Bultmann erhoben werden: 1. Bultmann setzt ein starres, das
Verstehen verunmöglichendes Vorverständnis voraus
(Abschnitts)^. Der «philosophische Schlüssel», welcher konkret
dieses Vorverständnis ausmacht, ist relativ, ungesichert, also
ohne die zwingende Normativität für das theologische Denken,
welche Bultmann ihm beimißt (Abschnitt 6). 3. Die Anwendung
dieses Schlüssels hat zur Folge, daß Bultmann in seiner Theologie

nicht mehr, wie das Neue Testament, direkt von Gott,
sondern nur noch indirekt, direkt nur noch vom Menschen, vom
menschlichen «Selbstverständnis», reden kann (Abschnitte 3

und 6). Aus diesem Grund muß der Schlüssel, da er, wie gezeigt,
keine Normativität besitzt, vom Neuen Testament her abgelehnt
werden und damit die Bultmannsche Auslegungsmanier als
solche, deren «Bindung an den Existentialismus» «prinzipielle
Bedeutung» hat (S. 45). — Aus dieser Zusammenstellung dürfte
es bereits deutlich werden, daß die Einwände Barths untereinander

zusammenhängen.
1. Der erste Einwand, gegen die «Anwendung» eines

Vorverständnisses, richtet sich letztlich gegen die hermeneutische
Lehre Bultmanns (vgl. vor allem Bultmanns Aufsatz «Das
Problem der Hermeneutik» in «Glauben und Verstehen II»),
wonach alles Verstehen ermöglicht wird durch ein Vorverständnis,

alles verstehende Auslegen durch eine vorgängige leitende
Fragestellung. Das Vorverständnis, welches im besonderen das
Verstehen des Neuen Testaments ermöglicht, ist dies: daß der
verstehende Mensch zuvor schon (nicht reflektierend, aber
existentiell, nicht explizit, aber «implizit») bewegt ist von der
Frage nach dem Sinn seiner eigenen Existenz. — Hier scheint
uns nun Barths Kritik zu weit zu gehen, wenn sie die Lehre vom
Vorverständnis einfach verwirft. Diese Lehre ist im Grunde
eine Theorie, die dazu dienen will, den entscheidenden
geschichtlichen Akt des Verstehens — auch und in erster Linie
des glaubenden Verstehens des Neuen Testaments — auszulegen,

in seinem Wesen zu erhellen. Von einem starren «Kanon»
des Verstehens, einer «Vorentscheidung über Maß und Grenze
der Verständlichkeit» einer Sache kann hier doch kaum geredet
werden. Das genannte, dem Neuen Testament gegenüber wirksame

Vorverständnis hat durchaus allgemeinen, neutralen
Charakter: So wenig, wie ein nicht sprachbegabtes Wesen Sprach-



H. Ott, Objektivierendes und existentielles Denken 273

dokumente zu verstehen in der Lage ist, so wenig wäre der, dem
die Frage nach dem Sinn seiner Existenz fremd wäre (wenn ein
solcher existierte!), imstande, die Texte des Neuen Testaments
zu verstehen, welche doch sämtlich die menschliche Existenz
betreffen. Oder soll etwa bestritten werden, daß der Deus revela-
tus dem Menschen offenbart ist? Soll geleugnet werden, daß das

Kerygma der Heiligen Schrift stets (auch) den Menschen
betrifft (ohne daß es deswegen ausschließlich oder auch nur
hauptsächlich «vom Menschen» reden müßte)? Das kann nicht
Barths Absicht sein, hat er doch selber immer wieder das Gegenteil

gesagt und geschrieben.
2. Was den zweiten Einwand Barths betrifft, so scheint uns

solches Mißtrauen des Theologen gegenüber der Philosophie,
wie es in diesem Zusammenhang bei Barth zum Ausdruck
kommt, unbegründet zu sein. Begründet erschiene uns freilich
das Mißtrauen, ja vielmehr die entschlossene Ablehnung gegenüber

der bedingungslosen Voraussetzung eines bestimmten
philosophischen Systems durch die Theologie — denn damit würde
eine zweite Erkenntnisquelle neben die Heilige Schrift gesetzt.
Unbegründet aber sind Mißtrauen und Ablehnung gegenüber
der Zuhilfenahme philosophischer, evtl. auch durch eine
bestimmte Philosophie schon vorgezeichneter Gedankengänge und
Begriffe in der Theologie — vorausgesetzt, daß solche Zuhilfenahme

nicht unkritisch, sondern kritisch geschieht. Richten
sich solches Mißtrauen und solche Ablehnung nicht — unbewußt,

unwillkürlich, aber doch letzten Endes — d. i. in ihrer
Auswirkung — gegen die Strenge der theologischen Wissenschaft,

gegen die Exaktheit, Verantwortlichkeit, Klarheit und
Verständlichkeit theologischen Denkens und Redens
überhaupt? Denn mit Recht schreibt Gogarten: «Wer sich kritisch
auf die Begriffe besinnt, die er gebraucht, ganz gleich, ob das
theologische oder physikalische sind, kommt damit in die Nähe
der Philosophie und bedient sich ihrer Arbeit» (S. 72). Was die
Anlehnung Bultmanns an die Philosophie Heideggers betrifft,
so steht ja nicht dies zur Diskussion: oh die Philosophie
Heideggers die Philosophie sei. Sondern dies ist die Frage: welche
Philosophie die der in der Schrift bezeugten Offenbarung
angemessene und also geeignet sei, die Aussagen dieses Zeugnisses
in ihrem inneren Zusammenhang zu klären und in ihrer Bedeu-

18



274 H. Ott, Objektivierendes und existentielles Denken

tung einerseits sachgemäß, andererseits verständlich zum
Ausdruck zu bringen. Ob dies nun die Philosophie Heideggers sei
oder eine andere oder eine noch gar nicht bestehende, sondern
aus der Bibel allererst zu entwickelnde, das wäre noch zu prüfen.

Aber zu prüfen allein von der Schrift, von der «biblischen
Welt» her! — mit dem Hinweis auf die Relativität der
Philosophien ist hier nichts ausgemacht.

3. Diese beiden ersten Einwände, die zu weit gehen und darum

nicht treffen, wurzeln in dem dritten, dem wir nun allerdings
volle Berechtigung zuerkennen müssen. Nicht die Lehre vom
Vorverständnis als solche, wohl aber die Voraussetzung dieses

bestimmten spezifisch Bultmannschen Vorverständnisses
(Selbstverständnis, Eigentlichkeit und Uneigentliehkeit!),
welches in seinen Auswirkungen sich als mehr denn nur
Vorverständnis, nämlich als Vor-urteil zu erkennen gibt, nicht die
Zuhilfenahme einer Philosophie als solche, wohl aber die
Anwendung dieser Philosophie (wohlbemerkt: der Heideggerschen
in ihrer Bultmannschen Verkürzung!) haben dazu geführt, daß

hier nicht mehr von Gott direkt, sondern nur noch indirekt,
direkt nur noch vom Menschen, geredet werden kann (vgl. dazu
insbesondere Bultmanns Aufsatz «Welchen Sinn hat es, von
Gott zu reden?» in «Glauben und Verstehen I»), daß also in der
Tat das «Gefälle» des Denkens und Redens hier und im Neuen
Testament ein völlig verschiedenes ist. — So liegt denn also
hier der Skopus, das eigentliche Hauptargument der Kritik Karl
Barths an Bultmann. Durchaus zutreffend — welcher
Bultmann-Anhänger könnte das bestreiten? — sind die deskriptiven
Aussagen Barths: daß nach den Bultmannschen hermeneuti-
schen Voraussetzungen das Christusgeschehen «außerhalb dieses

anthropologischen Engpasses (sc. des menschlichen
Selbstverständnisses) keine Gestalt annehmen darf» (S. 38), daß
Bultmann das breite neutestamentliche Christus-Zeugnis «nur noch
in Form der Kommemorierung des Namens Jesu Christi und
der in ihm geschehenen ,Tat Gottes' stehen und gelten läßt» (S.
40), daß die Geschichte Jesu Christi hei Bultmann nur wichtig
wird «als Tat Gottes, von der über ihr Geschehen im Kerygma
und im Glauben hinaus nichts zu sagen ist» (S. 22).

Die Auseinandersetzung um Bultmann dreht sich — so viel
wird hier deutlich — nicht darum: was Bultmann «vertreten»,



H. Ott, Objektivierendes und existentielles Denken 275

was er «gemeint» hat. Bultmanns Theologie meint genau
dasselbe, was das Neue Testament auch meint: Gott, der in Jesus
Christus am Menschen gnädig handelt. Die Auseinandersetzung
dreht sich darum, wie dieses Gemeinte in Theologie und Predigt
ausgesprochen werden muß und kann. Man könnte, ja man muß
vielleicht geradezu sagen: es geht in der Auseinandersetzung
mit Bultmann um das Problem der Sprache (in ihrer theologischen

Funktion nämlich: Wie kann und muß von Gott und von
Gottes Handeln sachgemäß geredet werden?). Man kann — und
muß vielleicht — auch anders sagen: Es geht um das Problem
der Zeit: Barth macht vom Neuen Testament her gegen
Bultmann geltend, daß das Christusgeschehen ein «in sich bedeutsames

Ereignis» sei, dem seine Bedeutsamkeit nicht erst in
seinem Verstandenwerden durch den Glauben gleichsam
«zuwachsen müsse» (vgl. S. 20). Ein solcherart «in sich bedeutsames

Ereignis» vor dem Verstandenwerden ist von Bultmann
her nicht denkbar, wegen seines oben (I. Teil) kurz charakterisierten

Zeitbegriffs, laut dessen es ausschließlich im «Jetzt»
des geschichtlichen Aktes, der verstehenden Entscheidung, echt
geschichtliche Wirklichkeit gibt. — Schon oben wurde die
Vermutung geäußert, daß das Problem der Zeit und das der Sprache
eng zusammenhängen.

Sei es nun das Problem der Zeit oder das Problem der Sprache

oder beide in ihrem strukturellen Zusammenhang: Die
Instanz, welche Barth gegen die Bultmannsche Verstehensweise
geltend macht, lautet hier wie dort «Er selbst», «Christus
selbst», «Gott selbst», Gottes pro se im Gegensatz zu einem
reinen pro me (wobei, wie schon anhand von Gogartens Christo-
logie festgestellt wurde, das pro se auf das pro me streng
bezogen bleibt — wie auch umgekehrt). — Diese Instanz lautet
jedenfalls nicht «Objektivität der Heilsereignisse im Gegensatz
zum Bultmannsehen Subjektivismus». Und — dies an die
Adresse der Bultmannianer! — es geht nicht an, in Barth
hineinzuinterpretieren, was er tatsächlich gar nicht sagt, und es

wäre sturer Dogmatismus zu erklären: «Was dem Bultmann-
schen Geschichtsdenken nicht in allen Stücken konform ist, ist
von vornherein als objektivierendes Denken anzusprechen, es

kann also Barth um gar nichts anderes zu tun sein als um die
Repristinierung des Mythos.» Wohl versteht Barth das Heils-

18*



276 H. Ott, Objektivierendes und existentielles Denken

geschehen als ein «in sich selber bedeutsames Ereignis», aber
keineswegs als ein «objektives Faktum». Er setzt nirgends das
Subjekt-Objekt-Schema voraus. Der von Gogarten zu Recht
gegen andere Theologen erhobene Protest trifft ihn also nicht.
Wir vermuten aber, daß das Anliegen, welches Barth — aus
diesem Grunde — besser vertritt, auch das — ungesichert, anfechtbar

vertretene, aber nichtsdestoweniger, wie sich nun zeigt,
berechtigte — Anliegen jener andern Kritiker war.

Barth und Gogarten führen beide die Auseinandersetzung
um Bultmann nicht in dem Sinne weiter, daß sie zu sachlich
neuen Positionen gelangen, wohl aber so: daß sie das Feld für
ein Weiterschreiten zu sachlich neuen Positionen freilegen.
Gogarten, indem er zeigt, was gegen Bultmann nicht gesagt werden

kann, Barth, indem er zeigt, was gegen Bultmann
nichtsdestoweniger gesagt werden muß.

III.
Das Ziel unserer folgenden «Besprechung» des neuesten

Bandes von Karl Barths «Kirchlicher Dogmatik» (IV/1, «Die
Lehre von der Versöhnung») ist ein sehr beschränktes: Das
Werk soll befragt werden nach Möglichkeiten einer Weiterführung

der Auseinandersetzung mit Bultmann, nach Anzeichen
einer positiven Entsprechung zur «negativen» Kritik der Barth-
schen Bultmann-Schrift. Es kann sich im folgenden also nicht
um eine Besprechung, sondern lediglich um ein paar kurze Glossen,

ein paar knappe Analysen und Fragestellungen, handeln. —
Indessen ist doch diese unsere Fragestellung wohl kaum eine
dem zu befragenden Text fremde, von außen herangetragene.
Denn Barth selber schreibt in seinem Vorwort zu diesem jüngsten

Band: «Die theologische Lage des Augenblicks, aber auch
die besonderen Themata dieses Buches haben es nötig gemacht,
daß ich mich weithin in intensivem, in der Hauptsache stillem,
Gespräch mit Rudolf Bultmann befunden habe. Sein Name
taucht nicht eben oft auf. Seine Sache war mir immer gegenwärtig:

auch da, wo ich nun eben, seine Methoden und seine Ergebnisse

vor Augen, in vollem Bewußtsein an ihm vorbeigeredet
habe.»

Der § 59 des Werkes: «Der Gehorsam des Sohnes Gottes»,
welcher unter einem bestimmten Aspekt, dem des hohepriester-



H. Ott, Objektivierendes und existentielles Denken 277

liehen Tuns, von Person und Amt Christi handelt, redet damit
von der Geschichte Jesu Christi und von ihrer «Bedeutsamkeit».

Um die Geschichte Jesu Christi, um Ihn selbst (d. h.
darum: Ihm und Seiner Geschichte zu einem gebührenden und
sachgemäßen Ausdruck zu verhelfen) ging es, wie wir sahen,
Karl Barth in seinem Protest gegen Bultmann. Darum müssen
wir nun ihn, die Ausführungen seiner «Kirchlichen Dogmatik»,
befragen: Wie ist die Geschichte Jesu Christi, so wie Barth sie
versteht, als solche, d. h. als Geschichte, zu verstehen? Welcher
Art ist die Geschichtlichkeit dieser Geschichte? ist sie
Geschichtlichkeit im Sinne Bultmanns? ist sie «objektive Faktizi-
tät» im Sinne jener lutherischen Kritiker? ist sie etwas Drittes?

Wir vernehmen Barth: «Die Versöhnung ist Geschichte
Wer von ihr reden will, muß sie als Geschichte nacherzählen.
Wer sie als übergeschiehtlich, d. h. als geschichtslose Wahrheit,
erfassen wollte, könnte sie gar nicht erfassen Die Versöhnung

ist aber die höchst besondere Geschichte Gottes mit dem
Menschen, die höchst besondere Geschichte des Menschen mit
Gott. Als solche begründet und umfaßt sie nämlich prinzipiell
und virtuell, aber wohl auch aktuell, die ursprünglichste
Geschichte jedes Menschen, ist sie die erste und innerste Voraussetzung

seiner Existenz und offenhart sich wohl auch als solche.
Es geschah und geschieht vor Allem die Geschichte Gottes mit
dem Menschen, des Menschen mit Gott und dann und daraufhin,
entschieden und bestimmt von dorther, existiert er, und kann es

geschehen, daß er von dorther zur Erkenntnis, zu eigener,
letztverantwortlicher Entscheidung aufgerufen und eben damit an
ihrem Geschehen aktuell beteiligt wird. Die Versöhnung hat
diesen Vorrang vor aller anderen Geschichte. Sie bewährt sich
in letztverantwortlichen Stellungnahmen. Sie kann nicht ohne
diese Bewährung offenbar sein, erfaßt und erkannt werden.
Aber gerade wenn sie offenbar, erfaßt und erkannt wird, dann
in ihrer Priorität, Vorgängigkeit und Ueherlegenheit allen
andern Geschichten gegenüber: gegenüber der Existenz aller an
ihr beteiligten Menschen.» «Die Versöhnung ist, noetisch
ausgedrückt: die Geschichte von Jesus Christus, ontisch
ausgedrückt: die Geschichte Jesu Christi selber. Wer Versöhnung
sagt, sagt Jesus Christus. Wer von ihr redet, redet von seiner
Geschichte» (S. 171 f.). Diese Sätze, die übrigens bereits eine



278 H. Ott, Objektivierendes und existentielles Denken

deutliche Spitze gegen Bultmann enthalten, besagen offenbar,
daß von der «Geschichte Jesu Christi» aus die «Geschichte
überhaupt» zu verstehen und auszulegen sei. Nicht umgekehrt! Die
Geschichte Jesu Christi kann nicht wieder von einem «neutralen»

Geschichtsbegriff her ausgelegt und «eingesehen» werden.
Was sie eigentlich sei, kann z. B. nicht ausgemacht werden,
indem man sie in ein bereitgestelltes «existenziales Schema» von
«Eigentlichkeit-Uneigentlichkeit» einzeichnet. Wie bewährt sie
sich also als Geschichte? Nur durch sich seihst! So scheint hier
also schlicht ein Rückverweis vorzuliegen auf die nacherzählbare

Geschichte Jesu Christi, auf das biblische Wort als
solches. Also doch objektive Fakten, ein «objektiv» nacherzählbares

Geschehen? Aber: daß alles mit Worten Nacherzählte,
oder anders: alles, was nicht genuin am existentialen Schema
Eigentlichkeit-Uneigentlichkeit orientiert ist, als solches ein
objektiv (d. h. — vgl. Heidegger — aus einer subjektivistischen
Grundhaltung heraus) Vor-Gestelltes sei — das ist ein Dogma,
dem sich ein kritisch denkender Theologe nicht so schnell
verschreiben dürfte! Also im Wort, in der Erzählung begegnet die
Geschichte Jesu Christi ursprünglich. (So wäre sie — im
genauen Verstände dieses Wortes! — ein «Mythos», als solcher
aber nicht ein Gebilde des «objektivierenden» Denkens.) Mag
sein, daß Bultmann und seine Anhänger auch das noch
«objektivierend» nennen. Damit würde aber dieser Begriff seine
prägnante Bedeutung und damit seinen Erkenntniswert verlieren.

Wie ist von der Geschichte Jesu Christi theologisch — d. i.
wissenschaftlich — zu reden? In Begriffen und Kategorien, die
aus der Beobachtung und Erforschung «welthaften», «dinglichen»

Seins, aus der Erfahrung der «Es»welt stammen?
Vielmehr, da die Geschichte Jesu Christi eine die menschliche
Existenz betreffende, begründende, umschließende ist, in «Existen-
tialien», d. i. in Formalbegriffen oder Strukturbegriffen, die aus
dem Verstehen von Existenz hervorgehen und ihm gemäß sind.
Von woher sind die Existentialien zu begründen? Jedenfalls
nicht aus der menschlichen Existenz, sofern sie isoliert von der
Geschichte Jesu Christi verstanden wird. Die Existentialien
sind zu begründen aus der von der Geschichte Jesu Christi her
verstandenen Existenz bzw. aus der Geschichte Jesu Christi
selber. Würde aber solche christologische Neuorientierung des



H. Ott, Objektivierendes und existentielles Denken 279

existentialen Denkens nicht entschieden eine Verengung
desselben bedeuten? Hier ist zunächst die schon anderwärts an
Bultmann gerichtete Gegenfrage am Platz: Läßt sich das
Existential anders bestimmen als eben so? ist ontologische
Erkenntnis anders zu gewinnen denn (phänomenologisch!) am
ontischen Gegenstand? Es wird in der diesbezüglichen
Auseinandersetzung darum gehen müssen: ob das «enge», christologi-
sche Existential in der Lage ist, zum «weiten», «neutralen»
Existential im Sinne Bultmanns in eine echte ontologische
Konkurrenz zu treten. Ist dies der Fall, dann wird sich vielleicht
vom theologischen Gegenstand her ergeben, daß das christo-
logische Existential vielmehr ein erweitertes ist; daß es in den
Stand setzt, existential zu verstehen, was von den «neutralen»
Existentialien Bultmanns her als nicht verstehbar entfällt. —
Demnach müßte das Existential primär in der Existenz Jesu
Christi aufgewiesen werden. Es müßte aber wohl freilich zum
Erweis, daß die so «erweiterten» Existentialien nicht doch wieder

objektivierende Bestimmungen sind, ihre strukturbedingte
Bezogenheit auf je meine Existenz dargetan werden. D. h. das

in jenen christologischen Existentialien implizierte pro me darf
nicht nur thetisch behauptet werden, sondern jene Implikation
ist alsdann so zu entfalten, daß ersichtlich wird, inwiefern ein
echtes pro me abstrahiert vom christologischen Existential
überhaupt undenkbar ist.

Einen Beleg für diese Eigenart des «christologischen Exi-
stentials» liefert evtl. der Passus, wo der Sinn des Begriffes
«Sohn Gottes» als Bezeichnung für den Sachverhalt des Weges
Gottes in die Fremde, des Gehorsams Jesu Christi, verhandelt
wird (S. 225 ff.). Barth lehnt das «mythologische» Verständnis
der Gottessohnschaft Jesu Christi — im Sinne eines hieros
gamos und also einer physischen Vaterschaft und Sohnschaft —
ab. Darf die Vermutung gewagt werden, daß diese Abweisung
(auch) darum erfolgt, weil ein solches «mythologisches»
Verständnis keine reale und konkrete, jedenfalls keine radikale
Grenze meiner Existenz zum Vorschein kommen läßt (wie dies
in einer christlichen Versöhnungslehre der Fall sein müßte)?
Wäre dem so, so wäre die Barthsche Begründung des Begriffes
«Gottessohnschaft» daraufhin zu befragen: inwiefern sie eine
derartige Begrenzung der Existenz impliziere. Die Begründung



280 H. Ott, Objektivierendes und existentielles Denken

geschieht wie folgt: Jesus Christus ist das auf Erden gekommene

Reich Gottes, indem Er zugleich dessen erster und eigentlicher

Untertan ist. So ist Er das notwendige Komplement der
Königsherrschaft Gottes, des Vaters, indem Er den vollkommenen

Gehorsam leistet und so das Reich Gottes als solches erst
aktualisiert: Er ist der Sohn, ohne den der Vater nicht Vater
wäre. — So fordert also der Begriff des Reiches Gottes als des

Inbegriffs der faktischen, auf mich zukommenden Aktion Gottes
ein Prius und ein Posterius, welche beide gleichermaßen Gott
zukommen. Dieser Komplementärcharakter des Reiches Gottes
bedeutet nun aber pro me: daß ich, indem das Geschehen des
Reiches Gottes an mir geschieht, gleichsam von allen Seiten von
Gott umgeben bin. Indem das Reich Gottes Ereignis wird, tritt
mir Gott nicht nur gegenüber als der Fordernde, der mich in
die Enscheidung ruft, sondern er tritt seiher an meine Seite. (So
wäre in dem dergestalt verstandenen Reichgottesgedanken schon
der Stellvertretungsgedanke der Versöhnungslehre impliziert:
Gott fordert nicht nur, sondern Er erfüllt auch selber an meiner
Statt, was Er fordert!) Indem aber das geschieht, indem Gott als
der Gehorsame neben mich oder gar an meine Stelle tritt, wird
die Begrenzung meiner Existenz durch das Reichgottesgeschehen

eine radikale: meine Seinsverfassung wird nicht nur in die
Schwebe gebracht, sondern radikal verändert. Hier könnte dann
wiederum eine existentiale Analyse des Glaubensbegriffs
einsetzen: eine Deskription des Glaubens als «Wagnis», als
«schlechthinnige Entscheidung» oder als «Sprung ins Leere»
dürfte dann — als zu einfach! — nicht mehr genügen.2 Es dürfte
sich geradezu so verhalten, daß die echte Struktur existentieller
Entscheidung überhaupt erst jenseits jener «schlechthinnigen
Entscheidungssituation» zum Vorschein kommt. — Diese Analyse

des christologischen Begriffs der Gottessohnschaft dürfte

2 Man vgl. dazu, was Barth in seiner Schrift über Bultmann diesem
entgegenhält: «Ich sehe aber nicht ein, wie man unterdrücken kann, daß der
Tod Jesu Christi im Neuen Testament in seiner ganzen Unbegreiflichkeit
auch als begreiflich und so auch der an ihn sich haltende Glaube in seinem

ganzen Wagnischarakter auch als sinnvoll beschrieben wird.» «Mich
beunruhigt die Nähe von Bultmanns Kreuzeslehre zu der bekannten, Jesus selbst
gemachten Zumutung, sich in Betätigung seiner Gottessohnschaft und als
Erweis der höchsten Paradoxie seines Glaubens von der Zinne des Tempels
zu stürzen» (S. 21).



H. Ott, Objektivierendes und existentielles Denken 281

geeignet sein, den streng existenzbezogenen Charakter des

«erweiterten», des «christologischen» Existentials ins Licht zu
stellen.

Nach welchem Prinzip ist nun das Existential zu erweitern?
(Indem wir von «Erweiterung» reden, gehen wir natürlich aus
vom Bultmannschen Begriff des Existentials. Das ist gerechtfertigt:

denn die Auseinandersetzung dreht sich ja um
Bultmann, und überdies tritt bei ihm der Begriff des Existentials
erstmals in die theologische Diskussion.) Im Blick auf diese

Frage sind wiederum einige implizit gegen Bultmann gerichtete
Sätze Barths aufschlußreich: Der 2. Abschnitt des § 59, welcher
unter dem Titel «Der Richter als der an unserer Stelle Gerichtete»

die Lehre vom stellvertretenden Leiden Christi verhandelt,
steht als ganzer unter der Frage «Cur Deus homo?». Darauf
gibt Barth zunächst die Antwort: Gott tut das erstlich einfach
um Seiner eigenen Ehre willen (S. 232), und führt dann weiter
aus: «Man soll sich ein Denken auch in dieser Richtung ja nicht
durch den Einwurf verleiden lassen, das möchte bloße Spekulation

sein: allzu schön, um wahr zu sein. Wer gar nichts davon
hören will, daß Gott auch und zuerst pro se ist, der wird schwerlich

verstehen, was es bedeutet, daß Er, indem Er pro se ist,
auch pro nobis und dann also auch pro me ist. Das ,Ehre sei
Gott in der Höhe' im Lobgesang der Engel der Weihnacht (Luk.
2,14) steht ja gewiß nicht ohne Bedeutung an erster, das ,Friede
auf Erden unter den Menschen des (göttlichen) Wohlgefallens'
erst an zweiter Stelle» (ebd.). Dieser Satz ist insofern gegen die
Bultmannsche existentiale Denkweise gerichtet, als er die
Alternative Spekulation — existentiales Denken (nicht an sich, aber
in ihrer Bultmannschen Bestimmtheit) abweist. Indessen stimmt
er mit Bultmann überein im Grundbegriff des pro me. So reden
wir denn auch hier weiterhin von «Existentialien» und einem
«existentialen Denken». Der zitierte (kursiv gedruckte) Satz
konstituiert und definiert das erweiterte Existential. Nicht umsonst
sagt er, daß man das Sein und Tun Gottes pro me schwerlich
verstehen wird, wenn — d. h. es geht um das echte, das
ursprüngliche Verständnis des pro me, dessen, was meine
Existenz betrifft und beansprucht. Es geht um das adäquate
Existential. Das pro se Gottes, das hier in Sicht getreten ist, ist also
nicht ein heterogenes außer und neben dem pro me, nicht ein



282 H. Ott, Objektivierendes und existentielles Denken

Element einer grundsätzlich andersartigen, nicht-existentialen,
etwa spekulativen oder anderweitig «objektivierenden»
Denkweise, sondern es ist gleichsam ein notwendiges Strukturelement
des recht verstandenen pro me. Wobei allerdings von Barth her
wiederum mit demselben oder mit größerem Recht zu sagen
wäre, daß das pro me ein Strukturelement des pro se sei —
sofern nämlich dieses sachlich das erste ist. Jedenfalls verhalten
sich das pro me und Gottes «Proseität» zueinander nicht
exklusiv, sondern inklusiv. Zwischen beiden besteht eine Art
dialektischer Ambivalenz: das pro me scheint quoad nos zunächst
primär zu sein («Hoc est Christum cognoscere: bénéficia eins
cognoscere») — jedoch nur so weit, bis das pro se als das secundum

se Primäre durchscheint. Die schärfste Formulierung dieses

inklusiven und dialektischen Verhältnisses bietet vielleicht
der Satz, der sich andern Ortes in der «Kirchlichen Dogmatik»
findet: «Gottes Ehre ist das Heil des Geschöpfes.» Dieser mate-
riale theologische Satz bietet sich sogleich als ein Formalprinzip

theologisch-existentialen Denkens an. Gefragt wird nach
dem Heil des Geschöpfes, d. h. existential (zuvor existentiell!)
auch im Bultmannschen Sinne: «Was ist die Bestimmung der
Eigentlichkeit nach dem Neuen Testament?» Aber dieses exi-
stentiale Fragen findet seine Antwort in dem plötzlichen
Hinüberspringen zu dem ganz andern, das scheinbar mit dem Heil
des Geschöpfes gar nichts mehr zu schaffen hat und die Frage
nach diesem weit hinter sich zurückläßt: zur Ehre Gottes.

Die Grenze des Bereichs menschlichen Selbstverständnisses,
das extra nos, welches im Vollzug des Bultmannschen Denkens
zwar unbestreitbar in Betracht gezogen, aber im Grunde eben
doch mehr postuliert als wirklich gedacht wurde, ist in dem
dergestalt zum pro se hin erweiterten Existential nunmehr in
seinem Selbstsein, in seiner «Eigenständigkeit» vertreten. Dieses
Selbstsein läßt sich nun nicht mehr denkerisch in den Bereich
des Selbstverständnisses zurückübersetzen, sondern es muß
zugleich oder zuvor als solches begriffen werden, damit jener
Bereich überhaupt angemessen in seinem Wesen gedacht werden
kann. «Gottes Ehre ist das Heil des Geschöpfes»: Wo mit der
Ehre Gottes, jenem harten und fremden, übermächtigen und
außerhalb unser sich vollziehenden Geschehen nicht gerechnet
wird, da wird auch das Heil des Geschöpfes, das, was den Ein-



H. Ott, Objektivierendes und existentielles Denken 283

zelnen angeht, nicht recht verstanden. Wo der Mensch nicht mit
Ps. 115,1 beten kann, da versteht er noch nicht die Wirklichkeit
seines eigenen Daseins; und wo der Theologe dieses Gebet nicht
denkerisch mitvollzieht, da gibt es für ihn auch kein echtes
Existential. — Dies sei hier noch angemerkt: Es geht in dieser
Auseinandersetzung um das rechte Existential nicht um die
Existenz selber, sondern um das existentiale Verstehen von
Existenz. Jedenfalls «rechnet» auch Bultmann mit der Wirklichkeit
Gottes in ihrem Selbstsein jenseits des Menschen; doch erscheint
ihm offenbar der Gebrauch seiner anthropozentrischen Existen-
tialien, verbunden mit dem Postulat einer «extrasubjektiven»
Wirklichkeit, einer «Tat Gottes» extra nos, als der einzige gangbare

Weg, solches «Rechnen» reflexiv zu entfalten.

In welcher Art vollzieht sich das solcherart «erweiterte»
existentiale Denken? — Das implikative, dialektische Verhältnis
von pro se und pro me hat zur direkten, methodologischen Folge:
daß teils das pro me zum Kriterium der Echtheit jeder christlichen

Aussage «über» Gott, teils das pro se zum Kriterium der
Echtheit jeder christlichen Aussage «über» die Existenz wird.
— Aufschlußreich sind hier etwa noch die folgenden Ausführungen

Barths: «Daß Gott die Welt faktisch mit sich seihst
versöhnen und also erretten und so seine Ehre in ihr und an ihr
groß machen will, das ist der nach allen Seiten souveräne Wille
seiner Barmherzigkeit. Man kann das also von keiner Seite her
ableiten und errechnen. Man kann es von keiner Seite her
prinzipiell ergründen, daß es so sein mußte, daß Gott die Offenbarung

und die Mehrung seiner eigenen Ehre gerade mit der
Verteidigung und dem Sieg unserer Sache verbinden, gerade als das
Ereignis stattfinden lassen wollte, in dem uns Heil zuteil wird.

Wenn hier von Notwendigkeit überhaupt geredet werden
kann, dann kann nur gemeint sein: die Notwendigkeit des von
Gott faktisch gefaßten und ausgeführten Beschlusses Cur
Deus homo? Weil in der Selhstzweckhaftigkeit dieses göttlichen
Tuns faktisch auch die Errettung der Welt und des Menschen,
auch wir und unser Heil eingeschlossen sind! Weil der große,
sich selbst genügende Gott auch der Welt Heiland sein will!»
(S. 234). Also: daß Gott Seine Ehre offenbar macht, ist die
souveräne, unableithare Tat Seiner Barmherzigkeit an uns. Hier
stehen nebeneinander die drei Desiderate, die eine theologische



284 H. Ott, Objektivierendes und existentielles Denken

Aussage ihrem Inhalt nach zu erfüllen hat: 1. Die Offenharuug
der Ehre Gottes, 2. das pro me: der heilschaffende Charakter
des göttlichen Handelns an uns, 3. die Unableitbarkeit und
Souveränität. — Die Unableitbarkeit ist das «Allgemeine», das analog

den beiden ersten zukommt. Unableitbarkeit eignet solchen
Ereignissen, «zu denen unser Erkennen nicht hingelangen, von
denen es immer nur herkommen kann» (Karl Barth: Credo, S.

43). Ein «ableitbarer» Satz, ein «objektivierender», ein (im Sinne
Bultmanns) mythologischer, ein spekulativer, läßt die
Souveränität des Handelns Gottes sowohl als auch den Ernst des
existentiellen Anspruchs, der daraus erwächst, verschwinden. Was
Gottes Ehre offenbart, ist unableitbar, weil über und jenseits der
Ehre Gottes kein anderer Gesichtspunkt mehr gedacht werden
kann. Das göttliche Handeln pro me ist unableitbar, weil es

mich kategorisch in Anspruch nimmt, so daß ich mich ihm
gegenüber nur entscheiden, mich nicht darüber stellen kann.
Hinsichtlich der Unableitbarkeit sind Bultmanns Forderung einer
existentialen Interpretation und Polans Forderung für die
Exegese («illa autem interpretatio consentit cum sacra scriptura,
quae omnem laudem salutis nostrae aeternae Deo tribuit»)
verwandt. Denkt man beide zusammen, so kommt man auf das,
was das Wesen einer echten theologischen Aussage ausmacht.

Was unableitbar ist, begrenzt meine Existenz sowohl wie
mein Denken. Die Ehre Gottes aber wie auch mein Heil begrenzen

meine Existenz, oder richtiger: sie sind gemeinsame
Bestimmungen der Ereignisse, die meine Existenz begrenzen und
die als solche Gegenstand der Theologie sind.

«Unableitbar» ist natürlich nicht so zu verstehen, als ob
nicht ein jeglicher theologischer Satz als wissenschaftlicher
Satz seinen besonderen Erkenntnisgrund besitze, als ob er nicht
in einen ganzen Begründungszusammenhang gebettet sei. Jeder
wissenschaftliche Satz und also auch jeder theologische ist in
gewissem Sinne «ableitbar». Die Frage ist nur, welches der Modus

solcher Ableitung nun gerade im theologischen Bereich sei.
«Unableitbar» ist die theologische Aussage in dem bezeichneten
Sinne: daß das in ihr Ausgesagte auf ein existenzbegrenzendes
Ereignis bezogen ist. Aus einem solchen Ereignis können nun
nicht in linearer Weise neue, untergeordnete, geschweige denn
«übergeordnete» Fakten erschlossen werden. Ein Fortschritt



H. Ott, Objektivierendes und existentielles Denken 285

des Denkens, der das Ereignis hinter sich zurückläßt, ist nicht
möglich. Es gibt nur eine Vertiefung, ein Ausgehen vom
Ereignis und ein bereichertes Dahin-Zurückkehren. Das Denken
bewegt sich hier nicht mehr frei vom Einen zum Andern,
sondern bleibt in steter Bindung an ein Zentrum. Theologie kann
nichts anderes sein als die Deskription der ein für allemal
feststehenden Heilsereignisse. Ihr Ausgangspunkt muß stets auch
ihr Endpunkt sein. Das ist die besondere Qualifikation, die dem
Denken durch seinen schlechterdings unableitbaren Gegenstand
zuteil wird. — Spekulation ist freier schöpferischer Entwurf
des freien menschlichen Subjekts. Theologie dagegen ist ein
gehorsamer, verantwortlicher und darum phänomenologischer,
d. i. streng sachgebundener Denkvollzug. Die stete Sachbezogenheit

ist der einzige mögliche Modus theologischer «Ableitung»

und Begründung. — Es wäre noch zu untersuchen, wie
sich der («lineare») Schematismus der Spekulation im einzelnen
seines Prozesses zum («zyklischen») Schematismus der
theologischen Deskription verhält.

In welcher Dimension und auf welche Weise begegnet uns
die Geschichte Jesu Christi? — Auf diese Fragen finden wir die
Antwort wiederum in einigen unausdrücklich gegen Bultmann
gerichteten Sätzen Barths: Die Verwirklichung der Heilstat
Gottes «geschah, indem Gott in Jesus Christus Mensch wurde,
um an unserer Stelle, für uns, das zu tun! Sie geschah in Ihm,
dem Einen, und darum nochmals: dort und damals, illic et tunc,
auch in ihrer Bedeutsamkeit hic et nunc, auch für uns in
unserem Hier und Heute. Sie kann und darf, gerade um in dieser
ihrer Bedeutsamkeit erkannt, erklärt und verkündigt zu werden,

nicht zugunsten dieser ihrer Bedeutsamkeit ignoriert und
aufgelöst werden, in dieser verschwinden. Sie will und muß
vielmehr aller Erwägung ihrer Bedeutsamkeit vorangehend, als das
in solcher Bedeutsamkeit Bedeutsame, und also als die damals
und dort geschehene, erzählbare und zu erzählende Geschichte
Jesu Christi für sich vernommen sein: So geschah es für uns.
Denn daß es so für uns geschah, daran hängt es, daß es uns, als
für uns geschehen, bedeutsam werde. Und daß es uns als so
geschehen vor Augen stehe, daran hängt es, daß es uns in seiner
Bedeutsamkeit erkennbar werde. Wo kein Bedeutsames ist und
als solches erkannt wird, da ist auch keine Bedeutsamkeit und



286 II. Ott, Objektivierendes und existentielles Denken

keine Erkenntnis einer solchen. Das Bedeutsame ist aber das in
Ihm, in Jesus Christus, in diesem Einen Geschehene, seine
Geschichte als solche» (S. 245). «Es geht um daschrag oder èqpémag,

mit dem dieses Geschehen im Neuen Testament gerade im Blick
auf dessen Bedeutsamkeit ausgezeichnet, als ein in seiner
Besonderheit und Einzigartigkeit zu würdigendes, nicht
aufzulösendes und auch nicht bloß um der Vollständigkeit willen
sotto voce zu kommemorierendes Geschehen gekennzeichnet
wird» (S. 246).

Es darf vielleicht, um die in diesen Sätzen enthaltene onto-
logische Voraussetzung besser herausstellen zu können,
unterschieden werden zwischen «Seinsdimension» und
«Erscheinungsdimension» der Geschichte Jesu Christi, um die es Barth
zu tun ist. Die Geschichte Jesu Christi ist in der Dimension des
eph'hapax, des Einmaligen in der Zeit. Sie erscheint uns (heute)
in der Dimension des Wortes, welches dieses Einmalige bezeugt.
— Aus dem, was Barth über das eph'hapax sagt, dürfte Wesentliches

über das hier dem Bultmannschen Zeitbegriff gegenübergestellte

Verständnis von Zeit zu entnehmen sein, wenn in ihm
auch nicht explizit davon die Rede ist. Denn wie sollte eine sach-
haltige Abgrenzung gegen Bultmann möglich sein (wie sie mit
der Position «das in dieser Bedeutsamkeit Bedeutsame» doch
offensichtlich angestrebt wird), und zwar gerade in dem
Problembereich, wo Bultmanns Zeitbegriff entscheidend auf den
Plan tritt, ohne daß dabei ein entscheidend anderer positiver
Zeitbegriff dem gegenüber mindestens vorausgesetzt wird?
Diese Voraussetzung ist aus dem Gedankengang zu erschließen:

Wenn gesagt wird, daß sich das Bedeutsame nicht in seine
Bedeutsamkeit auflösen lasse, so heißt das in Begriffen der
Zeitlichkeit: das illic et tunc geht nicht auf im hic et nunc. Andererseits

heißt es: das illic et tunc gilt als solches auch für unser
hic et nunc. So gehören denn das «damals und dort» und das
«hier und jetzt» asynchytos-adiairetos zusammen. — Es ist und
gilt «als solches für »: d. h. das asynchytos-adiairetos ist eine
Wesensstruktur; es konstituiert das Wesen der Zeit. (Es gehört
also zum Wesen des zeitlichen illic et tunc, für das hic et nunc zu
gelten.) Nach dem hier vorausgesetzten Zeitbegriff ist also das
illic et tunc für das hic et nunc; das eph'hapax, das Ein-für-alle-
mal, ist das Wesen der Zeit. Damit ist die Zeit nicht einfach als



H. Ott, Objektivierendes und existentielles Denken 287

Ablauf verstanden wie in dem «objektivierenden» Zeitbegriff,
von dem Bultmann sich mit seinem punktuellen Zeitbegriff
absetzt. Denn in solcher Ablaufszeit wäre das adiairetos preisgegeben;

die Zeit wird dort zu einer Abfolge diskontinuierlicher
Momente, deren Distanz nur von der historischen Tradition
überbrückt wird. Zeit ist nunmehr aber auch nicht in
Bultmanns Sinne verstanden. Denn Bultmann gibt das asynchytos
preis: Damals und Jetzt werden im nyn der Entscheidung
identisch. Es ist das Wesen der geschichtlichen Zeit, daß, wenn auch
immer neue Augenblicke sich ereignen, dennoch ein Augenblick
für die folgenden wesenhaft bestimmend bleibt. Zeit isi ein
Nacheinander, ein Woher und Wohin; aber nicht ein nivelliertes,

sondern ein «qualifiziertes» Nacheinander. Sie ist ein stetes
Ereigniswerden von Sinn.

Das Wesen der Zeit erfüllt sich selbst in und mittels der
Sprache. Das Wort gehört zur Struktur der Zeit. Denn das Wort
leistet die zeitkonstituierendeSinn-Kontinuität;es vollbringt das
Füreinander-Sein der Augenblicke. Dies wird am biblischen
Wort prototypisch sichtbar: Das damals und dort ein für allemal

Geschehene, das über unsere Existenz entscheidet, begegnet
uns im Wort der Evangelien. Es hat hier wohl keinen großen
Sinn, darüber zu reflektieren: daß das Heilsgeschehen auch
ohne das apostolische Zeugnis unabhängig in sich selber wirksam

sei. Denn faktisch sind wir an dieses apostolische Zeugnis
gewiesen; ein Darüberhinausdenken wäre bereits Spekulation.
Und vielleicht, daß tatsächlich gleichsam über unsere «empirische»

Begegnung mit dem Wort der Heiligen Schrift hinweg,
nur kraft eines Wortes, allerdings eines von Gott selber gesprochenen

Wortes, die Tat Jesu wirksam ist und bleibt. Die
forensische Rechtfertigungslehre, vor allem aber Matth. 24, 35 dürften

in diese Richtung weisen. Der Ursprung der Sprache läge
dann erstlich bei Gott selber.

Zeit und Wort gehören zusammen. Das Wort ist wesenhaft
zeitbezogen; es erzählt das in der Zeit Ereignis Gewordene und
läßt es so in der Zeit fortleben. Seine Funktion ist die Re-präsen-
tation, die Wiedervergegenwärtigung, die durch den Begriff des

«Ein-für-allemal» gefordert ist. — Im Wort west das Gewesene;
im Wort kündigt das Kommende sich an.

Das Wort der Evangelien nennt den Namen Jesu Christi und



288 H. Ott, Objektivierendes und existentielles Denken

erzählt die Geschichte Seines Lebens, Leidens und Auferstehens.

Das eph'hapax des «Christusereignisses» begegnet primär
in der nacherzählbaren evangelischen Geschichte. Erst sekundär

wird aus dieser durch existentiale Reflexion der in ihr implizierte

Sinn, ihre Bedeutsamkeit, erhoben. Nennung des in der
Zeit begegnenden Wirklichen, Erzählung seiner Geschichte, ist
die primäre Vollzugsweise der Sprache. Eine sekundäre Funktion

der Sprache ist der Vollzug der Reflexion; in ihr wird
entfaltet, was in Nennung und Erzählung konzentriert begegnet.

Diese Glossen zu einigen Fragmenten aus Karl Barths Dog-
matik zeigen nicht das auf, worauf es Barth ankommt in dem,
was er sagt, wohl aber vielleicht das, was er voraussetzen muß,
um sagen zu können, was er sagt. Die herausgestellten ontolo-
gischen und als solche in der Folge vielleicht auch methodologischen

Prinzipien sind in dem, was Barth sagt, unausgesprochen

mitgesagt. Denn jeder gedachten Sache, sofern sie streng
gedacht ist, inhäriert die ihr gemäße Methode, der
Begründungszusammenhang, die Einheitlichkeit des Gedankens. — Die
durchgeführten Analysen sind höchstens die Andeutung eines
Weges, eines Projektes, einer Methode: Es könnte im gleichen
Sinn wohl aus dem Ganzen der Versöhnungslehre Barths, ja
aus dem Ganzen seiner bisherigen «Kirchlichen Dogmatik»,
eine vollständigere existentiale Ontologie und Methodenlehre
erhoben werden. Wäre dies ein Luxus? Im Blick auf die
Diskussion mit Rudolf Bultmann jedenfalls nicht: denn dadurch
erst würden präzise Antithesen auf der ganzen Front möglich
werden. Und im Blick auf die Sache der Theologie selber?
Vermutlich auch nicht: denn die wissenschaftliche Erkenntnis des

allem «was» innewohnenden «wie» kann dem Hilfe und
Anleitung bieten, auf dessen Schultern letztlich die ganze
Verantwortung der Theologie lastet: dem Prediger.

Nicht zu Unrecht schreibt Barth im Nachwort zu seiner
Schrift über Bultmann, daß «das Gespräch über und um
Bultmann, wenn es überhaupt weitergehen kann, in akuter Gefahr
steht, steril und langweilig zu werden» (S. 56). In dem Gespräch
fehlt, soweit wir sehen können, weithin zweierlei: die Disziplin
des Denkens einerseits und andererseits die Phantasie, der Mut,
weiter zu denken. Jene fehlt bei vielen Gegnern Bultmanns, diese



A. Rich, Theologischer Liberalismus heute 289

bei vielen seiner Getreuen. So kommt es, daß die einen unbeweglich

in Positionen verharren, gegen die die andern vergeblich
anrennen — wobei für die Sache der Theologie begreiflicherweise
nicht viel herausschaut. Gegeneinander stehen auf weite Strek-
ken theologischer Journalismus und Dogmatismus, starre
Orthodoxie, und zwar — merkwürdig genug! — diese bei den

Bultmannianern, jener auf der Gegenseite. Gogarten fordert in
der besprochenen Schrift mit Nachdruck die Disziplin, indem er
konkret die Unverantwortlichkeit eines Gedankengangs brandmarkt.

Barth fordert mit demselben Nachdruck die «Phantasie»,
indem er konkret die Beschränktheit eines einseitigen
Standpunktes aufzeigt. Wo beide vernommen werden, da besteht die
Möglichkeit, jene «akute Gefahr», in der das Gespräch um
Bultmann steht, zu bannen, die Möglichkeit, der Theologie
Bultmanns, ihrem wesentlichen und wohl nicht zu Unrecht hin und
her diskutierten Anliegen, wirklich gerecht zu werden, und
damit schließlich auch die Möglichkeit, dieses Gespräch für den
Bereich wahrhaft und eindeutig fruchtbar zu machen, auf den
es letztlich allein ankommt: für die kirchliche Praxis.

Castiel (Kt. Graubünden). Heinrich Ott.

Theologischer Liberalismus heute.

In jüngster Zeit sind drei bedeutsame Publikationen
erschienen, die sich anheischig machen, den geistigen Standort
des theologischen Liberalismus heute, soweit dies wenigstens
die Schweiz betrifft, mehr oder weniger repräsentativ zu
bestimmen. Es handelt sich um die nachstehenden, in der Reihenfolge

ihres Erscheinens angeführten Werke:
Kurt Guggisherg, Der freie Protestantismus. Eine Einführung,

verfaßt im Auftrag des Schweizerischen Vereins für freies
Christentum, zweite, veränderte Auflage, Bern und Stuttgart,

Paul Haupt-Verlag, 1952,128 S.

Fritz Buri, Christlicher Glaube in dieser Zeit, Bern und Stutt¬

gart, Paul Haupt-Verlag, 1952, 128 S.

Ulrich Neuenschwander, Die neue liberale Theologie. Eine
Standortbestimmung, Bern, Verlag Stämpfli & Co., 1953,
142 S.

19


	Objektivierendes und existentielles Denken : zur Diskussion um die Theologie Rudolf Bultmanns

