
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 10 (1954)

Heft: 3

Artikel: Die Frage nach der Objektivität der Exegese des Origenes

Autor: Läuchli, Samuel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877468

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877468
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


S.Läuchli, Die Frage nach der Objektivität der Exegese des Origenes 175

Dunkeln tappen. Sollte es sich nicht um spezifisch hethitische,
sondern um anderweitige mutterrechtliche Einflüsse handeln
(vermutlich aus Nordsyrien oder Kleinasien kommend), so
vergrößert sich der Zeitraum noch mehr. Unter Davids Regierung
waren diese Einflüsse zurückgedrängt. Salomo, von dem auch
sonst berichtet wird, daß er fremden Einflüssen Raum gab, hat
sich anders gestellt und die Würde der gebira geschaffen oder
aus vorisraelitischer Ueberlieferung wieder aufgenommen, die
dem Ehrgeiz seiner Mutter und seiner eigenen Prunksucht
entgegenkam.

Graz. Georg Molin.

Die Frage nach der Objektivität
der Exegese des Origenes.

Die kritische Origenesforschung hat seit ihren ersten Anfängen

die Bihelerklärungen des Alexandriners als völlig freies,
zeit- und geschichtsloses Produkt menschlicher Spekulation
betrachtet, als «jeu d'imagination», wie Jacques-François Denis
sie nannte, als «a method which is undoubtedly unsound».
Eugène de Faye polemisiert in seinem Abschnitt über die
Exegese in schärfsten Worten gegen den unbeschreiblichen Irrtum,
dessen der menschliche Geist fähig sei.1 Der Grund zu all diesen
modernen Origenes-Exkommunikationen liegt in der
Voraussetzung, es sei die kritisch-historische Exegese die einzig mögliche

überhaupt. Eine moderne Methode der Exegese zum
Kriterium für die Geschichte der Exegese zu machen, geht jedoch
nicht an, sonst kann die «Wissenschaft» höchstens lächerlich
machen, was von Origenes bis zu Luther ausgelegt worden ist.
Auf der andern Seite steht die sich dagegen erhebende Strömung
in der Gefahr, auch die kritischen Aspekte wieder völlig zu
verdrängen und Origenes in einem allzu orthodoxen Lichte zu

1 Gottfried Thomasius: Origenes, ein Begtrag zur Dogmengeschichte des

dritten Jahrhunderts, Nürnberg 1837 (pp. 32 ff., 87 ff., 311 ff.). Charles Bigg:
The Christian Platonists of Alexandria. Oxford 1886 (pp. 146 ff.). Denis: De
la Philosophie d'Origène, Paris 1884, (p. 33!). Eugène de Faye, im ersten
Bande seiner dreibändigen Monographie: Origène, Paris 1923-28.



176 S. Läuchli, Die Frage nach der

zeigen.2 In all ihrer Problematik und mit allen zweifellos
vorhandenen kritischen Aspekten stellt die Exegese des Origenes
ebensosehr eine geschlossene Größe dar, wie es Hans Jonas für
das ganze System von Peri Archön gezeigt hat.3 Sie ist ein Streben

nach Objektivität, auf dem Boden seiner ontologischen
Gesamtkonzeption: des Prinzips der Subordination, des Verhältnisses

der sichtbaren Welt zur noëtischen.

1. Die Geschichte.

a) Die Frage, ob bei Origenes Objektivität zu finden ist, ist
zunächst die nach der Existenz der Geschichte innerhalb seiner
Exegese. Henri de Lubac hat längst gezeigt4, wie unrichtig es

ist, die Geschichte bei Origenes wegzuleugnen, ich möchte es

jedoch von einer weitern Seite her bekräftigen.
Die Interpretation eines biblischen Textes kann bei Origenes

ohne irgendwelche Rücksichtnahme auf die historische Situation

mit der spiritualistischen Deutung anheben. Es kann auch
sein, daß diese Situation in fast bedeutungslosen Worten erledigt

wird. In diesem Fall könnte man wirklich von einer
Indifferenz der historischen Wirklichkeit gegenüber zu reden
versucht sein. Origenes beginnt sich jedoch um die historische
Wirklichkeit zu kümmern, wenn sich Unklarheiten oder sogar
Widersprüche zeigen. Dann interessiert er sich plötzlich sehr
entschieden für diese Geschichte.

In der Exegese der Heilung der beiden Blinden, im 16. Buche
des Matth.-Komm., untersucht er, wie er selber angibt, die
historische Wahrheit der Perikope. Zwei Blinde sitzen an der

2 Schon Prat: Origène, le Théologien et l'Exégète, Paris 1907, dann Jean
Daniélou: Origène, Paris 1948. Gerade diesem Werk gegenüber ist zu sagen,
daß man nicht von «Critique biblique» sprechen und dabei die Evangclien-
Kritik des Alexandriners unbeachtet lassen kann. Eine extrem kritiklose
Arbeit bei Ernest-Francis Latko: Origen's concept of penance, Quebec 1949.
Das bedeutendste Werk im exegetischen Bereich sind die Einleitungen zu
den Pentateuch-Homilien von Henri de Lubac: Sources chrétiennes, Paris
1943 ff., wo vor allem in Ex.-Hom. pp. 34 ff. das Verhältnis von «Histoire et
Esprit» ausgezeichnet dargestellt ist.

3 Hans Jonas: Origenes' Peri Archön, ein System patristischer Gnosis,
TliZ Basel, 1948, Heft 2, S. 101 ff.

4 Henri de Lubac: op. cit. pp. 26 ff.



Objektivität der Exegese des Origenes 177

Straße, da Jesus vorbeigeht. Sie bitten ihn um Heilung, «wert,
von ihm Erbarmen zu finden». Und Jesus legt die heilende Kraft
in ihre Augen und macht sie sehend.5 Was will Origenes mit
dieser Nachzeichnung der Stelle von den beiden Blinden, in
etwas andern als den neutestamentlichen Ausdrücken? Einige
Seiten später realisieren wir plötzlich, worum es ihm hier geht
und wieso er sich um Geschichte kümmert: drei Heilungsgeschichten

sind beim Gang Jesu durch Jericho berichtet, der
eine, namenlose Blinde bei Lukas, der blinde Bettler Bartimäus
bei Markus und die beiden Blinden des Matthäus. Drei Peri-
kopen über eine Blindenheilung Jesu in der Stadt Jericho. Sind
sie korrekt überliefert, so können sie sich unmöglich bei einem
und demselben Besuch Jesu in Jericho ereignet haben, da sich
sonst vor allem Lukas und Matthäus widersprechen. Es bleibt
für Origenes nur ein Ausweg aus dem Engpaß (Formgeschichte
werden wir von ihm wohl noch nicht erwarten!): die drei Peri-
kopen haben sich bei drei verschiedenen Ankünften Jesu in Jericho

ereignet.6
Das ist des Origenes Interesse am historischen Text, an der

historischen Situation. Wie in vielen andern Fällen ist es die
Folge seiner klaren Realisierung des synoptisch-johanneischen
Problems. In dem Augenblick, da er der Schwierigkeiten innerhalb

der Synoptiker und vor allem dieser mit Johannes gewahr
wird, beginnt er sich um die geschichtliche Lage und ihre Ueber-
lieferung zukümmern,und die ganze Abhandlung in Joh.-Komm.
10 zeigt deutlich genug, daß es sich dabei nicht um ein «Nebengebiet»

handelt.7 Es läßt sich anhand eines Textvergleiches
zeigen, wie dieses geschichtliche Interesse bei Origenes von
den Origenisten der Folgezeit überhaupt nicht mehr gesehen
wurde. Die spätere lateinische Version des Matthäus-Kommentars

läßt diese ganze historische Diskussion von zweimal zwei

5 Matth.-Komm. XVI, 9 [GCS vol. X1, pp. 501, 11 ff.].
8 Ibid. XVI, 12 [GCS 509—511],
7 Joh.-Komm. X, Iff., X, 20 ff. Wenn Henri de Lubac meint (op. cit.

p. 28), Origenes mache sich «de leur accord une idée trop étroite», dann ist
damit wirklich das synoptisch-johanneische Problem verharmlost und der
Ernst der origenistischen Fragestellung verkannt. Es ist sehr wahrscheinlich,

daß sieh Origenes in den vielen verlorenen Bänden des Johannes-Kommentars

noch oft mit den Evangeliendivergenzen beschäftigt hat.

12



178 S. Läuchli, Die Frage nach der

Seiten mit den bedeutungslosen Worten auf der Seite: quae sunt
secundum historiam huius loci, in aperto consistunt.8 Da hat
eine spätere Zeit ein fundamentales Anliegen des Origenes nicht
mehr verstanden: vor aller Interpretation die historische
Genauigkeit eines Bibeltextes festzulegen.

Die Lazarus-Episode war ohne Zweifel eine prekäre
Angelegenheit für einen Theologen des spiritualisierenden Alexandrien.

Es wäre eigentlich zu erwarten gewesen, daß gerade
hier Origenes zu spiritualisieren begänne, pneumatische
Exegesen vermittelte und dadurch einer unangenehmen Diskussion

mit der Philosophenwelt aus dem Wege ginge.
Ausgerechnet an dieser Stelle, in der Exegese der Lazarus-Auferwek-
kung, spricht Origenes von der Geschichtlichkeit des Wunders!
Lazarus war wirklich im Grabe, er war wirklich tot, und seine
Seele war nicht mehr in ihm, sondern am «Orte der Seelen».
Jesus wird zum Grabmal gerufen. Er bittet Gott nicht, sondern
spricht ein Dankgebet, wohl bewußt, daß sein Wunsch erhört
war, bevor er ihn überhaupt nur aussprach. Und mit lauter
Stimme ruft er Lazarus, legt seine göttliche Kraft in ihn, auf
daß die Seele zum Körper zurückkommen kann. Das Wunder
geschieht, Lazarus wird auferweckt.9

Das ist Aktualität der Geschichte. Natürlich ist die
Terminologie völlig alexandrinisch und bewegt sich innerhalb der
Grenzen der origenistischen Weltkonzeption, in welcher Tod
immer nur Anfang einer neuen Existenz ist, einer dämonischen
für den Schuldigen und einer angelischen für den Erretteten,
wobei der Gedanke eines völligen Todes (von Leib und Seele)
vollkommen ausgeschlossen ist. Origenes würde uns fragen,
was wir darunter verstehen. Er diskutiert höchstens das
Problem, ob die Seele noch neben dem Körper sein könnte oder
nicht. Nichtsdestoweniger, es ist ein hic et nunc, das er
ausdrücklich festhält. Erst nachher folgt die Interpretation: daß es
auch heute noch Lazarusse gibt, schwach in der Liebe, tot und

8 Matth.-Komm. XVI, 9. Ebenso der verständnislose Satz des Ueberset-
zers: alia vice duos istos caecos Christum sanasse, alia autem vice unum illum
quem Marcus exponit, tertia vero quod scribit Lucas. Der Verlust des historischen

Interesses kann durch diese ganze lateinische Version festgestellt
werden! Cf. VII, 13; XII, 15; XVI, 18, 19 und 20; XVII, 29.

9 Joh.-Komm. XVIII, 6—7 [GCS 39 ff.].



Objektivität der Exegese des Origenes 179

im Grabe, die von Jesus mit lauter Stimme zu dem herausge-
rufen werden, was außerhalb des Grabes liegt.10

Wie geschichtlich Origenes gerade das Wunder genommen
hat, geht ferner aus einer uns merkwürdig anmutenden
Kondition hervor, die von ihm mehr als einmal ausgesprochen wird:
Wenn Jesus nicht ins Schiff gestiegen wäre, so wäre der Wind
nicht zur Ruhe gekommen und die Jünger hätten den See nicht
überqueren können; wenn Jesus mit seinen Jüngern nicht zum
Yolkshaufen gekommen wäre, wäre der Mann mit dem
epileptischen Knaben nicht zu ihm gekommen, wäre also die Heilung
nicht eingetroffen.11 Da ist ein Heilungswunder abhängig
gemacht von einem historischen Entscheid Jesu, nicht als zeitlose
Wirkung göttlicher Kräfte auf die irdische Welt, sondern als
Geschehen innerhalb der Kontinuität der Geschichte.

Man könnte schließlich noch an das Gespräch mit Kelsos
erinnern. Während Origenes in Peri Archön bewußt die
Geschichte von Adam und Eva spiritualisiert, hält er mit aller
Entschiedenheit gegen den griechischen Philosophen die
Geschichtlichkeit einer großen Zahl übriger Genesisperikopen
fest: Joseph in Aegypten, die «unsinnige Arche», wie Kelsos
sie genannt hatte, ja ausgerechnet die anstößige Geschichte von
Lot und seinen beiden Töchtern wird dabei eingeschlossen. Was
er darin dem Kelsos vorwirft, ist ein Moment, das sich um
Geschichte dreht: der Grieche hat sich gar nicht ernst genug mit
den geschichtlichen Situationen beschäftigt, sonst hätte er
feststellen müssen, daß, ohne überhaupt an theologische Interpretationen

zu denken, absolut nichts Widersinniges darin
enthalten sei — eine Anspielung an die Behandlung ähnlicher
Verhältnisse in der stoischen Philosophie.12

Diese Beispiele genügen, um die Tatsächlichkeit des historischen

Faktums in der origenistischen Exegese zu zeigen. Es ist
schlechterdings unrichtig zu behaupten, Origenes spirituali-
siere die Geschichte von einem Ende zum andern.13 Wenn er

10 Ibid. [53],
11 Matth.-Komm. XI, 5 [p. 41] und XIII, 3 (tat.) [p. 186], ebenso XI, 2

[p. 36] : «Wenn die Brote und die Fische nicht zu Jesus gebracht worden
wären, hätten sie sich nicht vermehren können.»

12 K. K. IV, 41—IV, 47 und IV, 45. Zur Stelle cf. Doutreleau : Homélies
sur ta Genèse (Sources chrétiennes vol. 7), p. 140.

13 Eugène de Faye, op. cit. pp. 73 ff.

12*



180 S. Läuchli, Die Frage nach der

denn wirklich an der Geschichte und am geschichtlichen Text
völlig desinteressiert gewesen wäre — wieso brauchte er denn
selber nach Palästina zu gehen, um dort herauszufinden, daß
der Ort, da Johannes der Täufer predigte, nicht Bethania (auf
dieser Seite des Jordan), sondern Bethabara (auf der andern
Seite des Jordan) geheißen habe? Wenn ihm der geschichtliche
Text nichts bedeutet — warum lernte Origenes denn Hebräisch,
um das Alte Testament in seiner originalen Form zu lesen?
Und warum vergeudete er dann so viel Zeit für philologische
Kleinarbeit, kritische Details, synoptisch-johanneische textkritische

Fragen, während er doch, analog den Gnostikern, auf
all dies hätte verzichten können? 14 Weil er, in aller Spirituali-
sierung, die Geschichtlichkeit festhalten will, solange es ihm
nur möglich ist.

b) Der Grund zur Annahme, Origenes hätte sich nicht um
die Geschichte gekümmert, liegt nicht zuletzt in der Tatsache,
daß er an gewissen Stellen tatsächlich die Geschichtlichkeit
verneint hat. Von daher glaubte man, Origenes setze sich mit
Leichtigkeit über den Text hinweg und streite seine historische
Wirklichkeit ab, wo es ihm gerade einfalle.15 Auf der andern
Seite haben gewisse Monographien die Geschichtskritik völlig
weggelassen.16 Origenes hat tatsächlich die Historizität des
Schrifttextes an gewissen Stellen negiert, wobei drei verschiedene

Motive auseinandergehalten werden können.
Das erste ist ein äußerst merkwürdiges. Origenes hat

gewisse Worte Jesu in einer übertrieben wörtlichen Bedeutung
gefaßt und sie als solche für unhistorisch erklärt. So ist das
Wort vom Hinhalten der rechten Wange unmöglich; denn jeder,
der nicht körperlich behindert ist, schlägt auf die linke und
nicht auf die rechte. Wie soll gerade das rechte Auge für ein
Aergernis verantwortlich gemacht werden? Und das Wort
«Grüßt niemanden auf dem Wege» kann doch ausgeschlossen
wörtlich aufgefaßt werden. Im Sabbathgebot wird das Kd&pcreo&e

der Septuaginta in der wörtlichsten Weise genommen: man
kann doch nicht den ganzen Tag sitzen bleiben, ohne sich zu

14 Joh.-Komm. VI, 40 [204] ; Euseb. Hist. Eccl. VI, 1 — Joh.-Komm. VI,
30—39; X, 1; X, 20 ff.

15 Thomasius: loc. cit. und Bigg: loc. cit.
16 Prat: op. cit. und Daniélou: op. cit.



Objektivität der Exegese des Origenes 181

bewegen.17 Es ist tatsächlich schwer, für diese Art der «Ge-

schichtsverneinung» (im Grunde ist es ja gar keine!) eine
brauchbare Erklärung zu finden. Wenn das Jesuswort: «Ich
bin der Weinstock» nicht wörtlich zu nehmen ist, so müßten
wir dem Origenes antworten, es fiele ja niemandem ein, dies in
Frage zu stellen. Wir können darin einen ersten, tastenden
Versuch des Origenes in seinem dogmatischen Werk sehen, Klarheit

in das bis dahin noch sehr verworrene Verhältnis von
Geschichte, deren momentane Unzuverlässigkeit für ihn feststand,
und kirchlicher Theologie zu bringen.

Ganz anders verhält es sich mit den beiden andern Momenten,

die für seine Geschichtskritik entscheidend sind. Zunächst
der Mythos, die Sage. Origenes verneint solchen Geschichten
die historische Wirklichkeit, die mythische, sagenhafte,
anthropomorphe Züge in sich tragen. Die Schöpfungsgeschichte ist
unhistorisch: Wie soll es einen ersten, zweiten und dritten Tag
gegeben haben ohne Sonne? Wie soll Gott, nach der Art eines
Landmannes, einen Baum im Paradies von Eden gepflanzt
haben? Wie soll es geschichtlich sein, daß Gott auf der Erde
umherwandelt und den Rain sucht, der sich vor dem Angesichte
Gottes verbirgt? Auch die Versuchungsgeschichte kann nicht
historisch aufgefaßt werden, denn wie könnte es irgendwo einen
Berg geben, von dem aus man alle Länder der Welt sieht, die
Reiche der Perser, Skythen und Inder? 18 Das sind Elemente von
Mythus und Sage, denen Origenes sich hier entgegenzustellen
sucht. Diese Geschichten, erklärt er, sind gar nicht wörtlich
gemeint, sondern von den Verfassern als nicht historisch wirkliche

Perikopen absichtlich, in einem pucrxiKÔç ukôttoç, in die
Geschichte hineingewoben worden.19 Der christliche Theologe
von Alexandria war sich der mythischen Gefahr wohl bewußt,
der das Christentum als zeitliche Parallelerscheinung der syn-
kretistischen, von vorderasiatischer und ägyptischer Mythologie

übervollen Mysterienkulte ausgesetzt war. Aus apologetischen

Gründen mußte Origenes die mythischen Elemente des
Christentums preisgeben, um nicht plötzlich neben Isis und
Mithras gestellt zu werden. Darum bekämpft er so heftig die

17 P.A. III, 2 [326, 3 ff.]; III, 3 [327],
18 P. A. III, 1 [pp. 323—324].
19 Joh.-Komm. X, 5 [19].



182 5. Läuchli, Die Frage nach der

gnostische Mythenbildung, greift Valentins «Mythologie der
Syzygie» so scharf an und stellt dem pûboç und nXacrga des
Herakleon die christlichen pucttfipia und àXqôeia gegenüber.20
Man kann nicht gerade sagen, diese Geschichtskritik entspringe
einem «gewissenlosen Schacher mit dem Schrifttext»! Weil Ori-
genes die historische Wahrheit der Schrift um jeden Preis retten

wollte, gab er jene Stücke preis, deren mythische Formen
ihm durch die Parallelerscheinungen im synkretistischen
Alexandrien deutlich genug feststanden.

Der wichtigste Faktor in der Geschichtskritik liegt in seiner
Evangelienexegese, in der er die synoptische wie die synop-
tisch-johanneische Frage in all ihrer gefährlichen Konsequenz
durchschaute und nur dadurch zu lösen vermochte, daß er
gewisse Stellen als ungeschichtlich, und zwar als absichtlich von
den Evangelisten als ungeschichtlich in die Geschichte
hineingewoben bezeichnete. Dieses Problem soll nicht nochmals
aufgerollt werden.21 Es sei nur festgehalten, daß gerade diese
Schriftkritik einem außerordentlich ernsthaften Ringen um den
Biheltext entspringt, wobei Origenes nicht, wie das behauptet
worden ist, der Schrift «Unwahres aufbürdet», sondern schweren

Herzens Widersprüche des historischen Textes entdeckt —
die völlige Unmöglichkeit zum Beispiel, den Aufriß der Leben
Jesu bei Johannes und bei den Synoptikern in Einklang zu
bringen — und diese Widersprüche durch Verneinung der
Geschichtlichkeit auf der einen und durch seine allegorische
Interpretation auf der andern Seite zu lösen sucht.

So zeigt auch die Verneinung der Geschichtlichkeit gewisser
Perikopen des Origenes entschiedenes Interesse an der
Geschichte. Wie er ausdrücklich festhält, sind die Stellen, welche
geschichtlich akkurat sind, unendlich viel häufiger. Und er
schließt die berühmten Ausführungen über die Ungeschicht-
lichkeit gewisser Schrifttexte mit einem Warnungszeichen: Daß
ja nicht einer glaube, wir hätten behauptet, es habe sich keine
Geschichte wirklich ereignet, da eine bestimmte nicht geschehen

ist!22

20 Joh.-Komm. XIII, 17 [103] und XIII, 27 [162].
21 Vgl. S. Läuchli: The polarity of the gospels in the exegesis of Origen,

Church History, 1952, 3.
22 Joh.-Komm. X, 5 [18 ff.].



Objektivität der Exegese des Origenes 183

2. Die Anagoge.

Geschichte, in ihrer historischen Realität negierte, oder eben
darin mit aller Deutlichkeit bejahte, bildet für Origenes den

Ausgangspunkt für seine Exegese. Was geschieht nun mit
dieser «Geschichte»? Von all den vielen Bezeichnungen für den
exegetischen Weg manifestiert avcrforrn wohl am deutlichsten
das Wesen dieser Exegese. Dieser aristotelische, im Neuplato-
nismus wieder zur Bedeutung gekommene Begriff läßt sich vor
Origenes kein einziges Mal in Beziehung zur Exegese
nachweisen, weder bei Philo noch bei Josephus, weder in der gnosti-
schen Literatur noch in der spätgriechischen Allegorese.23 Die
christlichen Belegstellen, Gregor von Nyssa und Hieronymus,
sind alle von Origenes abhängig.24 Origenes hat dvaTiWTP als
Ausdruck seines exegetischen Prinzips gewählt, weil er, in seiner

Doppelbedeutung von «Emporheben» und «Beziehung»,
hesser als jeder andere sein Unternehmen als Ausleger
biblischer Texte kennzeichnet.

a) Avcrfuj'fri hat zur Grundbedeutung «Emporheben»,
«Emporbringen», bei Thukydides, Xenophon usw.23 Während die
aristotelische Philosophie den Begriff nur in übertragener
Bedeutung verwendet, findet sich diese Grundbedeutung in der
neuplatonischen Philosophie wieder, bei Porphyr und Jambli-
chus.25 Hier finden wir zunächst Origenes. Anagogê bedeutet
das Emporbringen des historischen, wie er sagt, des «somatischen»

Textes zur Ebene des Pneuma, des Noëtischen. Anagogë
bezeichnet den vertikalen Weg der Exegese, das Hinauf. Wie
das ganze origenistische System nur die eine Richtung kennt:
vom höchsten und vollkommenen einen geistigen Gott hinunter
zur niedrigsten Pluralität der Dämonen, und wie die Ethik des
Alexandriners allein nach dem Komplement dieser vertikalen
ontischen Linie ausgerichtet ist: den Weg zurückzufinden in
die Welt der pneumatischen Substanzen, so hat die Exegese die
parallele Aufgabe, die somatisch-historischen Texte der Heiligen

Schrift emporzuführen, zu jener noëtischen Ebene, in wel-
23 Die Belege in Liddell & Scott: A Greek English Lexicon, Oxford 1948,

Vol. I, p. 102, col. 2.
24 Vgl. die Belege im patristischen Wörterbuch von Sophocles.
25 Jambl.: De Myst. 3,7 und Porph. : Sent, ad int. due. (bei Liddell &

Scott, op. cit.).



184 S. Läuchli, Die Frage nach der

eher allein ihre wahre Existenz und ihre Wahrheit zu finden
ist. Mit dem gleichen Terminus, mit dem Jamblichus später das
Aufheben der Seele zu Gott bezeichnet, wird bei Origenes der
Weg gezeichnet, den der Text in der Hand des christlichen Ex-
egeten zu gehen hat.

Der König von Babylon ist nach der Geschichte Nebukad-
nezar, nach der Anagogê «der Schlechte».26 Auf der historischen

Ebene ist dies selbstverständlich der babylonische Nebu-
kadnezar. Wird der Text jedoch emporgeführt, ist es plötzlich
nicht mehr der König von Babylon allein, nicht mehr ein
Einzelner, sondern der Böse, der Satan, gesandt, um als Feind und
Rächer den Sünder zu strafen. Diese pneumatische Wahrheit
liegt dann aber nicht nur im Jeremia-Text allein, sie findet sich
auch im Neuen Testament, wo zweimal Menschen dem Satan
übergeben werden.27 Dreimal eine historisch verschiedene
Geschichte, die zur selben apxa, zum einen pneumatischen
Ursprung zurückgeführt wird.

«Ihr betet an, was ihr nicht kennt, wir aber beten an, was
wir kennen.» Dieses Johannes-Wort meint nach seiner
wörtlichen Aussage, der XéHiç, die Samaritaner und Juden. Nach
der Anagogê jedoch sind es hier die Heterodoxen, einen gegen
die Heilige Schrift verstoßenden Glauben vertretend, dort die
Christen, welche durch den Logos vom Judaismus erlöst sind,
errettet durch die Erscheinung unseres Herrn Jesus Christus,
durch die das göttliche Mysterium sichtbar geworden ist.28
Samaritaner und Juden historisch gesehen, Heterodoxe und
rechtgläubige Christen vom noëtischen Standpunkt.

Die schon erwähnte Lazarus-Episode zeigt deutlich, was
Origenes unter Anagogê versteht. Nach der historischen
Erklärung, wie wir sie behandelt haben, vermittelt der Exeget die
Anagogê: Christus bat, daß der, welcher Gott gestorben ist, mit
göttlicher Kraft wieder zum Leben zurückkäme. Und der Haufe
der Ungläubigen steht darum herum und wundert sich, wie das

möglich ist.29 Anagogê erscheint hier in ähnlichen Ausdrücken

26 Jer.-Horn. XIX, 14 [III, 171 ff.].
27 1. Tim. 1, 20 (die Namen allerdings mit 2. Tim. 1,15 verwechselt) und

1. Kor. 5, 3—5.
28 Joh.-Komm. XIII, 17 [101 ff.].
29 Joh.-Komm. XVIII, 6 [49—50].



Objektivität der Exegese des Origenes 185

wie die Nachzeichnung der geschichtlichen Situation. Aber es
ist jetzt nicht mehr dieser Lazarus allein, der im Grabe liegt
(sein Name fehlt jetzt), sondern all die geistig Toten der Kirche,
und nicht mehr der Haufe der um jenes Grab versammelten
Juden allein wundert sich, sondern zusammen mit jenem Kreis
sind es die Massen der Ungläubigen, die sich über solche Auf-
erweckung vom geistigen Tod wundern. Das Lazarus-Ereignis
ist jetzt in jener geschichtslosen Höhe gesehen, von der nicht
eine einzige Linie zur Person des Lazarus, sondern unendlich
viele in die verschiedensten Zeiten und Naturen der Geschichte
hinunterführen.

Das ist die eine Seite origenistischer Anagogë, origenisti-
scher Bibelexegese. Seinem ganzen System getreu wird das
Historische, Irdische, Somatische emporgeführt zu seiner dpxn,
in die ühergeschichtliche, nicht mehr irdische noch somatische
Ebene von Pneuma und Nüs.

h) Eine moderne kritische Betrachtung des bisher
Ausgeführten könnte nun zum Schluß kommen, es ließen sich zwei
einander entgegengesetzte Prinzipien in der Schriftauslegung
des Origenes scheiden: hier geschichtliches Interesse, kritische
Fragen, unbefangenes Studium des Textes, dort geschichtslose
Allegorie, Auflösung der Historie im Noëtischen. Man könnte
dann sogar versucht sein, subjektivere und objektivere Exegese
dabei auseinanderzuhalten. Solche Analysen, auch wenn ihnen
eine gewisse Berechtigung nicht abzusprechen ist, werden darum
Origenes nicht gerecht, weil es beim ihm niemals ein Nebeneinander,

sondern immer nur ein Untereinander sein kann. Wie das

ganze System nur durch den Gedanken der Subordination zu
erfassen ist — Unterordnung des Niederen unter das Höhere —, so
wird auch die Exegese nur dadurch erklärlich, daß ein subordiniertes

Verhältnis eines geschichtlichen Textes zu seiner
höheren Wahrheit gesehen wird.

Es gibt bei Origenes Geschichte, haben wir gesehen,
Geschichte als historische Aktualität. Diese Geschichte ist jedoch
immer einem Höheren untergeordnet. Sie existiert, aber sie
existiert nicht in sich selbst! Was Origenes in seiner berühmten
Stelle über Christus formuliert hat — daß man nicht seine
Menschheit wegnehmen und nur seine Gottheit akzeptieren,
aber auch nicht seine Gottheit streichen und ihn als heiligsten



186 S. Lâuchli, Die Frage nach der

und gerechtesten aller Menschen ansehen dürfe 50
—, dies gilt

implizit auch für den gesamten Bereich seiner Exegese: wir
können nicht Geschichte streichen und die Texte vergeistigen,
aber wir dürfen auch nicht nur die Geschichte betrachten und
das Pneuma streichen. Und wie der Sohn unter dem Vater steht
und wiederum der Geist unter dem Sohne, so ordnet sich das
Geschichtliche unter das Noëtische, der historische Text unter
seine pneumatische apxf|. «Historisches ist nicht Typus für
Historisches, und Somatisches ist nicht Typus für Somatisches,
sondern das Somatische ist Typus für Pneumatisches und das
Historische für Noetisches.» 31 Diese Typologie ist der
Ausdruck eines Subordinationsverhältnisses, deren Komponenten
miteinander in enger Beziehung stehen. Die Geschichte, so
erklärt Origenes, wird vom Exegeten als die Leiter gehraucht,
um zum Wesentlichen emporzusteigen, und im wörtlichen Text
findet man die Spuren der darin enthaltenen Wahrheit der höheren

Ebene.32 Dieses Bild von der Leiter veranschaulicht nochmals

das ganze exegetische Unterfangen: in der Schriftauslegung

wird die Geschichte, der geschichtliche Text hinaufgeführt

(darum dvapeiv) zu dem, dessen Typus, Zeichen, Symbol
er ist.

Das untergeordnete Verhältnis der Geschichte kommt in der
Behandlung des JesusWortes «Wenn ihr nicht Zeichen und
Wunder seht, glaubet ihr nicht» zu einer gewissen Definition.33
Wunder, so führt Origenes dort aus, sind immer symbolisch
für etwas anderes. Sie sind nie in sich selbst paradox, sondern
immer Zeichen (crripeîov) eines andern, eines Höheren. Sie
haben wohl eine eigene Realität, aber diese ist einer höheren
untergeordnet. Wohl gibt es Paradoxes, aber dieses Paradoxon
ist immer zugleich noch Zeichen und darum überhaupt erst
dann des Nacherzählens wert. Das crrmeTov bildet das
Verbindungsglied zwischen der niederen Realität und der höheren.
Dieses Zeichen muß da sein; etwas schlechthin Paradoxes, das
nicht zu gleicher Zeit etwas Höheres symbolisiert, will Orige-

30 Joh.-Komm.'K,& [24].
31 Joh.-Komm. X, 18 [110].
32 Joh.-Komm.XK, 3 [10],
33 Joh.-Komm. XIII, 64 [450 ff.]. Vgl. zur Stelle: Sehlingensiepen: Die

Wunder des Neuen Testamentes, ihre Deutung in der Alten Kirche, 1934, p. 104.



Objektivität der Exegese des Origenes 187

nes überhaupt nicht anerkennen! Das Wunder fordert seine
Anagogë, das ist die ontologische, die exegetische Subordination
des Origenes.

Wir können, rebus sie stantibus, bei Origenes von einer
doppelten Realität reden. Vom christlichen Anliegen her, die
geschichtliche Erscheinung des Erlösers in einem nicht mehr
zu überbietenden Souveränitätsanspruch historisch zu betonen,
bringt er den griechischen Transzendentalismus, der immer
primär zyklisch, zeitlos dachte, zum Abschluß. Das Festhalten
an der Geschichte zeigt deutlicher denn alles andere den Primat
der christlichen Tradition im Denken des Origenes. Weil das

geschichtliche Wie des Jesus von Nazareth auf dem Spiele
stand, brauchte es die verzweifelten Versuche, die Synoptiker
unter sich und wiederum diese mit Johannes in Einklang zu
bringen; weil die Gnostiker aus dem Sotër einen doketischen
Gott machten, mußte das hic et nunc, die Menschheit und
Niedrigkeit dieses Gottes vehement betont werden. Das kommt auch
dort zum Ausdruck, wo die Exegese immer wieder alttestament-
liche Stellen auf Christus bezieht. Die Jeremia-Homilien stellen
eine große christologische Exegese dar. Aber nicht nur bei Jere-
mia, auch bei Elia, Mose, Ezechiel werden die Parallelen zu
Jesus Christus gezogen, die Opfer erhalten symbolische
Bedeutung im Blick auf das Opfer Christi, die Gesetze, die reinen
und unreinen Tiere sind christologische Symbole, ja sogar das

Holz, das dem Jeremia ins Brot geworfen wird (LXX), ebenso
wie das kostbare Holz des salomonischen Tempels, sind Symbole
für das erlösende Holz, durch das Christus bei seinem Tode
zum Triumphe gelangte.34 Diese Relationen sind solche innerhalb

der Geschichte. Dies sieht man ja am deutlichsten bei der
letzten, in der Beziehung zum «heilbringenden Holze», in
welcher wirklich jede geschichtslose Deutung ausgeschlossen ist.
Solches Holz existiert nicht als ständig wiederkehrendes, zyklisches

Element der noëtischen Welt, sondern einzig und allein
in jenem historischen Faktum der Kreuzigung.

Aber diese geschichtliche Realität ist eine untergeordnete.
Es gibt darüber eine zweite, eine höhere Realität, die von

34 Die Belege für diesen völlig unhellenistischen christozentrischen
Symbolismus in meinem Artikel: Origen's conception of Sgmbolon, Angl.
Theol. Rev. 1952, 2.



188 S. Läuchli, Die Frage nach der

Pneuma und Nüs. Die Exegese des Origenes will in ihrem
Grundanliegen dem Gemeindeglied diese Realität vermitteln,
die Geheimnisse, von denen er immer wieder spricht, die
verborgene Wahrheit Gottes, die Typen. Diese Realität ist die

primäre, das A und 0 des verstehenden, i. e. glaubenden Christen.

Ihr ist alles untergeordnet, was über Söma, Welt,
Geschichte gesagt werden kann.

Aber nun können wir nicht einmal in dieser Ebene behaupten,

sie sei völlig geschichtslos, denn zu ihr gehört doch zweifellos

auch die Kosmogonie und Eschatologie von Peri Archön.
Damit ist aber Geschichte für Origenes nicht auf diese Welt
beschränkt. Sie beginnt ausgerechnet in der Welt der pneumatischen

Substanzen selber, welche durch ihre ußpi? den Fall, die
Schöpfung verursacht haben. Das Herabsteigen des Logos als

Erfüllung alttestamentlicher Erwartung, vom historischen
«Vorläufer» noch besonders angezeigt, die Wiedererreichung
des ursprünglichen, paradiesischen Zustandes durch den Christus,

die endgültige Erlösung am Ende der Zeiten als Aufhebung

des Falles — dies alles sind Abwicklungen innerhalb einer
geschichtlichen Gesamtkonzeption, die ihrerseits nicht mehr
griechisch sind. Die ersten beiden Bücher von Peri Archön
sind, verglichen mit den Homilien und Kommentaren, die von
der kirchlichen Tradition am weitesten entfernten origenisti-
schen Schriften, wegen ihrer gnostischen und neuplatonischen
Gedankengänge denn auch gebührend angefeindet. Und doch ist
auch die Grundtendenz von Peri Archön mit ihrer
Geschichtsspekulation von der Inkarnation des Logos bis zur Eschatologie

außerhalb der christlichen Tradition im dritten
nachchristlichen Jahrhundert schlechthin ausgeschlossen.

Natürlich hat es auf der Ebene des Pneuma völlig unchristliche,

hellenistisch-philosophische Elemente, wie jene Stelle aus
dem Johannes-Kommentar, welche Christus als Weisheit, Logos

und Gerechtigkeit über Christus als Hirten, Arzt und
Erlöser stellt.35 Isoliert genommen ist in dieser Aussage das neu-
testamentliche, geschichtliche ô Xôpoç cxàpS èféve-ro entwertet,
und es soll auch nicht bestritten werden, daß die höhere Realität
bei Origenes auf weite Strecken geschichtslos ist. Aber gerade
in jenem Johannes-Kommentar schreibt derselbe Theologe

35 Joh.-Komm. I, 30 [124].



Objektivität der Exegese des Origenes 191

dersprechenden Darstellungen nicht alle zugleich für Wahrheit
nehmen. Der Widerspruch verschwindet aber, sobald wir uns
bewußt werden, daß die Historiker durch ein Zeichen (eig.:
Xctpmcifip das von ihrem Geiste Geschaute lehren wollen.30
Diese Argumentation, wenn sie auch ganz schön klingt, löst
die Fragen der Evangeliendisharmonie, um die es Origenes vor
allem andern geht, in keiner Weise, denn es handelt sich dabei
eben gerade nicht um den transzendenten Gott und seine ge-
schichtslosen Visionen, sondern um die Widersprüche in den
Berichten um den irdischen Gott! Und ausgerechnet in diesem
Zusammenhang wird gegen den gnostischen Doketismus
polemisiert!

So entstand eine zweite Motivierung der Geschichtsnegation.

In einer verborgenen Absicht (gucmKÔç ukôttoç) woben die
Evangelisten als etwas scheinbar Wahrnehmbares in die
Geschichte hinein, was ihnen auf rein geistige Weise sichtbar
geworden ist.40 Das Verhältnis dieses Hineingewobenen zur
Geschichte ist dann dies: wenn es möglich war, sagten die
Evangelisten die Wahrheit auf zwei Arten: pneumatisch und somatisch.

Wenn dies aber nicht mehr möglich war, wurde das
Pneumatische dem Irdisch-Somatischen vorgezogen.41 Dann verlor
der wörtlich-geschichtliche Text seine historische Realität, und
der Exeget kann nur noch das im Geiste vom Evangelisten
Geschaute eruieren, die höhere Wahrheit, welche geschichtlich
gesehen in einem ipeûôoç (welches nicht Lüge, sondern Falschheit

bedeutet) wiedergegeben wurde.
Das ist denn die origenistische Lösung der synoptisch-

johanneischen Frage, von der aus er Exegese treibt: die
Geschichte stehenlassend, wenn dies immer möglich ist, wobei er
oft geradezu lächerliche Analysen unternimmt, nur um zwei
historisch abweichende Jesusworte zu retten — und erst dann
zur Verneinung schreitend, wenn wirklich kein Weg mehr
offensteht, wie in der Reinigung des Tempels durch Christus,
von der schlechthin nicht behauptet werden kann, sie habe sich
zweimal ereignet, am Anfang des Lehens Jesu (hei Johannes)
und am Ende seiner Wirksamkeit (bei den drei andern).42 Dort

39 Joh.-Komm.X, 4 [17].
40 ibid. [18—19],
41 ibid. [20]. 42 Joh.-Komm.jK.,'2ü—34.



192 S. Läuchli, Die Frage nach der

hat Origenes ohne Mitleid die subordinierte Realität der höheren

geopfert.

3. Die Beziehung.

Zu dieser ersten Voraussetzung für eine objektive Exegese,
die Bibelerklärung als ein genuines Aequivalent des theologischen

Systems im Rahmen der Ontologie zu sehen, wobei
Geschichte wohl untergeordnet, in keinem Fall aber leichtfertig
negiert wird, kommt eine zweite: die göttliche Gegebenheit der
Heiligen Schrift. Nicht durch Menschen, sondern durch
Inspiration des Heiligen Geistes ist ja die Schrift entstanden, so daß
Origenes geradezu von den «Schriften des Geistes» sprechen
und ihnen die Attribute beôirveucTToç, (xyioç und iepôç geben kann.
Und zwar sind es nicht nur die pneumatischen Stellen, sondern
auch die somatischen, auch die somatisch nicht wirklichen,
welche fiyioi genannt werden.43 Der Exeget hat es demnach
selber wieder mit einem äußerst objektiven Material zu tun, hat
also nicht einen Spielball vor sich, sondern einen vom Geiste
Gottes selber den Menschen geschenkten Kanon.

Was geschieht nun mit diesem als göttlich postulierten Text?
Wird er theologisch und homiletisch verwendet, vom Exegeten
für seine Zuhörer und Leser brauchbar gemacht, in die Gegenwart

umgedeutet? Origenes denkt gerade nicht so. In jener
zitierten Stelle aus Peri Archön heißt es nämlich nicht, man
könne alle Texte pneumatisch deuten, nicht alle aber somatisch,

sondern: nicht jede Stelle enthält das Somatische.44 Die
origenistische Fragestellung in der Exegese heißt nicht: Wie
deute ich den Text?, sondern: Wie finde ich die pneumatische
Wahrheit, die im Text verborgen ist? Darum kann Origenes
nicht, wie dies mancher moderne Exeget in Predigt und Schrift
praktiziert, geistreiche Kombinationen von sich aus bilden, die
Widersprüche auf der Seite stehen lassen und dafür die eigenen
Gedanken als Scheinlösungen vermitteln, sondern er muß
behaupten, die Verfasser hätten bewußt das Unwahre in den hi-

43 Joh-Komm. X, 39 [266] ; XX, 40 [378]; XIII, 21 [123]; Joh.-Kat. 37;
P.A. IV, 1, 6; IV, 3; IV, 1, 1; IV, 2, 2; IV, 3, 4; Jer.-Hom. XVI, 6; 139, 5.

Vgl. dazu: Zöllig: Die Inspirationslehre des Origenes, Freiburg i. Br. 1902.
44 P. A. IV, 3, 5 : nâoa ëxei tô Trveu.uaxiKÔv.



Objektivität der Exegese des Origenes 193

storischen Text eingeflochten. Er hätte niemals zugegeben, daß
die Harmonisierung, das Auflösen der Diskrepanzen, die letztlich

trotz allen Schwierigkeiten postulierte synoptisch-johan-
neische Einheit sein Werk sei. Es ist objektiv so, und der
Exeget hat nur die verborgene Absicht herauszufinden, in
welcher die Evangelisten jene Geschichtsveränderungen
herbeiführen, oder, falls ihm das nicht gelingt, zu wissen, daß die
Divergenzen vom Evangelisten sicher gewollt waren.

Diese Bemühung um Objektivierung der Exegese kommt im
Begriff Anagogë zum Ausdruck. Seit Aristoteles tritt er nämlich

in einer zweiten Bedeutung auf: die Beziehung: Metaphys.
1027 b. 14,1004 b 133, und zwar als Ausdruck des Verhältnisses
des Sichtbaren zu dem, was ihm zugrunde liegt, zu den sein ak-
zidentielles Sein bestimmenden Prinzipien. Anagogë bedeutet
für Aristoteles immer eine Beziehung innerhalb der Entelechien
der Seinshierarchie, eine Beziehung zu apxp und cutiov. In dieser

Bedeutung tritt der Terminus in der hellenistischen
Philosophie wieder auf, bei Epikur und Marc. Antoninus 45, in dieser
Bedeutung hat ihn Origenes auch gekannt. In zwei Stellen von
Peri Archön ist nämlich die Grundbedeutung von àvcrfwrn
ausgeschlossen, da von der Beziehung der Israeliten zurück zu den
Demarchen und Patriarchen und von der genealogischen Beziehung

Kains und der nach ihm lebenden Erdbewohner zu Eva
die Rede ist.46

Es wäre nun aber nicht nur müßig, sondern vor allem
unmöglich, von Fall zu Fall unterscheiden zu wollen: heißtdivcrfWYf|

in diesem Satz jetzt «Emporheben» oder heißt es «Beziehung».
Wieviel kann bei Origenes in einem einzigen Begriff mitschwingen,

denken wir nur an Xô-foç und dpxn Prinzipiell ist es natürlich

die «pneumatische Interpretation», ein Aequivalent zur
rabbinisch-spätgriechischen «Allegorie», das «Emporheben»,
d. h. der Weg der Exegese, da der Exeget einen zunächst nur
somatisch erscheinenden Text der Heiligen Schrift zu der
verborgenen Wahrheit emporführt, die dem Christen bei näherem
Zusehen sich öffnet, und die einst vom Verfasser, vom Geiste
Gottes geleitet, in das Schriftwort hineingelegt wurde, àvôrreiv

im Sinne der origenistischen Ethik. Anagogë ist jedoch zugleich
45 Liddell & Scott: loc. cit.
46 P. A. IV, 3, 7 [333, 17 und 26],

13



194 5. Läuchli, Die Frage nach der

die Beziehung des Textes zu seiner pneumatischen ctpxp, also
nicht mehr der Weg des Exegeten, sondern eine Brücke, die im
Text selber gegeben ist, und die der Ausleger, wenn er im rechten

Geiste Exegese treibt, entdecken kann, àvcrfeiv im Sinne
einer ontologischen Objektivität. Durch diese Doppelbedeutung
erhält avapuuTri, als Ausdruck einer zunächst der philonischen
wesensgleiche Exegese eine objektive Note, wie sie àXXrrropîa

niemals besaß.
Nebukadnezar ist «nach der Geschichte» der babylonische

König, «nach der Anagogë» der Böse. Da ist beides mit dvorfuufri

gekennzeichnet: prinzipiell die Interpretation, die der Exeget
ausspricht, Philos Allegorie, aber darüber zugleich die Beziehung,

welche im Text, vom geschichtlichen Nebukadnezar zum
übergeschichtlichen, nicht mehr einen einzigen König darstellenden

Bösen enthalten ist und welche der Ausleger gefunden
hat. Daß diese zweite Bedeutung von avcq-wTP tatsächlich
mitschwingen kann, beweist jene Stelle, in der Origenes erklärt,
Mose hätte im Geiste die pneumatische Wahrheit seines
Gesetzes verstanden und «die der Anagogë entsprechenden
Allegorien» dessen, das er niederschrieb.47 Der dabei verwendete
Ausdruck cd Km' avaTU)Tpv aXXirropiai zeigt die Unterscheidung
der beiden. Denn wenn etwas im mosaischen Gesetz vorhanden
ist, was nicht nur aus der Feder des Auslegers fließt, sondern
das schon Mose selber erkannt hatte, was also im Text selber
von jeher vorhanden war, dann ist doch àvapwYri zweifellos nicht
mehr Interpretation, sondern der entsprechende Objektivbegriff
dazu: Kelation.

Noch ein Beispiel möge die Doppelbedeutung zeigen: Joh.-
Komm. 18 fällt, im Anschluß an die Exegese von der Eucharistie,

ein Seitenhieb auf die, welche die Schrift mager und naß
werden lassen, gewisse Häretiker, die sich zugunsten eines
maßlosen und verfälschten Wandels am Ohr kitzeln lassen und
sich von der Wahrheit abwenden (nach 2. Tim. 4, 8 f.), indem
sie ihre eigenen avaptu-fod nehmen.48 Das heißt doch: diese Leute
schaffen sich angenehme Auslegungen, um den Text für sich
brauchen zu können, und tun das anstelle der wirklich im Text
vorhandenen. Wiederum ist hier dvapcuTri nicht mehr die subjek-

47 Joh.-Komm. 171, 4 [22].
48 Joh.-Komm. X, 18 [104],



Objektivität der Exegese des Origenes 195

tive Interpretation, sondern eine in den Texten vorhandene
Beziehung. Auch als solche heißt sie natürlich immer noch
Auslegung (eben jene pneumatisch allein wahre Auslegung, welche
die Häretiker sehr wohl im Text hätten finden können), aber
Auslegung als Entdeckung eines objektiven Verhältnisses.

Diese Tendenz zur Objektivität müssen wir bei Origenes
sehen — jenseits aller modernen exegetischen Konzeptionen —,
sonst wird sein Werk tatsächlich zur Farce. Nur darum konnte
er seine doch oft gesuchten und an den Haaren herbeigezogenen
Allegorien auf den als göttlich dastehenden Schriften aufbauen,
weil er sich sagte: die Texte enthalten solche Beziehungen, die
Schrift enthält pneumatisches Gut. Von diesem, dem modernen
kritisch-exegetischen Empfinden so diametral zuwiderlaufenden
Bewußtsein, in Tat und Wahrheit einen bereits existierenden
Sachverhalt wiederzugeben, im Unterschied zu aller gnosti-
schen Spekulation — die Diskussion mit Herakleon, von dessen
Irrtümern und Fehlexegesen Origenes völlig überzeugt ist, und
dem er mit umfassendem Anspruch die eigene Exegese als die
wahre entgegenhält, zeigt uns die Sicherheit, mit der sich der
alexandrinische Exeget bewegt — ist das exegetische Unternehmen

des Origenes, dem wie auch seinem ganzen theologischen
System eine Konsequenz nicht abzusprechen ist, zu verstehen.
Ob da noch jemand von «unehrlich» sprechen kann? 49

Die Hauptschwierigkeit des modernen Menschen, das Prinzip

dieser Exegese zu verstehen, liegt doch im Grunde darin,
daß es uns äußerst schwer fällt, hinter Kant zurückzugehen.
Was bei der platonischen Idee in ihrer metaphysischen Realität
zu sagen ist, gilt auch hier: nicht die produktive Einbildungskraft

schuf die exegetischen Relationen, sondern der menschliche

Geist findet, entdeckt objektive Wahrheit, wie der Sokrates
des Menon nicht Gesetze schafft, sondern sie als seiend, als
metaphysisch bereits existierend entdeckt. Unsere Erkenntnis
einer doch immer zeitgebundenen, von den jeweiligen
kirchlichen, kulturellen, theologischen Verhältnissen abhängigen
Exegese dürfen wir hier, bei den ersten Versuchen christlicher
Bibelauslegung, nicht erwarten. Das getan zu haben, war der
große Fehler der kritischen Forscher von Thomasius zu
Eugène de Faye. Origenes mußte den gnostischen Subjektivis-

40 Ch. Bigg: op. cit. p. 146.

13*



196 S. Läuchli, Die Frage nach der Objektivität der Exegese des Origenes

mus zu überwinden suchen. Darum das Bewußtsein dieser
Objektivität, darum Anagogë.

Und doch hat sogar Origenes seine Beschränkung erkannt.
Es gibt Stellen, da fordert er seine Leser dazu auf, eine bessere

Erklärung zum Problem abzugeben, falls sie eine wüßten. Er
kann auch zuweilen mehr als eine Exegese vermitteln, ohne
sich endgültig zur einen oder andern zu entscheiden. Und man
könnte manche Beispiele anführen, aus denen hervorgeht, wie
vorsichtig sich Origenes oft ausdrückt und wie er manchmal
nur zögernd eine Antwort auf eine schwierige Frage zu geben
wagt.50 Da haben wir, auch bei ihm, den Konflikt zwischen der
Objektivität des Textes mit der Gebundenheit des Auslegers.
Wohl in der Erkenntnis dieser Spannung spricht er darum von
den dcpoppou, den Ausgangspunkten, von denen her die Exegese
vollzogen werden kann.51 Das ist jedoch nicht mehr Objektivität

selber, das ist nur noch Ansatz zur Objektivität. Wenn der
Text nur den Ausgangspunkt bietet, ist die produktive Rolle des

Exegeten zugegeben. Von acpoppf) sprechen, heißt die exegetische
Selbstbeschränkung anerkennen.

So hat Origenes, in aller Tendenz, die gnostische subjekti-
vistische Bibelspekulation zu überwinden und den inspirierten,
göttlichen und heiligen Text selber nach seiner pneumatischen
Wahrheit zu fragen, seine eigene Beschränkung gesehen: daß

es doch immer ein Subjekt ist, welches die Exegese vollzieht.
Er war sich der Spannung bewußt, die immer zwischen dem

Ausleger und seinem Gegenstand eintritt, wo Exegese in irgendeiner

Form getrieben wird. Das bedeutet nicht, daß der
Anspruch, die Exegesen im Text zu finden, nun auf einmal negiert
sei. Es zeigt nur die Beschränkung dieses Anspruchs. Im Grunde
ist es Anagogë selber, welches diese Spannung, den Widerspruch

zwischen Text und Ausleger, aufzeigt: ist es doch
Beziehung und zugleich der Akt des Exegeten, in dem die Beziehung

hergestellt wird, auf der einen Seite ein objektives
Verhältnis (die pneumatische Wahrheit, welche Mose selber schon
verstanden hatte, als er das Gesetz niederschrieb), auf der
andern jedoch das exegetische Bemühen des suchenden Theologen

50 z. B. Joh.-Komm. X, 23 [130].
51 Joh.-Komm. II, 5 [43]; XIII, 21 [123]; XIII, 30 [183],



E. Bueß, Emanuel Hirschs Geschichte der neuern evangelischen Theologie 197

(da er die Geschichte als eine Leiter henützt, um zum noëtischen
emporzusteigen).

Dies ist der erste kirchliche Versuch, exegetische Objektivität

zu erreichen. Es ist nicht mehr als ein Versuch. Aber gibt
es nach Origenes manche Exegese im Räume der Kirche, die
jene Spannung zwischen dem Exegeten und seinem Gegenstand
endgültig gelöst hat?

Dornach b. Basel. Samuel Läuchli.

Emanuel Hirschs
Geschichte der neuern evangelischen Theologie

und ihre theologische Bedeutung.

Als reife Frucht eines Forscherlehens, das schon immer um
die «schöpferischen» Epochen der christlich-abendländischen
Geschichte, um Urchristentum, Reformation und Idealismus
gekreist hatte, legt uns Hirsch hier ein großes Geschichtswerk
vor, das die neuere evangelische Theologie «im Zusammenhang
mit den allgemeinen Bewegungen des europäischen Denkens»
zum Inhalt hat (Gütersloh 1949 ff.). Das Werk ist klar gegliedert.

Es setzt in einem ersten Buch ein mit den «neuen Gedanken
über den Staat und sein Verhältnis zur Kirche». Das zweite
Buch behandelt den «Wandel des philosophischen Weltbildes»
nach seinen unmittelbaren religiösen Auswirkungen. Das dritte
gilt im wesentlichen dem englischen Deismus, das vierte den

«neuen philosophischen und theologischen Anfängen in
Deutschland». Damit ist ein erster Zeitraum durchschritten, der
bis unmittelbar an die entscheidenden Kämpfe und Wandlungen
in Frankreich und Deutschland heranführt. Das fünfte und
sechste Buch ist ausschließlich dem westeuropäischen Denken
in der Zeit der (sich vorbereitenden) Revolution und der Restauration

gewidmet. Die Bücher sieben bis neun behandeln die
deutsche Entwicklung von Semler und Lessing über den von
Kant ausgehenden «schöpferischen Durchbruch» bis zur Er-
weckungstheologie. Das Werk schließt mit dem Blick auf «die
Erkenntnis der geschichtlichen Wirklichkeit Jesu und die


	Die Frage nach der Objektivität der Exegese des Origenes

