
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 10 (1954)

Heft: 3

Artikel: Die Stellung der Gebira im Staate Juda

Autor: Molin, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877467

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877467
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift
10. Jahrgang Heft 3 Mai/Juni 1954

Die Stellung der Gebira im Staate Juda.
HTM, Herrin, ist der Titel, den das Alte Testament 1. Kön.

15, 13 der «Königinmutter» gibt. Er läßt erkennen, daß sie im
Staate Juda oder doch im Stadtstaat von Jerusalem, die, so eng
sie auch miteinander verbunden waren, nicht einfach
zusammengeworfen werden dürfen, eine besondere Stellung innehatte.
Schon lange ist man sich auch darüber klar, daß mit dieser
Stellung die Sitte der Königsbücher zusammenhängt, bei den judäi-
schen Königen den Namen der «Mutter» anzugeben, auch dort,
wo von dem König selbst nur sehr wenig oder Belangloses zu
berichten ist.1 Vereinzelt findet sich auch die Erkenntnis, daß

es sich dabei nicht nur um Ehrenvorrechte handelt, sondern um
eine offizielle Stellung, die im Range nur der des Königs selbst
nachsteht.2 Es scheint mir jedoch, daß die Vorstellungen von
der gebira in Kommentaren und Geschichtswerken noch sehr
nebelhaft sind. Selbst das neueste Wörterbuch von Koehler-
Baumgartner gibt mit «Titel der Königsfrau, die den (nachfolgenden)

König geboren hat» eine nur ungenügende Deutung.
Es scheint daher angezeigt, den Versuch einer Klärung zu
unternehmen, selbst auf die Gefahr hin, daß er bei der Dürftigkeit
des Materials nicht gelingen könnte.

Die erste gebira, die wir kennen, ist Batseba, die Mutter
Salomos. 1. Kön. 2,19 berichtet, wie Salomo selbst und der ganze
Hofstaat ihr mit größter Ehrfurcht begegnen. In feierlichem
Zeremoniell wird ihr ein Thronsessel zur Rechten des Königs
aufgestellt. Daß Adonja sich an sie um Fürbitte für seine Pläne
wendet, zeigt, welchen Einfluß sie hei Hofe hat. Das sticht kraß
ab von 1. Kön. 1, 16, wo Batseba sich als Gattin Davids vor
diesem auf die Erde wirft, als sie ihre Bitte bei ihm anbringen will.
Dieser Wechsel ihrer Stellung mit dem Tode Davids hat manche
Ausleger auf den Gedanken gebracht, dieselbe mit der einer

1 R. Kittel, Komm, zu 1. Kön. 15,13.
2 I. Benzinger, Komm, zu 1. Kön. 2,19.

u



162 G. Molin, Die Stellung der Gebira im Staate Juda

sultaneh walideh der späteren orientalischen Staaten zu.

vergleichen. 3 Das würde bedeuten, daß jeweils die Mutter des

gerade regierenden Königs in die Stellung der gebira einträte.
Dies scheint sich durch die Tatsache zu bestätigen, daß in den

Königsbüchern in fast ungestörter Reihenfolge die Mütter der
judäischen Könige aufgeführt werden. Aber gerade die wenigen
Störungen, die zu beobachten sind, scheinen auf eine andere
Spur zu führen. 1. Kön. 15 nennt sowohl bei Abiam als auch bei
Asa Maacha, die Tochter 'Abisaloms, als Mutter.

Es ist nicht uninteressant zu beobachten, wie sich die verschiedenen
Ausleger mit dieser Tatsache zurechtgefunden haben. Zunächst nahm man
an, daß Asas Mutter früh gestorben sei, so daß seine Großmutter Maacha in
der Stellung der gebira bleiben mußte. 4 Thenius war 1849 der erste, der
bei Abiam Maacha, die Tochter Uriels von Gibea, einsetzen wollte. Ihm
sind unter Berufung auf 2. Sam. 14, 27 viele Neuere gefolgt. Reuß nimmt
wegen 2. Chr. 13, 2 in den Königsbüchern einen Fehler an. Benzinger wieder

verwirft diese Annahme wegen 2. Chr. 11, 20. Er führt Josephus Ant.
VIII/10/1 an, wonach Maacha eine Enkelin Absaloms, des Sohnes Davids,
war. 5 Er erwägt dann, ob vielleicht in 1. Kön. 15, 8 in BN zu ändern sei,
meint aber, Kinderlosigkeit Abiams wäre erwähnt worden. An einer der
beiden Stellen statt Abisalom Uriel von Gibea einzusetzen hält er aber
für zu unsicher. Auch scheint es ihm insofern schwierig, den als Vater
genannten Abisalom mit Absalom, dem Sohne Davids, zu identifizieren, als
dann Maacha älter gewesen sein müßte als ihr Gatte. Aehnlich denkt Kittel,
der aber 2"I2 Enkelin als einen Notbehelf ansieht. Er würde gerne irgendeine

Konjektur vornehmen. Mikajahu in 2. Chr. 13, 2 hält er aber für eine
Verschreibung, da dieser Name sonst nur für männliche Personen
nachzuweisen ist. Nach Vorgang von Wellhausen in 1. Kön. 15, 8 ]2 in PN zu
verbessern, scheint ihm aber zu sehr «ad ho» zu sein. Er meint, 1. Kön. 15,10
sei der Vatersname ausgefallen und aus 1. Kön. 15, 2 nachgetragen worden.
Greßmann wieder setzt kurzentschlossen 1. Kön. 15,2 Tamar, Tochter
Absaloms, und 15,10 Maacha, Tochter Uriels von Gibea. Eißfeldt verbessert
I. Kön. 15, 8. Das aber hat die schlechteste Grundlage im Text. Eher könnte
man Greßmann folgen, der sich doch wenigstens auf 2. Sam. 14, 27 berufen
kann. Der Chronik muß er allerdings auch Gewalt antun, da diese 2. Chr.
II, 20 Maacha als Gemahlin Rehabeams und 2. Chr. 15,16 als Mutter Asas
kennt (zum Unterschied von 2. Chr. 13, 2). Auch ist seine und anderer
Ausleger Voraussetzung, daß mit Abisalom Absalom, der Sohn Davids, gemeint
sei, nicht unbedingt sicher, ja wie oben erwähnt mit Schwierigkeiten ver-

3 E. Reuß, Komm, zu 1. Kön. 2,19; H. Greßmann, Die älteste Geschichtsschreibung

und Prophétie Israels (SAT II/l, 21921, p. 193).
4 So Ephrem, Rabbinen, Vatke, Michaelis, Schulze, Keil, Ewald.
5 Sprachlich ist H3 Enkelin nicht unmöglich, vgl. Gen. 15,5 12

Enkel.



G. Molin, Die Stellung der Gebira im Staate Juda 163

knüpft. Und schließlich ist es doch eine alte Regel, daß gerade schwierige
Lesarten beizubehalten sind, solange sich dafür eine befriedigende Deutung
finden läßt.

Besser als den Redaktoren und Schreibern der Königsbücher
grobe Fahrlässigkeitund Gedankenlosigkeit zuzutrauen, scheint
es mir anzunehmen, daß in der Chronik ein Irrtum oder eine
Erleichterung vorliegt, worauf auch GBL 1. Kön. 15, 10 Ana
statt Maacha hinweist. Dies kann doch wohl nur als eine
Erleichterung gedeutet werden, die die Späteren für nötig fanden,
weil ihnen gewisse Einrichtungen im alten Jerusalem und Juda
nicht mehr verständlich und auch aus den Nachrichten der
Königsbücher nicht mehr erkennbar waren, ähnlich wie dem
heutigen Ausleger. Es wäre dagegen unbegreiflich, wenn 1. Kön.
15, 2 und 15, 10 alle Handschriften des MT übereinstimmend
denselben Namen brächten, ohne an dieselbe Person zu denken.
Die Erklärung hiefür ist gar nicht so schwer zu finden. Man
muß sich nur von der Vorstellung lösen, daß gebira und
Königinmutter immer identisch sein mußten, wenn auch praktisch
fast alle Königsmütter einmal die Stellung der gebira innegehabt
haben. Diese scheint aus der Zeit Salomos zu datieren, da
Davids Mutter nie erwähnt wird und 1. Kön. 1, 16 dagegen spricht,
daß Batseba schon zur Zeit Davids gebira gewesen sei. Salomo
kam mit 12 Jahren zur Regierung, doch wohl noch unvermählt,
wie denn auch erst später von seinen Frauen berichtet wird. So

blieb nur seine Mutter Batseba für die Stellung der gebira
übrig, die dann aber auch bis an ihr Lebensende in ihr verblieb.
Sie erscheint als außerordentlich ehrgeizig und hat wohl seihst
die Einführung oder Wiederaufnahme einer weiblichen hohen
Stellung veranlaßt. Es ist kaum anzunehmen, daß sie sich
daraus hätte verdrängen lassen. Salomo ließ ihr dann wohl die
Mutter des Thronfolgers und erste Frau seines Harems
nachfolgen. Es fällt zunächst auf, daß es nicht die ägyptische
Königstochter ist. Sie mag früh gestorben oder kinderlos gebliehen
sein. Vielleicht war sie auch durch den Sturz der väterlichen
Dynastie unwichtig geworden. Jedenfalls hatte Rehabeam in
Juda und Jerusalem keinerlei Schwierigkeiten, war also dort
wahrscheinlich schon durch seinen Vater als Nachfolger eingesetzt.

Naama, die Ammonitin, hätte dann bis an ihr Lebensende
die Stellung der gebira innegehabt, gefolgt von Maacha, der

u *



164 G. Molin, Die Stellung der Gebira im Staate Juda

Lieblingsfrau Rehabeams.8 Es ist nicht verwunderlich, daß sie
zur Zeit ihres Sohnes Abiam diese Stelle noch innehatte. Abiam
wieder regierte nur drei Jahre und starb wohl noch vor seiner
Mutter. Seine Frau konnte daher nicht nachrücken und wird
aus diesem Grunde auch überhaupt nicht erwähnt. Maacha
blieb vielmehr gebira und wäre es auch bis zu ihrem Tode
geblieben, hätte nicht ihr Enkel Asa sie wegen eines kultischen
Vergehens abgesetzt. Die Annahme, daß die Würde der gebira
normalerweise wie die des Königs lebenslänglich gewesen sei,
hat keine Schwierigkeit. Wenn so sehr betont wird, daß Asa
seine Großmutter aus ihr entfernte, so muß das als eine ganz
außerordentliche Maßnahme gegolten haben. Andere, unserer
Annahme anscheinend widerstrebende Nachrichten fügen sich
in Wirklichkeit gut dazu. So wird hei Joram und Ahas keine
Mutter genannt. Vermutlich waren die Inhaberinnen der
gebirut gestorben, ehe diese beiden Könige ihre Regierung
angetreten hatten. Ihre Frauen konnten aber erst nach der
Thronbesteigung in die freie Stelle eintreten. Ueber Ersetzung der
gebira bei vorzeitigem Tode durch eine andere Frau des Königs
haben wir keinerlei Nachrichten. Athalja wieder scheint ihre
Stellung zu einem Staatsstreich ausgenützt zu haben. Asarja
regierte nur ein Jahr und starb so jung, daß noch keiner seiner
Söhne ihm in der Regierung folgen konnte. Höchstens ein
Bruder hätte ihn ersetzen können. Bis zur Regelung der Nachfolge

dürfte die gebira Athalja Regentin gewesen sein. Sie
gedachte nicht, die Macht aus der Hand zu geben, wollte vielmehr
das Davidshaus überhaupt ausrotten. Nicht ersichtlich ist, was
für Pläne sie für die Zeit nach ihrem Tode hatte (das Land in
phönizische Hände zu spielen?). Durch die Gegenrevolution
wurde rechtzeitig der alte Zustand wieder hergestellt. Ein
besonderer Fall liegt auch bei Hamutal vor, der Mutter des Joahas
und Zedekia. Sie dürfte wirklich nur als Mutter ihrer Söhne in
die Stellung der gebira gekommen sein. Joahas war kaum der
legitime Erbe, vielmehr der nachher von Necho eingesetzte Elja-
kim-Jojakim. Joahas war als mutmaßlicher Fortsetzer der jo-
sianischen Politik vom Adel Judas 0?) auf den Thron
gehoben worden. Mit Eljakim-Jojakim erscheint auch die legitime
gebira Sebudda, während Hamutal, die wohl die politischen An-

6 Als solche bezeugt sie 2, Chr. 11, 21.



G. Molin, Die Stellung der Gebira im Staate Juda 165

sichten ihres Sohnes teilte, sich zurückziehen mußte und erst
mit babylonischer Hilfe wieder auftauchte. Sie konnte 11 bis 12

Jahre später wohl noch am Lehen sein. Es findet sich in den

Königsbüchern also nichts, was der Annahme widersprechen
müßte, daß die gebira ihre Stellung auf Lebenszeit innehatte,
wobei in ihrer vom Königtum ziemlich unabhängigen Erbfolge
auch gelegentlich eine Stufe ausfallen und die Schwiegerenkelin
an Stelle der Schwiegertochter die Nachfolgerin werden konnte.
Abiams Frau hat z. B. die Würde der gebira nicht erreicht.

Wenig wissen wir von den Funktionen der gebira. Wenn
Benzinger in ihr die Vorsteherin des königlichen Frauenhauses
vermutet, so ist das wohl naheliegend, scheint aber nicht zu
genügen. Wieweit sie die Politik mitbestimmte, ist aus dem Alten
Testament nicht ersichtlich, ebensowenig, wieweit sie öffentlich

hervortrat. Die regelmäßige Nennung der Namen läßt aber
darauf schließen, daß ihre Stellung im Staatsleben nicht unwichtig

war. Dies ergibt sich auch aus Jer. 13, 18, wo die gebira
neben dem König angeredet wird, und aus Jer. 29, 2 und 2. Kön.
24, 12, wo von der Deportation Nehusthas mit ihrem Sohne

Jojachin berichtet wird. 1. Kön. 15, 13 läßt durchblicken, daß
sie Funktionen hatte, die mit dem Kult zusammenhingen, wenn
auch nicht priesterliche, was bei dem rein männlichen Charakter

des Jahwekultes nicht möglich gewesen wäre. Eine
Verleugnung der jahwistischen Grundsätze in dieser Hinsicht wäre
bestimmt angeprangert worden. Es könnte ihr aber die Sorge
für gewisse Notwendigkeiten des Kultes obgelegen haben. Wir
hören Lev. 21, 9; 1. Sam. 2, 22; 1. Kön. 15, 12; 22, 47; Am. 2, 7;
Hos. 4,13 und bei Sanherib immerhin von weiblichem Hilfspersonal.

Wegen eines kultischen Vergehens wird auch Maacha
aus ihrer Stellung entfernt. Daraus ergibt sich weiter, daß die
gebira unter Umständen absetzbar war.

Etwas klarer wird ihre Stellung, wenn man die wichtigste
Parallele heranzieht, über die wir aus alter Zeit etwas mehr
wissen, nämlich die hethitische Tavananna, über die besonders
A. Götze (Kleinasien, 1933, 75 ff.) und A. Kampman
(Tavananna, de Titel der hethietische Koningin, Jaarbericht Ex
Oriente Lux, II, 1940, 432 ff.) gehandelt haben, nachdem auch
da ihre Stellung lange verkannt worden war.7

7 Vgl. Kampman, a. a. 0., p. 434.



166 G. Molin, Die Stellung der Gebira im Staate Juda

Die Tavananna trägt ihren Namen nach einer Königin der
Vorzeit, der Frau jenes Tlabarna, der mit dem Aufstieg des
Reiches eng verknüpft ist und seinerseits seinen Namen den
Nachfolgern als Titel überlassen mußte.8 Von ihr ist in hethi-
tischen Texten öfter die Rede. Auch ihre Stellung vererbt sich
unabhängig von der des Königs. KUB XIV/4 z. B. wird sie
streng von der Frau des regierenden Königs unterschieden, die
auch eine andere Bezeichnung trägt (sakkuwassar). KUB
XIV/4/I/7 ff. zeigt, daß sie nach des Königs Tode in ihrer
Stellung blieb. Kampman macht das deutlich in einer Tabelle (a.a.O.
S. 441), die zu jedem hethitischen König die dazugehörige
Tavananna stellt, soweit sie uns bekannt sind. Da ergibt sich klar,
daß die Stellung der Hinti aus der Zeit Suppiluljumas über
Arnuwanda I. bis zu Mursil II. reicht, die der Danu-Hepa von
Muwatalli zu Urhi-Tesub, die der Pudu-Hepa von Ha-ttusil III.
bis zu Tudhalja IV. und endlich die der Asmunigkal von
Arnuwanda II. bis zu Tudhalja V., dem letzten König, den wir kennen.

In zwei Fällen wird auch über die Absetzung einer
Tavananna berichtet. Urhi-Tesub scheint Danu-Hepa mitsamt ihren
Kindern aus erster Ehe beiseite geschafft zu haben (so Kampman

a. a. 0.). Als Muster diente ihm das Vorgehen Mursils II.
gegen Hinti, die Witwe Suppiluljumas, von dem wir KUB
XXI/19/I/20 ff. und XIV/4 hören. Sie scheint Mursil II. allerlei
Schwierigkeiten gemacht zu haben. Er wirft ihr vor, sie habe
unberechtigte Einkünfte bezogen, Tempel beraubt, seine
Sprachstörung verschuldet, seine Gattin verflucht und das Haus des

Suppiluljuma zugrunde gerichtet. Mursil läßt ihr den Prozeß
machen, wohl durch den Pankus (Adelsrat), der nach dem Tele-
pinustext für Vergehen durch Mitglieder des Königshauses
zuständig ist. Er setzt sie ab und verbannt sie. Er beteuert, ihr alles
zum Leben Notwendige gegeben zu haben. Sie starb aber bald
darauf. Daß die Absetzung eine außerordentliche Maßnahme

war, zeigt sich darin, daß nochHattusil III. den Göttern beteuert,
er sei nicht verantwortlich dafür.9 Auch aus den hethitischen
Texten geht nicht hervor, ob und wie die Tavananna ersetzt
wurde, wenn sie vor ihrem Gatten starb. Dagegen zeigen sie, daß

8 B. Hrozny, Das hethitische Königspaar, ISOR VI/2, 1922, 63 ff.
9 Das könnte sich vielleicht auch auf die Absetzung der Danu-Hepa

beziehen.



G. Molin, Die Stellung der Gebira im Staate Juda 167

sie politisch, etwas zu reden hatte. KUB F16/I 11/64 ff. ermahnt
Hattusil I. die Tavananna Hastajar, sich seinen Anordnungen
nicht zu widersetzen, als er den untauglichen Kronprinzen
absetzt und Mursil I. an seine Stelle setzt. Hastajar aber zettelte
eine Verschwörung an, der schließlich der König zum Opfer fiel,
wofür ihr Andenken verfemt wurde. Von Pudu-Hepa dagegen,
derFrauHattusilsIII., erfahren wir, daß sie diePolitik ihres Gatten

unterstützte10 und z. B. nach dem Friedensschluß mit Ramses

II. in Briefwechsel mit dessen Gattin trat.11 Auch sonst
unterhielt sie einen regen Briefwechsel mit ausländischen Fürsten.
Danu-Hepa tritt neben Muwatalli, Pudu-PIepa neben Hattusil
III., und Asumnigkal, Tavananna eines Tudhalja (wohl des V.),
tritt neben diesem auf einem gemeinsamen Siegel auf. Reliefs und
Texte zeigen im Hethiterland sehr oft die «Königin» neben dem

König oder allein bei priesterlicher Tätigkeit. Die Tavananna
war z. B. Oberpriesterin der höchsten Landesgottheit, der
Sonnengöttin von Arinna.12 Auch in den späteren syrischen
«Hethiterstaaten» scheint es ähnlich gewesen zu sein. Die politische

Bedeutung der Tavananna erhellt auch daraus, daß im
Telepinustext die Ermordung der Tavananna Istapanja den
letzten Anstoß für die gesetzliche Regelung der Thronfolge gibt.
Es folgt daraus, daß sie nach dem Tode des Königs bis zur
Regelung der Nachfolge als Regentin fungierte, was bei der steten
Unruhe und Aufsässigkeit des hethitischen Adels sicher von
Vorteil war. Auch während der Abwesenheit des Königs wegen
längerer Feldzüge scheint sie die Regentschaft geführt zu
haben, dagegen finden wir sie nie als selbständig regierende
Fürstin.

Daß diese Stellung der Tavananna nicht auf Gebräuche der
indogermanischen Schicht des Staatsvolkes zurückgehen kann,
wie z.B. die Vorrechte des Adels, sondern nur auf die einer
mutterrechtlichen Vorkultur, wie sie in Kleinasien auch sonst
beobachtet werden kann, etwa die der Protochattier oder des
starken churritischen Bevölkerungsanteils, ist ziemlich klar,
vermag aber noch deutlicher zu werden, wenn weitere Parallelen

herangezogen werden. Freilich sind bei diesen die Ver¬
io KUB XXI/17,19.
" KUB 111/63—69; XII/38.
i2 KUB IX/18; X/27,49,50, 63,97; XII/5; XXV/14,15.



168 G. Molin, Die Stellung der Gebira im Staate Juda

hältnisse nicht so klar wie im Hethiterreich. Die leider noch
sehr vereinzelten Daten, die uns zur Verfügung stehen, sind
schwer deutbar und geben kein klares Bild.

Zunächst wäre Ugarit zu nennen. Das Material13 ist hier nicht gerade
reichlich. In Betracht kommen die Briefe Nr. 117 (ed. Virolleaud, Syr. XXI,
250 f.), Nr. 95 (ed. Dhorme, Syria XIX, 142 ff., dazu noch Dussaud, Syria
XIX, 184 f.) und Nr. 89 (ed. Virolleaud, Syria XIX, 127 ff.), sowie der
akkadiseh abgefaßte Bulubur-Brief (ed. Thureau-Dangin, Syria XVI,
190 ff.). In Nr. 117 wendet sich ein ungenannter König von Ugarit
ehrfurchtsvoll an seine Mutter (Imlkt'ummy). Nr. 95 und Nr. 89 sind Briefe
eines gewissen Talmajan, den Dussaud für den Schwiegersohn der Königinmutter

hält. Er adressiert Imlkt'adtg und l'ummy'adty. Im Bulubur-Brief
verlangt der Absender von seinem Adressaten El-Sar, er solle den Brief der
Sarratu vorlesen lassen. Dieser akkadische Ausdruck wird wohl Ueber-
setzung für mlkt sein. Aus diesen Briefen scheint mir hervorzugehen, daß
'adat der Titel der Königinmutter war. Wir finden ihn wieder in der
Inschrift des 'Eli-ba'al von Byblos (Syria VI, 109) sowie auf einem phöniki-
schen Elfenbeinkästchen aus den neuhabylonischen Schichten von Ur (Burrows,

IRAS 1927, S. 791 ff.). Außerdem taucht er in Palmyra (Cantineau,
Syria XVII, 354 und Gramm. S. 160) und in Dura-Europos (Noth, OLZ
XXXI, 553 ff.) auf. Weiter findet sich in einem assyrischen Text aus
Ugarit der Name Abdi-Adati (De Langhe II, 258). Schon dies weist auf die
Bezeichnung einer Göttin hin, ebenso aber die Stellung des Wortes hinter
einem weihlichen Götternamen in der 'Eli-Ba'al-Inschrift und auf dem Kästchen

von Ur. In Dura und Palmyra scheint das Wort Titel einer Göttin
oder einer vornehmen Dame zu sein. Es würde sich also zur Bezeichnung
einer besonderen Stellung der Königinmutter ebensogut eignen wie das
hebräische gebira. Noth (OLZ XL, 345 ff., XXXI, 553 ff.), Spiegelberg
(OLZ XXIX, 757 ff.) und Torrey (JAOS 46, 238 ff.) sehen darin das weihliche

Gegenstück zu ins und leiten beide von einer Wurzel 'adana ab, die
ausrufen, befehlen bedeuten soll. Der eigene Titel könnte für Ugarit auf
eine ähnliche Stellung der Königinmutter deuten wie für Juda. Ganz klar
ist diese aber nicht. Die Anschrift Imlkt 'ummy und Imlkt 'adty in Nr. 117

und Nr. 95 lassen stutzen. Anderseits haben die bisherigen Ausgrabungen
uns wohl eine Reihe von Königen kennen gelehrt, jedoch keine selbständige
Königin", der El-Sar den Brief des Buluhur hätte vorlesen können.
Vielleicht behielt die malkat ihren Titel auch während der Regierung ihres
Sohnes bei, bis dieser sich verheiratete und sie ihn dann folgerichtig mit
dem der 'adat vertauschte. Es scheint mir wichtig, daß für Ugarit sowohl
hethitischer wie auch vorher schon churritischer Einfluß in reichem Maße

bezeugt ist.
Auch aus Assyrien liegen Nachrichten vor, die in diesen Zusammenhang

13 Zitiert nach den Nummern der Texte bei C. H. Gordon, Ugaritic
Handbook, 1947.

14 Vgl. E. Weidner, AfO XVI/2, 1954, 116.



G. Molin, Die Stellung der Gebira im Staate Juda 169

gehören und nicht übergangen werden können, obwohl ich als Nichtassyrio-
loge mich dazu auf ein wenig vertrautes Gebiet begeben muß. Aus dem mir
vorliegenden Material scheint hervorzugehen, daß nur zwei oder drei
Frauen in der assyrischen Geschichte eine besondere Rolle gespielt haben,
von denen für unser Thema besonders eine, Naqi'a, die Gattin Sanheribs, in
Betracht kommt, Es soll jedoch nicht unerwähnt bleiben, daß Sammuramat,
die Gattin Samsi-Adads "V". und Mutter Adadniraris III.15 etwa vier Jahre
lang für ihren minderjährigen Sohn die Regentschaft führte. Erst seinen
fünften Feldzug scheint er ganz selbständig und aus eigenem Rechte
geführt zu haben.16 Sammuramat hat für die Semiramis Diodors und Herodots
den Namen hergegeben. Neben den Stelen der Könige in Assur wurde auch
eine Stele von ihr gefunden, ebenso eine von Naqi'a und eine der Asäur-
sarrat, der Lieblingsfrau Assurbanipals. Naqi'a trägt einen aramäischen
Namen mundartlicher Färbung, den sie später mit der assyrischen Ueber-
setzung Zaqutu vertauschte. Diodor, der eine rührende Geschichte von ihr
erzählt, läßt sie aus Askalon stammen, Meißner (MVAG 8H903, 96 ff.) aus
Ilarran, II. Lewy JNES XI/4, 1952, 272 ff.) aus Lahiru. Es scheint, daß sie

zur Zeit Sargons II. in Kriegsgefangenschaft geriet und dem Kronprinzen
Sanherib Ubergeben wurde, der sie zu seiner Haupt- und Lieblingsfrau
machte. Ihre große Zeit begann aber erst nach dem Tode ihres Gemahls
unter der Regierung ihres Sohnes Assarhaddon und ihres Enkels Assur-
banipal. Delaporte (Les Peuples de l'Orient Méditerranéeen I, 1948, p. 259)
meint zwar, sie sei 672 gestorben, doch ist das wohl eine Verwechslung mit
der Frau Assarhaddons, die im achten Jahre seiner Regierung starb. Naqi'as
Aufstieg in der Regierungszeit ihres Sohnes und Enkels paßt zu dem
allgemeinen Eindruck 17, daß die Königin (sinniSat êkalli) der Königinmutter
('um Sarri) im Range weit nachstand. Muß sich doch Assursarrat (nach Johns
644 Lieblingsfrau Assurbanipals) von ihrer Schwägerin Seru'a-atirat brieflich

grob anfahren lassen18, während sogar der König sich beeilt, Wünsche
seiner Mutter zu erfüllen.19 Die Quellen zeigen, daß sowohl die Königinmutter

als auch die Königin einen eigenen Hofhalt, eigenen Palast, eine
eigene Kanzlei, eigene Leibgarde, eigene Güter und Einkünfte hatten.20
Sogar ein amêl pan êkalli (KUR) wird bei Johns 857 genannt. Naqi'a muß
eine besonders hervorragende Rolle gespielt haben. Ihre Güter lagen nach
erhaltenen Urkunden (Johns 447, 535) in Lahiru, einem bis in die Zeit
Sargons II. selbständigen aramäischen Fürstentum an der babylonisch-elamiti-
schen Grenze. Dem dortigen Statthalter war auch das Meerland unterstellt.

16 Scharff-Moortgat, Aegypten und Vorderasien im Altertum, 1950, p. 405.
16 Vgl. E. Unger, Reliefstele Adadniraris III. aus Saba'a und Semiramis,

1916, p. 16 ff.
17 Besonders gut herausgearbeitet von B. Meißner, Babylonien und

Assyrien, I, 74 ff.
18 Vgl. Streck, VAB VII, CCXXIV und 391.
19 Harper 303.
99 Z.B.Johns 115, 7; 116, 9; 207,25; 447; 535; 594, Rs. 6; 612, Rs. 3 ff.;

1141, 45; Harper 872, Rs. 4; 389, 8.



170 G. Molin, Die Stellung der Gebira im Staate Juda

Aus einem Brief des Meerland-Fürsten Na'id-Marduk, in dem er sieh als
Sklave der Naqi'a bezeichnet und um ihre Fürbitte ersucht, damit er Truppen

zur Abwehr der elamitischen Einfälle erhalte (Harper IX, 917), wollten
Winckler (AoF II, 187—189) und Lewy (a. a. 0. 277) ableiten, daß sie
Statthaltern von Lahiru gewesen sei, ja von ganz Babylonien, bis nach dem
Wiederaufbau Babels Samas-sum-ukîn dort als König eingezogen sei. Dies
wäre möglich, da in assyrischen Quellen öfter Prinzessinnen als Statthalter
erscheinen. Das Ersuchen um Fürbitte beim König bietet aber auch eine
genaue Parallele zum Verhalten Adonjas, der Batseba um Fürbitte bei
Salomo angeht. Winckler stützt sich weiter auf Briefe aus Babel an
Naqi'a, die sieh mit Fragen hochoffizieller Opfer befassen (z. B. Harper 263,
368 u. a. m.), also eigentlich mit Angelegenheiten des Königs, die aber auch
einem Statthalter oder der gebira an seiner Stelle vorgelegt werden konnten.

Besonders nachdrücklich hat Naqi'a in die Innenpolitik eingegriffen.
Als die ersten Nachrichten über den Tod Assarhaddons im ägyptischen
Feldzug die Heimat erreichten, versammelte sie alle hohen Würdenträger
sowie alle Brüder Assurbanipals (auch Samas-sum-ukîn) und nahm ihnen
einen Eid ab, nicht nur nicht gegen Assurbanipal zu konspirieren, sondern
auch ihm und ihr jedes Anzeichen einer Konspiration oder eines Aufstandes
sofort mitzuteilen (Harper 1239 Rs.). H. Lewy macht sich darüber Gedanken,

ob sie eine so starke Persönlichkeit gewesen sei, daß sie diesen Eid
durchsetzen konnte, oder ob sie als ältestes Mitglied des Königshauses gehandelt

habe. In der Stellung einer gebira (und das könnte H. Lewys «senior
member» nach dem Tode des Königs auch bedeuten) hätte sie zu solcher
Handlungsweise nicht nur das Recht, sondern sogar die Pflicht gehabt,
nachdem Assarhaddon vor dem Feldzug schon Assurbanipal zum
Kronprinzen von Assyrien ernannt hatte. Wie bedeutsam Naqi'as Stellung noch
unter Assurbanipal war, zeigen zwei Anfragen an Samas aus dieser Zeit,
ob sie von einer schweren Krankheit genesen werde (Knudtzon, Gebete an
den Sonnengott, 101, 102). Vermutlich stammt auch eine Weihinschrift an
Tasmetum von ihr (Johns 645), in der sie als 'um Assur-ahi-iddin erscheint,
und in der sie für ihn und für sich um Leben, Länge der Tage, Festigkeit
der Regierung und Gesundheit (ana balaiisa,arak umê, kûn palêsa, sulmiüa)
bittet. Besonders auffällig ist der Ausdruck palêia, der aber wieder mehrfach

(Statthalterin, gebira) gedeutet werden kann. Eine im Wortlaut sehr
ähnliche Tafel ist Johns 644 (Kohler-Ungnad 17), die allerdings sehr
verstümmelt ist. Meißner (MVAG 8/3, 100) und Johns wollen als Stifterin ['um
Assurban-Japli lesen, Kohler-Ungnad denkt an [sinniSat...]. Das stößt sich
mit Z. 4 Assurbanapli na'ilisa (Johns: mari&a), stimmt aber zu Z. 7, wo
anscheinend vom Könige als ha'eriSa die Rede ist. Doch ist der Zusammenhang
dort nicht ganz klar. Der Ausdruck palêia kommt auch hier vor (so Kohler-
Ungnad, Johns nur pale). Eine Datierung der Tafel habe ich vergeblich
gesucht. Sollte sie von Naqi'a stammen, so würde ich 'um nicht als 'um 'ummi
auffassen, sondern als 'um Sarri; sollte sie von Assursarrat stammen,
vermuten, daß sie nach dem Tode Naqi'as geschrieben wurde, als Assursarrat
die erste Frau im Staate geworden war und von palêsa sprechen konnte,
was mir zur Stellung einer sinnisat êkalli zu Lebzeiten einer 'um sarri nicht



G. Molin, Die Stellung der Gebira im Staate Juda 171

zu passen scheint. Wenig wahrscheinlich kommt es mir vor, daß eine Gattin
Assarhaddons die Urheberin der Tafel sei.

Das Bild ist in Assyrien ähnlich unklar wie in Ugarit. Es ist getrübt
durch das Fehlen eines eigenen Titels wie Tavananna oder gebira und durch
den Umstand, daß die Gattin Assarhaddons noch vor ihm starb. Das Fehlen
eines eigenen Titels, der auf Mutter und Gattin des Königs in gleicher
Weise passen könnte, unterscheidet die 'um Sarri von der Tavananna und
der gebira. Keine Frau konnte sich 'um sarri nennen, solange ihr Gemahl
regierte, mochte sie auch erste Frau im Staate sein. Wieder ist es auffällig,
daß wir uns in Assyrien in einem Gebiet befinden, in dem «churritischer»
Einfluß außerordentlich stark war. Vielleicht sollte man hesser von «suba-
räischem» Einfluß sprechen, wobei ich mit Ungnad (Subartu, 1936) an ein
Nordsyrien, Obermesopotamien und Südostkleinasien, vielleicht auch Elam
erfüllendes Volkstum denke (Gebiet der prähistorischen polychromen
Keramik), jedoch mir bewußt hin, daß der Name noch nicht genügend
definiert ist und von Ungnad in seiner Bedeutung überspannt wird. Dieses
Volkstum erweist sich durch die archäologischen Funde als mit einer alten
mutterrechtlichen Bauernkultur verbunden, deren Anschauungen, Sitten
und Gebräuche die überlagernden sumerischen, semitischen und indogermanischen

Schichten immer wieder durchbrechen.
Auch in sumerischer Zeit finden wir die Frau des Stadtfürsten im

Besitze eines eigenen Hofhaltes, eines eigenen Palastes, eigener Güter und
Einkünfte und eines eigenen Siegels. Sie spielt auch ganz offiziell eine
bedeutende Rolle. Ebenso zeigt die Sage von Azag-Bau, der Gründerin von
Kis, mutterrechtliche Züge. 21

In Babylonien dagegen ist mir nur eine bedeutsame Frauengestalt
begegnet, Sumua-damqa, die Mutter Nabonids, Priesterin des Sin von Harran,
die ihren Sohn in politischen und religiösen Fragen sehr stark beeinflußt
zu haben scheint, wozu sie in den mehr als 100 Jahren ihres Lebens reichlich

Gelegenheit hatte. Die dreitägige Trauer des ganzen Heeres hei ihrem
Tode 22 unterstreicht ihre Bedeutung. Nach ihrer Gedenkinschrift stammte
sie aus Harran und hatte starke Beziehungen zur Tradition des assyrischen
Königshauses. Nach Lewy (a. a. O. 278) rühmt sich Nabonid selbst aus diesem
Hause zu stammen. Auch Dan. 5, 10 setzt für den «König» Belsassar eine
«Königinmutter» voraus. Es ist nur wohl zu beachten, daß Nabonid und
seine Familie nicht in der genuinen babylonischen Tradition stehen,
sondern in einer obermesopotamischen.

Die Rolle des vorsemitischen imitterrechtlichen Elementes
wird noch unterstrichen durch die Verhältnisse in Elam, wo,
soweit wir sie durchschauen, ein nur wenig gestörtes Mutterrecht

herrscht.23 Thronherechtigt ist ein Prinz dort nur, wenn

si Vgl. E. Weidner, MAOG IV, 1928—29, 229 f.
22 Nabonid-Chronik III, 23 (Greßmann, AOT2, 366 ff.).
23 F. W. König, Mutterrecht und Thronfolge im alten Elam, Festschrift

der Nationalbibliothek Wien, 1926.



172 G. Molin, Die Stellung der Gebira im Staate Juda

er als Sohn eines regierenden Geschwisterehepaares gezeugt
ist. Er hat wiederum zur Erzielung einer erbberechtigten
Nachkommenschaft eine purpurgeborene Tochter des letzten
regierenden Königs zu ehelichen (seine Schwester oder Adoptiv-
schwester), ist eine solche nicht vorhanden, seine eigene Mutter
oder Adoptivmutter. Diese trägt dann den Titel amma (Mutter)-
hastuk, den die assyrischen Schreiber gar nicht zu übersetzen
versucht haben, so fremd waren ihrem Empfinden Titel und
Sache. Hier könnte nun auch der Schlüssel zum Verständnis
der Tavananna-Stellung liegen. Ich vermute in ihr ursprünglich

die Erhwitwe, die von ihrem Sohn oder Adoptivsohn
geheiratet werden mußte, damit er den Thron erlangen konnte.
Nach ihrem Tode hatte er dann eine purpurgezeugte Tochter
eines Vorgängers zu ehelichen, die wiederum als Erhwitwe die
Erbfolge weitertrug. Die Stellung der Tavananna, gebira, 'adat
und um sarri wären dann Umbildungen durch Völker, deren
überwiegend vaterrechtliche Anschauungen ihnen die Ehe mit
Mutter oder Schwester als verwerflich erscheinen ließen.

Auch das persische Königshaus hat von den elamitischen
Vorgängern so manches übernommen. Geschwister- und
Tochterehe und Haremswirtschaft mit allen bösen Folgen sind genügend

bezeugt. Von den persischen Königen wird berichtet, daß
ihre Mütter über ihnen saßen. Kuras I. war ja schon Herr von
Ansan, der Hauptlandschaft des alten Elam. Auch trägt er einen
unindogermanischen Namen. Zur Zeit Artaxerxes' II. erinnert
die Vergiftung seiner Frau Statira durch ihre Schwiegermutter
Parysatis sehr an das Verhältnis der Hinti zur Frau Mursils II.
Aehnlich mutterrechtliche Züge zeigen sich noch in Karien zur
Zeit Alexanders 24 und bei den isaurischen Kaisern von Byzanz,
die ja auch aus Kleinasien stammten.25

Wieweit mutterrechtliche Sitten an den arabischen und
osmanischen Höfen (Araber zur Zeit Assurbanipals, Nabatäer,
sultaneh walideh, südarabische Polyandrie) mit derselben
mutterrechtlichen Schicht in Zusammenhang stehen oder mit
einer anderen, darüber möchte ich noch keine Hypothesen auf-

24 Er ließ sich von der Königin Ada adoptieren, um legitimer König
von Karien zu werden, vgl. Kornemann, Weltgeschichte des Mittelmeerraumes,

p. 106.
25 A. Boak, A History of Rome to 565 A.D., 1947, p. 468 f.



G. Molin, Die Stellung der Gebira im Staate Juda 173

stellen, jedoch darauf hinweisen, daß nach ägyptischen und
alttestamentlichen Quellen vom Neuen Reich an Hurriter
(charu, horim) bis Südpalästina (Se'ir) bezeugt sind.

Was nun die erstaunliche Parallele zur hethitischen Tava-
nanna im Staate Juda betrifft, so kann auch sie nicht gut aus der
patriarchalischen Rechtsform der Israelamphiktyonie stammen,
da weder das Nordreich noch die Nachbarvölker gleicher Kultur

bisher eine ähnliche Einrichtung bieten. Nur 2. Kön. 10, 13

braucht den Ausdruck gebira für die Königinmutter in Israel,
wobei noch zu beachten ist, daß das Wort in einer Aeußerung
judäischer Prinzen auftritt. Immerhin wäre es möglich, daß
Isebel nach heimischem oder judäischem Muster sich eine
ähnliche Stellung geschaffen hätte wie die der judäischen gebira,
Ihrer Tatkraft und ihrem Ehrgeiz wäre das durchaus
zuzutrauen. Dem würde auch ihr Verhalten bei der Besetzung Jez-
reels durch Jehu (2. Kön. 9, 30 ff.) entsprechen. Doch handelt es
sich kaum um eine dauernde offizielle Einrichtung, die bei dem

häufigen Wechsel der Dynastien auch kaum möglich gewesen
wäre.

Man wird wohl auch in Juda an ein älteres mutterrechtliches
Element denken müssen. Seine Bestimmung macht Schwierigkeiten.

Ez. 16, 3 und 45 bezeichnet den Vater Jerusalems als
Amoriter, seine Mutter als Hethiterin. Ebenso kennt Gen. 23

Hethiter in Hebron. Auch unter den unterworfenen Vorbewohnern

Palästinas werden öfter Hethiter genannt. Der Gebrauch
des Namens bei den Assyrern, die ihn über die ganze
Bevölkerung des Westens ausgedehnt haben, rät zunächst zur
Vorsicht. Das Alte Testament, das auch mit den Verhältnissen des

Landes hesser vertraut ist, trennt aber streng zwischen Hethitern

und Churritern oder Hethitern und anderen alten
Bevölkerungselementen. Anderseits sind die überlieferten Namen von
«Hethitern» und «Hethiterinnen» verdächtig. Viele sind
semitisch, andere, wie der 2. Sam. 24, 16 auftretende, oft für hethi-
tisch gehaltene Arauna, sind churritisch. Ebenso trägt der in
den Amarnabriefen erwähnte König von Jerusalem Abdihepa
(Puduhepa) einen churritischen Namen. Für mutterrechtliche
Einflüsse kämen nun, wie sich oben gezeigt hat, gerade die
Churriter gut in Frage. Namen churritischen Charakters (z. B.
Zusammensetzungen mit Hepa) tauchen aber auch im Hethiter-



174 G. Molin, Die Stellung der Gebira im Staate Juda

reich häufig auf, wohl auf den starken churritischen
Bevölkerungsanteil des Reiches zurückgehend. Auch finden sich
noch manche andere verwandte Züge zwischen dem Alten
Testament und den hethitischen Quellen, z. B. im Kult, in der Art
der Frömmigkeit, in der Rolle des Adels 2e, in der
Geschichtsschreibung. Es ist also gerade spezifisch hethitischer Einfluß
nicht von der Hand zu weisen. Es scheint mir fraglich, ob man
Davids gute Beziehungen zum «Hethiterstaat» von Hamat dafür
verantwortlich machen kann. Eher wird man an einen hethitischen

Bestandteil in der Bevölkerung des Stadtstaates von
Jerusalem denken dürfen. Die Bevölkerung des judäischen Landes

scheint sich diesem Einfluß zumindest nicht widersetzt,
eher sich demselben bereitwillig geöffnet zu haben. Auch sie

war wohl untermischt mit solchen oder ähnlichen Elementen 27,

anders oder doch mehr als die Nordisraels, in der das altisraelitische

Wesen sich reiner verkörpert. In der Amphiktyonie
von Hebron scheint Juda mit allerlei fremden Elementen
zusammengeschlossen gewesen zu sein, die nachher in Großjuda
aufgingen, hier aber nicht näher behandelt werden können.
Wann und wie hethitische Elemente nach Juda und Jerusalem
gekommen sein könnten, entzieht sich unserer Kenntnis. Der
Name des Abdi-Hepa ist, da churritisch, nicht maßgebend.
Unklar ist auch, wie weit die Berichte über Verhandlungen Abrahams

mit einer hethitischen Familie in Hebron (Gen. 28) auf
einer guten alten Tradition beruhen. Gurney 28 hat die Meinung
ausgesprochen, daß es zunächst eineAbmachung zwischen Hatti
und Aegypten über die Südwanderung hethitischer Elemente
gegeben, daß aber gerade diese Einwanderung zu kriegerischen
Verwicklungen geführt habe. Barton29 rechnet ernsthaft mit
hethitischen Elementen in Israel, die mit den Habiri ins Land
gekommen und in das israelitisch-judäische Volkstum
eingedrungen seien. In Betracht kommt auch die Hyksoszeit, über
deren Charakter und Vorgänge in Palästina wir noch sehr im

26 Man darf wohl mit Würthwein den fTNn D5? als Landadel deuten;
anders L. Koehler, Lex. s, v.: Vollbürger.

27 Vgl. Gen. 38, Judas Beziehungen zur vorisraelitischen Bevölkerung,
oder 1. Chr. 2 ff.

23 0. R. Gurney, The Hittites, 1952, p. 59 ff.
20 G. A. Barton, The Amorites in Western Asia, JAOS 45, 1925, 1 ff.



S.Läuchli, Die Frage nach der Objektivität der Exegese des Origenes 175

Dunkeln tappen. Sollte es sich nicht um spezifisch hethitische,
sondern um anderweitige mutterrechtliche Einflüsse handeln
(vermutlich aus Nordsyrien oder Kleinasien kommend), so
vergrößert sich der Zeitraum noch mehr. Unter Davids Regierung
waren diese Einflüsse zurückgedrängt. Salomo, von dem auch
sonst berichtet wird, daß er fremden Einflüssen Raum gab, hat
sich anders gestellt und die Würde der gebira geschaffen oder
aus vorisraelitischer Ueberlieferung wieder aufgenommen, die
dem Ehrgeiz seiner Mutter und seiner eigenen Prunksucht
entgegenkam.

Graz. Georg Molin.

Die Frage nach der Objektivität
der Exegese des Origenes.

Die kritische Origenesforschung hat seit ihren ersten Anfängen

die Bihelerklärungen des Alexandriners als völlig freies,
zeit- und geschichtsloses Produkt menschlicher Spekulation
betrachtet, als «jeu d'imagination», wie Jacques-François Denis
sie nannte, als «a method which is undoubtedly unsound».
Eugène de Faye polemisiert in seinem Abschnitt über die
Exegese in schärfsten Worten gegen den unbeschreiblichen Irrtum,
dessen der menschliche Geist fähig sei.1 Der Grund zu all diesen
modernen Origenes-Exkommunikationen liegt in der
Voraussetzung, es sei die kritisch-historische Exegese die einzig mögliche

überhaupt. Eine moderne Methode der Exegese zum
Kriterium für die Geschichte der Exegese zu machen, geht jedoch
nicht an, sonst kann die «Wissenschaft» höchstens lächerlich
machen, was von Origenes bis zu Luther ausgelegt worden ist.
Auf der andern Seite steht die sich dagegen erhebende Strömung
in der Gefahr, auch die kritischen Aspekte wieder völlig zu
verdrängen und Origenes in einem allzu orthodoxen Lichte zu

1 Gottfried Thomasius: Origenes, ein Begtrag zur Dogmengeschichte des

dritten Jahrhunderts, Nürnberg 1837 (pp. 32 ff., 87 ff., 311 ff.). Charles Bigg:
The Christian Platonists of Alexandria. Oxford 1886 (pp. 146 ff.). Denis: De
la Philosophie d'Origène, Paris 1884, (p. 33!). Eugène de Faye, im ersten
Bande seiner dreibändigen Monographie: Origène, Paris 1923-28.


	Die Stellung der Gebira im Staate Juda

