
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 10 (1954)

Heft: 2

Rubrik: Miszellen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


152 Miszellen

Grenzen hinaus und macht es aufschlußreich und wertvoll für jeden, der
für diese Probleme mit ihrer unheimlichen Aktualität ein Auge hat. Ein
kürzeres Gegenstück aus dem Wallis ist Maurice Zermattens Aufsatz
«Jadis et Naguère* im neuesten Heft des «Folklore Suisse* (Jahrg. 43,1953,
H. 3). Bei der Schilderung des einstigen Bauerntums fühlt man sich mehr
als einmal auch an den «hebräischen Menschen* erinnert, den uns Ludwig
Koehler kürzlich so lebendig gemacht hat.

Basel. Walter Baumgartner.

Miszellen.
Psalm 49,14—16 a.

Der Sänger des Ps. 49 verspricht uns zwar in v. 5, eine menschliche
Rätselfrage zum Zitherspiel zu lösen, aber es scheint fast so, als ob diese
noch problematischer geworden ist. Der schlechte Textzustand hat die
Schwierigkeiten vergrößert und die eigentliche Deutung fast unmöglich
gemacht.

Zwei große Menschengruppen stehen hier einander gegenüber, die
Reichen und Frevler, die Armen und Frommen. Die WeisheitsVerkündigung
dieses Psalmes besteht darin, daß die Folgen des Lebensweges beider
aufgezeigt sind; sie werden unter das Gerieht gestellt, nicht in der allgemeinen
Form, wie dies Ps. 1, 5. 6 geschieht; hier ist es das spezielle Erdenlos, das
beide Teile treffen wird, der Tod. Mit Recht ist darauf hingewiesen worden,

daß der Tod als Gleichmacher ein viel zu banaler (freilich auch
moderner) Gedanke ist. Der Tod ist vielmehr der große Scheider und Trenner.
Schon das Leben hat beide Klassen von Menschen reinlich gesondert. Der
Tod tut es noch mehr, denn er setzt allem irdischen Streben die Schranke.

Was kommt nach dem Tode? Eine Antwort auf diese Frage dürfen wir
von v. 6—13 nicht erwarten. Diese Verse schildern uns ja nur das Leben
der Reichen und Armen und deuten die Tatsache des Sterbens lediglich an.
Um die dann folgenden Verse richtig zu verstehen, muß man sich vergegenwärtigen,

daß hier die Aussagen sich in lauter Gegensätzen bewegen. Die
falsche Ueberlieferung paralleler Versglieder und ihre Nichtbeachtung
durch die Uebersetzer hat diese Verse so schwer verständlich gemacht.
Ohne Zweifel handeln 14.15a von den gottlosen Reichen, ihnen tritt in 15b-c
eine Aussage über die gerechten Armen gegenüber. 15d und 16a müssen
dann als persönliche Reflexion des Dichters gelten. Das am Ende von 14

stehende «selah» paßt hier nicht in den Gedankengang, muß also getilgt
werden.

14: In den parallelen Versgliedern stehen einander der «Weg* und die
«Pfade* gegenüber. So geschieht es oft im AT, am häufigsten im Buch der
Proverbien. Man muß also unter allen Umständen DJlimN mit BH lesen. Das

T : t
«Ende» würde einen Gedanken vorwegnehmen, der erst später ausgeführt
wird. Die Gottlosen finden also an ihrem eigenen Munde Gefallen. Das kann
sich nur auf ihr Lügenmaul beziehen, zumal Ps. 62, 5 von derselben
Menschengruppe aussagt: «Sie haben Gefallen an der Lüge ihres Mundes.»



MiszeUen 153

Auch sonst scheint das Lügen und der Meineid zu den Hauptuntugenden
der Gottlosen zu gehören (Ps. 63,12). Zu 1ST muß es aber notwendig ein

verbum finitum gehen, dessen Ueherreste wir in *703 vermuten, etwa
(Jer. 10,8). Dieses Wort können wir gut mit «töricht sein» oder mit
«vertrauen:» übersetzen.

Dies ist ihr Weg, sie vertrauen sich selbst,
ihre Pfade, an ihrem Maul haben sie Wohlgefallen.

15a: Aussagen über den Tod und alles, was dann kommt, lesen wir 15.

Uns fesselt zunächst das grandiose Bild vom Tode als Hirten. Seine Tätigkeit

wird als Weiden gekennzeichnet, aber auch ähnlich wie Gen. 30, 40

als ein Absondern. Freilich steht dort dabei der Zusatz i'iaV .Hier ist aber
kein näherer Bestimmungsort angegeben, während 15a ViXE*1? steht. Ist die
Herde einmal abgesondert, so steht sie da, bereit, auf den Wink des Hirten
in die Scheol zu steigen. Wir fassen mithin IRK? als mediale Form auf,
ähnlich wie Ps. 3, 7 oder Jes. 22, 7. An der Art des Uebersetzens erkennt man,
daß auch hier die Sprache abrupt und nicht aus einem Gusse ist:

Wie Kleinvieh — für die Scheol sind sie abgesondert —
der Tod weidet sie

15b: Hier ist fast durchweg dem MT zu folgen mit der einzigen
Ausnahme, daß das 1 nicht konsekutiv, sondern adversativ zu verstehen ist.
Es kommt hier der Gedanke einer richterlichen Tätigkeit der Frommen
zum Ausdruck. Es ist derselbe Gedanke, den der Verfasser der Sap. Sal. 3, 8;
4,16 zum Ausdruck bringt: Die Frommen sollen nach ihrem Tode die
Gottlosen richten und über sie herrschen. Auch das NT weiß darum: Matth. 19,

28; Luk. 22, 29 f.; 1. Kor. 6, 2; Apk. 3, 21 u. ö. Auch der «Morgen» paßt in
dieses Bild großartig hinein. War der Morgen doch allgemein die Zeit der
richterlichen Tätigkeit (Bonner Bibl. Beitr. I, 281-88, Vet. Test. I, 303—05),
vgl. auch Ps. 101, 8. Man braucht also durchaus nicht in das «Grab»
«hinabzusteigen» ("13p1? VTV). HT! mit 3 lesen wir auch sonst: Gen. 1, 26: Lev.
25, 43. 46 u. ö" * "

Und herrschen werden über sie die Frommen am Morgen.

15c: Es gibt wohl wenige poetische Stellen des AT, die von den
Rechtschaffenen, den Frommen handeln, ohne daß ihr Aequivalent in
Gestalt der D',p'''73 ihnen beitritt oder gegenübertritt. Psalmenstellen dieser
Art sind: 11,7; 32,11; 33,1; 64,11; 97,11; 119,37; 140,14. Sollte man da
nicht die Vermutung aussprechen, daß das unverständliche an der
Stelle eines untergegangenen steht? Wenn nun zu dem folgenden
Worte eine Beziehung hergestellt werden soll und zu gleicher Zeit
eine Entsprechung erhalten soll, so müßte TOIp' nach "3 stehen. Die
Gerechten stehen dann nach dem Todesschlaf und der Todesnacht, also bildlich
am «Morgen» auf, um «sie», d. i. jene, von denen v. 14 und 15a gesprochen
haben, zu «unterdrücken». Dieses Wort als pi. wird ja bekanntlich 1. Chr.
17, 9 gehraucht, nur daß hier die Frevler umgekehrt eine solche Tätigkeit
ausüben (Koehler-Baumgartner z. St.).

Und die Gerechten stehen auf, sie zu unterdrücken.



154 Miszellen

15d: Hier schließt sich eine nochmalige Aussage über die Frevler an.
Sie enthält eine Bekräftigung dessen, was 15a bereits ausdrückte. Dabei
nehmen wir die von BH vorgeschlagene Konjektur an:

Scheol ist ihr Bereich.

Jetzt kann der Sänger mit Zuversicht sagen, daß Elohim sein eigenes
Leben von der Scheol ganz erretten wird (16 ff.), ähnlich wie wir dies Ps.

16,11 lesen.
Den hebräischen Text von Ps. 49,14 f. lese ich:

'ist nrroa animai iaV iVom asm ni
I : • v * ; T T : T : -** T : : • t : — v

asT nia wtf Vixœ1? ins?
: aniVaV wip; npàV antf; aa wti

: laV Vint
rr : :

Freising/Obb. Meinrad Stenzel.

Zur Unterscheidung von Heiden und Juden in Rom. 1,18 — 2,3.
In der Anklagerede Rom. 1,18 ff. ist zunächst verbis expressis nur die

Rede von «Menschen», welche unter der göttlichen ôpfD stehen. Heiden und
Juden werden nicht mit Namen genannt. Erst in 2, 4 ff., wo Paulus auf die
Scheidung im Gericht zu reden kommt, taucht dann auch die vorher 1,16
schon erfolgte namentliche Unterscheidung von°E\\riveç und 'loubaioi wieder
auf. Der Abschnitt 1,18—2, 3 aber handelt von den in 1,18 genannten
«Menschen». Paulus bedient sich einer in wortgetreuer Uebersetzung fast nicht
wiederzugebenden Häufung von Relativsätzen mit biöri, biö, bià toûto,
wodurch der Eindruck der Folgerichtigkeit der beschriebenen Verkettung von
Schuld, Zorn und Gericht aufs Höchste gesteigert wird. Da das Nomen
schließlich zu weit zurückliegt, um noch deutlich gegenwärtig zu sein,
wird es in 2, 1 durch den Vokativ övöpume wieder in Erinnerung gerufen,
und zufolge dieses Vokativs redet Paulus bis 2, 6 dann in direkter Anrede
zu diesem Menschen, der immer noch der Mensch unter dem Zorn Gottes ist.
Wegen des Fehlens einer namentlichen Erwähnung speziell der Juden
haben einzelne Exegeten (z. B. W. Michaelis) die Vermutung geäußert, der
ganze Abschnitt handle vom Heidentum, und erst 2, 9 f. (nicht 2,1) wende
sich der Apostel auch dem Judentum zu. Anderseits bestehen gewichtige
Gründe für die Annahme, daß doch schon am Anfang des zweiten Kapitels
von den Juden gesprochen wird. Erwähnt sei nur die auffallende Analogie
zum Weisheitsbuch (hierüber Lietzmann, Handbuch zum NT; Nygren, Der
Römerbrief, 1951). Der Kplvoiv von 2,1 dürfte doch der Jude von Sap. 12, 22;
15,1 ff. sein. Der ëxepoç von 2,1 ist nicht einfach der andere, sondern der
Andersartige. — Die meisten Kommentare nehmen deshalb an, daß von 2,1
an von den Juden die Rede ist (B. Weiß, Lietzmann, Gaugier, Nygren u. a.).

Inhaltlich entwickelt der Abschnitt deutlich zwei spezifische Anklagen,
welche die charakteristische Sünde zweier Menschengruppen bezeichnen.
Die spezifisch heidnische Sünde ist die Abgötterei, die spezifisch jüdische
Sünde ist die Uebertretung des Gesetzes. Die Formulierung beider Ankla-



Miszellen 155

gen erfolgt in offensichtlicher Anlehnung an das Weisheitsbuch Kap. IS—15,
wobei nur insofern ein Unterschied besteht, als Paulus das, was in Sap. 15

zum Lobe der Juden gesagt ist — daß sie Gottes Willen kennen —, in eine

Anklage verkehrt: Wohl kennen sie Gottes Willen, aber sie halten sich
nicht daran. Sie sind nur Hörer, nicht Täter des Gesetzes.

Sprachlich ist die Näherbeziehung auf eine bestimmte Gruppe der zur
Bede stehenden Menschen, auf die Heiden, überdies gegeben durch den
Relativsatz 1, 25: omveç peTf|Ma£av Das Relativum omveç («alle die, welche

.», lat. : quicumque, tales qui, quippe qui) bezeichnet eine Gruppe, die
durch ein gemeinsames Merkmal näher gekennzeichnet ist. 1,24—25 ist
demnach zu übersetzen: «Deshalb gab Gott sie... dahin, alle die
(Menschen), welche Gottes Wahrheit mit der Lüge vertauschten und dem
Geschöpf Anbetung und Ehre erwiesen, statt dem Schöpfer ...» In diesem Satz
ist die Näherbestimmung auf die Heiden gegeben.

Schwierigkeiten bietet aber die Frage, wo die Anklage wider das
Heidentum zu Ende geht und die Anklage wider die Juden einsetzt. Nimmt
man, wie üblich, den Uebergang bei 2,1 an, dann ergibt sich eine sprachliche
Unstimmigkeit, weil 2, 1 durch biö mit dem Vordersatz verbunden ist. Lietz-
mann sagt mit Recht: «Wenn dasbiö seine logische Bedeutung behalten soll,
kann zwischen 2,1 und 1, 32 kein Gegensatz irgendwelcher Art beabsichtigt
sein (Komm. 4. Aufl. z. St.).» Rom. 2,1 muß in einem Konsekutivverhältnis
zum Vorangehenden stehen; d. h. die in 2,1 erhobene Anschuldigung («darum

bist du unentschuldbar .») muß sich logisch aus dem ergeben, was
zuvor gesagt ist. Molland (Serta Rudbergiana, 1931) erwähnt allerdings
einige Beispiele von Piaton bis zu den Kirchenvätern, die beweisen sollen,
daß biö (eigentlich biô koù) bisweilen «unlogisch» gebraucht werde; ein
Konsekutivverhältnis besteht jedoch auch bei den von Molland zitierten Sätzen,
nur daß bei den meisten nachträglich noch eine speziellere Begründung
folgt. Ganz anders wäre es in Rom. 2,1, wenn der mit biö eingeleitete Satz
von jemand anderem handeln würde als 1, 32. Aus sprachlichen Gründen
abzulehnen ist auch die Erklärung von Nygren, der aus dem irâç ô Kpivinv
in 2,1 einen Kausalsatz zu biö macht: Weil der Jude richtet (und also das

zuvor vom Heiden Gesagte als richtig anerkennt), ist er selber auch
unentschuldbar. irâç ô Kpivujv gehört aber eindeutig zum Vokativ ävbpunre: Nicht
jeder Mensch ist hier angeredet, sondern nur derjenige, der sich zum Richter

über andere erhebt, d. h. nach dem Zusammenhang der Jude. Es besteht
also kein Grund, biö in 2,1 anders zu verstehen als vorher in 1, 24, Wer
nicht eine sprachliche Unstimmigkeit begehen will, muß annehmen, daß

2,1 sich auf 1, 32 bezieht, und daß in beiden Sätzen von derselben Anklage
die Rede ist. Wir haben daher zu prüfen, ob 1,32 die logische Begründung
zu 2,1 zu geben vermag.

Rom. 1, 32 ist ein Hauptsatz, dessen Subjekt als Relativum gefaßt ist
(oïxiveç êm-fvôvxeç). Wer aber sind diejenigen, die «Gottes Gerechtigkeitsforderung

genau kennen»? Wie schon erwähnt, ist im ganzen Abschnitt die
Rede von den Menschen, über welchen sich der Zorn Gottes offenbart. Daß

dies auch bei dem Relativum 1,32 noch der Fall ist, beweist der Vokativ
ävhpw-rre im nachfolgenden Vers. Zunächst war von denjenigen Menschen



156 Miszellen

die Rede, welche «die "Wahrheit Gottes mit der Lüge vertauschten». 1, 32

setzt nun nicht einfach die Ausführungen über diese Menschen fort, sonst
müßte doch wohl ouxoi (oV) stehen. Es handelt sich vielmehr um den
logischen Parallelsatz zu 1, 25 (oïnveç perpMaHav xf]v <Uf|deiav toO öeoO —
oïriveç to biKcduipa toO öeoO èmYvôvTeç), das Relativum oÏTiveç bezeichnet
demnach wieder eine bestimmte Gruppe von Menschen, die durch ein bestimmtes
Merkmal näher bestimmt sind. Dieses Merkmal ist die genaue Kenntnis des

Willens Gottes. Der Satz ist folgendermaßen zu übersetzen: «Alle die,
welche Gottes Rechtssatzung genau kennen (daß, wer solches tut, den Tod
verdient), die tun es nicht bloß, sondern haben auch Gefallen an denen,
welche es tun: darum bist du ohne Entschuldigung, o Mensch, jeder der
du richtest; worin du nämlich den andern richtest, darin verurteilst du
dich selbst, denn du, der du richtest, tust ja dasselbe ...» (1, 32—2, 2). Das
ist ein durchaus logischer Satz, der genau das präzisiert, was nachher im
Römerbrief und auch sonst immer bei Paulus als die spezifisch jüdische
Sünde beschrieben wird: Sie kennen Gottes Gebot, aber sie übertreten es,
und zwar nicht bloß ungewollt, sondern mit Lust.

Die Ausführungen über die Juden beginnen demnach nicht erst mit 2,1,
sondern mit 1, 32. Diese Feststellung wird noch durch folgende Einzelheiten
bestätigt:

1. Der in 1, 32 gemachte Vorwurf, daß sie, obschon sie die Strafwürdigkeit
der zuvor genannten Verfehlungen kennen, dasselbe doch tun (aÙTÙ

iroioûaiv), wird nachher in 2,1 und 2, 3 mit fast wörtlich gleichen Wendungen
wiederholt (tô yàp avtà irpdoaeiç, irouîiv abrù), wobei hier deutlich ist, daß es
sich um die jüdische Uebertretung handelt.

2. In 1, 28 wird von den Heiden gesagt, daß sie es nicht wert hielten,
Gott zu kennen (oùk éboxipaaav tôv heôv éxeiv èmYvibffei), weshalb dieser
sie einem àboxipoç voûç dahingab, d. h. einem Sinn, der untüchtig ist, das
Gute zu erkennen. In 1, 32 ist dagegen von solchen die Rede, welche
ausdrücklich die èrnYvwaiç, d. h. die genaue Kenntnis des göttlichen Wullens
haben. 1, 28 und 1, 32 würden sich also, wenn von denselben Uebeltätern die
Rede wäre, widersprechen.

3. Die Schilderung der heidnischen Abgötterei samt deren sittlichen
Konsequenzen in 1,19—31 deckt sich sachlich mit der Schilderung des
Heidentums im Weisheitsbuch Kap. 13,1 ff. Dort wird aber gesagt, daß die
Heiden, weil sie leblosen Götzen anhangen, keine Strafe für ihre Freveltaten

befürchten (Sap. 14, 29). Die Verkehrung aller Maßstäbe wird zum
Kennzeichen der Abgötterei. Die gottlose Sitte selbst wird zum Nomos:
tô àoepèç lôoç (hç vôqoç éqjuXdxbq (Sap* 14,16). Krieg nennen sie Frieden
(Sap. 14, 22). Diese Verkehrung aller Maßstäbe macht aber auch Paulus
den Heiden zum Vorwurf (Rom. 1, 25 ff.). Anderseits ist es der Vorzug der
Juden, daß sie Gott kennen (Sap. 15,1). Schon das bloße Wissen um Gott
gilt als Gewähr des Heils, weil der, welcher Gott kennt, vor der Abgötterei
als der Hauptsünde bewahrt bleibt. Eben bei diesem Anspruch der Juden,
daß das bloße Kennen Gottes schon «vollkommene Gerechtigkeit» (Sap.
15,3) sei, setzt die Polemik des Apostels im Römerbrief ein. Es kommt
nicht nur auf das Wissen an, sondern auf das Tun. Die Beziehung von



Miszellen 157

1, 32 auf die Juden entspricht also nicht nur dem parallelen Gedankengang
im Weisheitsbuch, sondern auch der paulinischen Kritik an diesem.

4. to biKcuujpa toCi heou in 1, 32 meint die ganz bestimmte Gesetzesvorschrift,

daß «wer solches tut, den Tod verdient». biKakupa wird in der
Septuaginta zur Uebersetzung von hebr. OStfö und j?n gebraucht (Gen. 26, 5;
Ex. 15, 25; Dt. 4,1 — Ex. 21,1; Nu. 36, 13 u. ö.). Die Strafdrohung von 1, 32

entspricht durchaus den at.lichen Gesetzesvorschriften. Die Todesstrafe
wird z.B. angedroht für Abgötterei (Dt. 17,1—5), für Knabenliebe und
Hurerei (Lev. 18; 20), Gotteshaß (Dt. 7,10), Lästerung (Lev. 24,16),
falsches Zeugnis (Dt. 19, 15—21), Ungehorsam gegen Eltern (Dt. 21,18—21),
vorsätzliche Uebeltat (Num. 15, 30), wie auch allgemein für die heidnischen
Greuel (Lev. 18, 24—30). Anderseits kann Paulus nicht im Ernst zugemutet
werden, er habe sagen wollen, alle die von ihm aufgezählten Uebeltaten
würden von den Heiden selber als todeswürdig angesehen. Der Götzendienst,
für das Weisheitsbuch wie für Paulus das Hauptübel des Heidentums, gilt
bei den Heiden selbstverständlich nicht als Frevel, sondern als das Gegenteil.

Auch die Knabenliebe und sogar gewisse Formen der Unzucht (gerade
im Zusammenhang mit heidnischen Kultsitten) waren nicht überall streng
verpönt. Und was Paulus als Hoffart und Ruhmredigkeit geißelt, dürfte
für das heidnische Empfinden nicht unbedingt für verwerflich gegolten
haben. Anderes wurde gewiß auch von den Heiden als Laster angesehen,
aber doch nicht in dem Sinne, daß sie dafür gleich die Todesstrafe gefordert
hätten. Als Ausdruck der Selbstbeurteilung des Heidentums könnte die
Strafdrohung von 1, 32 also auf keinen Fall ernst gemeint sein, hingegen
entspricht sie den strengen Vorschriften des Alten Testaments. Wenn
Paulus demnach von denjenigen spricht, «welche genau wissen, daß, wer
solches tut, den Tod verdient», so kann er das ernstlich nur von den Juden
gesagt haben.

5. Der Anklage des Apostels gegen die Heiden in 1,19—31 liegt ein
ganz bestimmter Vorwurf zugrunde: Weil die Heiden sich von Gott weg
den Götzen zugewendet haben, hat Gott sie «dahingegeben», ihr Sinn wird
untüchtig, und sie verfallen dem Laster. Das ist ein geschlossener
Gedankengang, der mit 1, 31 zweifellos zu Ende geführt ist. 1, 32 handelt nicht
mehr von der Abgötterei und ihren Folgen. Auch gegen die Juden wird
ein bestimmter Vorwurf erhoben: Obschon sie Gottes Gesetz kennen, tun
sie doch alles das auch, was die Heiden Uebles tun, also daß sie sich selber
schuldig erkennen müßten. Dieser Vorwurf wird aber schon in 1,32
erhoben und in 2,1; 2,2; 2,3 wiederholt. Inhaltlich gehören also 1,32—2,3
zusammen.

Auf diese Weise ergibt sich eine klare Unterscheidung zwischen Heiden
und Juden nach der ihnen eigentümlichen Schuld. Bei den Heiden ist es die
Abgötterei, bei den Juden die Uebertretung des ihnen bekannten Gebotes
Gottes.

Der Abschnitt ist daher folgendermaßen einzuteilen:
1,18 kündet die Offenbarung des göttlichen Zornes über die Menschen an,

welche Gottes Wahrheit in Ungerechtigkeit darniederhalten, und zwar
gilt dies



158 Miszellen

1,19—81 sowohl für die Heiden, welche sich von Gott abgewendet haben
und zur Strafe einem lasterhaften Sinn und Wandel «dahingegeben»
wurden, wie auch

1, 32—2, 3 für die Juden, welche Gott zwar kennen, aber seinem Willen nicht
gehorsam sind.

Mit 2, 4 leitet Paulus dann über zur Frage der Vergeltung im Gericht.
Abschließend sei noch eine Vermutung ausgesprochen, warum Paulus

im ganzen Abschnitt direkt nur von «Menschen» redet. Indem er Heiden
und Juden gleichermaßen als «Menschen unter dem Zorn Gottes» zeichnet,
zeigt er, daß der Unterschied zwischen beiden vor Gott nicht entscheidend
ist. Den «Menschen» von 1,18 entspricht die irâaa adpS in 3, 20, die
Beziehung aller auf den «einen Menschen» Adam in 5,12 und die Erwähnung
des «alten Menschen» in 6, 6. Die Aussage, daß Heiden und Juden gleichermaßen

vor dem göttlichen Richter stehen, bereitet indirekt schon den nachher

2,11 ausgesprochenen Gedanken vor, daß kein Ansehen der Person vor
Gott ist, sie entspricht der Gesamtauffassung des Römerbriefes, wonach
nicht mehr der Gegensatz von Heiden und Juden bestimmend ist für die
Scheidung im Gericht, sondern nunmehr der Gegensatz des «alten
Menschen» und des «neuen Menschen in Christus».

Guttannen/Kt. Bern. Felix Flückiger.

Zu den Anfängen der Mission in Samarien,
In Ergänzung zu meinem in der letzten Nummer der ThZ erschienenen

Aufsatz «Missionarisches Handeln Jesu nach dem Evangelium des Lukas»
möchte ich auf eine soeben veröffentlichte Studie von Oscar Cullmann
hinweisen: La Samarie et les Origines de la Mission Chrétienne, in: Ecole
pratique des hautes études Paris, Annuaire 1953—1954, S. 3—12. In dieser
Abhandlung wird gezeigt, daß der Evangelist Johannes von einem besonderen

Interesse an der christlichen Mission in Samaria bestimmt ist und
im vierten Kapitel seines Evangeliums die Anfänge der Samaritermission
auf Jesus selbst zurückführt. Vornehmlich der Epilog des Gespräches, das

Jesus mit der Samariterin führt (V. 31 ff.), ist von dieser Motivierung deutlich

geprägt. Jesus gibt die Weisung zur Evangeliumspredigt (V. 38 a),
aber andere haben schon vor den Jüngern, die Jesus beauftragt, missionarischen

Dienst getan (V. 38 b). Hinter diesen &Wo\ stehen — wie Cullmann
wahrscheinlich macht — die Hellenisten der Jerusalemer Urgemeinde, die
nach Apg. 8 als erste die Frohbotschaft in samaritanisches Land getragen
haben. (Vgl. dazu auch A. Schlatter, Der Evangelist Johannes, Stuttgart
1948, S. 134.) Hat bereits Lukas — wie ich zu zeigen versuchte — den
Beginn und Auftrag zur Samaritermission auf Jesus selbst zurückgeführt, so

so sind diese Gedanken von Johannes aufgenommen und ausgestaltet worden.

Es bestätigt sich also auch an diesem Punkte der Satz von J. Wellhausen

(Einleitung in die drei ersten Evangelien, 2Berlin 1911, S. 57) : «Lukas
bildet einigermaßen den Uebergang zu Johannes.» So stellt auch Cullmann
mit Recht fest, «qu'il existe un rapport particulier entre l'évangile selon
Luc et l'évangile johannique» (a.a.O. S. 12).

Mainz. Eduard Lohse.


	Miszellen

