Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 10 (1954)
Heft: 2
Rubrik: Miszellen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

152 Miszellen

Grenzen hinaus und macht es aufschlufireich und wertvoll fiir jeden, der
fiir diese Probleme mit ihrer unheimlichen Aktualitit ein Auge hat. Ein
kiirzeres Gegenstiick aus dem Wallis ist Maurice Zermattens Aufsatz
«Jadis et Naguere> im neuesten Heft des <Folklore Suisse» (Jahrg. 43, 1953,
H. 3). Bei der Schilderung des einstigen Bauerntums fiihlt man sich mehr
als einmal auch an den <hebriischen Menschen» erinnert, den uns Ludwig
Koehler kiirzlich so lebendig gemacht hat.

Basel. Walter Baumgartner.

Miszellen.
Psalm 49, 14—16a.

Der Singer des Ps.49 verspricht uns zwar in v.5, eine menschliche
Ritselfrage zum Zitherspiel zu l6sen, aber es scheint fast so, als ob diese
noch problematischer geworden ist. Der schlechte Textzustand hat die
Schwierigkeiten vergroflert und die eigentliche Deutung fast unmdéglich
gemacht.

Zwei grofle Menschengruppen stehen hier einander gegeniiber, die
Reichen und Frevler, die Armen und Frommen. Die Weisheitsverkiindigung
dieses Psalmes besteht darin, dafl die Folgen des Lebensweges beider auf-
cezeigt sind; sie werden unter das Gericht gestellt, nicht in der allgemeinen
Form, wie dies Ps.1,5.6 geschieht; hier ist es das spezielle Erdenlos, das
beide Teile treffen wird, der Tod. Mit Recht ist darauf hingewiesen wor-
den, dafl der Tod als Gleichmacher ein viel zu banaler (freilich auch mo-
derner) Gedanke ist. Der Tod ist vielmehr der grofle Scheider und Trenner.
Schon das Leben hat beide Klassen von Menschen reinlich gesondert. Der
Tod tut es noch mehr, denn er setzt allem irdischen Streben die Schranke.

Was kommt nach dem Tode? Kine Antwort auf diese Frage diirfen wir
von v.6—13 nicht erwarten. Diese Verse schildern uns ja nur das Leben
der Reichen und Armen und deuten die Tatsache des Sterbens lediglich an.
Um die dann folgenden Verse richtig zu verstehen, mufl man sich vergegen-
wirtigen, dall hier die Aussagen sich in lauter Gegensitzen bewegen. Die
falsche Ueberlieferung paralleler Versglieder und ihre Nichtbeachtung
durch die Uebersetzer hat diese Verse so schwer verstindlich gemacht.
Ohne Zweifel handeln 14. 15a von den gottlosen Reichen, ihnen tritt in 15b-c
eine Aussage iiber die gerechten Armen gegeniiber. 15d und 16a miissen
dann als persénliche Reflexion des Dichters gelten. Das am Ende von 14
stehende «selah» pafit hier nicht in den Gedankengang, mul} also getilgt
werden.

14: In den parallelen Versgliedern stehen einander der «Weg» und die
«Pfade» gegeniiber. So geschieht es oft im AT, am hdufigsten im Buch der
Proverbien. Man muf} also unter allen Umstinden mjﬁn'jkrt mit BH lesen. Das
«Ende> wiirde einen Gedanken vorwegnehmen, der erst spiiter ausgefiihrt
wird. Die Gottlosen finden also an ihrem eigenen Munde Gefallen. Das kann
sich nur auf ihr Liigenmaul beziehen, zumal Ps. 62,5 von derselben Men-
schengruppe aussagt: «Sie haben Gefallen an der Liige ihres Mundes.»



Miszellen 153

Auch sonst scheint das Liigen und der Meineid zu den Hauptuntugenden
der Gottlosen zu gehéren (Ps.63,12). Zu =Y muB} es aber notwendig ein
verbum finitum geben, dessen Ueberreste wir in '70:) vermuten, etwa a'?DD’
(Jer. 10, 8). Dieses Wort kénnen wir gut mit «téricht seins oder mit ¢<ver-
trauen» iibersetzen.

Dies ist ihr Weg, sie vertrauen sich selbst,
ihre Pfade, an ithrem Maul haben sie Wohlgefallen.

15a: Aussagen iiber den Tod und alles, was dann kommt, lesen wir 15.
Uns fesselt zuniichst das grandiose Bild vom Tode als Hirten. Seine Titig-
keit wird als Weiden gekennzeichnet, aber auch #hnlich wie Gen. 30, 40
als ein Absondern. Freilich steht dort dabei der Zusatzi72?.Hier ist aber
Kein niherer Bestimmungsort angegeben, wiihrend 15a SiRWY steht. Ist die
Herde einmal abgesondert, so steht sie da, bereit, auf den Wink des Hirten
in die Scheol zu steigen. Wir fassen mithin 3% als mediale Form auf,
dhnlich wie Ps. 3, 7 oder Jes. 22, 7. An der Art des Uebersetzens erkennt man,
dafl auch hier die Sprache abrupt und nicht aus einem Gusse ist:

Wie Kleinvieh — fiir die Scheol sind sie abgesondert —
der Tod weidet sie...

15b: Hier ist fast durchweg dem MT zu folgen mit der einzigen Aus-
nahme, dafl das % nicht konsekutiv, sondern adversativ zu verstehen ist.
Es kommt hier der Gedanke einer richterlichen Titigkeit der Frommen
zum Ausdruck. Es ist derselbe Gedanke, den der Verfasser der Sap. Sal. 3, 8;
4,16 zum Ausdruck bringt: Die Frommen sollen nach ihrem Tode die Gott-
losen richten und iiber sie herrschen. Auch das NT weill darum: Matth. 19,
28; Luk.22,291f.; 1.Kor.6,2; Apk.3,21 u.6. Auch der «Morgen» pallt in
dieses Bild grofiartig hinein. War der Morgen doch allgemein die Zeit der
richterlichen Tatigkeit (Bonner Bibl. Beitr. I, 281-88, Vet. Test. I, 303—05),
vgl. auch Ps. 101, 8. Man braucht also durchaus nicht in das «Grabs <hinab-

zusteigen» (‘]:P‘? «++ 1772). 177 mit 3 lesen wir auch sonst: Gen. 1, 26; Lev.
25, 43. 46 u. 0.

Und herrschen werden iiber sie die Frommen am Morgen.

15¢: Es gibt wohl wenige poetische Stellen des AT, die von den Recht-
schaffenen, den Frommen 0°%? handeln, ohne dall ihr Aequivalent in Ge-
stalt der D'P"7¥ ihnen beitritt oder gegeniibertritt. Psalmenstellen dieser
Art sind: 11,7; 32,11; 33,1; 64,11; 97,11; 119, 37; 140, 14. Sollte man da
nicht die Vermutung aussprechen, dafl das unversténdliche DX an der
Stelle eines untergegangenen D°P*1% steht? Wenn nun zu dem folgenden
Worte eine Beziehung hergestellt werden soll und zu gleicher Zeit $79°
eine Lntsprechung erhalten soll, so miilite %P2 nach “X stehen. Die Ge-
‘rechten stehen dann nach dem Todesschlaf und der Todesnacht, also bildlich
am «Morgen» auf, um «sie», d.i. jene, von denen v.14 und 15a gesprochen
haben, zu <unterdriickens. Dieses Wort als pi. wird ja bekanntlich 1. Chr.
17,9 gebraucht, nur daB hier die Frevler umgekehrt eine solche Titigkeit
ausiiben (Koehler-Baumgartner z.St.).

Und die Gerechten stehen auf, sie zu unterdriicken.



154 Miszellen

15d: Hier schliefit sich eine nochmalige Aussage iiber die Frevler an.
Sie enthiilt eine Bekriftigung dessen, was 1b5a bereits ausdriickte. Dabei
nehmen wir die von BH vorgeschlagene Konjektur an:

Scheol ist ihr Bereich.

Jetzt kann der Sanger mit Zuversicht sagen, dall Elohim sein eigenes
Leben von der Scheol ganz erretten wird (16 ff.), dhnlich wie wir dies Ps.
16, 11 lesen.

Den hebriischen Text von Ps. 49, 14 f. lese ich:

HI$T.BPR3 BRI 17 12021 0207 At
oy N Y iRy (82D
:oni?a’ mpr 2P T AT 0 02 1T
1907 213 Ding
Freising/Obb. Meinrad Stenzel.

Zur Unterscheidung von Heiden und Juden in R6m. 1,18 —2, 3.

In der Anklagerede Rom. 1, 18 ff. ist zunidchst verbis expressis nur die
Rede von «Menschen», welche unter der géttlichen 6pyr stehen. Heiden und
Juden werden nicht mit Namen genannt. Erst in 2, 4 ff., wo Paulus auf die
Scheidung im Gericht zu reden kommt, taucht dann auch die vorher 1,16
schon erfolgte namentliche Unterscheidung von “EAAnvec und “loudaior wieder
auf, Der Abschnitt 1,18—2, 3 aber handelt von den in 1, 18 genannten ¢Men-
schen». Paulus bedient sich einer in wortgetreuer Uebersetzung fast nicht
wiederzugebenden Hiufung von Relativsitzen mit %161, 916, dia TodTo, Wo-
durch der Eindruck der Folgerichtigkeit der beschriebenen Verkettung von
Schuld, Zorn und Gericht aufs Hochste gesteigert wird. Da das Nomen
schlieBlich zu weit zuriickliegt, um noch deutlich gegenwiirtig zu sein,
wird es in 2,1 durch den Vokativ dv3pwme wieder in Erinnerung gerufen,
und zufolge dieses Vokativs redet Paulus bis 2,6 dann in direkter Anrede
zu diesem Menschen, der immer noch der Mensch unter dem Zorn Gottes ist.
Wegen des Fehlens einer namentlichen Erwihnung speziell der Juden ha-
ben einzelne Exegeten (z. B. W. Michaelis) die Vermutung geiiuflert, der
ganze Abschnitt handle vom Heidentum, und erst 2,9 f. (nicht 2,1) wende
sich der Apostel auch dem Judentum zu. Anderseits bestehen gewichtige
Griinde fiir die Annahme, dafl doch schon am Anfang des zweiten Kapitels
von den Juden gesprochen wird. Erwihnt sei nur die auffallende Analogie
zum Weisheitsbuch (hieriiber Lietzmann, Handbuch zum NT; Nygren, Der
Romerbrief, 1951). Der kpivwv von 2,1 diirfte doch der Jude von Sap. 12, 22;
15,1 ff. sein. Der é&tepog von 2,1 ist nicht einfach der andere, sondern der
Andersartige. — Die meisten Kommentare nehmen deshalb an, dall von 2,1
an von den Juden die Rede ist (B. Weil}, Lietzmann, Gaugler, Nygren u. a.).

Inhaltlich entwickelt der Abschnitt deutlich zwei spezifische Anklagen,
welche die charakteristische Siinde zweier Menschengruppen bezeichnen.
Die spezifisch heidnische Siinde ist die Abgotterei, die spezifisch jidische
Siinde ist die Uebertretung des Gesetzes. Die Formulierung beider Ankla-



Miszellen 155

gen erfolgt in offensichtlicher Anlehnung an das Weisheitsbuch Kap. 13—15,
wobei nur insofern ein Unterschied besteht, als Paulus das, was in Sap. 15
zum Lobe der Juden gesagt ist — dal sie Gottes Willen kennen —, in eine
Anklage verkehrt: Wohl kennen sie Gottes Willen, aber sie halten sich
nicht daran. Sie sind nur Horer, nicht Tater des Gesetzes.

Sprachlich ist die Niherbeziehung auf eine bestimmte Gruppe der zur
Rede stehenden Menschen, auf die Heiden, iiberdies gegeben durch den
Relativsatz 1, 25: oitivec netMaZav . .. Das Relativum oftiveg (<alle die, wel-
che...», lat.: quicumque, tales qui, quippe qui) bezeichnet eine Gruppe, die
durch ein gemeinsames Merkmal ndher gekennzeichnet ist. 1,24—25 ist
demnach zu iibersetzen: «Deshalb gab Gott sie... dahin, alle die (Men-
schen), welche Gottes Wahrheit mit der Liige vertauschten und dem Ge-
schépf Anhetung und Ehre erwiesen, statt dem Schipfer...» In diesem Satz
ist die Niherbestimmung auf die Heiden gegeben.

Schwierigkeiten bietet aber die Frage, wo die Anklage wider das Hei-
dentum zu Ende geht und die Anklage wider die Juden einsetzt. Nimmt
man, wie iiblich, den Uebergang bei 2,1 an, dann ergibt sich eine sprachliche
Unstimmigkeit, weil 2, 1 durch 516 mit dem Vordersatz verbunden ist. Lietz-
mann sagt mit Recht: «Wenn das 16 seine logische Bedeutung behalten soll,
kann zwischen 2,1 und 1, 32 kein Gegensatz irgendwelcher Art beabsichtigt
sein (Komm. 4. Aufl. z. St.).» R6m. 2,1 muf} in einem Konsekutivverhiltnis
zum Vorangehenden stehen; d. h. die in 2,1 erhobene Anschuldigung («dar-
um bist du unentschuldbar...») mufl sich logisch aus dem ergeben, was
zuvor gesagt ist. Molland (Serta Rudbergiana, 1931) erwihnt allerdings
einige Beispiele von Platon bis zu den Kirchenviitern, die beweisen sollen,
daB %16 (eigentlich 516 xai) bisweilen «unlogisch» gebraucht werde; ein Kon-
sekutivverhiltnis besteht jedoch auch bei den von Molland zitierten Sitzen,
nur dal bei den meisten nachtriglich noch eine speziellere Begriindung
folgt. Ganz anders wire es in Rém. 2, 1, wenn der mit 596 eingeleitete Satz
von jemand anderem handeln wiirde als 1, 32. Aus sprachlichen Griinden
abzulehnen ist auch die Erklarung von Nygren, der aus dem mdg 6 kpivwy
in 2,1 einen Kausalsatz zu 56 macht: Weil der Jude richtet (und also das
zuvor vom Heiden Gesagte als richtig anerkennt), ist er selber auch un-
entschuldbar. wag ¢ kpivwv gehort aber eindeutig zum Vokativ &vdpwme: Nicht
jeder Mensch ist hier angeredet, sondern nur derjenige, der sich zum Rich-
ter iiber andere erhebt, d. h. nach dem Zusammenhang der Jude. Es besteht
also kein Grund, %6 in 2,1 anders zu verstehen als vorher in 1,24. Wer
nicht eine sprachliche Unstimmigkeit begehen will, mull annehmen, daf
2,1 sich auf 1, 32 bezieht, und dal in beiden Sitzen von derselben Anklage
die Rede ist. Wir haben daher zu priifen, ob 1,32 die logische Begriindung
zu 2,1 zu geben vermag.

Rém. 1, 32 ist ein Hauptsatz, dessen Subjekt als Relativum gefaBt ist
(ofmivec. .. émyvévrec). Wer aber sind diejenigen, die «Gottes Gerechtigkeits-
forderung genau kennen»? Wie schon erwihnt, ist im ganzen Abschnitt die
Rede von den Menschen, iiber welchen sich der Zorn Gottes offenbart. Dal
dies auch bei dem Relativum 1,32 noch der Fall ist, beweist der Vokativ
dvdpwme im nachfolgenden Vers. Zundchst war von denjenigen Menschen



156 Miszellen

die Rede, welche «die Wahrheit Gottes mit der Liige vertauschten». 1, 32
setzt nun nicht einfach die Ausfithrungen iiber diese Menschen fort, sonst
miifite doch wohl obto (oi) stehen. Es handelt sich vielmehr um den logi-
schen Parallelsatz zu 1,25 (oitiveg petnihafav ryv dAndeiav tod Beod ... —
ofTivec 70 dikoiwpa T0d deod émyvévreg), das Relativum oitivec bezeichnet dem-
nach wieder eine bestimmte Gruppe von Menschen, die durch ein bestimmtes
Merkmal néher bestimmt sind. Dieses Merkmal ist die genaue Kenntnis des
Willens Gottes. Der Satz ist folgendermafllen zu iibersetzen: <Alle die,
welche Gottes Rechtssatzung genau kennen (dall, wer solches tut, den Tod
verdient), die tun es nicht bloB, sondern haben auch Gefallen an denen,
welche es tun: darum bist du ohne Entschuldigung, o Mensch, jeder der
du richtest; worin du némlich den andern richtest, darin verurteilst du
dich selbst, denn du, der du richtest, tust ja dasselbe...» (1,32—2,2). Das
ist ein durchaus logischer Satz, der genau das prézisiert, was nachher im
Romerbrief und auch sonst immer bei Paulus als die spezifisch jiidische
Siinde beschrieben wird: Sie kennen Gottes Gebot, aber sie iibertreten es,
und zwar nicht blof ungewollt, sondern mit Lust.

Die Ausfithrungen iiber die Juden beginnen demnach nicht erst mit 2, 1,
sondern mit 1, 32, Diese Feststellung wird noch durch folgende Einzelheiten
bestitigt:

1. Der in 1, 32 gemachte Vorwurf, dal} sie, obschon sie die Strafwiirdig-
keit der zuvor genannten Verfehlungen kennen, dasselbe doch tun (adtd
molobowy), wird nachher in 2,1 und 2, 3 mit fast wortlich gleichen Wendungen
wiederholt (16 yap adTa mpdocelg, mowlv adTd), wobei hier deutlich ist, dall es
sich um die jiidische Uebertretung handelt.

2. In 1,28 wird von den Heiden gesagt, daBl sie es nicht wert hielten,
Gott zu kennen (odx édoxipacav Tov dedv Eéxewv év émyvloe), weshalb dieser
gie einem a&ddéxipog voig dahingab, d. h. einem Sinn, der untiichtig ist, das
Gute zu erkennen. In 1, 32 ist dagegen von solchen die Rede, welche aus-
driicklich die émiyvwoig, d.h. die genaue Kenntnis des gottlichen Willens
haben. 1, 28 und 1, 32 wiirden sich also, wenn von denselben Uebeltitern die
Rede wire, widersprechen.

3. Die Schilderung der heidnischen Abgdtterei samt deren sittlichen
Konsequenzen in 1,19—31 deckt sich sachlich mit der Schilderung des Hei-
dentums im Weisheitsbuch Kap. 13,1 ff. Dort wird aber gesagt, dal die
Heiden, weil sie leblosen Gétzen anhangen, keine Strafe fiir ihre Frevel-
taten befiirchten (Sap.14,29). Die Verkehrung aller Malstibe wird zum
Kennzeichen der Abgotterei. Die gottlose Sitte selbst wird zum Nomos:
70 doeBég Edog g vouog épurdxdn (Sapi14,16). Krieg nennen sie Frieden
(Sap. 14, 22). Diese Verkehrung aller MaBstibe macht aber auch Paulus
den Heiden zum Vorwurf (Rom. 1,25 ff.). Anderseits ist es der Vorzug der
Juden, dab sie Gott kennen (Sap.15,1). Schon das blofe Wissen um Gott
gilt als Gewihr des Heils, weil der, welcher Gott kennt, vor der Abgotterei
als der Hauptsiinde bewahrt bleibt. Eben bei diesem Anspruch der Juden,
dall das bloBe Kennen Gottes schon «vollkommene Gerechtigkeits> (Sap.
15,3) sei, setzt die Polemik des Apostels im Rémerbrief ein. Es kommt
nicht nur auf das Wissen an, sondern auf das Tun. Die Beziehung von



Miszellen 157

1, 32 auf die Juden entspricht also nicht nur dem parallelen Gedankengang
im Weisheitsbuch, sondern auch der paulinischen Kritik an diesem.

4. 16 dkaiwpa Tod Seod in 1,32 meint die ganz bestimmte Gesetzesvor-
schrift, dal <wer solches tut, den Tod verdients. dikaiwpe wird in der
Septuaginta zur Uebersetzung von hebr. bW und pr gebraucht (Gen. 26, 5;
Ex.15,25; Dt. 4,1 — Ex.21,1; Nu. 36,13 u. 6.). Die Strafdrohung von 1, 32
entspricht durchaus den atlichen Gesetzesvorschriften. Die Todesstrafe
wird z.B. angedroht fiir Abgotterei (Dt.17,1—5), fiir Knabenliebe und
Hurerei (Lev.18;20), Gotteshall (Dt.7,10), Listerung (Lev. 24,16), fal-
sches Zeugnis (Dt. 19, 15—21), Ungehorsam gegen Eltern (Dt. 21, 18—21),
vorsitzliche Uebeltat (Num. 15, 30), wie auch allgemein fiir die heidnischen
Greuel (Lev.18,24—30). Anderseits kann Paulus nicht im Ernst zugemutet
werden, er habe sagen wollen, alle die von ihm aufgezihlten Uebeltaten
wiirden von den Heiden selber als todeswiirdig angesehen. Der Gotzendienst,
fiir das Weisheitsbuch wie fiir Paulus das Hauptiibel des Heidentums, gilt
bei den Heiden selbstverstdndlich nicht als Frevel, sondern als das Gegen-
teil. Auch die Knabenliebe und sogar gewisse Formen der Unzucht (gerade
im Zusammenhang mit heidnischen Kultsitten) waren nicht iiberall streng
verpont. Und was Paulus als Hoffart und Ruhmredigkeit geilelt, diirfte
fiir das heidnische Empfinden nicht unbedingt fiir verwerflich gegolten
haben. Anderes wurde gewill auch von den Heiden als Laster angesehen,
aber doch nicht in dem Sinne, dal} sie dafiir gleich die Todesstrafe gefordert
hiatten. Als Ausdruck der Selbstbeurteilung des Heidentums konnte die
Strafdrohung von 1, 32 also auf keinen Fall ernst gemeint sein, hingegen
entspricht sie den strengen V'orschriften des Alten Testaments. Wenn
Paulus demnach von denjenigen spricht, «welche genau wissen, daf, wer
solches tut, den Tod verdient», so kann er das ernstlich nur von den Juden
gesagt haben.

5. Der Anklage des Apostels gegen die Heiden in 1,19—31 liegt ein
ganz bestimmter Vorwurf zugrunde: Weil die Heiden sich von Gott weg
den Giotzen zugewendet haben, hat Gott sie «dahingegeben», ihr Sinn wird
untiichtig, und sie verfallen dem Laster. Das ist ein geschlossener Gedan-
kengang, der mit 1,31 zweifellos zu Ende gefiihrt ist. 1,32 handelt nicht
mehr von der Abgotterei und ihren Folgen. Auch gegen die Juden wird
ein bestimmter Vorwurf erhoben: Obschon sie Gottes Gesetz kennen, tun
sie doch alles das auch, was die Heiden Uebles tun, also daB sie sich selber
schuldig erkennen miiiten. Dieser Vorwurf wird aber schon in 1,32 er-
hoben und in 2,1; 2,2; 2,3 wiederholt. Inhaltlich gehéren also 1,32—2, 3
zZusammen.

Auf diese Weise ergibt sich eine klare Unterscheidung zwischen Heiden
und Juden nach der ihnen eigentiimlichen Schuld. Bei den Heiden ist es die
Abgotterei, bei den Juden die Uebertretung des ihnen bekannten Gebotes
Gottes.

Der Abschnitt ist daher folgendermalien einzuteilen:

1,18 kiindet die Offenbarung des gottlichen Zornes iiber die Menschen an,
welche Gottes Wahrheit in Ungerechtigkeit darniederhalten, und zwar
gilt dies



158 Miszellen

1,19—31 sowohl fiir die Heiden, welche sich von Gott abgewendet haben
und zur Strafe einem lasterhaften Sinn und Wandel «dahingegeben>
wurden, wie auch

1,32—2, 3 fiir die Juden, welche Gott zwar kennen, aber seinem Willen nicht
gehorsam sind.

Mit 2, 4 leitet Paulus dann iiber zur Frage der Vergeltung im Gericht.
Abschliefend sei nech eine Vermutung ausgesprochen, warum Paulus
im ganzen Abschnitt direkt nur von «Menschen» redet. Indem er Heiden
und Juden gleichermalien als «Menschen unter dem Zorn Gottesy zeichnet,
zeigt er, dafl der Unterschied zwischen beiden vor Gott nicht entscheidend
ist. Den «Menschen» von 1,18 entspricht die mdca odp: in 3,20, die Be-
ziehung aller auf den «einen Menschen» Adam in 5,12 und die Erwihnung
des «alten Menschen» in 6, 6. Die Aussage, dall Heiden und Juden gleicher-
mallen vor dem gottlichen Richter stehen, bereitet indirekt schon den nach-
her 2, 11 ausgesprochenen Gedanken vor, daB kein Ansehen der Person vor

Gott ist, sie entspricht der Gesamtauffassung des Rémerbriefes, wonach

nicht mehr der Gegensatz von Heiden und Juden bestimmend ist fiir die

Scheidung im Gericht, sondern nunmehr der Gegensatz des <alten Men-

schen» und des «ncuen Menschen in Christus».

Guttannen/Kt. Bern. Felix Flickiger.

Zu den Anfingen der Mission in Samarien.

In Ergidnzung zu meinem in der letzten Nummer der ThZ erschienenen
Aufsatz «Missionarisches Handeln Jesu nach dem Evangelium des Lukas»
michte ich auf eine soeben verdffentlichte Studie von Oscar Cullmann hin-
weisen: La Samarie et les Origines de la Mission Chrétienne, in: Ecole
pratique des hautes études Paris, Annuaire 1953—1954, S. 3—12. In dieser
Abhandlung wird gezeigt, dall der Evangelist Johannes von einem beson-
deren Interesse an der christlichen Mission in Samaria bestimmt ist und
im vierten Kapitel seines Evangeliums die Anfinge der Samaritermission
auf Jesus selbst zuriickfithrt. Vornehmlich der Epilog des Gespriches, das
Jesus mit der Samariterin fithrt (V. 31 ff.), ist von dieser Motivierung deut-
lich geprigt. Jesus gibt die Weisung zur Evangeliumspredigt (V.38a),
aber andere haben schon vor den Jiingern, die Jesus beauftragt, missiona-
rischen Dienst getan (V. 38b). Hinter diesen &\ov stehen — wie Cullmann
wahrscheinlich macht — die Hellenisten der Jerusalemer Urgemeinde, die
nach Apg. 8 als erste die Frohbotschaft in samaritanisches Land getragen
haben. (Vgl. dazu auch A.Schlatter, Der Evangelist Johannes, Stuttgart
1948, S.134.) Hat bereits Lukas — wie ich zu zeigen versuchte — den Be-
ginn und Auftrag zur Samaritermission auf Jesus selbst zuriickgefiihrt, so
s0 sind diese Gedanken von Johannes aufgenommen und ausgestaltet wor-
den. Iis bestétigt sich also auch an diesem Punkte der Satz von J. Wellhau-
sen (Einleitung in die drei ersten Evangelien, *Berlin 1911, S. 57) : «Lukas
bildet einigermaflen den Uebergang zu Johannes.» So stellt auch Cullmann
mit Recht fest, «qu’il existe un rapport particulier entre I'évangile selon
Luc et I'évangile johannique» (a.a.O. S.12).

Mainz. Eduard Lohse.



	Miszellen

