
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 10 (1954)

Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen 133

liehe Tätigkeit und Produktion ist vor und nach 1900, zumal auf
dem Boden des Protestantismus, ein besonderer, jedenfalls
sofort und unmittelbar überzeugender Ruhmestitel der Theologie.
Wir sind jüngst hier auf die Gestalt Wellhausens hingewiesen
worden. Es bedeutet keine Verunglimpfung der frühern
Forschergenerationen und keine schnöde Undankbarkeit ihnen
gegenüber, wenn man zu wissen meint, daß man noch über sie
hinaus und auch im Widerspruch zu ihnen einiges zu lernen
und zu suchen hat. Nun, ein heißes Suchen und ein ungestümes
Lernenwollen hat begonnen. Es stellt sich nicht als eindeutige,
homogene Bemühung dar. In der Theologie von heute, auch in
der dogmengeschichtlichen Forschung, klaffen Gegensätze. Um
der Sache willen, die nicht irgendeine Sache ist, wird Kontroverse

unvermeidlich, so gewiß wüster Zank nicht notwendiges
Zubehör ist. Schwere, ernste Aufgaben sind gestellt und stellen
sich neu. Ob sie gelöst werden, entzieht sich unserm Blick. Wir
hoffen. Aber kein fanfarenartiges Wort soll jetzt, am Ende
unserer Vorlesung, laut werden, so wenig wie ein Ausdruck müder
Resignation. Mit dem Glauben, der auf die Verheißung baut, daß
die Gemeinde Jesu Christi durch keine Todesmacht überwunden
wird, verbindet sich legitim die Nüchternheit, in der man darum
weiß, daß es wahrhaftig auch für die Theologie Epochen des

Versagens oder doch Zeiten der kleinen Dinge gehen kann.
Bern. Arnold Gilg.

Rezensionen.
Die Umwelt des Alten Testaments.

Die hier besprochenen Veröffentlichungen aus den letzten Jahren
haben hei aller Verschiedenheit im einzelnen das gemeinsame Bestrehen,
einen breiten Leserkreis in die Geschichte des Alten Orients einzuführen
und das Alte Testament auf dem Hintergrunde dieser Geschichte sehen zu
lehren. Die Geschichte Israels tritt dabei je nach der Abzweckung mehr
oder weniger stark in den Vordergrund.

Sabatino Moscati, Geschichte und Kultur der semitischen Völker, Zürich/
Wien, Europa-Verlag, 1953, 213 S., 4 Karten und 32 Tafeln.

Auf 200 Seiten ist es dem Verf., dem um die altisraelitische Epigraphik
verdienten Semitisten in Rom, gelungen, ein reichhaltiges, übersichtliches
und anschauliches Bild der Geschichte und Kultur der semitischen Völker



134 Rezensionen

in ihrer klassischen Zeit zu zeichnen. Es handelt sich um eine Uebersetzung
und Neubearbeitung des 1949 erschienenen Werkes «Storia e civiltà dei
Semiti». In seiner Anlage und der Abgrenzung des Stoffes bildet es ein
Novum: Nach den einleitenden Abschnitten über die geographischen
Verhältnisse, über Name, Sprachen und Rassen und über die Anfänge der
Semiten werden die Babylonier und Assyrer sowie die Kanaanäer während
der ganzen Zeit ihres Bestehens, die Hebräer bis 70 n. Chr., die Aramäer
bis zum Hellenismus, die Araber bis zur Herrschaft des Islam und die
Aethiopier bis zum 7. Jhdt. n. Chr. hinab verfolgt. Die Darstellung ist
einfach und gedrängt, immer wohl abgewogen und nimmt auf die neuesten
Ergebnisse der Forschung Bezug. Eine sechsseitige Literaturübersicht
macht mit der einschlägigen Fachliteratur bekannt. Die Bildtafeln am
Schluß des Bandes sind ausgezeichnet ausgewählt.

Friedrich Cornelius, Geschichte des Alten Orients, Schaeffers Abriß aus
Kultur und Geschichte, Abt. I, 3. Band, Stuttgart und Köln, W. Kohlhammer

Verlag, 1950, 129 S.

Wie das Buch von Moscati, so vermittelt auch dieser Abriß ohne
spezielle Ausrichtung auf Israel und das Alte Testament einen Ueberblick
über die Geschichte und Kultur des Alten Orients in sehr gedrängter Form.
Die Darstellung mit der durchgehenden Untergliederung in kleinste
Abschnitte und der Hervorhebung des Wichtigen durch verschiedenen Druck
ist die der Lern- und Einprägebücher. Sie setzt naturgemäß die Bekanntschaft

mit den größern Werken voraus und will sie nicht entbehrlich machen.

Cyrus H. Gordon, Introduction to Old Testament Times, Ventnor, N. J.,
Ventnor Publishers, Inc., 1953, VII und 312 S.

Der Verf., einer der führenden amerikanischen Orientalisten, ist in
Europa vor allem als Bearbeiter der ugaritischen Texte bekannt geworden.
1940 erschien aus seiner Feder die erste ugaritische Grammatik, 1947 das
Standardwerk «Ugaritic Handbook» und 1949 die erste Gesamtübersetzung
der Texte. Auch als Aegyptologe und Assyriologe (Nuzu-Texte) hat er
sich einen Namen gemacht. Das vorliegende Buch, eine Umarbeitung seiner
Vorlesungen über «Old Testament Times», setzt die Reihe der frühern
Bücher fort, in denen er die Welt des Alten Orients einem größern Leserkreis

nahebringt («The Living Past», 1941; «Lands of the Cross and
Crescent», 1948). Es bietet auf weite Strecken eine für Anfänger bestimmte,
gut lesbare Uebersicht über die Geschichte Israels bis auf Alexander den

Großen, immer im Zusammenhang mit der altorientalischen Geschichte.
Darin eingestreut finden sich aber auch zahlreiche neue Beiträge zu den
einzelnen Problemen, die die Forschungsarbeit unmittelbar weiterführen.
Nach den Prolegomena über die Quellen und deren Verwendung werden
die biblische Urgeschichte in Verbindung mit Enuma elisch und Gilgamesch-
epos behandelt, ferner Aegypten und Mesopotamien bis zur Amarnazeit,
Ugarit und — Homer. Auch der griechische bzw. aegaeische Einfluß auf
den Alten Orient darf nach G. nicht vernachlässigt werden. Tatsächlich



Rezensionen 135

gelingt es ihm, interessante Parallelen zwischen Homerischen Versen und

den Texten aus Ugarit nachzuweisen. Ein Teil davon muß allerdings noch

stark auf seine Beweiskraft hin untersucht werden, und die auf S. 78 f.
versuchte Zusammenstellung des Namens Jahwe bzw. seiner Kurzformen
mit Ju-piter wird wohl immer starken Bedenken unterliegen. Anschließend
wird die Patriarchengeschichte vor allem im Lichte der Nuzu-Texte
betrachtet, die manche Parallelen soziologischer Art abgeben. Die kursorische

Erzählung der israelitischen Geschichte wird am geeigneten Punkt
unterbrochen durch ein kurzes Kapitel über die Inschriften von Karatepo
(8. Jhdt.).

In Auswahl und Weglassung des Stoffes verfährt der Verf. zuweilen
sehr stark und bewußt persönlich; viele umstrittene Probleme werden
etwas apodiktisch gelöst. Wer aber nicht ein umfassendes Lehrbuch zu
lesen wünscht, sondern eine in frischem amerikanischem Stil geschriebene
«Einführung», die Interesse und Freude am Gegenstand weckt, wird hier
voll auf seine Rechnung kommen.

K. II. Henrey, An Historical Background to the Old Testament, London,
Lutterworth Press, 1951, 134 S.

Der Versuch, auch einfachen Bibellesern eine Anschauung von den
Nachbarvölkern Israels zu vermitteln, ist in diesem Büchlein gut gelungen.
Kurze Zusammenfassungen geschichtlicher und kulturgeschichtlicher Art
wechseln ab mit Auszügen aus der Bibel und mit zahlreichen Abildungen:
Eine bequeme Materialsammlung für Schulzwecke.

F. M. Th. de Liagre Böhl, Opera Minora, Studies en Bijdragen op Assyrio-
logisch en Oudtestamentisch Terrein, Groningen/Djakarta, J. B. Wolters,
1953, XVI und 570 S.

Der von sechs Kollegen und Schülern dem Jubilar zu seinem 70.

Geburtstag gewidmete Sammelband vereinigt sieben alttestamentliche und
zwanzig assyriologische Aufsätze in holländischer, deutscher und englischer

Sprache, eine reiche Auswahl aus dem vielseitigen Lebenswerk des
hochgeachteten Groninger und Leidener Orientalisten. Eine biographische
Einleitung durch M.A.Beek und ein Verzeichnis der Veröffentlichungen
des Jubilars runden das prächtig ausgestattete Buch ab. Die meisten der
Aufsätze sind vom Verf. selber, soweit nötig, für diese Veröffentlichung
bearbeitet und auf den Stand der heutigen Wissenschaft gebracht worden.

Es ist die besondere Gabe des Verf., nicht nur die Forschung selber
weiter voranzutreiben, sondern auch das Aktuelle und Belangreiche in dem
immensen internationalen Wissenschaftsbetrieb der heutigen Assyriologie
einem breiten Publikum zugänglich zu machen. Neben den größern
Arbeiten — es sei hier nur die Mitarbeit in der Kommentarreihe Tekst en
Uitleg (Genesis, Exodus, Psalmen) und die Bearbeitung des Gilgamesch-
epos (1941, 21952) sowie die Herausgabe einer umfangreichen akkadischen
Chrestomathie (1947) genannt — sind gerade die Opera Minora der Ort,
wo sein Forscher- und Lehrertalent vielleicht am charakteristischsten zum
Ausdruck kommt.



136 Rezensionen

Yon den at.lichen Abhandlungen seien hier folgende erwähnt: «Prophetismus

und stellvertretendes Leiden in Assyrien und Israel» (S. 63—80,

Besprechung der Belege eines ekstatischen Prophetismus in den Mari-
Texten und Zusammenstellung des leidenden Gottesknechts mit der

babylonisch-assyrischen Institution des Substitutkönigs), «Missions- und Er-
wählungsgedanke in Alt-Israel» (S. 81—100, Universalismus und
Partikularismus als widerstreitende Faktoren in der Geistesgeschichte Israels)
und die instruktive, reich belegte Abhandlung aus dem Jahre 1914 «Die
Juden im Urteil der griechischen und römischen Schriftsteller» (S. 101

bis 133).
Auch von den assyriologischen Arbeiten können hier nur die wichtigsten

genannt werden. Aus der eingehenden Beschäftigung mit dem Gilga-
meschepos heraus sind entstanden: «Mythos und Geschichte in der

altbabylonischen Dichtung» (1950, S. 217—233) und «Das Problem ewigen
Lebens im Zyklus und Epos des Gilgamesch» (1947, S. 234—262). Der erste
Aufsatz verfolgt die Historisierung des Mythus (Gilgamesch, Adapa) und
die Mythologisierung der Geschichte (Sargon, Semiramis) in der
altbabylonischen Literatur; der zweite bietet eine tiefgehende Deutung des Epos
auf Grund einer Darstellung seiner literarischen Vorgeschichte. Dankbare
Leser auch unter den Nichtspezialisten finden die anschaulichen
kulturgeschichtlichen Referate «King Hammurabi of Babylon in the Setting of
his Time» (1946, S. 339—363), «Das Zeitalter der Sargoniden nach Briefen
aus dem königlichen Archiv zu Nineve» (1949, S. 384—422) und «Babylon,
de heilige stad» (1952, S. 430—462).

Basel. Ernst Jenni.

Ernst Percy, Die Botschaft Jesu, eine traditionskritische und exegetische
Untersuchung (Lunds Universitets Arsskrift. N. F. Avd. 1., Bd. 49, Nr. 5),
Lund, C. W. K. Gleerup, 1953, X und 324 S.

Die bisherigen Arbeiten Percys, die in der Hauptsache der johannei-
schen und paulmischen Theologie gegolten haben (Untersuchungen über
den Ursprung der joh. Theologie, 1939; Der Leib Christi in den paul. Homo-
logumena und Antilegomena, 1942; Die Probleme der Kolosser- und Ephe-
serbriefe, 1946), haben den Neutestamentier von Lund als einen sorgfältig
arbeitenden und selbständig vorgehenden Forscher erkennen lassen. Mit
großen Erwartungen, die nicht enttäuscht werden, tritt man seinem
neuesten Buche entgegen, in dem er sich dem zentralen Thema der Botschaft
Jesu selber zuwendet.

In der Einleitung (S. 1—4) gibt P. an, um welche unter sich zusammenhängende

Fragen es dabei gehen soll, nämlich nicht nur um die Frage, ob
das Gottesreich in der Verkündigung Jesu zukünftig gedacht sei oder ob
es in Jesu Wirken schon zu kommen begonnen habe (Kap. IV), sondern
mehr noch um die Frage, ob Jesu Forderungen auf die Zulassung zu einem
erst nahen Gottesreich abzielten oder ob Jesu Botschaft selbst schon Anteil
an einem — in diesem Fall schon gegenwärtigen — Gottesreich habe
vermitteln wollen (Kap. II). Um hierüber Klarheit zu gewinnen, müsse ferner



Rezensionen 137

einmal das Verhältnis der Forderungen Jesu zum Gesetz untersucht (Kap.

III) und sodann die Frage geprüft werden, oh schon Jesus selbst sich für
den Messias gehalten habe (Kap. V). Es sind also jederzeit wichtige, aber
auch gegenwärtig in der Synoptikerforschung verhandelte Fragen, wie sie
etwa in Kümmels «Verheißung und Erfüllung» ebenfalls im Mittelpunkt
stehen. Man kann Percys Buch als einen gegenüber Kümmel durchaus
selbständigen, auch breiter durchgeführten Parallelentwurf ansehen (und wird
es daher bedauern, daß Kümmels 2. Auflage Percy bei der Abfassung noch
nicht hat bekannt sein können).

Ehe die genannten Fragen in Angriff genommen werden, untersucht
P. in Kap. I «Die Vorgeschichte» (S. 5—18) das Auftreten Johannes des

Täufers sowie die Berichte über Jesu Taufe und Versuchung. In Kap. II
«Bußpredigt und Heilshotschaft» (S. 19—115) nimmt den größten Raum die
Behandlung der Seligpreisungen der Bergpredigt ein (S. 40—108), und
hierbei wiederum erfährt vor allem «Der Sinn von tttwxôç in Lk. 6, 20» (S.
45—81) eine besonders ausführliche Erörterung, die der Frage gilt, wieweit
vom AT und vom Spätjudentum her (auch die Texte von Qumrân werden
hier einbezogen) wirklich mit einer Gleichsetzung von «arm» und «fromm»
zu rechnen sei. Die Prüfung fällt negativ aus; dies bedeute, daß es sich
auch in Lk. 6, 20 um Arme im eigentlichen Sinn handeln müsse. Dies
entspreche aber auch der sonstigen Beurteilung von «Reichtum und Armut in
der "Verkündigung Jesu» (S. 89—106). In Lk. 6, 20 f. insgesamt handle es
sich um Menschen in äußerer und innerer Not: sie haben «nichts, was ihr
Herz an diese Welt bindet» «und können sich deshalb mit ganzem Herzen
der Gabe und Forderung des Gottesreiches hingeben» (S. 89). Daher handelt
es sich hei den Seligpreisungen «nicht so sehr um Bedingungen für die
Teilnahme am Heil als um eine Heilsbotschaft an eben diese Notleidenden»
(S. 83). P. schließt daraus, daß mithin «das Gottesreich als eine Gabe
gedacht ist, die eben jetzt dargeboten wird» (S. 108). Dafür lassen sich nach
ihm aber auch Mark. 10,13—16; Matth. 22, 2—14 Par.; 13, 44—46 und andere
Stellen als «Indirekte Zeugnisse über den Inhalt der Botschaft Jesu» (S.
28—40) anführen, und auch «Die Forderung der Buße» (S. 108—115)
erweist sich letztlich als Heilsbotschaft. Jesu Forderungen gehören selbst
zu der durch ihn vermittelten Heilsgabe (S. 109) : «der Gott Jesu fordert
alles, weil er zuerst selbst alles gibt» (S. 115).

Dieser Gedanke, zunächst mehr grundsätzlich erreicht, wird in Kap. III
«Die Forderungen Jesu» (S. 116—174) am Inhalt der einzelnen Forderungen
nachgeprüft und entfaltet. Indem P. hier zunächst «Die Stellung Jesu zum
Gesetz» (S. 116—123) und anschließend (S. 123—164) die Antithesen der
Bergpredigt Matth. 5, 21—48 behandelt, erkennt man, wie viel für ihn
davon abhängt, wie diese Forderungen sich zum at.lichen Gesetz bzw. zum
Gesetzesverständnis der Zeitgenossen Jesu verhalten. Sein Ergebnis ist, daß
Jesus in seinen Antithesen nicht die at.lichen Gebote wiederholt, auch nicht
in einer durch die Nähe des Gottesreiches bedingten aktualisierten und
auch nicht in einer sonstwie radikalisierten Form (die Forderung der
Feindesliebe etwa stellt nach S. 164 «nicht unmittelbar eine Radikalisierung des

Gebotes der Nächstenliebe dar», werde in 5, 45 ja auch nicht aus diesem



138 Rezensionen

abgeleitet, und der Verzicht auf das eigene Recht 5, 39 ff. habe «überhaupt
keinen Anknüpfungspunkt im mosaischen Gesetz»). Vielmehr seien die
Forderungen Jesu deutlich «etwas ganz Neues». Das aber lasse nur die
Erklärung zu, daß sie «inhaltlich der Art jener Wirklichkeit, die Jesus das
Gottesreich benannte, entsprechen, ja selbst ein Stück dieser Wirklichkeit
darstellen» (S. 164). Auch «Die Forderung der Liebestaten an dem Nächsten»
(S. 165—168) und «Die Forderung der Entsagung in der Nachfolge Jesu»
(S. 168—174) lägen in der gleichen Linie.

Es ist daraufhin schon zu vermuten, daß P. diese Gottesherrschaft einerseits

als etwas Zukünftiges ansehen, aber andererseits der Meinung sein
wird, daß die Botschaft Jesu als Heilsbotschaft von einer Gabe spricht, die
«eben jetzt» dargeboten wird. Kap. IV «Das Reich Gottes» (S. 175—224)
bestätigt diese Vermutung denn auch. Daß das Reich Gottes «primär als
eine zukünftige Größe gedacht ist», belegt in Kürze der Abschnitt «Das

zukünftige Gottesreich» (S. 175—178). Der Abschnitt «Das Gottesreich und
die Taten Jesu» (S. 178—189) geht dann bereits zu den Aussagen über,
nach denen das Reich «schon angefangen hat, sich in unserer Welt zu
offenbaren» (Matth. 12, 28 Par.; Mark. 3, 27 Par. u. a.). Daß aber neben den Taten
Jesu auch seine Botschaft die gleiche Beziehung zum Reiche Gottes besitzt,
legt der Abschnitt «Die Botschaft Jesu und das Reich Gottes» (S. 189—215)
an Hand von Matth. 11, 5 f. Par.; 13, 16 f. Par. und einzelnen Gleichnissen
aus Mark. 4 und Matth. 13 dar. Ein besonderer Abschnitt (S. 216—223) ist
der Stelle Lk. 17, 20 f. gewidmet. «Als Heilsgabe, die don Menschen jetzt
angeboten wird», bedeute das Reich Gottes «nicht nur die Hoffnung auf
Teilnahme an der künftigen Vollendung, sondern vor allem eine neue,
vollkommene Gottesgemeinschaft — d. h. so vollkommen, wie sie innerhalb der
mit dem Erdenleben gegebenen Grenzen werden kann —, insofern das
Anerbieten des eschatologischen Heils eben jetzt eine früher nicht gekannte
Gottesnähe bedeutet» (S. 223).

Wenn somit an die Stelle der alten «eine ganz neue Heilsordnung»
getreten ist, so lasse dies allein den Schluß zu, «daß Jesus sich selbst als den

Träger des von ihm verkündigten Gottesreiches und damit auch dieser
neuen Gottesgemeinschaft wußte» (S. 223). Dies erhärtet dann die
Untersuchung der Aussagen Jesu über sich selbst, die Kap. V «Der Menschensohn»

(S. 225—307) bietet. Der Reihe nach werden behandelt «Synoptische
Zeugnisse für das messianische Bewußtsein Jesu» (S. 225—238), «Die Men-
schensohnaussagen» (S. 238—259), das Wort Matth. 11, 27 Par. (S. 259—271)
sowie «Das Messiasgeheimnis im Markusevangelium» (S. 271—299). Ein
«Exkurs über die Verklärungsgeschichto» (S. 300—307) rundet dieses Kap.
ab, und es folgen noch «Nachträge» (S. 308—312) und verschiedene Register
(S. 313—324). Eine Zusammenfassung oder ein «Rückblick» von der Art,
wie sie im Verlauf der Arbeit mehrmals geboten werden, fehlt am Schluß.
In gewissen Sinn ist Kap. V selber nur ein großer Exkurs, eine nähere
Ausführung der abschließenden Beurteilung, die in dem «Rückblick» S.

223 f. (vgl. die im vorstehenden mitgeteilten Zitate) bereits erreicht ist.
Diese Uebersicht hat den Gang der Arbeit von P. aufzeigen und damit

dartun können, wie wohlgeordnet und planvoll — ungeachtet einiger



Rezensionen 139

Ueberschneidungen, die kaum zu vermeiden waren, indem einzelne Stellen
unter verschiedenen Gesichtspunkten erörtert werden mußten — alles
verläuft. Zugleich hat, vor allem mit Hilfe ausgewählter Zitate, auf mehrere
Höhepunkte der Arbeit hingewiesen werden können. Die Zahl der beachtlichen

Formulierungen und wertvollen Partien ist indessen weit größer.
Es ist ja das Ganze der synoptischen Botschaft, das hier einer eindringenden,

sachverständigen, auch in der Kritik würdig geführten Untersuchung
unterworfen wird.

Mit großer Gewissenhaftigkeit geht P. in allen Fällen der Echtheitsfrage

nach. Ebenso zieht er, wo immer es nötig erscheint, die zeitgenössische

jüdische Auslegung heran. Durchgehend setzt er sich mit der neueren
Literatur auseinander (das Autorenregister S. 313—315 führt über 200

Namen an). Dem nichtskandinavischen Leser ist es sehr wertvoll, daß die
skandinavischen Autoren reichlich zu Worte kommen (wobei P. der sog.
Uppsala-Schule keinerlei Konzessionen macht; vgl. vor allem seine
Auseinandersetzung mit Riesenfeld S. 300 ff.). Auch die englische Literatur ist
ihm gut vertraut. Vor allem aber begegnen immer wieder die Namen
Bultmann, Dalman, M. Dibelius, Harnack, J. Jeremias, Jülicher, Klostermann,
Kümmel, Lohmeyer, R. Otto, Schlatter, J. Weiß, Wellhausen, Wrede und
Zahn. Das Buch ist daher für alles, was dieses Thema betrifft, zugleich eine

gute Einführung in den Stand der Forschung.
Die Positionen, die P. vertritt, werden aus der Uebersicht im großen

und ganzen deutlich geworden sein. Seine Ausführungen sind, da sehr
selbständig, immer lehrreich und anregend. So würde ich etwa sagen, daß
der Abschnitt über Lk. 17, 20 f. (S. 216—223) eine recht eindrückliche
Verteidigung der Deutung des év-rôç ù,uûjv als «in euerem Innern» und eine ebenso

eindrückliche Kritik der gegenteiligen Auffassungen darstellt. Ob freilich

P. die von ihm verfochtene Deutung auch zum Siege geführt hat, das
ist mir zweifelhaft. Zwar hat er nicht übersehen, daß die in 17, 20 a an Jesus
gerichtete Frage sich auf das Reich Gottes als eine zukünftige Größe
bezieht. Er weist sogar energisch, aber erst auf S. 222, auf diese Ausgangssituation

hin. Er tut dies dort, wo er das Verhältnis von 17, 20 f. zu den
Belegen für eine Zukünftigkeit des Gottesreichs untersucht. 17, 20 a ist ihm
dabei Anlaß, für folgenden Ausgleich zu plädieren: «nur wer am Gottesreich

so, wie es von Jesus als Heilsgabe und Forderung verkündigt wird,
durch gehorsame Annahme seiner Botschaft Anteil gewinnt, wird auch am
Reich Gottes in seiner Vollendung Anteil haben» (S. 222).

Jedoch: die Ueberlegung, daß die für die Auslegung von 17, 20b. 21

bestehenden Möglichkeiten durch die 17, 20 a beherrschende Fragestellung
bereits präjudiziert sein sollten, gehört eigentlich ganz an den Anfang
einer solchen Untersuchung. P. hingegen präjudiziert alles in umgekehrter
Richtung, wenn er auf S. 216 davon ausgeht, daß 17, 20 f. bei der sprachlich
naheliegendsten Interpretation besagen müsse, daß das Reich Gottes «etwas
Innerliches im Menschen und somit auch etwas Gegenwärtiges sei» (beachte
dieses «und somit auch»), P. sieht hierbei nur zwei Schwierigkeiten: daß
Jesu Antwort ausgerechnet Pharisäern gelte und daß das Reich Gottes nach
anderen Stellen «offenbar als eine rein futurale Größe gedacht» sei (S. 216).



140 Rezensionen

Ich meinerseits würde die eigentliche, unabhängig von jenen beiden

Schwierigkeiten vorhandene Schwierigkeit vielmehr darin sehen, daß nicht nur
von 17, 20 a her darüber entschieden sein sollte, daß im folgenden nicht
«etwas Gegenwärtiges» gemeint sein kann, sondern daß auch die Futura
in 17, 20 h. 21 a damit durchaus übereinstimmen. Erst die Form von 17, 21b

vermag überhaupt den Gedanken zu wecken, ob es sich nicht vielleicht
doch anders verhalten könnte, und hierbei ist dann abzuschätzen, ob das

Gewicht von 17, 20 b. 21 a nicht so stark ist, daß man auch an 17, 21 h mit
der Erwartung herantreten muß, daß hier keinesfalls «etwas Gegenwärtiges»

«und somit auch» keinesfalls «etwas Innerliches» gemeint sein kann.
Was aber die Bedeutung von évtôç Ogihv als «in euerem Innern» betrifft,

so legt P. Wert darauf, daß èvxôç die Bedeutung «innerhalb» niemals
verlasse und daß hierbei der «Gegensatz zu etwas, was sich außerhalb einer
gewissen Grenze befindet», konstitutiv sei (S. 220), so daß die Bedeutung
«unter» ohnehin nur im Sinne von «innerhalb ihrer Linien», «innerhalb
ihres Kreises» gemeint sein könne (S. 219). Jedoch: wer sagt P., daß die
Bedeutung «innerhalb eures Kreises» sogleich individuell gemeint sein
muß? Nur dann aber ergibt sich folgerichtig die Bedeutung «in euerem
Innern» je in eurem Herzen. Das letzte Wort zu Lk. 17, 20 f. scheint mir
auch P. nicht gesprochen zu haben.

Viel zu rasch gibt sich P. auf S. 177 damit zufrieden, daß Mark. 9, 1

eine als Trostwort wegen des Ausbleibens der Parusie gedachte Gemeindebildung

sei (vgl. meine Ausführungen in der Festschrift für Alfred Wiken-
hauser S. 34 ff.). Unbefriedigend sind auch z.B. die Ausführungen S. 242
Anm. 3 über die Leidensankündigungen mit der These als Angelpunkt, Lk.
17, 25 sei nur eine sekundäre Zusammenfassung von Mark. 8, 31 (vgl.
jedoch Th.W.z.NT., Y S. 913 f.). Interessant, aber kaum überzeugend ist die
Vermutung S. 271, als «Sohn» in dem vollkommenen Sinn von Matth. 11, 27
habe Jesus sich «als Erstling Israels» gewußt.

Die Reihe solcher Beobachtungen und Bemerkungen könnte noch
fortgesetzt werden. Doch wird zur Genüge deutlich geworden sein, daß es sich
bei Percys Buch um einen sehr förderlichen Beitrag handelt, dem zu
wünschen ist, daß er die ihm gebührende Beachtung auch finden möge.

Bern. Wilhelm Michaelis.

Heinz Schürmann, Der Paschamahlbericht Lk 22, (7—14.) 15—18, I. Teil
einer quellenkritischen Untersuchung des lukanischen Abendmahlsberichtes

Lk 22, 7—38 (Neutestamentliche Abhandlungen, hrsg. von M. Mei-
nertz, XIX. Band 5. Heft), Münster, Aschendorff, 1953, XXIX, 123 S., kart.
DM 10.—.

Der Verfasser, Privatdozent für Neues Testament an der kath.-theol.
Fakultät in Münster und jetzt Professor am Priesterseminar in Erfurt, hat
1950 mit einer Dissertation über «Die Redaktionstätigkeit des Evangelisten
Lukas am Ahendmahlsbericht Lk 22, 7—38» in Münster promoviert. Er
plant, die Ergebnisse seiner Dissertation erweitert in drei gesonderten
Untersuchungen zu veröffentlichen: die vorliegende Arbeit behandelt als erster



Rezensionen 141

Teil den «Paschamahlbericht» Luk. 22, 7—18, der zweite Teil soll dem «Ein-
setznngsbericht» 22, 19—20 gewidmet sein, der dritte den lukanisehen «Ab-
schiedsreden» 22, 21—38. (Das textkritische Problem des zweiten Teils
wurde bereits in Bibliea32,1951, S. 364—392. 522—541 vorweggenommen mit
dem Ergebnis, daß der Langtext 22, 19—20 ursprünglich sei.) Die Aufgabe,
die sich der Verf. in den drei Untersuchungen gestellt hat, besteht darin,
die «Redaktionsdecke» von dem lukanisehen Abendmahlsbericht 22, 7—38
abzuheben und die unter dieser Decke liegende «vorlukanische Redaktionsstufe»

herauszuarbeiten (S. VII). Er ist überzeugt, daß die auf solche Weise
freigelegte vorlukanische Ueberlieferung ursprünglichstes Traditionsgut
ja für den Einsetzungsbericht 22, 19 f. sogar «die relativ älteste Ueberlieferung»

(Z. f. kath. Theol. 73, 1951, S. 77) darstellt.
Der «Paschamahlbericht» Luk. 22, 7—18, über dessen Analyse also zu

berichten ist, besteht aus zwei sehr verschiedenartigen Teilen : V. 7—14 und
15—18. Schürmann beginnt sachgemäß mit V. 15—18 (1. Abschnitt: «Lk 22,

15—18 als lukanische Redaktion einer vorlukanischen Nicht/Markus-Tradition»
S. 1—74) und läßt die Untersuchung von V. 7—14 (2. Abschnitt: «Die

Einleitung zu Lk 22, 15—18» S. 75—123) folgen. In beiden Abschnitten
geht er gleichmäßig so vor, daß er den Text zuerst sprachlich-stilistisch,
dann form- bzw. literarkritisch analysiert. Die sprachliche Analyse (S. 1

bis 46: Luk. 22, 15—18; S. 75—110: V. 7—14) untersucht in sorgfältigster,
minuziöser Kleinarbeit jedes Wort bzw. jede Wendung der behandelten 12

Verse nacheinander unter der Fragestellung, ob lukanischer Sprachgebrauch
vorliegt oder nicht. In seitenlangen, an Peinlichkeit kaum zu überbietenden
Analysen bringt der Verf. hier ein umfassendes sprachstatistisches Material
bei, das er subtil aufgliedert, wobei er die Vorarbeiten zum lukanisehen
Sprachgebrauch von Th. Vogel, J. C. Hawkins, H. J. Cadbury, E. Klostermann,

W. Larfeld, J. Schmid, F. Hauck, M. Zerwick und anderen gründlich
auswertet. Ich kenne kein zweites Beispiel für eine so peinlich exakte
sprachliche Analyse eines lukanisehen Textes. Allerdings macht der Verf.
es dem Leser nicht leicht: der Wunsch, die enorme Materialfülle auf engem
Raum zusammenzudrängen, verleitet ihn zu überladenen Schachtelungen,
so daß man ihm öfter ein: ne nimis! zurufen möchte. Aber die Mühe, die das

Durcharbeiten vom Leser verlangt, lohnt sich. Man vertraut sich einem
sicheren Führer an. Das Resultat ist einwandfrei. Es lautet 1. für Luk. 22,

15—18: die oft gehörte Behauptung, dieser Abschnitt sei eine lukanische
Erweiterung von Mark. 14, 25, ist definitiv ad acta zu legen; die Analyse
des Sprachgebrauchs zeigt vielmehr, daß diesen Versen eine vorlukanische,
von Mark. 14, 25 literarisch unabhängige Ueberlieferung zugrunde liegt;
Lukas hat sie nur leicht redigiert. 2. Für V. 7—14 lautet das Ergebnis : wir
haben die lukanische Wiedergabe von Mark. 14, 12—18a vor uns. Dieses
zweite Ergebnis ist nun freilich nicht überraschend, und man könnte fragen,
ob hier nicht Eulen nach Athen getragen werden und ob die 44 Analysen, die
die lukanisehen Abweichungen von Mark, in Luk. 22, 7—14 behandeln, die
Mühe lohnen. Indes ist (ganz abgesehen von dem Eigenwert der ausgezeichneten

Analysen selbst!) ein Doppeltes als Gewinn zu buchen. Erstens: es

bestätigt sich die Beobachtung von H. J. Holtzmann, Wernle, Cadbury, G. H.



142 Rezensionen

Müller, daß Lukas offenbar die Mark.-Perikopen zunächst als Ganzheiten
gelesen und dann frei reproduziert hat. Und zweitens: die umstrittene Frage,
ob Luk. 22, 14 noch zu den von Mark, literarisch abhängigen Versen gehört
oder bereits zu dem in V. 15—18 folgenden Sondergut, ist im ersten Sinne

zu beantworten. Denn — um hier einmal ein Einzelbeispiel zu geben — die
sechs Analysen zu V. 14 ergeben kurz zusammengefaßt folgendes Bild:

a) ÔHHaç yevo|aévr|ç (Mark. 14, 17) / ôtê éyéveTo p ifipa (Luk. 22, 14) : Luk.
hat ôiplaç yevopévriç des Mark, auch sonst konsequent ersetzt bzw. ausgelassen

(wobei hinzuzufügen wäre, daßöquavon den Attizisten gemieden wurde) ;

èrévero begegnet im NT nur bei Joh. und Luk. relativ häufig, b) ïpxerai
(Mark. 14, 17) / bei Luk. ohne Parallele: Luk. vermeidet konsequent (nach
meiner Zählung 92mal, einzige Ausnahme Luk. 8, 49) das praes. hist, des

Mark, c) àvaiceipévwv eltrev (Mark. 14, 18 a) / àvéïteoev (Luk. 22, 14) :

unpersönlicher Plural mit nachfolgendem Singular (Mark. 21mal) wird von
Luk. nur par. Mark. 5, 1; 9, 14 übernommen, sonst vermieden, d) àvccKeipévuiv

(Mark. 14, 18 a) / àvérreaev (Luk. 22, 14) : àvaKeîaôou steht in den beiden Luk.-
Schriften nur Luk. 22, 27, wird sonst (als von den Attizisten verpönt) von
Luk. vermieden, dagegen hat er 4mal àvcuriiTTeiv. e) perd tûiv bdibexa (Mark.
14, 17) / aùv crô-riî) (Luk. 22, 14) : aùv ist lukanisches Vorzugswort, f) twv
bibbeKa (Mark. 14, 17) / oi ditöoToXoi (Luk. 22, 14) : oi dtroaxoXoi ist ebenfalls
lukanisches Vorzugswort.

In seltsamem Kontrast zu der großen Vorsicht, die der Verf. bei diesen
sprachstatistischen Untersuchungen obwalten läßt, steht nun aber seine
Hypothesenfreudigkeit auf literarkritiscliem Gebiet.

Zwar das literarkritische Ergebnis des zweiten Abschnittes, daß Luk.
22, 7—14 an die Stelle einer ursprünglich inhaltsärmeren Situationsangabe
zu V. 15—18 getreten sein dürfte, wird ihm jedermann bereitwillig abnehmen.

Schon nicht ganz so unbesehen wird man das literarkritische Ergebnis
des ersten Abschnittes bejahen können: Schürmann vermutet, daß Luk. 22,
15—18 schon vorlukanisch «eucharistisch> (besonders durch Zufügung von
V. 17 b) überarbeitet worden sei; hier wird der aufmerksame Leser die
Frage nicht ganz los, ob der Verf. durch die Ausschaltung von V. 17 b nicht
der Deutung von V'. 15—18 auf ein Entsagungsgelübde Jesu zu entrinnen
versuchen möchte. Allerschwerste Bedenken müssen aber auf jeden Fall
gegenüber der erstaunlichen These des Verfassers angemeldet werden, daß
Luk. 22, 15—20 den Einsetzungsbericht des Markus literarisch (sie!)
tiefgehend beeinflußt habe. Markus (oder seine Vorlage) soll nämlich Luk. 22,
15—20 in der vorlukanischen Fassung vor sich gehabt haben (sie!) und diesen

Text dadurch «verschachtelt» haben, daß er Luk. 22, 15—17 strich und
durch 22, 19—20 ersetzte (S. 45). Bei dieser Operation ließ jedoch der von
Markus beseitigte Vers 22, 17 starke Spuren zurück: er veranlaßt« die
Umgestaltung des Einsetzungsberichtes zu der Mark. 14, 22 b—-23 vorliegenden
Gestalt (Anm. 110); so soll Xaßdiv Mark. 14, 22 auf beEdpevoi, Luk. 22, 17

zurückgehen; Mark. 14. 22 soll ursprünglich ein eùxapiarriaaç gestanden haben,
das aber unter dem Einfluß von Luk. 22, 17 nach Mark. 14, 23 wanderte
(S. 29) usw. Aber mit alledem werden doch die Dinge auf den Kopf gestellt:
der kompilatorische Charakter, den Luk. 22,19—20 (vgl. nur den Nominativ



Rezensionen 143

in V. 20 Ende!) nun einmal trägt, verbietet es m. E., dem lukanischen
Einsetzungsbericht die Priorität gegenüber Mark, zuzusprechen.

Indes — wir wollen und dürfen nicht vorgreifen! Schürmann will seine
eben angedeuteten kühnen literarkritischen Thesen im 2. Band der
dreiteiligen Untersuchung begründen, und wir müssen das letzte Wort zu ihnen
so lange zurückstellen, bis der 2. Band erschienen ist. Immerhin schien es
dem Unterzeichneten, daß seine Rezensentenpflieht von ihm verlange, daß
er dem Leser die inhaltreichen sprachanalytischen Teile der Untersuchung
Schürmanns warm empfehle, ohne ihm doch zu verschweigen, daß die
quellenkritische Generalthese des Gesamtwerkes — daß nämlich der Abend-
mahlsbericht des Markus literarisch aus dem lukanischen herzuleiten sei
— bis jetzt noch unbewiesen ist. Im vorliegenden 1. Band wird die Frage,
ob Luk. oder Mark, die Priorität hat, bei Mark. 14, 25 par. Luk. 22, 18 akut,
und für diesen Vers gibt der Verf. selbst zu, daß Mark. 14, 25 literarisch
unabhängig von Luk. 22, 18 ist und eine ältere Fassung des Logions bietet.

Göttingen. Joachim Jeremias.

Gösta Lindeskog, Studien zum neutestamentlichen Schöpfungsgedanken I,
Uppsala, Universitets Ârsskrift, 1952/11, 302 S.

Lindeskog will den neutestamentlichen Schöpfungsgedanken unter
verschiedenen Aspekten beleuchten. In einem ersten Band behandelt er die
einschlägigen Texte des AT, der at.lichen Apokryphen und Pseudepigraphen,
Philos und des NT. Für einen zweiten Band wird uns die Darstellung der
nt.lichen Apokryphen und Pseudepigraphen und der Schriften der apostolischen

Väter verheißen.
Im at.lichen Teil weist der Verf. die Historisierung und Eschatologi-

sierung der Schöpfungserzählung nach, die in zwei Typen überliefert wird,
und sieht in der «Ktisiologie» Fundamente der at.lichen Ethik. Der
Gedanke an Gott den Schöpfer ist in liturgischen und belehrenden Texten
lebendig, muß im Kampf gegen den Polytheismus und im mehr national-
partikularistisch gefärbten oder im mehr kosmisch-universalistisch
ausgeweiteten Glauben an die verheißene neue Schöpfung durchgehalten werden.
Gott wird als allmächtiger König über die geschaffene Welt bezeugt, der
durch sein Schöpferwort die Natur beherrscht und dem nichtigen Menschen
Macht überträgt, bei jeder menschlichen Geburt neu schafft und bei aller
Rücksichtnahme auf das Kollektivindividuum seines auserwäblten "Volkes
keinen absoluten Partikularismus, sondern einen auf «den Auserwählten»
bezogenen Universalismus mit Zion als Mittelpunkt der Welt will.

Der Verf. will die «intertestamentale» Literatur der Apokryphen und
Pseudepigraphen für die Kontinuität im Judentum in Anspruch nehmen.
In dieser Periode wird die Transzendenz Gottes mehr betont, der Teleologie
der Schöpfung besonders viel nachgedacht und in «protologiseher
Spekulation» die Adam- und Eva-Legende ausgebaut. Der Unterschied zwischen
Frommen und Gottlosen zeigt in der Ethik den meritorischen Gesichtspunkt
und einen sich verstärkenden Individualismus. Der unzweideutige
Universalismus ist auf die Partikularität der vielleicht aus allen Völkern sich



144 Rezensionen

rekrutierenden Auserwählten, vor allem aber des zukünftigen Bestandes

von Volk und Staat bezogen. Eine Uebersicht über die Messiaserwartung
des Judentums führt zur Darlegung des Messiasglaubens im 4. Esrabuch
und zu derjenigen des Mensehensohnglaubens im 1. Henochbuch. Die
Eschatologie wird zur «futuralen Ktisiologie».

Daß Philo mehr Grieche als Jude gewesen sei, ist für L., der in seiner
Philodeutung sich sehr stark auf Wolfson stützt, eine Uebertreibung. Gibt
es zwischen der griechischen Philosophie und der Bibel trotz allen Gegensätzen

Analogien, so kann man von da aus den at.lichen Ausgangspunkt
Philos in dessen ganzer exegetischer Arbeit mehr betonen, als das bis dahin
im allgemeinen üblich gewesen ist. L. gibt eine kurze Darstellung der
philonischen Ktisiologie: der Logoshegriff, mit dessen Hilfe Philo der
hellenistischen Welt den Gott der Väter als Schöpfer bekannt machen will,
läßt bereits die nt.liche Christologie erahnen.

Das NT bringt als wesentlich Neues die im AT vorbereitete (Adam,
Sohn Gottes, heiliger Best, Knecht Jahwes, Menschensohn) und von der
Urbotschaft Jesu inspirierte Christologie. Die historische Tatsache der
Inkarnation leitet einen Umdeutungsprozeß des AT in die Wege und läßt
es zur christologischen Interpretation der Ktisiologie kommen. L. trägt in
einem 1. Kap. die Aussagen zusammen, die sich auf die creatio originalis
beziehen, kommt in einem 2. Kap. im Zusammenhang mit der Lehre von
Christus als dem zweiten Adam auf die creatio nova zu sprechen und sucht
unter den drei Aspekten: Sakrament, Ethik und Eschatologie die
Wiedergeburtsvorstellung zu klären, um endlich darzutun, daß die ganze Sendung
des mit dem leidenden Gottesknecht identischen Menschensohnes es in
konsequenter Soteriologie auf das neue Gottesvolk abgesehen hat. So ist
«die Bibel das Buch von dem Menschen» (S. 271).

Man lernt aus L.s Darlegungen den antignostischen Zusammenhang
zwischen AT und NT und die Ausrichtung aller schöpfungsmäßigen
Aussagen auf Jesus Christus als den neuen Menschen. Des Nachdenkens wert
scheint mir besonders im Blick auf den nt.lichen Zeitbegriff der Satz zu
sein: «Der Zeitbegriff ist kein striktes Schema: Vergangenheit — Gegenwart

— Zukunft. Es gibt auch ein stetiges, ewiges Jetzt — durch die
Anwesenheit Gottes», das L. «das transzendente Jetzt» nennt (S. 261).

Eine straffere Zusammenfassung hätte den Darlegungen nur gut
getan. Wenn die Texte zitiert werden, ist das dem Leser sieher angenehm;
aber manchmal erwartet man gern eingehendere Exegesen. Der Verf. bleibt
sie oft schuldig, wie er auch zu manchen strittigen Einzelstellen, was
natürlich sein gutes Recht ist, zu keiner eigenen Meinung durchzustoßen wagt.
Auch wenn das Literaturverzeichnis bemerkenswert ausführlich ist (S. 273

bis 287), so ist hier natürlich Vollständigkeit nicht erreicht. Es mag noch
angehen, wenn er zur wichtigen Stelle Mal. 2,10 weder H. Junker, Die zwölf
kleinen Propheten, Bonn 1938, noch vor allem A. v. Bulmerincq, Die Mischehen

im Buch Mal. (Oriental Studies, 1926); Komm, zum Buch des
Propheten Mal. 3 (Acta et Commentationes Universitatis Tartuensis, XXIII
1931) erwähnt. Dagegen ist es entschieden ein Mangel, zumal der Verf.
sehr stark sakramental orientiert ist (S. 254 ff.), weder die Taufschrift



Rezensionen 145

Cullmanns, noch seine Schrift über den urchristlichen Gottesdienst, noch die
Schrift von M. Barth über die Taufe auch nur mit einer Silbe zu erwähnen.
Vielleicht hätte er hei aufmerksamer Auseinandersetzung mit diesen Schriften

vor einem Satz wie dem folgenden seiher gestutzt: «Die Werke sind
eine Frucht des Geistes, des neuen Lebens, aber dieses ist nicht auf
ethischem Wege zustande gekommen, sondern ist eben, wie der Sprachgebrauch
angibt, eine Schöpfung und Geburt, wo der Mensch das Objekt und Gott,
bzw. Christus, das Subjekt ist» (S. 258).

Zu Einzelheiten in der Exegese sind Fragezeichen zu setzen. Ist bei
1. Petr. 2, 23 f. nicht eher an die Verkündigung des Evangeliums in
überlieferten Einzelworten Jesu zu denken, statt von der Gleichsetzung des

Logos des Johannesprologs mit dem allgemeinen Offenbarungswort zu
reden (S. 249) Ist es nicht eine Ueberinterpretation, wenn man das Xoxiköv
2, 2 von Xôxoç Evangelium herleitet, wo doch vielmehr mit x<*Xa Xoxikôv
wahrscheinlich gegen die sakramentale Ueberbetonung für die recht
verstandene Rationalität christlicher Erkenntnis geworben wird (S. 249) Ist
der Satz: «Das Reich Gottes wie ein Kind empfangen, das heißt in das
Reich Gottes hineingeboren werden, wie man in die Welt hineingeboren
wird» (zu Mark. 10,15) eine richtige Interpretation des Jesuslogions (S.
247)? Ist die Vorstellung vom christlichen Menschen als einer Imago
Christi über alle Zweifel erhaben (S. 234) und läßt sich Christus so ohne
weiteres mit dem Christusmenschen identifizieren (S. 233), wenn doch der
Mensch andrerseits «vor Christus gestellt» ist (S. 232) Kann man 1. Tim.
4, 4 zitieren, dabei aber die Partizipialbestimmung pexà eùxapicrriaç Xagßa-
vöpevov sowohl im Zitat als auch in der Erklärung weglassen (S. 195)
Ist der Monotheismus in der urchristlichen Missionspredigt die Grundlegung
(S. 180 zu Hebr. 6,1) Kann man so allgemein sagen: Im NT wird aus der
geordneten Welt «der gottesfeindliche satanische Zusammenhang» (S. 174)?
Kann man ktvctiç (1. Petr. 2,13) mit «Ordnung» wiedergeben, wo es sich doch
an dieser Stelle weder um die staatliche Ordnung als menschliche Institution

noch um eine den Menschen betreffende göttliche Schöpfung handelt,
sondern um den von Gott zur Erfüllung eines bestimmten Auftrags erschaffenen

Menschen (vgl. H. Teichert, 1. Petr. 2, 13 — eine crux interpretum?
Theol. Lit. Ztg. 74, 1949, S, 303 f.)

Wir brechen ab und hoffen nur, daß der Verf. uns diese ins Einzelne
gehenden Fragen nicht übel nehmen werde. Wenn ich zum Schluß noch eine
Frage, die ins Grundsätzliche geht, anmelden darf, so ist es diese: wird
wohl die theologische Wissenschaft in Zukunft ein wenig sparsamer mit
ihren Fächausdrücken (-ologien!) umgehen zugunsten einer exegetisch
breiteren Erörterung der Sache selbst, ohne daß sie deswegen fürchten
müßte, ihres wissenschaftlichen Nimbus verlustig zu gehen?

Glarus. Werner Bieder.

Victor Ernst Hasler, Gesetz und Evangelium in der Alten Kirche bis Ori-
genes, Eine auslegungsgeschichtliche Untersuchung, Zürich/Frankfurt,
Gotthelf-Verlag, 1953, XVIII und 135 S.

In einer säubern, kompakten und gut fundierten Arbeit wird das
Problem des Gesetzes in seinem Verhältnis zur evangelischen Botschaft in

10



146 Rezensionen

der altern. Patristik aufgezeigt. Der "Verfasser behandelt einige Perikopen
der Synoptiker und verfolgt sie durch die alte Kirche his zu Origenes.

Das Problem beginnt heim Ausgangspunkt selber: Bereits Matthäus,
textkritisch untersucht und mit Markus und Lukas verglichen, weist eine
entschieden gesetzliche Tendenz auf. Im Gegensatz zu Markus bringt für
ihn Jesus die Erfüllung des Gesetzes, wobei der erste Evangelist ständig
in Gefahr ist, einer Kasuistik zu erliegen (9—26).

Nach dieser Einleitung zeigt der Verf. sehr klar die entschiedene
Verschiebung der neutestamentliehen Botschaft hei den apostolischen Vätern
und in der apologetischen Literatur (27—47). Hier ist fast alles Gesetz
geworden, geforderte Tat, das Wort Jesu Gesetzeswort. Christus ist, nicht
zuletzt unter dem Einfluß stoischen Gedankengutes, zum neuen Gesetzgeher

geworden, die Bergpredigt wird zum Gesetzeskodex, das Neue Testament

erfährt durchwegs moralische Umdeutung (Justin). Dabei wird auch
das alttestamentliche Wort zum Gesetzeswort Jesu. Höchstens in liturgischer

Hinsicht bleiben, wenn auch ohne wirklich verstanden zu werden, die
Beziehungen zu Jesu Person und Tat, in Taufe und Abendmahl, und auch
jene mystische Beziehung auf Christus (Ignatius) stört die sonst so platte
nachapostolische Gesetzlichkeit. Dem Neuen Testament näher steht
Polykarps kurzer Brief (35), und als einziger ahnt vielleicht Marcion die
verhängnisvollen Konsequenzen jener nachapostolischen Verschiebung, ohne
daß er sie jedoch zurechtzurücken vermag (44 ff.).

Ausgezeichnet dargestellt ist auch das Verhältnis bei Irenaus (48—57).
Evangelium ist hei ihm recapitulatio des Naturzustandes, und dieser ist eine
nomistisehe Größe. Es kann daher zwischen dem mosaischen und dem
Jesusgesetz höchstens ein quantitativer Unterschied bestehen. Der Einfluß
stoischen Denkens mit seiner lex naturae auf die werdende Kirche ist damit an
seinem Höhepunkt angelangt, wenn auch dieser Nomismus durch die visio
Dei des Irenäus wieder durchbrochen wird. Hasler bemerkt dazu mit Recht,
daß diese «evangelische» Gottesschau doch nur Schlußpunkt eines an sich
gesetzlichen Weges und nicht tragende Mitte ist. Auch hei Clemens Alex,
verhält es sich ähnlich: Die ethischen Grundkonzeptionen werden auch
durch ein Reden über die Person Jesu und durch die liturgischen Elemente
nicht überwunden (58—73).

Außerordentlich schwierig ist die Bestimmung des Verhältnisses hei
Origenes. Zunächst ist der Gegensatz von Evangelium und Gesetz ein
solcher von Buchstabe und Geist, der Gesamtschichtung origenistischer
Ontologie getreu. Das Gesetz hat propädeutische Bedeutung, als Vorstufe
zu jenem «geistigen Gesetz» (74 ff.). Diesem Gesetz gegenüber steht Jesus
selber, seine Person, sein Werk, seine «Ankunft» (83 ff.). Hier tritt die
große Schwierigkeit auf: Wie verhalten sich die beiden Größen hei
Origenes zueinander?

Die Origenesforschung muß und wird immer wieder dort scheitern,
wo sie ihren Alexandriner auf einen Nenner reduzieren will. Dies ist
einfach nicht möglich, wie die ganze heutige Diskussion um Eugène de Faye,
Völker, Hai Koch, Daniélou erschreckend genug zeigt. Ist es nicht so, daß
auch hei diesem Gegensatz von Gesetz und Evangelium die durch das



Rezensionen 147

ganze Werk des Origenes hindurchgehende Spannung von christlichem und
griechisch-philosophischem Gedankengut hervorbricht, eine Polarität, die
zweifellos auf einem christlichen Primate steht und doch nie zu eindeutigen,

einheitlichen Lösungen kam, so daß jeder "Versuch, systematische Lö-
éungen der bei Origenes selber ungelösten Dialektik zu erreichen, scheitern
muß? Ich würde daher nicht sagen, daß die vorhandenen geschichtlichen,
ein hic et nunc kennenden Aussagen über Christus, seine Einmaligkeit, seine
Ankunft durch die ethisch-zyklisch-griechischen in dem Sinne «relativiert»
werden, daß jene letzteren dann doch wieder einen «weittragenden Einfluß»
erhalten. Es gibt bei Origenes eine «gesetzliche» wie auch eine «evangelische»

Grundlinie! Eine konsequent systematische Auflösung wird immer
den einen oder den andern Text vergewaltigen.

Noch eine Einzelheit. Es scheint mir irreführend, den Begriff der
«mönchisch-asketischen Vollkommenheit» bei Origenes anzuwenden (96 ff.).
Zweifellos hat Walther Völker eine mystische Seite hei Origenes nachgewiesen,

aber diese mystischen Elemente unterscheiden sich, auch wenn
gewisse Ansätze dazu gewiß vorhanden sind, doch zu sehr von denen des
4. und 5. Jahrhunderts, als daß man von «mönchisch-asketisch» sprechen
könnte. Man müßte denn schon die Quintessenz seiner Hauptschriften (Joh.-
Kom., P.A., K.K.) vergessen! Es ist auch bei Hasler bezeichnend, daß jene
«höchste Stufe» göttlicher Vollkommenheit nur durch lateinische Stellen
belegt werden konnte, im Mund Rufins, der selber bereits in der mönchisch-
asketischen Entwicklung steht.

Viktor Ernst Hasler hat eine anregende Arbeit geschrieben. Ihre innere
Schwierigkeit liegt im Stoff selber, in der Definition von «Gesetz» und von
«Evangelium», die, wie Hasler richtig sieht, nicht statisch fixierte Objektivitäten

sind, sondern lediglich «Bewegungen» (p. 6). Indem er diese
Bewegungen verfolgt und zu fassen sucht, hat er einen systematisch und
dogmengeschichtlich interessanten Beitrag zum Verständnis der Alten Kirche
geleistet.

Dornach b. Basel. Samuel Läuchli.

Eusebius' Kirchengeschichte, herausgegeben von Eduard Schwartz f, VIII
und 442 S., Akademie-Verlag, Berlin 19526.

Eduard Schwartz hat 1909 die große dreibändige Ausgabe von Eusebs
Kirchengeschichte in den «Griechischen christlichen Schriftstellern» (hrsg.
von der Kirchenväterkommission der Preuß. Akademie) besorgt. Die Ausgabe

ist mit einer Einleitung, einem ausführlichen Apparat und einem
umfassenden Register versehen. Ed. Schwartz hat aber — auf Grund dieser
großen Ausgabe — auch eine kleine Handausgabe erscheinen lassen (1914).
Darin ist der Apparat stark reduziert und der Index überhaupt weggelassen.
Für textkritische Untersuchungen ist diese Ausgabe nicht vollständig
genug, für den Gehrauch beim Studium ist sie aber von großem Nutzen. Der
Text der Kirchengeschichte läßt sich verhältnismäßig zuverlässig ermitteln,
der Apparat ist darum nicht für alle Zwecke notwendig. Die kleine Ausgabe
liegt nun im Neudruck (nach der zweiten von Schwartz durchgesehenen
Auflage) wieder vor. Das ist sehr zu begrüßen, denn die große Ausgabe ist

10



148 Rezensionen

restlos vergriffen, und die Vorbereitung der zweiten Auflage wird noch etliche

Zeit in Anspruch nehmen, da darin die ganze neuere Forschung
berücksichtigt werden soll.

Franz Dölger, Der griechische Barlaam-Roinan, ein Werk des H. Johannes
von Damaskus, Studia patristica et byzantina Heft 1, Ettal, Buch-Kunstverlag,

1953, 104 S.

Diese Untersuchung eröffnet eine neue Reihe von Studien über
Probleme der Patristik und der Byzantinistik. Sie wird vom Abt des Klosters
Ettal Johannes Hoeck in Gemeinschaft mit den byzantinischen Instituten der
beiden Abteien Scheyern und Ettal herausgegeben. Sie soll in erster Linie
Arbeiten umfassen, die bei der Vorbereitung textkritischer Ausgaben dienlich

sein können; es werden aber überhaupt Abhandlungen über die spät-
patristische und byzantinische Theologie und Geistesgeschichte darin
Aufnahme finden.

Das byzantinische Institut der Abtei Scheyern hat die große Aufgabe
übernommen, die Werke des Johannes Damascenus neu herauszugeben. Dölger

hat sich selbst an den Vorarbeiten in maßgebender Weise beteiligt. Eine
Frucht seiner Studien stellt die vorliegende Untersuchung über den Bar-
laam-Roman dar. Es ist bekanntlich umstritten, wer der Verfasser des
griechischen Barlaam-Romans gewesen sei. Viele Handschriften nennen Johannes

Damascenus als Verfasser. Pilgrime aus Indien sollen ihm die
Geschichte erzählt haben, und er soll sie auf griechisch wiedergegeben haben.
P. Peeters hat nun aber zu beweisen gesucht, daß der georgische Mönch
Euthymios, Abt des Iberonklosters auf dem Athos (fl028), den Roman aus
einer georgischen Version ins Griechische übersetzt habe. H. Zötenberg
dagegen vertritt die Ansicht, der Roman sei von einem griechischen Mönch
des Sabasklosters, namens Johannes, am Anfang des 7. Jahrhunderts
geschrieben worden. Dölger bestreitet beide Thesen und versucht den Nachweis

zu erbringen, daß der Roman wirklich ein Werk des Johannes1 von
Damaskus sei. Er betont, wie stark die handschriftliche Ueberlieferung für
ihn spreche. Zotenberg zweifelte an der Verfasserschaft des Damasceners

vor allem darum, weil er zwischen dem Roman und den übrigen Werken
merkliche Stilunterschiede feststellen zu können glaubte. Dölger hat nun
aber in Scheyern einen großen Index des Wortschatzes, der Phraseologie
und der grammatikalisch-stilistischen Eigentümlichkeiten des Johannes
angefertigt und kann darum nachweisen, daß die Unterschiede zum einen
Teil nicht wesentlich sind und zum andern Teil sich aus der besonderen
erbaulichen Absicht des Romans erklären. Außerdem kann er auf eine große
Anzahl von Uebereinstimmungen aufmerksam machen, die Zotenberg
entgangen waren.

Wenn sich der Barlaam-Roman als Werk des Johannes von Damaskus
erweist, so verändert sich damit selbstverständlich auch unser historisches
Bild dieses wichtigen Theologen. Man muß sich dann dessen bewußt sein,
wie stark das erbauliche Interesse in seinem literarischen Wirken gewesen
ist. -— Dölger verfügt mit seinem Index über ein ausgezeichnetes Hilfsmittel,

die Verfasserschaft der umstrittenen Werke des Damasceners abzuklä-



Rezensionen 149

ren; man wird, darum erwarten dürfen, daß es ihm auch hei andern Schriften
möglich sein wird, die Frage der Echtheit der Lösung zum mindesten einen
Schritt näher zu bringen.

Herblingen, Kt. Schaffhausen. Lukas Vischer.

Augusto Armand-Hugon e Giovanni Gönnet, Bibliografia Valdese (Bollet-
tino délia Società di Studi Valdesi, Anno LXXIII, Nr. 93), Torre Pellice,
Società di Studi Valdesi, 1953, 275 S.

Giovanni Gönnet, Waldensia, Notes et Documents, Sonderdruck aus «Revue
d'Histoire et de Philosophie religieuses», 1953, Nr. 3, p. 202—254.

Schon seit langer Zeit ist die Bibliografia Valdese von den Erforschern
der Waldenser Geschichte und der mittelalterlichen Häresien erwartet worden;

eine genaue Uebersicht über die zahlreichen Publikationen auf diesem
Gebiet war längst notwendig geworden. Giovanni Gönnet, Professor an der
Theolog. Waldenserfakultät und an der Universität Rom, und Augusto
Armand-Hugon haben nun in gemeinsamer Arbeit eine Bibliographie mit 3500

Titeln hergestellt. Gönnet hat die Zeit des Mittelalters bis zur Synode von
Chanforan 1532 (Anschluß der Waldenser an die Schweizer Reformation),
Armand-Hugon die neuere Zeit bearbeitet. Das Werk ist in verschiedene
Abschnitte eingeteilt: A. Allgemeines, B. Mittelalter (1. Allgemeines, II.
Quellen, III. Geschichte des mittelalterlichen Waldensertums, IV. Walden-
sisches Schrifttum des Mittelalters, V. Die Bibel in der Volkssprache, VI.
Leben, Lehre und kirchliche Verfassung), C. Moderne Zeit (1532—1848,
Waldensertäler und Diaspora), D. Gegenwart (1848—1952), E. Volkskirche
— Waldensertäler — Sonstige Literatur.

Die einzelnen Beiträge sind alphabetisch eingereiht, abgesehen von
den Abschnitten über mittelalterliche Quellen (B.II. 4 b u. B.II. 5),
dichterische Erzeugnisse (B. IV. 3) und Bibeln (B. V), in denen die verschiedenen

Dokumente chronologisch geordnet sind. Von den Büchern werden
nach Möglichkeit alle bibliographischen Angaben mitgeteilt. «Bei den
wichtigsten Belegen und hei Titeln, die für die Waldenser Geschichte nicht
von unmittelbarem Interesse sind, wird zur Orientierung des Lesers bloß
entweder eine kurze Zusammenfassung oder eine mehr oder weniger
ausführliche Notiz gegeben» (S. 7). Ein V'erfasserverzeichnis erleichtert das

Nachschlagen.
In dem Aufsatz Waldensia nimmt Gönnet seine früheren Arbeiten über

das mittelalterliche Waldensertum wieder auf (s. II Valdismo medioevale.

l'rolegomeni, Torre Pellice 1942, Appunti sulle fonti del Valdismo medioevale
e di altre correnti riformatrici e eterodosse in «Bollettino délia Società di
Studi Valdesi» Nr. 81, S. 33—43 und Nr. 82, S. 35—46: La protesta valdese da
Lione a Chanforan, sec. XII—XVI, vol. I: Bibliografia e fonti, Parte prima;
Fonti valdesi, Roma 1951—52; Fonti per la storia del Valdismo medioevale,
Roma 1951—53, akademische Vorlesungen an der Waldenserfakultät;
Beziehungen der Waldenser zu den oberdeutschen Reformatoren vor Calvin, in
«Zeitschrift für Kirchengeschichte» 4. Folge II, Bd. 64, Nr. 3) ; er beleuchtet
die Bedeutung der in den letzten fünfzehn Jahren entdeckten oder
veröffentlichten Dokumente und berichtet über die neuen Arbeiten, besonders



150 Rezensionen

von P. A. Dondaine 0. P., P. T. Kaeppeli 0. P., P. Ilarino da Milano 0. F. M.

und M. Esposito. Das alles ist ein Zeichen eines neuerwachten Interesses
für die Erforschung des mittelalterlichen Waldensertums und läßt an eine
Wiederaufnahme der «Renaissance des études vaudoises» (S. 216) denken,
die sich in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts ereignete.

Gönnet prüft besonders die Bedeutung von folgenden Dokumenten:
Profession de foi de Vaidés und Liber Antiheresis (ms. 1114 Staatsbibliothek
Madrid) ; Manuskript 1068, Stadtbibliothek Troyes, die Belege von Joachim
von Fiore in Tractatus super quatuor Eoangelia und De articulis fidei; Liber
supra Stella von Salvo Burci und Summa contra liereticos, Petrus Martyr
zugeschrieben, Tractatus de hereticis (ms. lat. 352 Nationalmuseum Budapest)

; Akten eines Prozesses gegen die Waldenser von Giaveno, Coazze und
Valgioie vom Jahre 1335 (ms. II, 64 archivi generalizi dell'Ordine dei Do-
menicani, Roma), Responsio Johannis und Responsio Seyfridi (mss. in Prag,
Karlsruhe und Klosterneuburg); einige Quellen über die Inquisition in
Freiburg i. Ue. vom Anfang des 15. Jahrhunderts; Errores Valdensium in
Paesana commorantium (1510). Dieses letzte Inquisitionsdokument ist
besonders wichtig für die Lehre der Waldenser in der Ebene des oberen
Po-Tales am Anfang des 16. Jahrhunderts und zeigt die Verschiedenheiten
der Lehren und Strömungen der ausgedehnten Waldenserdiaspora zu
Beginn der Reformationszeit auf.

Im zweiten Teil seines Aufsatzes greift Gönnet die Probleme wieder
auf, die sich an den Namen Waldus knüpfen; er bevorzugt mit anderen
heutigen Historikern die bestbezeugte Form Valdès (der Vorname Petrus
ist erst seit 1368 bezeugt).

Der Aufsatz «Waldensia» bildet eine gute Einführung für den, der auf
diesem Gebiet arbeiten und sich über die neuesten Erscheinungen informieren

will. Als Ergänzung zu Gonnets Ausführungen über die waldensische
Lehre von der Ehe im Mittelalter mag noch hinzugefügt werden: A. J. Soggin,

II matrimonio presso i Valdesi prima delta riforma (1170—1532), Milano,
Giuffrè, 1953 (Sonderdruck aus «Il Diritto Ecclesiastico» LXIV, 1953, Nr. 1).

Rom. Valdo Vinay.

George Warren Richards, History of the Theological Seminary of the
Reformed Church in the United States (1825-1934), Evangelical and
Reformed Church (1934-1952), 1952, Lancaster, Pennsylvania, 660 S. mit 19

Tafeln.

Im Jahre 1825 eröffnete die 1747 vom Schweizer Michael Schlatter
gegründete Reformed Church in the United States in Carlisle mit Professor
Lewis Mayer und fünf Studenten ein Theologisches Seminar. Unmittelbar
nach der Gründung unternahm ein Pfarrer der Kirche, James Ross Reily,
eine Reise nach Europa, um in den kontinentalen Schwesterkirchen Mittel
zu sammeln, das neue Institut bekannt zu machen und Bücher für es zu
kaufen. Der Weg führte ihn nach Holland, nach den Rheinlanden, nach der
Schweiz, nach Leipzig, nach Berlin und wieder nach Holland. In Basel z. B.
hielt er sich nicht weniger als sechs Wochen auf. In einer Familie fand er
freundliche Aufnahme. Oft predigte er. Besonders in Professor De Wette



Rezensionen 151

fand er einen Förderer, indem dieser eine Broschüre über das neugegründete

Seminar herausgab.
Von 1829 bis 1837 hatte das Seminar seinen Sitz in York. 1837 siedelte

es nach Mercersburg über und blieb dort bis zum Jahre 1871.

In dieser ersten Periode seiner Geschichte wirkten zunächst als Dozenten

neben und nach Lewis Mayer Frederick Augustus Rauch (1806—1841),
ein ehemaliger Privatdozent der Universität Gießen, John Williamson Ne-
vin (1803—1886), ein Presbyterianer aus Pennsylvanien, und der bekannte
Philipp Schaff (1819—1893), wie Schlatter aus der Schweiz stammend, Schüler

August Neanders und Privatdozent in Berlin, als er 1844 an das Seminar

nach Mercersburg geholt wurde. Was er für die Kirchengeschichte der
Vereinigten Staaten bedeuten sollte, ist auf der Inschrift seines Grabes
angedeutet: «während fünfzig Jahren ein Lehrer der Theologie, Kirehenhisto-
riker, Vorsitzender des amerikanischen Komitees der Bibelrevision; er
setzte sich für die Wiedervereinigung der Christenheit ein>. Gegen Ende
der Mercersburger Zeit traten in den Lehrkörper des Seminars ein Henry
Harbaugh (1817—1867), Bernard C. Wolff (1794—1870) und Elnathan
Eliska Higbee (1830—1889).

1871 wurde das Seminar nach Lancaster verlegt und befindet sich heute
noch dort. Die erste Periode der Lancaster-Zeit ist beherrscht durch das

Dreigestirn Emanuel Vogel Gerhart (1817—1904), den Systematiker, Thomas

Gilmore Apple (1829—1898), den Neutestamentier und Kirchenhistoriker,
und Frederick Augustus Gast (1835—1915), den Alttestamentier. Unter

den Dozenten der letzten Jahrzehnte ist vor allem zu nennen George
Warren Richards, von 1899 bis 1939 Professor der Kirchengeschichte und
von 1920 bis 1939 zugleich Präsident des Seminars, eine in den Kreisen der
oekumenischen Bewegung hochgeschätzte Persönlichkeit.

Seiner Feder verdanken wir auch das Werk, das uns die Geschichte des

Seminars, aus der wir nur einige dürftige Daten und Namen haben anführen

können, in breitester Entfaltung darstellt.
Basel. Emst Staehelin.

Eduard Strübin, Baselbieter Volksleben. Sitte und Brauch im Kulturwandel
der Gegenwart. (Volkstum der Schweiz, Bd. 8), Schweiz. Gesellschaft für
Volkskunde, Basel 1952, 296 S., 1 Karte u. 19 Bildtafeln.

An regionalen und deskriptiven «Volkskunden» ist kein Mangel, und
der ähnliche Stoff bringt es mit sich, daß sie sich in Anlage und Charakter
ähneln. Das vorliegende Buch aber macht da eine Ausnahme und geht tiefer.
Am Beispiel des Brauchtums im Gerichtsbezirk Gelterkinden will der
Verfasser, selber Lehrer in Gelterkinden, den tiefgehenden Kulturwandel
darstellen, der sich seit etwa 1800 und 1848 infolge der politischen und
wirtschaftlichen Veränderungen hier im Baselbieter Bauerntum vollzogen hat.
Er führt es aus in vier Kapiteln (Staat und Gemeinde, wirtschaftliche
Entwicklung, Geselligkeit, geistiges Leben) auf Grund archivalischer Studien
und eigener Erhebungen, mit weitem Blick und bei aller inneren Anteilnahme

doch vollkommen nüchtern, auch sehr anschaulich und ohne im Stoff
zu ertrinken. Das gibt dem Buch seine Bedeutung weit über die regionalen



152 Miszellen

Grenzen hinaus und macht es aufschlußreich und wertvoll für jeden, der
für diese Probleme mit ihrer unheimlichen Aktualität ein Auge hat. Ein
kürzeres Gegenstück aus dem Wallis ist Maurice Zermattens Aufsatz
«Jadis et Naguère* im neuesten Heft des «Folklore Suisse* (Jahrg. 43,1953,
H. 3). Bei der Schilderung des einstigen Bauerntums fühlt man sich mehr
als einmal auch an den «hebräischen Menschen* erinnert, den uns Ludwig
Koehler kürzlich so lebendig gemacht hat.

Basel. Walter Baumgartner.

Miszellen.
Psalm 49,14—16 a.

Der Sänger des Ps. 49 verspricht uns zwar in v. 5, eine menschliche
Rätselfrage zum Zitherspiel zu lösen, aber es scheint fast so, als ob diese
noch problematischer geworden ist. Der schlechte Textzustand hat die
Schwierigkeiten vergrößert und die eigentliche Deutung fast unmöglich
gemacht.

Zwei große Menschengruppen stehen hier einander gegenüber, die
Reichen und Frevler, die Armen und Frommen. Die WeisheitsVerkündigung
dieses Psalmes besteht darin, daß die Folgen des Lebensweges beider
aufgezeigt sind; sie werden unter das Gerieht gestellt, nicht in der allgemeinen
Form, wie dies Ps. 1, 5. 6 geschieht; hier ist es das spezielle Erdenlos, das
beide Teile treffen wird, der Tod. Mit Recht ist darauf hingewiesen worden,

daß der Tod als Gleichmacher ein viel zu banaler (freilich auch
moderner) Gedanke ist. Der Tod ist vielmehr der große Scheider und Trenner.
Schon das Leben hat beide Klassen von Menschen reinlich gesondert. Der
Tod tut es noch mehr, denn er setzt allem irdischen Streben die Schranke.

Was kommt nach dem Tode? Eine Antwort auf diese Frage dürfen wir
von v. 6—13 nicht erwarten. Diese Verse schildern uns ja nur das Leben
der Reichen und Armen und deuten die Tatsache des Sterbens lediglich an.
Um die dann folgenden Verse richtig zu verstehen, muß man sich vergegenwärtigen,

daß hier die Aussagen sich in lauter Gegensätzen bewegen. Die
falsche Ueberlieferung paralleler Versglieder und ihre Nichtbeachtung
durch die Uebersetzer hat diese Verse so schwer verständlich gemacht.
Ohne Zweifel handeln 14.15a von den gottlosen Reichen, ihnen tritt in 15b-c
eine Aussage über die gerechten Armen gegenüber. 15d und 16a müssen
dann als persönliche Reflexion des Dichters gelten. Das am Ende von 14

stehende «selah» paßt hier nicht in den Gedankengang, muß also getilgt
werden.

14: In den parallelen Versgliedern stehen einander der «Weg* und die
«Pfade* gegenüber. So geschieht es oft im AT, am häufigsten im Buch der
Proverbien. Man muß also unter allen Umständen DJlimN mit BH lesen. Das

T : t
«Ende» würde einen Gedanken vorwegnehmen, der erst später ausgeführt
wird. Die Gottlosen finden also an ihrem eigenen Munde Gefallen. Das kann
sich nur auf ihr Lügenmaul beziehen, zumal Ps. 62, 5 von derselben
Menschengruppe aussagt: «Sie haben Gefallen an der Lüge ihres Mundes.»


	Rezensionen

