
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 10 (1954)

Heft: 2

Artikel: Von der dogmengeschichtlichen Forschung in der ersten Hälfte des 20.
Jahrhunderts

Autor: Gilg, Arnold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877466

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877466
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Yon der dogmengeschichtlichen Forschung
in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts.

Vorbemerkung: Die nachstehenden Ausführungen bilden einen Beitrag
zu der im W.S. 1953/54 an der Universität Bern gehaltenen und von
Historikern, Philosophen, Juristen und Theologen bestrittenen kulturhistorischen
Zyklus-Vorlesung «Das zwanzigste Jahrhundert: eine Zwischenbilanz:».

Die mit dem Ausdruck «Dogmengeschichte» bezeichnete
Disziplin wird heute und nicht erst heute — jedenfalls außerhalb

des Bereiches der römisch-katholischen Theologie — in
einem Sinn gefaßt und getrieben, der den Begriff, wie er in der
.Weise einer Nominaldefinition fixiert werden kann, weit
übersteigt. Schon die im 18. Jahrhundert auftretenden protestantischen

Begründer der neuern Dogmenhistorie und dann zumal
der vor 100 Jahren auf dem Gipfel seiner gelehrten Tätigkeit
stehende Meister der Tübinger Schule F. Chr. Baur sind nicht
gewillt, den Gegenstand des Faches, das sie Dogmengeschichte
nennen, ausschließlich in den Vorgängen und Gedankenprägungen

zu erblicken, in denen sich die Dogmen im engern Wortverstand,

d. h. die kirchlich deklarierten und rezipierten Glaubenssätze,

bilden und darstellen; sie betrachten als Objekt der
Untersuchung und Schilderung auch das mit dem eigentlichen
Dogma irgendwie zusammenhängende gesamte dogmatische
Denken aller Epochen, wobei für die die Forscherreihe
eröffnenden Männer Motive im Spiel sind, die sie als der Aufklärung
zugehörig erkennen lassen, für Baur geschichtsphilosophische
Voraussetzungen wirksam werden, die den Einfluß Hegeischen
Geistes verraten. Kaum ein Menschenalter nach dem Tod des

Tübingers taucht freilich eine den Umfang der Disziplin im
Gegensatz gerade auch zur Baursehen Anschauung umschreibende

These auf und wird mit außerordentlichem Nachdruck,
mit dem Nachdruck einer durch sie wesentlich bestimmten
großartigen Leistung, verfochten. Der junge Harnack erklärt: Thema

der Dogmenhistorie ist die durch die Momente der kirchlichen

Sanktionierung und der schlechthin verpflichtenden
Gültigkeit gekennzeichnete Lehre; solche Lehre schafft der
Protestantismus seiner religiös-theologischen Eigentümlichkeit
gemäß nicht; Dogma ist im Grund das altkirchliche Dogma; mit
diesem hat es die Dogmenhistorie zu tun, so gewiß sie nicht ver-

8



114 A. Gilg, Von der dogmengeschichtlichen Forschung

säumen darf, auch seine Ausgänge im spätem Katholizismus, im
Antitrinitarismus und in der Reformation ins Blickfeld zu
ziehen. Indessen Harnacks These überzeugt selbst im Lager
seiner Verehrer und Bewunderer nicht völlig; sie stößt bald
mehr und mehr auf Zweifel und wird schließlich, hier mit
einigem polemischem Geräusch, dort eher respektvoll,
verabschiedet. Das heißt keineswegs, daß man einfach zu den
Gesichtspunkten der Vorgänger Harnacks zurücklenken möchte.
Die Erwägungen, die zu der ablehnenden Haltung führen, haben
ihr Besonderes und sind, wie gleich beigefügt sei, einleuchtend.
Sie sollen hier auf sich beruhen. Wir unterstreichen das Faktum
der Ablehnung. Man beurteilt die von Harnack geforderte
Abgrenzung als unmöglich und unerträglich. Dogmenhistorie
impliziert nach heutigem Verständnis neben der eindringenden
Behandlung der im strengen Sinn so zu nennenden Dogmen
auch die Beschäftigung mit einem breiten, zwar der spezifischen
Dignität des Bekenntnismäßigen entbehrenden, aber für die
kirchliche Entwicklung doch wichtigen dogmatischen Material.
Dogmenhistorie ist nach dem in unsern Tagen herrschenden
Begriff eine auch die Theologiegeschichte in sich schließende und
somit den Weg der Lehrbildung bis in die jeweilige Gegenwart
oder doch jüngste Vergangenheit verfolgende Wissenschaft.

Angesichts dieses Sachverhalts, angesichts dessen, daß als
Stoff der wissenschaftlichen Bemühung ein durch nahezu 2000
Jahre sich erstreckender Ablauf gilt, kann einem, nun sich die
Aufgabe stellt, in einem kurzen Vortrag über die
dogmengeschichtliche Forschung der letzten 50 Jahre zu reden, wohl
bange werden. Aber selbst wenn man zur Harnackschen
Auffassung Zuflucht nehmen wollte, wäre einem noch nicht
entscheidend geholfen. Man sieht sich offenbar zu einer ganz
erheblichen Einschränkung der Aufgabe genötigt. Und nun muß
auch sofort gesagt werden, wie sehr der Versuch, die vorliegende

Forschung bloß durch Aufweis allgemeiner Merkmale zu
charakterisieren, sich von der Eigenart unserer Disziplin her
nicht empfiehlt, und weiterhin, daß ein solcher Versuch die
Gefahr eines Esoterismus in die Erörterungen hereinbringen würde,

der der Absicht einer Zyklus-Vorlesung wenig angemessen
wäre. Was tun? Ich entschließe mich zu einem Verfahren, das
sich so ausnimmt: was die für die Forschung in Betracht kom-



in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts 115

mende Zeitspanne anlangt, gehen wir nicht über die Reformation

hinaus; sodann soll die den großen Erscheinungen der
alten, der mittelalterlichen und der reformatorischen Kirche
zugewendete Arbeit im wesentlichen nur soweit Berücksichtigung
finden, als sie sich mit drei Momenten oder Problemen beschäftigt,

deren jedes ebensowohl in sachlicher Hinsicht gewichtig
wie im betreffenden historischen Zusammenhang faktisch zentral

ist. Ich hin mir des Bedenklichen, ja Verwegenen meines
Unternehmens durchaus bewußt. Um die Rechtmäßigkeit des

runden Titels «die dogmengeschichtliche Forschung», bzw. des
darin enthaltenen Versprechens ist es geschehen. Es wird nicht
mehr als ein relativ kleiner Teil der einschlägigen Produktion
herangezogen. Das berührt mich vielleicht noch peinlicher als
Sie. Anderseits erlaube ich mir, Sie und mich damit zu trösten,
daß bei dem gewählten Vorgehen die Darlegung einigermaßen
an Konkretheit und Plastik gewinnen möchte, und daß trotz der
starken Reduktion doch etwas von der durch die erste
Jahrhunderthälfte hindurchlaufenden Linie, an der ja das Interesse
haftet, von ihrem Charakter und ihrer Bedeutung, sich enthüllen
dürfte.

Wir heben als erstes Moment hervor das Christusdogma der
alten Kirche und fragen also: Avie gestaltet sich die auf diesen
Punkt bezogene Forschung? — Am Anfang des Jahrhunderts
begegnet unserm Blick das in den 80er Jahren entstandene und
ungefähr zwei Dezennien später mit der letzten Feile bearbeitete
glänzende Werk A. Harnacks, mit all dem Problematischen und
Schiefen, das ihm sicherlich nicht fehlt, zweifellos ein Wurf, wie
er nicht in jeder Generation glückt, ausgezeichnet durch
erstaunliche Quellenkenntnis, durch Reichtum an scharfsinnigen
Beobachtungen und belehrenden, anregenden Einsichten, durch
spannende Perspektiven und meisterliche Bewältigung und
Formung eines unter Umständen sehr spröden und fast unfügsamen
Materials. Man wird um die Jahrhundertmitte feststellen, daß
dieses ingens opus, das ehemals geradezu zum Begriff der
Dogmenhistorie geworden, vielfach noch in unserer Zeit die
dogmengeschichtliche Situation beherrscht. Achten wir auf die in
den beiden ersten Bänden der altkirchlichen Christologie
gewidmeten Abschnitte, so nehmen wir wahr, wie sie im Ganzen
der Ausführungen, welche den Weg der Kirche bis in die Aera

8*



116 A. Gilg, Von der dogmengeschichtlichen Forschung

Justinians oder doch zum mindesten bis zur Mitte des 5.

Jahrhunderts aufzeigen sollen, stark hervorgehoben sind. Das ergibt
sich wohl ohne weiteres von der Sache her; es entspricht aber
im besondern noch dem Umstand, daß für unsern Verfasser, was
ihm die Grundeigentümlichkeit der Gesamtentwicklung
ausmacht, eben im Gang der Christologie prototypisch hervortritt.
Was ist's um diese Grundeigentümlichkeit? Wir erhalten die
Antwort in dem zu einem geflügelten Wort gewordenen Dictum,
mit dem Harnack, angesichts der Wegetappen zwischen den Tagen

der Apostel und dem einen gewissen Abschluß setzenden
Konzil von Chalcedon, erklärt, wie denn auf den Anfang das

Dogma folge, oder was denn das Dogma sei. Wir hören: «Das
Dogma ist in seiner Konzeption und in seinem Ausbau ein Werk
des griechischen Geistes auf dem Boden des Evangeliums.»Das
heißt in formelhaft-knapper Sprache: der dogmengeschichtliche
Weg — und (sagen wir uns) vornehmlich der Weg der Christologie

— bedeutet «Hellenisierung des Christentums». Die letztere

Wendung, noch bekannter als der zitierte Satz, meint einen
in einem ziemlich genau fixierbaren Zeitpunkt, nämlich um 130,

einsetzenden Prozeß. Harnack faßt ihn als allmähliche
Umwandlung des urchristlichen Glaubens und unterscheidet ihn so

von der im ungefähr gleichzeitig vehement aufbrechenden Gno-
stizismus sich realisierenden akuten Hellenisierung, welcher
sich die Kirche in einem Kampf auf Lehen und Tod widersetzt.
Daß aber der Vorgang der allmählichen Hellenisierung
überhaupt anhebt, scheint unserm Verfasser einer unverkennbaren
Notwendigkeit nicht zu entbehren. Jesu Evangelium tritt herein
in die griechisch-römische Kulturwelt. Ist es selbst, erstehend
im israelitisch-jüdischen Zusammenhang, von griechischen
Elementen frei, so erweist sich doch sedn Kern als etwas allem
jüdischen Partikularismus Entzogenes, Neues, als die Schöpfung
einer universalen Religion auf dem Grund der alttestamentli-
chen. Was Wunder, daß diese Religion, vom jüdischen Mutterboden

gelöst und in die Weite des heidnischen Raumes eingeführt,

zunächst gleichsam als körperloses Wesen über der Erde
schwebend, eines Leibes bedarf und demgemäß nach schützenden

Hüllen und Formen sucht, die ihr nur von dem her, was sie
umgibt, werden können, und daß sie wirklich solche Formen
von derjenigen geistigen Macht empfängt, mit der sie innerlichst



in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts 117

etwas verbindet, und die auch an ihrem Teil dem neuen Glauben
sich entgegenzubewegen beginnt, von der griechischen
Religionsphilosophie. Die Apologeten, vor ihrem Uebertritt zur Kirche

als wandernde Popularphilosophen in der Verbreitung
zumal platonisch-stoischer Lehren tätig gewesen, schließen —
ein Geschehen von unabsehbarer Tragweite — den Bund
zwischen christlichen und griechisch-philosophischen Traditionen.
Und was für ihre damit bezeichnete Gesamtleistung wie nichts
anderes charakteristisch ist: sie greifen nach dem aus kosmolo-
gischer Betrachtung erwachsenen und ihrer eigenen
Weltanschauung inhärenten — sozusagen die Rolle einer Zentralidee
spielenden — Gedanken des Logos und übertragen ihn auf
Jesus von Nazareth, auf das Göttliche in ihm, auf Christus als den

Vorweltlichen, Präexistenten. Der Präexistente ist der Logos,
und der Logos ist der Sohn, selber göttlich, ganz zu Gott gehörend,

und doch als der Wirkende, Schaffende von der ruhenden
Gottheit unterschieden. Die Logoschristologie beginnt.

Aber will Harnack wirklich eine derartige Verwendung des

Logosbegriffs rechtfertigen? Muß sich nicht gerade ihm, dem
Schüler und theologischen Genossen A. Ritschis, darin eine
verhängnisvolle Fehlerquelle, ein dem echten Glauben gänzlich
unangemessenes Abgleiten in Metaphysik und Spekulation verraten?

Tatsächlich unterläßt er es nicht, auf allerlei Fatalitäten im
Christentum, in der Theologie und insbesondere im christologi-
schen Ansatz der Apologeten den Finger zu legen, um so weniger,

als er offenbar diese Apologeten an der kosmologischen
Bedeutung des Logos stark interessiert findet. Was das letztere
betrifft, wird ihm allerdings schon W. Bousset vom Standort der
religionsgeschichtlichen Schule, die die Wichtigkeit des religiösen

Synkretismus geltend macht und die von Harnack nicht
beachtete Komplexität der Logosvorstellung unterstreicht,
widersprechen und das viel weniger philosophische als wesentlich
apologetische Motiv bei der Uebernahme des überall umlaufenden

schillernden Begriffs mit Recht hervorheben. Das kann
indessen Harnack nicht beirren, und ihm nahestehende Forscher
wie der grundgelehrte Fr. Loofs, der übrigens in der
Herausarbeitung der altkirchlichen Christologie auch seine eigenen
Wege geht, sekundieren ihm in der nicht eben günstigen
Beurteilung der einsetzenden Logoschristologie. Notwendigkeit einer



118 A. Gilg, Von der dogmengeschichtlichen Forschung

Verbindung des «höchst bildsamen Kerygmas» mit griechischen
Hüllen und Formen hin und her —: es ist doch eine Grundlegung

vollzogen, die sich in den folgenden Jahrhunderten
schlimm auswirkt! Wo bleibt die Einfalt des Evangeliums? Wo
das schlichte, feste Vertrauen auf den von Jesus verkündigten
Vatergott? Die Bedeutung des geschichtlichen Christus wird
nivelliert und das Anliegen der Soteriologie verkannt. Es hat
sich doch so etwas wie ein Sündenfall ereignet. Die
Auseinandersetzung mit einer solchen Auffassung verbietet sich in un-
serm Rahmen; sie wäre nicht mit. ein paar Sätzen zu bewerkstelligen.

So sollen hier nur, völlig ungeschützt, diese Bemerkungen
stehen: Man kann bei den Apologeten von dem förmlich in die
Augen springenden Fragwürdigen (z. B. von Zügen einer nackten

theologia naturalis, eines vordringlichen Moralismus und
Rationalismus) hinlänglich beeindruckt sein, man kann auch
um das Gefährliche, Zweideutige ihres Griffes nach dem
Logosgedanken durchaus wissen, und man kann dennoch eben in
diesem Griff etwas letztlieh Providentielles erblicken. Die Apologeten,

inmitten der heidnischen Gebildeten und Massen als Glieder

der Gemeinde im gleichen Atemzug Polytheismus und
Kreaturvergötterung scharf abweisend und zu Jesus Christus, einem
Menschen, als zu ihrem Herrn sich bekennend, haben es in
bestimmter Lage mit einem bestimmten schweren Problem zu tun.
Es geht zutiefst darum, ob das Problem als sachgemäß
anerkannt wird oder nicht. Vom Harnackschen Evangeliumsverständnis

her ist es ernsthaft nicht anzuerkennen. Aber das Har-
nacksche Evangeliumsverständnis besitzt die ihm einst weit-
herum zugebilligte Kanonizität nicht. Darin dürften heute, 50
Jahre nach den um die Jahrhundertwende an der Berliner
Universität — auch im Sinn und Dienst einer Bilanz — gehaltenen
hochgemuten Vorlesungen über «das Wesen des Christentums»
sehr verschieden gerichtete Geister einig sein.

Doch das soll nicht mißverstanden werden und zu falschen
Schlüssen verleiten. Die allenthalben in Gang gekommene Kritik

am Harnackschen Evangeliumsverständnis involviert sehr
oft keineswegs Zweifel und Bedenken auch gegenüber seiner
Abwertung der seit den Apologeten durch mannigfache Kontroversen

hindurch sich entfaltenden Logoschristologie. Es gibt
vielmehr nach wie vor in der Weise eines recht entschiedenen



in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts 119

Bejahens seiner Abwertung einen fast überwältigenden Consensus

patrum. Harnack hat vor Augen, wie die mit dem Logosbegriff

beantwortete Christusfrage zur Trinitätstheologie und von
da erst recht wieder zur christologischen Gedankenbildung
führt, bis endlich im Chalcedonense das «vere deus, vere homo»
die präzisierende und nach rechts und links Irrtümer abriegelnde
Umschreibung erfährt: der ewige Sohn, der menschliches Sein
und Wesen annimmt, ist Einer in zwei weder miteinander
vermischten noch voneinander getrennten Naturen. Das alles sieht
er im Licht einer Entwicklung, die sich ihm als nur immer
hemmungsloseres Eindringen griechischen Geistes oder nun also
heidnisch-religiöser Vorstellungen und Stimmungen in die Kirche

darstellt. Victi victoribus legem dederunt. Ermöglicht die bei
den Apologeten allererst inaugurierte Logoschristologie noch
einiges verstehende Mitgehen oder doch die Haltung einer
gewissen Indulgenz, so müssen einen die Erscheinungen des 3.

und 4. Jahrhunderts schon erschüttern. Für die spezifische
Betonung der Menschwerdung Gottes wird die aus dem antiken
egoistischen Wunsch nach unsterblicher Dauer stammende
Erlösungsvorstellung vom Einströmen der göttlichen Natur in die
sterbliche bestimmend. Und Harnack kann, über zurückhaltendere

Formulierungen seines Hauptwerks hinausgehend, im
«Wesen des Christentums» die hinter dem Trinitäts- und
Christusdogma wirksamen Motive und Prämissen kaum drastisch
genug im Gedanken der mit einem pharmakologischen Prozeß
identischen Vergottung zusammenfassen. Diese Darlegungen
rufen zur Nachprüfung auf. Was für eine Tragweite bekommen
die Vorgänge, die als «Hellenisierung» bezeichnet werden
mögen, für die altkirchlichen Grunddogmen? Gilt sonderlich
Athanasius als Exponent der visierten Richtung und ist vornehmlich

seine Theopoiesis-Theorie die inkriminierte Größe, so will
offenbar gerade die wahrhaftig nicht schlackenlose Theologie
des gewaltigen Alexandriners unter Verzicht auf jede
Schönfärberei und in Erwägung alles von Harnack Vorgebrachten,
aber mit differenzierender Sorgfalt neu durchforscht sein. Daß
sie Harnack-fern ist, leidet keinen Zweifel. Daß sie im selben
Maß Bibel-fern sei, meine ich ohne Simplifikation der verwickelten

Frage verneinen zu sollen. Erst recht aber hat das Christusdogma

samt dem damit unlöslich verflochtenen trinitarischen



120 A. Gilg, Von der dogmengeschichtlichen Forschung

Dogma Anspruch darauf, in einer streng auf die Sache der Hl.
Schrift bezogenen und durch keinerlei Schreckschüsse verwirrten

Besinnung auf seine Tauglichkeit untersucht zu werden.
Der altchristliche Satz ist am Ende ein ökumenisch-kirchlicher
Satz, auch von den Reformatoren des 16. Jahrhunderts
entschlossen aufgenommen und seither, woran ohne Emphase
erinnert sei, von den protestantischen Kirchen durch keine
gesamtkirchliche Erklärung von symbolischem Ansehen preisgegeben.

Nun erhebt sich freilich — 50 Jahre nach der erstmaligen
Ausgabe von Harnacks Schlußband — gegen die berühmt
gewordene Schilderung des dogmengeschichtlichen Weges der
alten Kirche und im besondern gegen die im Zusammenhang
dieser Schilderung gezeichnete Linie der christologischen
Entwicklung in bestimmt umschränktem Sinn energischer
Widerspruch. In bestimmt umschränktem Sinn! In der von M.Wer¬
ner dargebotenen großangelegten Untersuchung über «die
Entstehung des christlichen Dogmas», deren wir jetzt zu gedenken
haben, handelt es sich nämlich keineswegs darum, das bei Har-
nack zu findende Bild der fort und fort gesteigerten Hellenisie-
rung schlechthin zu problematisieren. Werner hält vielmehr das
Bild als solches, d. h. die Wiedergahe der im Prozeß sich folgenden

Phänomene und deren Einschätzung, im ganzen für richtig
und sieht jedenfalls seine Aufgabe Harnack gegenüber nicht
darin, bei so und so viel Einverständnis sich noch kritisch mit
diesen und jenen Einzelheiten zu befassen. Sein fraglos sehr
vernehmlicher Einwand zielt in einer andern Richtung als das
soeben von uns Monierte. Harnack ist vorzuwerfen, daß er
lediglich einen Außenaspekt bietet, lediglich, wie meisterhaft
immer, die in den Einflüssen der antiken Kulturwelt gegebenen
äußern Bedingungen der Umwandlung des urchristlichen Glaubens

und der Bildung des altkirchlichen Dogmas aufweist, aber
es versäumt und allerdings von seinem mit den schwersten
historischen Bedenken belasteten dogmengeschichtlichen
Ansatzpunkt aus versäumen muß, die im Schoß der Gemeinde
aufbrechenden Probleme als die innern Bedingungen wahrzunehmen

und in Rechnung zu stellen, unter denen es zu einem
Hellenisierungsprozeß überhaupt kommt, und ohne deren
Erkenntnis der Weg der Kirche durch die ersten Jahrhunderte



in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts Î21

schließlich doch ein ungelöstes Rätsel bleibt. Wir dürfen hier
aus Zeitmangel nur in änigmatischer Kürze andeuten. Die vom
Verfasser behaupteten und von Harnack (und natürlich noch

von vielen andern) nicht gewürdigten ungeheuren Schwierigkeiten
und Verlegenheiten, die der Frühkirche zu schaffen machen,

sind — Werner geht aus von der Alb. Schweitzer verpflichteten
sog. konsequent-eschatologischen Betrachtungsweise — erzeugt
durch das Nichteintreffen der ursprünglich nah geglaubten Par-
usie. Indem sich die glühende Erwartung der Urchristen nicht
erfüllt, wird alles Wesentliche der apostolischen Verkündigung
unhaltbar. Durch unaufhaltsam sich einstellende Krisen
hindurch vollzieht sich im Zug der Enteschatologisierung Schritt
für Schritt Abbruch des Alten und Aufbau eines Neuen, und wir
sehen in bezug auf die Eschatologie selbst, in bezug auf Erlösung

und Erlöser, in bezug also auf Christi Person und Werk,
in bezug auf Kirche, Sakrament und Ethos Gedanken sich
ausprägen, die gegenüber dem einst Gültiggewesenen ihre radikale
Andersheit dokumentieren. In der Gemeinde ist ein Vakuum
entstanden, und so ergibt sich naturnotwendig ein Ansaugen
von Elementen der heidnisch-religiösen Umwelt. Es steht nicht
so, daß die letztere übermächtig in die an sich leidlich unversehrt

gebliebene Kirche eindringen -würde: Die innere Lag©
erzwingt die Umbildung und treibt zum Resultat eines Christentums,

das sich als hellenistisch-synkretistische Mysterienreligion
erweist. Auch der Christusglaub© erfährt eine tiefgreifende

Umgestaltung. Der Christus ist auf Grund einer in der spät-
jüdisch-apokalyptischen Literatur heimischen Vorstellung für
Jesus selbst, für seine Apostel, für die ganze urchristliche
Gemeinde ein hohes Engelwesen, also Kreatur. Nach und nach
wandelt sich dann die Christologie im Sinne des relativierten
Gottesbegriffs der hellenistischen Popularreligion. Christus
wird ein Gottwesen, und damit ist das spätere orthodoxe Dogma
vorbereitet, nicht ohne daß noch im 4. Jahrhundert, im
leidenschaftlichen Kampf des Arianismus, der Zusammenhang mit der
alten engelchristologischen Tradition sichtbar wird, d. h. nicht
ohne daß die innerlich längst erschütterte Engelchristologie vor
ihrer endgültigen Niederlage noch einmal mächtig sich
aufbäumt.

Wenn ich zunächst vor der imponierenden Leistimg meines



122 .4. Gilg, Von der dogmengeschichtlichen Forschung

Fachgenossen, vor der ungewöhnlichen konstruktiven Kraft,
die er an den Tag legt, und vor dem nie erlahmenden Durchwühlen

eines weitschichtigen und zum Teil entlegenen Quellenmaterials,

das er sich zur Pflicht gemacht hat, schlicht und ehrlich
meinen Respekt, ja meine Bewunderung bezeuge, so lassen Sie
mich ebenso schlicht und aufrichtig und ohne den geringsten,
mir ohnehin herzlich widerwärtigen auf Verletzung zielenden
Nebenton auch gestehen, daß ich zu denen gehöre, die in bezug
auf die entscheidenden Ergehnisse Werners und primär natürlich

in bezug auf die zu diesen Ergebnissen führenden Erörterungen

ihre Zustimmung versagen müssen. Ueber allerlei
Einzelheiten läßt sich selbstverständlich reden, von manchem ist so
oder so zu lernen, man kann auch die gesamte Untersuchung als
aufrüttelnden Stoß werten, als peremtorische Forderung, sich
wieder den Texten zuzuwenden, wie wenn man es noch nie
getan hätte. Aber ich vermag gerade da nicht ja zu sagen, wo M.
Werner das Wichtigste und Festgegründete erblickt. Ich vermag
es nicht als historisch Arbeitender (auch für unsereinen hat die
Losung «ad fontes» Metallklang), und ich vermag es nicht als
Theologe (auch Werner spricht nicht nur als Historiker).
Jedenfalls ist die Grundkonzeption des Werkes von einer
Tragweite, über deren Außerordentlichkeit niemand im unklaren
sein kann, es wäre denn, daß nach der Zertrümmerung so vieler
«Illusionen» doch noch eine letzte sich ins Spiel setzen sollte.
Was unsern eigentlichen Punkt, die Christologie, angeht, hat
namentlich W. Michaelis dankenswerte Beiträge zur Verhandlung

über die These von der einst herrschend gewesenen Engel-
christologie geliefert; in seinen Studien interessiert vor allem
die strikte Bestreitung des Vorkommens engelchristologischer
Aeußerungen in der spätjüdischen Apokalyptik sowie im Neuen
Testament. Gleichzeitig mit Werner, aber unabhängig von ihm,
ist der römisch-katholische Gelehrte J. Barbel, ein Schüler des

bekannten Patristikers und Erforschers des Verhältnisses von
Christentrun und Antike, F. J. Dölger, mit der Frage «Christos
Angelos» an die dogmengeschichtlichen Zeugnisse herangetreten;

er registriert, was er an Engelchristologie gefunden bei
Gnostikern, bei Arianern und, wie er sich ausdrückt, «bei
vereinzelten wenig erleuchteten Männern der Kirche». Eine vom
Spätjudentum über Jesus und die Apostel in die Frühkirche



in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts 123

hineinreichende Tradition will sich nicht greifen lassen. Werners

Aufstellungen lauten anders. Nun, sie werden wie das

ganze — in einem ungünstigen Zeitpunkt, nämlich zu Anfang
des letzten Krieges, erschienene und, wie ich vom Herrn Verfasser

höre, demnächst unverändert in 2. Aufl. herauskommende —
Werk die Forschung künftig in höherm Maß als bisher beschäftigen

müssen. Worauf indessen die aktuelle Lage der Bemühung
um die alte Dogmengeschichte, speziell der Bemühung um den
erwähnten Problemkreis als auf ein Hauptdesiderat hinweist,
das ist gewiß nicht ein Arbeiten mit der Tendenz der Repristina-
tion, wohl aber ein im Verkehr mit den Urkunden zu betätigendes

freieres, ursprünglicheres, sachnäheres Sehen. Wo sind die

jüngern Kräfte, deren es bedarf? Exoriare aliquis!
Das zweite Moment, dessen geschichtliche Erforschung wir

uns vergegenwärtigen wollen, ist das die Jahrhunderte des

Hochmittelalters bewegende Problem «Theologie und Philosophie».

— Man erwartet vielleicht von vornherein, daß es in
erster Linie römisch-katholische Autoren seien, die sich den

einschlägigen geistigen Vorgängen zugewandt haben und
zuwenden. Tatsächlich verhält es sich so. Seit 1850 stößt in
verschiedenen europäischen Ländern eine Richtung, die unter dem
Namen «Neuscholastik» bekannt ist, kräftig vor, nicht zuletzt
mit dem Ziel, die katholische Theologie der Zeit von mannigfachen

Einflüssen der Aufklärung und der deutsch-idealistischen
Gedankenwelt zu reinigen. Sie ruft zur mittelalterlichen Doktrin

zurück, reproduziert hauptsächlich thomistisches Lehrgut,
verbindet damit freilich unter Umständen, sofern nämlich die
Vertreter der Richtung dem Jesuitenorden angehören, dem

Aquinaten nicht eben kongeniale Anschauungen der
Barockscholastik und bekundet überhaupt bei sicherlich respektabeln
Kenntnissen doch mehr apologetisch-polemischen Enthusiasmus

als gründliche Vertrautheit mit dem echten Mittelalter, das
sich in dem gern gebrauchten vagen Begriff «Vorzeit» zu einer
ziemlich bläßlichen Erscheinung ohne Fülle, Bewegtheit und
innere Gegensätzlichkeit wandelt. 1879 ist das Jahr der berühmten,

Thomasvon Aquin zum katholischen Normaltheologen
erhebenden Enzyklika «Aeterni patris» Leos XIII. Als unmittelbare
Folge des päpstlichen Schreibens hat man die große kritische
Thomas-Edition zu buchen. Und dieses Werk hingebungsvollen



124 A. Gilg, Von der dogmengeschichtlichen Forschung

Fleißes wiederum stellt schließlich nur ein Stück der nun
beginnenden immer intensiver und methodisch strenger betriebenen
und immerweiterverzweigtenBearbeitung der Geistesgeschichte
des 13. Jahrhunderts dar. Klingende Namen wie Denifle, Ehrle,
Mandonnet, De Wulf, Longpré, Baumker, Grabmann, Manser,
Gilson vermitteln eine Vorstellung lebenslanger fruchtbarer
Anstrengung im Aufspüren und Ausschöpfen von Handschriften

und im denkerischen Bewältigen einer sehr beträchtlichen
ungedruckten und gedruckten Summen- und Quaestionen-Lite-
ratur. Zug um Zug ersteht ein neues, spannungsreiches,
erregendes Bild der zumal in der abendländisch-intellektuellen
Metropole, an der Pariser Universität,seit der Mitte des 13.

Jahrhunderts sich herausgestaltenden religiösen und wissenschaftlichen

Lage. Es wird deutlich, wie die Predigermönche Albertus

und Thomas, vorerst sogar im eigenen Orden einsam und
angefochten, mit ihrer revolutionären Hinwendung zu dem eben

jetzt wirklich erschlossenen Urheber des Peripatetismus die
gesamte zeitgenössische augustinisch-platonisch orientierte
Theologenschaft, die Professoren aus dem Säkularklerus und
vor allem die Repräsentanten der ältern Franziskanerschule, in
die Schranken fordern. Es wird ferner deutlich, daß auch ohne
das Auftauchen eigentlicher und elementarer Häresie, die ja zu
allererst von den Neuerern selbst verabscheut würde, die
fundamentale Differenz Aristotelismus-Augustinismus doch weit-
herum tiefste Besorgnis weckt und nicht nur hier und dort in
einem Unverantwortlichen aus dem Kreis der Konservativen
den Wunsch nach einem Ketzergericht nährt, sondern immerhin
die eine und andere kirchliche Instanz zu unzweideutigen
Erklärungen gegen Thomas noch nach dessen Tod veranlaßt.

Im Brennpunkt der von der Forschung aufgewiesenen
Kontroversen steht die Frage «Theologie und Philosophie». Sie ist
also nicht die einzige, um die der Streit geht, aber die einzigartig
umfassende und gewinnt je für die Verhandlung der sonstigen
Differenzpunkte grundlegende Bedeutung. Und nun betont vorerst

die Forschung einhellig: wenn bei Albertus und seinem
Schüler Thomas das Verhältnis von Theologie und Philosophie
ganz und gar nicht als Gegensätzlichkeit bestimmt wird, wenn
die beiden Denker vielmehr das Verhältnis als Harmonie
charakterisieren können, so dringen sie doch unmißverständlich



in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts 125

darauf, die zwei Größen als voneinander getrennte oder formell
voneinander abgesonderte Disziplinen zu bezeichnen und zu
behandeln, und sind sich voll bewußt, damit von der herrschenden
traditionellen Auffassung entscheidend abzurücken. Wir können

hier nicht auf die Verwurzelung des Begriffs der Philosophie

als einer scientia separata in der aristotelischen
Erkenntnistheorie eingehen, ebensowenig auf den Zusammenhang der
Thomas entgegengehaltenen Philosophieauffassung mit der
augustinisch-neuplatonischen Noetik des Illuminationsgedankens.

Folgendes muß uns indessen gegenwärtig sein: Thomas
(um jetzt nur von ihm zu reden) konstituiert die Philosophie als
autonome Vernunftwissenschaft, die ihr eigenes Gegenstandsgebiet,

ihre eigenen aus sich evidenten Prinzipien und ihre
eigene Erkenntnisweise, nämlich die natürlich-rationale, hat.
Kommt ihr die Theologie darin gleich, daß auch sie ihrerseits
beweist, d. h. von Prinzipien aus auf dem Weg des schlußfolgernden

Denkens zu wahren Sätzen schreitet, so ist sie doch der
Philosophie gegenüber etwas wesentlich anderes, sofern ihr
Gegenstand als das Uebernatürliche und nur durch Offenbarung

und Glauben zur Erkenntnis Gelangende die Kraft der
ratio transzendiert, bzw. sofern ihre Prinzipien als die articuli
fidei für die Vernunft nicht aus sich einsichtig sind. Um der
Uebernatürlichkeit des Gegenstandes, der Offenbarung und des
Glaubens willen überragt die Theologie die Philosophie. Aber
der ancilla-Dienst, den die letztere der erstem erweisen darf und
soll, kann niemals bedeuten, daß die Philosophie den strengen
Weg von den Prinzipien zu den Konklusionen an irgendeinem
Punkt zu verlassen hätte. Thomas legitimiert in diesem Sinn
kein Plineinreden der Theologie in die Philosophie. Begeht die
autonome Vernunftwissenschaft einen Irrtum, so ist dieser kraft
des philosophischen Denkens aufzudecken und zu korrigieren.
Das Gesicht des Aquinaten zeigt somit merklich andere Züge
als die in den bekannten legendär-summarischen Vorstellungen
von der vernunftscheuen Scholastik herumgeisternden.

Davon hat man freilich schon lang etwas wissen können und
auch gewußt. Und doch ist es interessant genug zu sehen, wie
die vollbürtigen Thomisten unter den historisch Arbeitenden —
und sie sind mindestens während der ersten Dezennien unseres
Jahrhunderts wohl in der Ueberzahl — mit Genugtuung und



126 A. Gilg, Von der dogmengeschichtlichen Forschung

stolzem Bewußtsein und in breiter Darlegung den Widerspruch
gegen die einem Alexander Halesius und einem Bonaventura
zur Last gelegte unmögliche und allen echt philosophischen
Geistes bare Vermengung der Disziplinen als Großtat ihres
Meisters feiern. Die erwähnten führenden Franziskaner stehen nun
in dem fahlen Licht, wo es an der Klarheit des Gedankens und
an der Kraft des Unterscheidens fehlt und seltsam ehrwürdige
Verschwommenheiten als Tiefsinn und Erkenntnis ausgegeben
werden. Man überzeuge sich davon etwa bei den Dominikanergelehrten

Mandonnet und Manser, die beide im Lauf der letzten
50 Jahre an der Nachbaruniversität Freiburg gewirkt haben.
Thomas ist die überragende, sieghafte Gestalt. Im Schatten dieses

Titanen wird es um 1900 selbst den minoritischen Herausgebern

und Kommentatoren der Werke Bonaventuras schwer,
die Größe und Eigenständigkeit ihres geliebten Ordensbruders
zu würdigen und ihn nicht zu einem, wenn auch entschuldbaren,
Halben und Zurückgebliebenen zu stempeln. Es gehört zu den
nicht geringen Verdiensten Gilsons, in steigendem Maß den
Blick für das Eigenwüchsige und Bedeutsame des Denkens der
Franziskaner und vor allem Bonaventuras frei gemacht zu
haben. Gilson, nicht Ordensmann, nicht Theologe, kaum eigentlicher

Scholastiker, auf keines der rivalisierenden Systeme sich
festlegend, aber das eine wie das andere mit tiefem Verständnis
auffassend und durchleuchtend, will mit all den eilfertigen und
selbstsichern Urteilen «Vermengung, Verschwommenheit, Ver-
nebelung» aufräumen: dem Jünger Franzens gebricht es weder
an der gründlichen Kenntnis des Stagiriten noch an der Schärfe
prinzipiellen Unterscheidens; seine unerbittliche Verwerfung
einer von der Theologie getrennten Philosophie ist letztlich
fundiert im Wissen um die konkrete Existenz des philosophierenden

Menschen, um die ihn bedrohende ungeheure Irrtumsgefahr,
um das durch und durch Fragmentarische aller natürlichen
Gotteserkenntnis, kurz: im Wissen um die dem Werk höherer
Philosophie schlechthin notwendige gnadenhafte Erleuchtung des
Geistes. Für den Doctor seraphicus rückt nicht von ungefähr
Thomas trotz seines vor aller Augen liegenden Kampfes gegen
Siger von Brabant verhängnisvoll nahe mit diesem und dem ganzen

lateinischen Averroismus zusammen, der ja auch auf
Aristoteles pocht und sich — so wird er noch lang genug allgemein



in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts 127

verstanden — zu dem frevelhaften Satz von der doppelten Wahrheit

versteigt. — Die meisten unter uns werden, aus welchen
Gründen immer, Bonaventura so wenig wie dem Aquinaten
folgen können. Aber wir ahnen wohl beim Philosophen Thomas
das Kommende, wir wittern hier, was man «Morgenluft» nennen
mag; und wir spüren bei Bonaventura, vielleicht just auf Grund
der Ausführungen Gilsons, daß das Problem so kristallklar und
einfach nicht sein dürfte, wie es in den thomistischen
Zusammenhängen erscheint.

Einer tiefboh renden und umfassenden Arbeit, wie sie in be-

zug auf den Stand der Frage «Theologie und Philosophie» im
13. Jahrhundert nun getan ist, harrt die dem 13. Jahrhundert
vorausgehende Problemgeschichte erst noch. Zwar hat man
unstreitig auch das 11. und 12. Jahrhundert längst ins Auge
gefaßt; aber jedenfalls richtet sich seit dem Beginn der dreißiger
Jahre regere Aufmerksamkeit auf diese Epoche. K. Barths
Anselm-Buch, nach des Autors eigenem Geständnis von allen
seinen früheren Schriften vielleicht mit der größten Liebe verfaßt
und am wenigsten gelesen —-, dieses Buch mit seiner These vom
eigentlich theologischen, nicht philosophischen Sinn der
programmatischen Parole «Fides quaerens intellectum», wird
mindestens unter den römisch-katholischen Anselm-Interpreten mit
lebhaftem Interesse beachtet und bringt erkleckliche Unruhe in
ihre Beihen. Schon wendet man sich da und dort von dem alten
(Barth entgegenstehenden) Anselm-Verständnis ah, so gewiß
die überlieferte opinio noch überwiegt. Auch die Anselm-Debatte

zeugt vom Willen und Vermögen zu gesteigertem Differenzieren

in der Schau der mittelalterlichen Geistesgeschichte, läßt
aber nicht minder empfinden, wie sehr die in Betracht kommenden

geistig-theologischen Phänomene des 11. Jahrhunderts
fortgesetzter, von fruchtbarer Fragestellung geleiteter Studien
bedürfen. Darüber kann jetzt nicht mehr gesagt werden.

Wir beeilen uns, noch mit einigen sehr ungenügenden
Andeutungen die einem dritten Moment gewidmete wissenschaftliche

Tätigkeit zu berühren. Als dieses dritte Moment sei
gewählt der Articulus stantis et cadentis ecclesiae, d. h. die Lehre
von der Bechtfertigung allein durch den Glauben hei Luther. —
Die uns beschäftigende Zeitspanne ist für die protestantische
Theologie eine Zeit unablässiger intensiver Erforschung des



128 A. Gilg, Von der dogmengeschichtlichen Forschung

deutschen Reformators. Wenn es dessen noch bedürfte, so müßte
sie sich ja wohl zu Anfang des Jahrhunderts durch das Erscheinen

einer in grimmig-gegnerischem Geist verfaßten Luther-
Monographie zu emsigem Luther-Studium aufgefordert fühlen.
Denifle schleudert ihr sein gelehrtes, böses Buch entgegen. Als
Name des Lutherforschers ist der Name Denifle kein klingender,
sondern ein peinlicher. Die ganze reformatorische Tat, den

Glauben, der zu ihr treibt und aus ihr spricht, die Anschauungen

und Lehren, die sich zu einer die Welt bewegenden Theologie

formen, und den in dieser Theologie die beherrschende Mitte
darstellenden Justificatio-Gedanken — das alles sieht der
Dominikaner in fast rätselhaftem Unverständnis bloß in schlimmem

Verfall, in sittlicher Verderbnis und theologischer Unbildung

oder Mißbildung begründet. Fraglos gibt er der protestantischen

Forschung bestimmte Antriebe und veranlaßt sie zu
gewissen Revisionen. Allein so schlechthin ist sie denn doch auf
seine Kenntnisse nicht angewiesen und auf seine Hiebe schon

gar nicht. Sie hat bereits Bedeutendes geleistet und setzt nun mit
vermehrtem Eifer ihren Weg fort, neue, hauptsächlich für die

Erhellung der theologischen Anfänge Luthers höchst wichtige
Quellen entdeckend und edierend, die begonnene Weimarer
Gesamtausgabe fördernd und ein Menschenalter hindurch besonders

eingehend auf Grund des eben erst erschlossenen Materials
mit dem jungen Luther sich befassend, Einsichten um Einsichten

erwerbend und auch in Irrtümer sich verstrickend. Von 1910

an wird auf dem bezeichneten Weg zum führenden Gelehrten
K. Holl. Des zum Zeugnis sein monumentaler Luther-Band. Die
Arbeit Holls umspannt so ziemlich das ganze Werk und Schrifttum

des Reformators und läßt wie die Akribie der wissenschaftlichen

Untersuchung auch sozusagen in jeder Zeile ihren
existentiellen Charakter spüren. Holl weiß sich von dem Mann des

Glaubens und dem theologischen Denker, den er erforscht, mit
unerhörter Gewalt ergriffen. Das wirkt sich aus. Und so hat
man denn einer durch seine Darstellung eröffneten Luther-
Renaissance gesprochen. Wie immer es damit bestellt sei: für
Holl bedeutet es offensichtlich ein zentrales Anliegen, gerade
mit der Rechtfertigungslehre Luthers sich gründlich zu beschäftigen,

um ihren wahren Sinn zu eruieren und einer dem articu-
lus stantis et cadentis ecclesiae gleichgültig, verständnislos oder



in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts 129

widerwillig und mit prinzipieller Ablehnung gegenüberstehenden

Zeit eindrücklich zu machen. Weder die Ausfälle Lagardes
gegen den paulinischen und den Lutherschen Justificatio-Ge-
danken noch die Urteile all der Philosophen, Historiker,
Theologen, welche, sei es im Blick auf den Apostel, sei es im Blick
auf die Reformation, sei es im Blick auf beide, die behauptete
Mittelpunktstellung der Rechtfertigungslehre leugnen, vermögen

Holl zu beirren. Was Luther, seitdem es ihm als die aus Not
und Tod herausreißende und mit unsäglicher Freude erfüllende
Erkenntnis aufgegangen, immer wieder, predigend, bekennend,
theologisch-schulmäßig formulierend, zum Ausdruck bringt,
was er auch in die Worte kleidet, die man aus der zweiten Strophe

«de profundis» kennt:

«Bei dir gilt nichts denn Gnad und Gunst,
Die Sünden zu vergeben.
Es ist doch unser Tun umsonst
Auch in dem besten Leben.
Vor dir niemand sich rühmen kann,
Des muß dich fürchten jedermann
Und deiner Gnade leben.» —

wie sollte das nicht Kern und Stern seines Denkens, Lehrens,
Lebens, Kämpfens sein, nun eben der articulus, auf den er doch
selbst mit unüberhörbarer Plerophorie hinweist als auf den
«magister et princeps, dominus, rector et judex super omnia
genera doctrinarum»! Und nun studiert man sicherlich die Holl-
schen Ausführungen nie, ohne dem Verfasser in dieser und
jener Hinsicht für reichen Gewinn Dank zu wissen. Aber wenn in
den Jahren ihrer Veröffentlichung nicht nur der Eindruck
vorherrscht, daß man es mit einem neuen, höchst beachtlichen Typus

der Lutherforschung zu tun habe, sondern auch empfunden
wird, daß das Innerste und Tiefste im Gedankengut des
Reformators authentisch und in mächtig überzeugender Weise
ausgelegt werde, so melden sich doch sehr rasch von seiten älterer,
verdienter Lutherforscher und dann später von seiten jüngerer
Gelehrter, die an dem Geschehen einer neu anhebenden
theologischen Besinnung Anteil haben, gewichtige Einwände. Es
sind in Holls Deutung hauptsächlich zwei Punkte, die Widerspruch

hervorrufen und hervorrufen müssen. Vorerst: Unser

9



130 A. Gilg, Von der dogmengeschichtlichen Forschung

Forscher bezeichnet das von Luther geltend gemachte göttliche
Rechtfertigungsurteil unter Verwendung einer seit Ritsehl im
Zusammenhang der Justifieatio-Lehre gebräuchlich gewordenen

Terminologie als «analytisch». Wie soll man das verstehen?
Wirklich so, daß derjenige, der gerechtgesprochen wird, gerecht
ist? So daß dieGerechterklärung die Gerechtmachungimpliziert?
Nein und ja. Natürlich kommt eine Vorstellung, wie sie vom Tri-
dentinum im Sinne mittelalterlich-scholastischer Doktrin der
Reformation entgegengesetzt wird, nicht in Betracht: der Gerechtfertigte

erscheint nicht als ein sozusagen in einen Nicht-Sünder
Umgewandelter. Aber indem Gott, gerechtsprechend, vergebend,
den Menschen annimmt und in seine Gemeinschaft zieht, tut er
das nicht, um ihn so zu lassen, wie er ist, sondern um ihn zu
einem wirklich Gerechten umzuschaffen; er tut es, eine reale
Gerechtmachung oder Heiligung des Menschen in der Absicht
beginnend, diese Gerechtmachung allmählich fortzuführen und
dereinst, jenseits des Todes, zu vollenden. Indem er den Sünder
für gerecht erklärt, sieht er das Ziel, zu dem er ihn bringen wird,
schon erreicht, nimmt er in seinem Freispruch das Ergebnis
seines Handelns am Menschen vorweg. Für ihn, den Ewigen,
Souveränen, Allmächtigen ist das Werk bereits fertig in dem

Augenblick, in dem er es anfängt. Sein Urteil ist also «analytisch»,

sofern derjenige, den er gerechtspricht, in seinen Augen
jetzt schon gerecht ist. Und es ist wohl ganz und gar ein Akt der
Gnade, aber niemals Willkür, niemals Laune, nicht Selbsttäuschung,

nicht ein allzu bedenkliches Als-ob, nicht Lüge. Luthers
Lehre zeigt einen einheitlichen, vom sittlichen Boden aus
vertretbaren Gottesbegriff. Holl zweifelt freilich nicht im geringsten

daran, daß Melanchthon den Gedankengang des Meisters
nach seiner Höhe und Tiefe nicht ermißt, vielmehr verhängnisvoll

verkürzt und entstellt und die entscheidende Schuld trägt
an der Nicht-Uebereinstimmung zwischen Luther und den
lutherischen Bekenntnisschriften in Sachen des Rechtfertigungsartikels.

Der zweite Punkt betrifft die in Luthers Rechtfertigungslehre

Christus zugeschriebene Bedeutung. Holl bemerkt, der
Reformator kenne, so gewiß für gewöhnlich Christus ihm die
Rettung bringe, Stunden furchtbarster Anfechtung, da auch
Christus für ihn zurücktrete, ja da Gott selbst ihm Christus mit
seinem tröstenden, belebenden Wort und Werk entziehe. In sol-



in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts 131

eher Finsternis werde ihm befreiend das erste Gebot als Gebot,
das «Ich bin der Herr, dein Gott», das ihn zum Dienst fordere,
ihn nicht loslasse, ihm gerade so offenbare, daß er vor Gott leben
dürfe. Der Befehl werde zur Gabe, zur Sündenvergebung, zum
Evangelium. Damit sei ersichtlich, wie für Luther die Religion
auf dem Gefühl für ein Sollen beruhe. Und es sei ersichtlich, daß
Luthers Frömmigkeit keineswegs in dem Sinn als
Christusfrömmigkeit gefaßt werden dürfe, als ob sein ganzer Glaube
nur auf Christus stehen würde. Holl will das allerdings nicht
so verstanden wissen, als ob Luther nicht die Auffassung Christi

als des Versöhners überall und in allem Ernst vertreten
wollte; er denkt auch nicht von ferne daran, Luther den Gedanken

der imputatio (der göttlichen Zurechnung) abzusprechen
oder allenfalls diesen tatsächlich nicht zu übersehenden Gedanken

zu nivellieren. Aber wiederum wendet er sich scharf gegen
Melanchthon mit der Rüge, daß seine Rede von der Zurechnung
der Gerechtigkeit Christi Luthers Intention nicht treffe,
vielmehr unausweichlich die Vorstellung eines in Selbsttäuschung
und Willkür befangenen Gottes heraufbeschwöre. — Um eine
Skizzierung der in der neuern Lutherforschung vorliegenden
Auseinandersetzung mit Holl kann es sich nicht mehr handeln.
So viel indessen zur Bezeichnung wenigstens der Richtung, in
welcher sich einige Versuche, über seine Interpretation
hinauszuführen, bewegen. Man findet bei Holl trotz seines unverkennbaren

Bestrebens, einer im Geist der Ritschisehen Systematik
unternommenen und fast aufklärerisch anmutenden ethizisti-
schen Umdeutung und Verharmlosung des Lutherschen
Gottesgedankens sich entgegenzustemmen, doch eine merkliche Nähe
zu den Tendenzen eines eigentümlichen Rationalisierens und
Versittlichens, dergestalt, daß man sich veranlaßt fühlt, von
seinem gemäßigten Ritschlianismus zu reden. Der große Interpret
hebt zwar hier und dort auch an seinem Teil nachdrücklich hervor,

wie die Rechtfertigung nach Luther alles andere als etwas
«Rationales» bedeute, wie es für den Reformator im Glauben an
die Sündenvergebung um etwas gehe, was «wider alle
Vernunft», ja sogar wider alle «Sittlichkeit» sei, bei dem der Mensch

«gegen sein eigenes Gewissen» handle. Dennoch verrät sich bei
ihm immer wieder, daß er letztlich der ethizistischen Religionstheorie

des 19. Jahrhunderts verhaftet bleibt. Von daher wird es

9'



132 A. Gilg, Von der dogmengeschichtlichen Forschung

wesentlich mitbedingt, wenn er nicht nur heim frühen Luther
des Römerbriefkommentars, sondern allenthalben in Luthers
Schrifttum die Deutung des göttlichen Freispruchs als eines
analytischen Urteils bestätigt sieht; und von daher muß es
dazukommen, daß die bei Luther so außerordentlich signifikante und
schlechthin alles entscheidende Formel «simul peccator et
Justus» in ihrem Vollgehalt und nach ihrem spezifischen Gewicht
nicht gewürdigt erscheint. Sodann: Man kann nicht umhin, die
Ausführungen Holls, die sich über die Bedeutung Christi innerhalb

des Lutherschen Justificatio-Gedankens verbreiten, so zu
begreifen, daß diese Bedeutung eine sekundäre zu nennen ist.
Aber gegen eine Christus aus dem Zentrum des Lutherschen
Glaubens an die zweite Stelle versetzende Anschauung spricht
unzweideutig eine reiche Fülle von Aeußerungen des Reformators.

Der fides Christi, dem Christusglauben, eignet der Charakter

des Fundamentalen; die beiden Artikel, derjenige über die
Rechtfertigung und der auf die fides Christi sich beziehende,
sind aufs innigste miteinander verbunden. Dawider streitet auch
der Hinweis auf die befreiende Kraft des ersten Gebotes, in das

ja Er selbst, Christus, «gefaßt» ist, nicht. Daß Luther nicht Me-
lanchthon ist, mag gut und gern geltend gemacht werden; doch
kein über Melanchthon ergehendes Anathem kann Rechtstitel
dafür sein, daß bei Luther das «Christus unsere Gerechtigkeit»,
d. h. die von Gott imputierte Gerechtigkeit Christi, nicht voll
und ganz beachtet werde.

Wir schließen. Wir haben nur ein Stück, und zwar ein in
extensiver Hinsicht verhältnismäßig kleines Stück der
dogmengeschichtlichen Forschung des zu Ende gegangenen halben
Jahrhunderts ins Auge gefaßt. Schon angesichts dieses Stückes
hat man vielleicht den Eindruck, der sich bei der Betrachtung
der Gesamtleistung wohl vertiefen und befestigen muß, daß die
großen, umfassenden, von souveränem Können zeugenden
Werke in der Linie der längst vor 1900 sich bildenden stolzen
Tradition historischer Gelehrsamkeit liegen und ungefähr für
das erste Viertel unseres Jahrhunderts bezeichnend sind.
Erzeugnisse von einigermaßen grundlegender Bedeutung wie die
Lehrbücher Harnacks, Seebergs, Loofs' oder auch Erscheinungen

wie Holls Luther-Band treten seit der Mitte der zwanziger
J ahre kaum mehr ans Lieht. Glänzende geschiehtswissenschaft-



Rezensionen 133

liehe Tätigkeit und Produktion ist vor und nach 1900, zumal auf
dem Boden des Protestantismus, ein besonderer, jedenfalls
sofort und unmittelbar überzeugender Ruhmestitel der Theologie.
Wir sind jüngst hier auf die Gestalt Wellhausens hingewiesen
worden. Es bedeutet keine Verunglimpfung der frühern
Forschergenerationen und keine schnöde Undankbarkeit ihnen
gegenüber, wenn man zu wissen meint, daß man noch über sie
hinaus und auch im Widerspruch zu ihnen einiges zu lernen
und zu suchen hat. Nun, ein heißes Suchen und ein ungestümes
Lernenwollen hat begonnen. Es stellt sich nicht als eindeutige,
homogene Bemühung dar. In der Theologie von heute, auch in
der dogmengeschichtlichen Forschung, klaffen Gegensätze. Um
der Sache willen, die nicht irgendeine Sache ist, wird Kontroverse

unvermeidlich, so gewiß wüster Zank nicht notwendiges
Zubehör ist. Schwere, ernste Aufgaben sind gestellt und stellen
sich neu. Ob sie gelöst werden, entzieht sich unserm Blick. Wir
hoffen. Aber kein fanfarenartiges Wort soll jetzt, am Ende
unserer Vorlesung, laut werden, so wenig wie ein Ausdruck müder
Resignation. Mit dem Glauben, der auf die Verheißung baut, daß
die Gemeinde Jesu Christi durch keine Todesmacht überwunden
wird, verbindet sich legitim die Nüchternheit, in der man darum
weiß, daß es wahrhaftig auch für die Theologie Epochen des

Versagens oder doch Zeiten der kleinen Dinge gehen kann.
Bern. Arnold Gilg.

Rezensionen.
Die Umwelt des Alten Testaments.

Die hier besprochenen Veröffentlichungen aus den letzten Jahren
haben hei aller Verschiedenheit im einzelnen das gemeinsame Bestrehen,
einen breiten Leserkreis in die Geschichte des Alten Orients einzuführen
und das Alte Testament auf dem Hintergrunde dieser Geschichte sehen zu
lehren. Die Geschichte Israels tritt dabei je nach der Abzweckung mehr
oder weniger stark in den Vordergrund.

Sabatino Moscati, Geschichte und Kultur der semitischen Völker, Zürich/
Wien, Europa-Verlag, 1953, 213 S., 4 Karten und 32 Tafeln.

Auf 200 Seiten ist es dem Verf., dem um die altisraelitische Epigraphik
verdienten Semitisten in Rom, gelungen, ein reichhaltiges, übersichtliches
und anschauliches Bild der Geschichte und Kultur der semitischen Völker


	Von der dogmengeschichtlichen Forschung in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts

