Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 10 (1954)

Heft: 2

Artikel: Die Verfassung der Urgemeinde im Lichte jldischer Dokumente
Autor: Reicke, Bo

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877465

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877465
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Bo Reicke, Die Verfassung der Urgemeinde 95

— aber er mufl auch — vom Glaubenden jeweils erhoben wer-
den, und zwar nicht auf Grund eines Vergleichs mit anderen
Glaubensweisen, sondern nur als die Antwort auf das anre-
dende Wort, das je mich getroffen hat. Und diese Antwort lautet:
KOple, TPOG Tiva dmehevodpeda; puata Lwiig aiwviov éxeag (Joh. 6,68).
Marburg/Lahn. Rudolf Bultmann.

Die Verfassung der Urgemeinde
im Lichte jiidischer Dokumente.

Antrittsvorlesung an der Universitdt Basel am 26. Februar 1954.

Wenn hier von der Verfassung der christlichen Urgemeinde
die Rede sein wird, so handelt es sich nicht um das bibeltheolo-
gische Problem des neutestamentlichen Kirchenbegriffs, son-
dern um das kulturgeschichtliche Problem der urchristlichen
Gemeindeordnung. Natiirlich 148t sich das Theoretische vom
Praktischen nie wirklich trennen, aber hier soll das Hauptge-
wicht doch auf den praktischen Verhiltnissen liegen, wihrend
die theologischen Anschauungen grofitenteils aullerhalb der
Betrachtung bleiben. Nachdem dabei zunéchst eine «Komplexi-
taty des urchristlichen Verfassungswesens behauptet worden
ist, sollen dann zur Unterstiitzung dieser These durch orien-
talisches Analogiematerial ein paar jiidische Gemeindeordnun-
gen herangezogen werden, die in den letzten Jahren durch ar-
chéologische Funde in der Wiiste Juda aktuell geworden sind.

1L

Nicht nur die Apologeten verschiedener kirchlicher Richtun-
gen, wie etwa Ipiskopalisten, Presbyterianer, Kongregationa-
listen, sondern auch die geschichtlich arbeitenden Krforscher
des Neuen Testaments und der alten Kirche sind zu sehr ver-
schiedenen Ergebnissen gekommen, wenn es sich um die Ver-
fassung der Urgemeinde handelt. So wollen einige hervorra-
gende Kirchenhistoriker in dem englischen Sammelwerk «The
Apostolic Ministrysy (1946) nach eingehenden Untersuchungen



96 Bo Reicke, Die Verfassung der Urgemeinde

behaupten, dafl man im Bischofsamt wirklich das urspriingliche
und eigentliche Amt der Kirche zu sehen habe.* Dagegen hat
W. Michaelis neuerdings das Presbyteramt der Urkirche ins
Zentrum gestellt und als vorbildlich behandelt, ohne iiber das
Bischofsamt viele Worte zu verlieren. * Eine an den Kongrega-
tionalismus erinnernde Denkweise ist wiederum bei E. Schwei-
zer zu spiiren, wenn er in einem Buch iiber «Das Leben des
Herrn in der Gemeinde und ihren Diensten» zu dem Ergebnis
gekommen ist, daB es im Neuen Testament keine Aemter und kei-
nen Klerus gebe, sondern nur «Dienstey, deren eigentlicher Tré-
ger die Gemeinde sei.® Es gibt somit reprisentative Forscher,
die im Hinblick auf die Verfassung der Urgemeinde ziemlich
entgegengesetzte Theorien verteidigen. In der Tat sind hier alle
drei Haupttypen vertreten, die Aristoteles in seiner Politik als
die grundlegenden Mdéglichkeiten der Gesellschaftshbildung an-
gab, ndmlich Monarchie (fiir den Episkopalismus bezeichnend),
Oligarchie (fiir den Presbyterianismus bezeichnend) und De-
mokratie (fiir den Kongregationalismus bezeichnend). *

Was fiir einen Grund hat diese Verschiedenheit der An-
sichten? Liassen sich die Forscher vielleicht durch ihre person-
liche Einstellung beherrschen? Das ist vielleicht zum Teil der
Fall.

1 K. E. Kirk, The Apostolic Ministry (1946), S. VI; 10 (unten); T.G.
Jalland, The Doctrine of the Parity of Ministers, ibid., S.311. Man beachte
aber, dall andere Verfasser im selben Werk, vor allem A.M. Farrar und
G. Dix, ein weniger einseitiges Bild von der «apostolischen Sukzession» des
Episkopats geben und auch dem Presbyteramt eine wesentliche Rolle im
Urchristentum zuerkennen.

? W. Michaelis, Das Aeltestenamt der christlichen Gemeinde im Lichte
der Heiligen Schrift (1953), S. 26—65. 171. Es wird dabei betont, dall Aelteste
bisweilen von den Aposteln eingesetzt wurden, nicht immer von der Ge-
meinde, S.74—79. Die Aeltesten hiitten ein Kollegium gebildet, und dieses
Kollegialsystem sei in der neutestamentlichen Zeit normal gewesen, S. 89 {.

3 E. Schweizer, Das Leben des Herrn in der Gemeinde und ihren Dien-
sten (1946), S.23.59.86 u. o.

* Aristot. Polit. ITI, 5,1b (III, 7, 27, p.1279 a) : dvdykn elvon xOpiov 7
gva f| dMyouc A Toug mololg. Eigentlich behandelt Aristoteles dabei «Oligar-
chie> und «Demokratie» als Entartungen von «Aristokratie» und «Politie».
Da sich aber jene Bezeichnungen spiter ohne schlechte Nebenbedeutung
eingebiirgert haben, wihrend diese fiir Verfassungsformen nicht mehr be-
nutzt werden, darf wohl hier von «Oligarchie» und «Demokratie» in einem
ganz neutralen Sinne die Rede sein.




im Lichte jiidischer Dokumente 97

ks mub dabei aber bemerkt werden, dall politische Interessen nicht als
Beweggriinde anzunehmen sind. Vielmehr sieht man im allgemeinen ein,
daB es sich hier um spezifisch religiose Kategorien handelt, und daf} die
neutestamentlichen Kirchenbegriffe mit den Formen und Triebkriften der
profanen Gesellschaft gar nicht gleichgestellt werden diirfen. Wenn man
im Zusammenhang mit der Kirchenverfassung von «Monarchiey, ¢«Oligar-
chie» oder «Demokratie» spricht, wie es auch in dieser Darstellung ge-
schieht, so benutzt man lediglich aus pidagogischen Griinden gewisse poli-
tische Begriffe, die jedem Gebildeten bekannt sind. Dadurch will man aber
bestimmt keine Vorstellung einer Abhingigkeit der kirchlichen Verfas-
sungsformen von den Ausgestaltungen und Idealen der profanen Gesell-
schaft erwecken.

Hingegen kann man sicher zum Teil damit rechnen, dalh die personliche
religiose Einstellung der Forscher ihr Urteil in diesem Zusammenhang
bewullt oder unbewullt beeinflullit. Das neuzeitliche Christentum ist nun
einmal in der Verfassungsfrage sehr gespalten, und episkopalistische,
presbyterianische und kongregationalistische Organisationsformen kimp-
fen miteinander iiber die ganze Erde hin. Somit ist es wohl unvermeidlich,
dall sich der Theologe mit gewissen subjektiven Voraussetzungen dem
Material nihert.

Und doch méchten wir behaupten, dafl schon die objektiven,
geschichtlichen Verhiiltnisse zu den in der Beurteilung der ur-
kirchlichen Verfassung allgemein vorkommenden Differenzen
wesentlich beitragen.

Es ist tatséchlich so, dafl man im Neuen Testament fiir jedes
der hauptsidchlich in Betracht kommenden Verfassungsideale
objektive Argumente finden kann, sowohl fiir die monarchische
wie auch fiir die oligarchische und die demokratische Verfas-
sungsform.

a) Eine tiberwiegend monarchische Verwaltung findet man
in den Gemeinden der Pastoralbriefe, indem dort Timotheus und
Titus offenbar die erste Rolle spielen, allerdings nicht ohne Un-
terstiitzung von Altesten und anderen. Aber auch in der jerusa-
lemitischen Urgemeinde lassen sich gewisse Neigungen zur Mon-
archie entdecken, indem Petrus und nach ihm Jakobus (der
Bruder Jesu) als die Wortfithrer und Leiter dieser Gemeinde
zeitweise auftreten. Petrus ist ja in den ersten Kapiteln der Apo-
stelgeschichte der eigentliche Wortfiithrer der Gemeinde zu Je-
rusalem. Dann aber, bei dem in Apg. 15 geschilderten Apostel-
konzil vom Jahre 49 n. Chr., hat der Herrenbruder Jakobus eine
autoritativere Stellung gewonnen und erscheint spéiter in den
letzten Kapiteln der Apostelgeschichte als der wahre Leiter der

7



98 * Bo Reicke, Die Verfassung der Urgemeinde

Urgemeinde. Nach den von Josephus und Fusebius mitgeteilten
Ueberlieferungen blieb er der Hohepriester oder «Kalify der
Judenchristen bis zu seinem Tod um 64 n. Chr.

b) Im Grunde jedoch war in der Jerusalemer Gemeinde ein
oligarchisches System vorherrschend. Nach den ersten Kapiteln
der Apostelgeschichte wurde niimlich die Urgemeinde von den
Aposteln tatsiichlich gemeinsam verwaltet. Die elf Apostel, die
spater durch eine Ergdnzungswahl wieder zwolf wurden, bilde-
ten dabei ein Kollegium, das fiir die Gemeindeangelegenheiten im
allgemeinen die Sorge trug. Ihnen zur Seite traten allméhlich
teils die sieben «Hellenisteny von Apg. 6 — die wahrscheinlich
auch ein Kollegium gebildet haben, und zwar wohl nach dem
Muster der Septemviri der jiidischen Synagogengemeinden —,
teils eine besondere Klasse von <«Aeltesten», Apg. 11, 30; 15,
2—22. An der ersten dieser beiden Stellen, Apg. 11, 30, erschei-
nen die Aeltesten sogar als die einzigen Vertreter der Urgemein-
de, withrend die Apostel hier gar nicht erwdhnt werden.

¢) Trotz der Bedeutung der Apostel und der Presbyter zeigt
es sich aber bisweilen, dafl die Gemeinde in ihrer Ganzheit eine
juristisch grundlegende Rolle zu spielen hatte. Das ist der Fall
in Apg. 1,15—26, wo es sich um die Wahl eines neuen Apostels
nach dem Abfall von Judas Ischariot handelt, Zwar wird die
Wahl auf Antrag des Petrus getroffen, und zwar schlagen die
Apostel zwei Méanner vor, zwischen denen das gottliche Los zu
entscheiden hat. Aber dabei wird betont, daf} eine betrédchtliche
Schar der Christen in Jerusalem anwesend war, ndmlich 120
Leute, V. 15. Und diese Zahl ist verwaltungsrechtlich nicht ohne
Bedeutung. Nach jiidischer Auffassung sind fiir eine Stadt-
gemeinde eben 120 Personen erforderlich, damit Mitglieder eines
Synedriums gewéhlt werden konnen.® Offenbar hat also Lukas
in der Apostelgeschichte die Zahl der bei der Apostelwahl anwe-
senden Personen deswegen besonders erwahnt, weil er die Wahl
des neuen Apostels als juristisch giiltig darstellen wollte. Und
somit hat er — oder die von ihm benutzte Quelle — doch letzt-
lich der Gemeinde eine bei wichtigen Angelegenheiten wesent-
liche Bedeutung zugeschrieben. Allerdings hat die Gemeinde
bei der Wahl nicht direkt mitgewirkt. Jedoch war schon ihre
Anwesenheit juristisch wichtig, und wéren nicht so viel wie

5 P.Billerbeck, Kommentar zum NT, 21924, S. 594 .



im Lichte jiidischer Dokumente 99

120 Gemeindeglieder da gewesen, so hitte die Wahl vermutlich
keine Rechtskraft besessen. Die grundlegende Bedeutung der
Gemeinde geht auch aus Apg. 15, 22 hervor. Nachdem hier die
fiihrenden Apostel vor der Jerusalemer (Gemeinde hochwich-
tige Verhandlungen {iber die Frage gefiihrt haben, ob das Mo-
saische Gesetz auch fiir Heidenchristen bindend sei, Apg. 15,
6—21, kommt man endlich zu einer Entscheidung, die man nach
V.22 als Beschluf} «der Apostel und der Aeltesten samt der gan-
zen Gemeindey darstellt. Erst die Anwesenheit der Gemeinde
hat offenbar dem Beschlull wirkliche Rechtskraft verliechen,
obwohl die Gemeindeglieder bei der Aussprache sich nicht ge-
dullert und bei der Entscheidung nicht abgestimmt haben.

Also trotz der groflen Autoritit der fithrenden Apostel, auf
Grund deren Petrus und Jakobus zeitweise sogar eine fast mon-
archische Stellung gewonnen haben, und trotz der praktischen
Bedeutung des Apostelkollegiums und der Presbyter spielte in
der Muttergemeinde des Christentums auch die grofle Schar der
Gemeindeglieder eine juristisch und administrativ wesentliche
Rolle.

Es sieht in der Tat so aus, als ob die Jerusalemer Gemeinde
eine gemischte oder «komplexesy Verfassung hiitte, wo Neigun-
gen zu Monarchie, Oligarchie und Demokratie gleichzeitig vor-
handen wiren, ohne einander auszuschlieBen oder gar zu be-
kidmpfen. Und es sprechen gewisse Umstdnde dafiir, dal} es sich
auch in anderen christlichen Gemeinden nicht anders verhielt.
In den apostolischen Briefen nimlich kénnen die Verfasser ihre
Adressaten mit groller Autoritit anreden, wenden sich aber
meistens ohne Unterschied gleichzeitig an die Aeltesten oder
Fiihrenden der Gemeinden und an die grofle Schar der Glaubi-
gen, wie wenn in allen Fragen beiden Instanzen entscheidende
Bedeutung zukédme.

‘Wir meinen also, dafl ein Ueberblick iiber den neutestament-
lichen Textbestand iiberhaupt zu dem Ergebnis fithren sollte,
dall die Verfassung der Urgemeinde und zum Teil auch die Or-
ganisation anderer Christengemeinden «komplex» war, und
zwar so, dall monarchische, oligarchische und demokratische
Instanzen sich gegenseitig erginzt haben.

7*



100 Bo Reicke, Die Verfassung der Urgemeinde

2.

Damit haben wir uns dem Kreignis genidhert, zu dem der
schwedische Exeget O. Linton in seiner bekannten Dissertation
1932 iiber «Das Problem der Urkirchey gekommen ist. Es han-
delt sich dabei nicht um den Kirchenbegriff, der sonst in der
Darstellung Lintons die Hauptsache bildet, sondern nur um die
Frage der Gemeindeverwaltung.

Linton weist darauf hin, dal nach griechischer und moder-
ner Auffassung eine beschlufifihige Gemeinde aus Individuen
besteht, die als gleichberechtigt behandelt werden. Gibt es auller-
dem einen beratenden Kreis mit hoherer Autoritit als die grofle
Gemeinde, so denkt man sich auch diesen als eine Versamm-
lung von gleichberechtigten Individuen. ® Und die h6here Autori-
tit des beratenden Kreises oder Kollegiums besteht nur in dem
Recht, Antrige zu stellen, die sodann von der groBlen Gemeinde
angenommen oder abgelehnt werden kénnen. 7 So aber sei nach
Linton die urchristliche Verfassung nicht zu denken. Vielmehr
sei das Urchristentum in administrativer Hinsicht nur dann zu
verstehen, wenn man vom Orient ausgehe. Und fiir den Orient
charakteristisch sei eine ganz besondere Erscheinung, die man
bei uns nicht kennt, nidmlich «eine beschliefende ungleichmi-
Rige Versammlungy. ®

Um das Vorhandensein einer solchen ungleichméfigen, ab-
gestuften und doch beschlubfihigen Versammlung zu beweisen,
fithrt Linton erstens die auch hier oben erwihnte Stelle Apg. 15,
22 an, wo die bei dem Apostelkonzil erreichte Entscheidung als
«BeschluBl der Apostel, der Aeltesten samt der ganzen Ge-
meindey dargestellt wird. Dabei hiitten die Apostel und die Ael-
testen nicht im Gegensatz zu der Volksgemeinde gestanden, son-
dern es habe nur eine Gemeinde gegeben, die jedoch ungleich-
méilig geschichtet gewesen sei. Keine besonderen Kollegien
seien der grollen Volksmenge entgegengestellt, sondern alles
habe eine organisch gegliederte Einheit gebildet. Es gebe tat-
sichlich besonders geehrte Personen, wie es die Aeltesten wa-
ren. Aber ihre Ehre bestiinde nicht darin, dal} sie in einen Aus-
schul hineingewéhlt wiirden, sondern darin, dall man sie gerade

¢ 0. Linton, Das Problem der Urkirche in der neueren Forschung (1932),

S. 189.
7 ibid., S.190. 8 ibid., S. 189.



im Lichte jiidischer Dokumente 101

innerhalb der Gemeindeversammlung mit den Ehrenplédtzen
ehrte und ihnen eben dort Gehor schenkte. Dabei meint Linton
auch behaupten zu kénnen, dafl die ungleichméiflig geschichtete,
beschlieffende Christengemeinde zugleich identisch sei mit der
Gottesdienst feiernden Gemeinde, der Kultgemeinde, dem Got-
tesvolk. Hierdurch sei erklérlich, wie sich im Urchristentum die
Lokalgemeinde mit der Kirche iiberhaupt identifizieren konnte,
und weshalb sie ihre Beschliisse als Ausdriicke des Gotteswil-
lens auffassen wollte. °

Als zweites Beispiel fiir diese Auffassung der kirchlichen
Verwaltung fiihrt Linton 1. Kor. 5, 3—5 an. ! Hier sagt Paulus,
er habe trotz seiner Abwesenheit zusammen mit der korinthi-
schen Gemeinde beschlossen, einen gewissen Siinder zu exkom-
munizieren. Und zwar seien im Namen des Herrn Jesu die
Geister der Adressaten und des Apostels mit der Kraft Jesu zu-
sammengekommen, um dieses zu beschliefen. Also der Herr
selbst ist als mitwirkend gedacht, und der Beschlul} erfolgt in
seiner Kraft durch gemeinsame Besprechung des Apostels und
der Gemeinde, aber nur im Geiste, nicht kérperlich. Und dabei
nimmt zwar der Apostel die Initiative und wirkt mit fast monar-
chischer Autoritidt, aber der BeschluB gewinnt keine Rechts-
kraft ohne Zustimmung der Gemeinde. Daf} er auf ihre Zustim-
mung rechnen kann, weill der Apostel schon im Geiste.

Diese trotz innerer Ungleichheit bestehende, organische KEinheit der
Christen habe vorausgesetzt, dall bei Meinungsverschiedenheiten die all-
fiallige Opposition loyal nachgegeben habe.* Keine ausgebildeten Opposi-
tionsparteien seien innerhalb der Kirche denkbar gewesen, sondern wenn
crnste und bleibende Meinungsverschiedenheiten entstanden, wire die Op-
position immer aus der Gesamtheit herausgetreten.!* Abstimmung sei
nicht vorgekommen. Der bei Wahlen regelmidflig begegnende Terminus
xepotovelv, «durch Aufheben der Hand wihlens, deutet Linton als einen
Ausdruck fiir Akklamation.!® Beschliisse und Wahlen der kirehlichen Ge-
meinden oder Synoden seien also immer einstimmig oder kollektiv gewesen.
Und die Majoritdtsgruppe sei nie als fiir eine Entscheidung allein verant-
wortlich gedacht worden, sondern die Verantwortung habe die Gesamtge-
meinde iitbernommen als eine organische Ganzheit, eine abgestufte Tota-
litat.

Méglich sei dieses Verwaltungssystem gewesen wegen der
patriarchalischen Autoritit der Fithrenden und wegen des all-

® ibid., S.190. 10 jbid., S.1921. 1 ibid., S.190 f.
12 jbid., S.191. 13 ibid., S.194. 1 jbid., S.193.



102 Bo Reicke, Die Verfassung der Urgemeinde

gemeinen Bewulbtseins einer festen Kollektivitit, beides Fak-
toren, die im orientalischen Denken ihre natiirlichen Voraus-
setzungen hétten. *

‘Wir mochten diesen Aufstellungen Lintons im Prinzip gerne
zustimmen. Die neutestamentlichen Texte erwecken wirklich
den Eindruck, daf die Urgemeinde eine organisch «abgestufte»
Verfassung gehabt hat. Besonders die Apostelgeschichte scheint
eine derartige komplexe Ordnung als etwas Natiirliches voraus-
zusetzen. Vielleicht ist hier vieles idealisiert worden; im ganzen
aber ist wohl die Schilderung zuverlissig, da Liukas doch keine
Propaganda fiir ein besonderes verwaltungsrechtliches System
treiben wollte.

Es scheint auch richtig zu sein, jene ungleichmiiBige, abge-
stufte und doch organisch einheitliche Versammlung patriarcha-
lischen Charakters als eine spezifisch orientalische Krschei-
nung zu betrachten. Linton hat aber fiir das Vorhandensein der
betreffenden Verfassungsform im Orient keine Beweise er-
bracht. Er hat nur ganz programmatisch behauptet, da man
fiir ein richtiges Verstdndnis der urchristlichen Verfassung und
des urchristlichen Rechtes sich dem Orient zuwenden miisse.

3.

In diesem Punkte mochten wir die Perspektive durch einige
Beobachtungen an jiidischen Texten ergiinzen. Und zwar han-
delt es sich um zwei jiidische Gemeindeordnungen, die allem
Anschein nach dem Urchristentum nahestehen, so daB sie nicht
nur orientalische Verhéltnisse beleuchten, sondern auch geo-
graphisch und chronologisch dem unmittelbaren Milieu des Ur-
christentums angehdren.

Es handelt sich erstens um die sogenannte «Sektenregel» von
Qumran, zweitens um die mit dieser nahe verwandte «Damas-
kusschrifty. Die auf hebridisch geschriebene Sektenregel von
Qumran wurde 1947 in einer Hohle nahe dem an der nordwest-
lichen Kiiste des Toten Meeres gelegenen Ruinenort Qumran
entdeckt und ist der wichtigste der neugefundenen hebréaischen
Texte, die in den letzten Jahren so grofle Aufmerksamkeit ge-

5 ibid., S.190 1., 194.



im Lichte jiidischer Dokumente 103

weckt haben. Als man den Inhalt der Sektenregel (oder «Manual
of Discipline», wie die amerikanischen Herausgeber den Text
nannten) etwas niher kennenlernte, traten sofort auffallende
Beziehungen hervor zu der sogenannten Damaskusschrift. 1
Diese war durch einen in Aegypten gemachten I'und schon seit
1910 der gelehrten Welt bekannt ** und hat einer pietistischen
Gruppe angehort, die von Paléstina nach Damaskus ausgewan-
dert war. In der Hauptsache enthalten diese beiden Texte eine
Gemeindeordnung gewisser jiidischer Dissidenten. Und zwar
sind die Uebereinstimmungen der Texte so weitgehend, dall man
gie im grofien und ganzen einer und derselben religiosen Bewe-
gung zuschreiben mul, was sich auch dadurch bestitigt, daB
man neuerdings auch ein Fragment der Damaskusschrift in der
Wiiste Juda entdeckt haben soll. * Auf die Frage des geschicht-
lichen Hintergrundes dieser beiden Texte kann die Darstellung
hier nicht so griindlich eingehen. Im Zusammenhang mit einer
Uebersetzung der neuen Texte haben wir die Vermutung aus-
gedriickt, daB die in der Damaskusschrift erwihnte Auswande-
rung nach Damaskus ungefihr 90 v. Chr. stattgefunden hat. 1
Es gibt aber in der wissenschaftlichen Literatur auch viele an-
dere Theorien zur Chronologie der Damaskusschrift. Und was
die Sektenregel betrifft, so enthilt ihr Text nichts, was so be-
stimmt datiert werden kénnte. Nur die Uebereinstimmungen mit
dem von Josephus und anderen Historikern geschilderten Ks-
siismus bilden einen allgemeinen Grund, die Sektenregel in die
letzte vorchristliche oder erste christliche Zeit zu datieren.
Aullerdem konnen aber auch gewisse dullere Umstinde zu einer
dhnlichen Datierung der beiden Texte beitragen. Vor allem nach
den neuen archiologischen Untersuchungen kann es nunmehr
als sicher gelten, dal} die Sektenregel wie die iibrigen Texte von
Qumran — darunter auch das Fragment der Damaskusschrift
— spatestens 70 n. Chr. in dieser Gegend deponiert wurden, wo

16 M. Burrows, The Discipline Manual of the Judaean Covenanters, Oud-
test. Studién 8 (1950), S. 156—192, besonders S. 181—186.

17 8. Schechter, F'ragments of a Zadokite Work edited from Hebrew
Manuscripts in the Cairo Geniza Collection = Documents of Jewish Seec-
taries, 1 (1910).

18 W. Baumgartner, Wiederum die paléstinischen Handschriftenfunde,
ThZ 9 (1953), S.472.

1% B. Reicke, Handskrifterna frin Qumran (1952), S.57; vgl. S.20. 46.



104 Bo Reicke, Die Verfassung der Urgemeinde

sie bis in unsere Tage liegen geblieben sind. ** Wahrscheinlich
sind die betreffenden Texte élter und kénnen vielleicht im ersten
oder zum Teil sogar im zweiten vorchristlichen Jahrhundert
entstanden sein. Das spielt aber hier keine entscheidende Rolle.
Auf jeden Fall ist es begriindet, diese Texte als einem chronolo-
gisch und geographisch dem Urchristentum recht nahestehen-
den Milieu angehorig fiir die Erklirung neutestamentlicher
Probleme zu benutzen.

Deswegen soll hier etwas Material aus der Sektenregel und
der ebenfalls eine Gemeindeordnung enthaltenden Damaskus-
schrift zusammengestellt werden, um moglicherweise zur Er-
klarung des urchristlichen Verfassungswesens beizutragen. Und
zwar werden die beiden Texte dabei einfach diskursiv behan-
delt werden, eben im Hinblick auf solche Eigenheiten, welche
den vorausgesetzten orientalischen Hintergrund der abgestuf-
ten urchristlichen Gemeindeordnung beleuchten kénnen.

a) In der Qumrangemeinde soll es nach der Sektenregel I,
10 eine bestimmte Rangordnung geben, und man mull zwar alle
Sohne des Lichtes lieben, jeden aber nach seiner Stellung in der
Gemeinde. Die Gemeinde ist also in Klassen eingeteilt. An der
Spitze stehen die Priester, dann kommen die Leviten und zu-
letzt «Israely oder die grofle Menge, I, 18 1., 21 . usw. Diese ver-
schiedenen Ordnungen bilden aber eine einheitliche Gemein-
schaft, die sich wie die christliche Kirche als den neuen Bund
auffalt, I, 8. 16 usw. Bei dem jéhrlichen Bundesfest kommt die
Rangordnung zunichst deutlich zum Ausdruck, II, 19—25.
Nach dieser Stelle treten die Priester zuerst heran, ihnen folgen
die Leviten, und an dritter Stelle kommt das Volk in Gruppen
von je 1000, 100, 50 und 10 Personen. Jedermann hat dabei auch
innerhalb seiner Gruppe einen bestimmten Rangplatz. Nichts-
destoweniger meint die Sektenregel, dafl Einigkeit, Liebe und
Gerechtigkeit gerade durch eine solche Ordnung bewahrt wer-
den sollen. Diese eben durch eine genau abgestufte Rangord-
nung festzuhaltende Einigkeit wird von der Sektenregel immer
wieder hervorgehoben. Es wird sogar der Ausdruck «Einheit»
als terminus technicus fiir die Gemeinde bevorzugt. So heillt es
z.B.in V, 20, die Anhédnger der Gemeinde sollen in Verfassung

2 R. de Vaux, Fouille au Khirbet Qumran, Revue biblique 60 (1953),
S. 103 ff.; Baumgartner, a. a. O.



im Lichte jiidischer Dokumente 105

und Verwaltung eine «Einheity bilden. Und der Einzelne ist ver-
antwortlich sowohl vor den «S6hnen Sadogs», d.h. den vor-
nehmsten Priestern, als auch vor der Gemeinde in ihrer Ganz-
heit, V, 2 b—3 a. Das ist ein Grundgedanke der ganzen Sekten-
regel. Bisweilen treten die Priester als entscheidende Instanz
hervor, bisweilen spielt die grofe Menge der Bundesanhéinger
die entscheidende Rolle, ohne dafl man in dieser Oszillation ir-
gendeinen wesentlichen Unterschied finden kénnte.

Bei dem Eintritt in die Gemeindeversammlung soll man vor
der groflen Schar der Gldaubigen auf das Gesetz schworen, das
aber besonders von den S6hnen Sadoqs auszudeuten sei, V, 8 f.
Der moralische Gehalt des Neuankémmlings wird teils von den
Priestern, teils von der Gemeinde untersucht, V, 21 f. Es handelt
sich dabei wohl kaum um zwei parallele Untersuchungen,
sondern wahrscheinlich haben die Priester zunichst die Unter-
suchung ausgefiihrt und ihr Ergebnis sodann der Gemeinde zur
niheren Besprechung vorgelegt. Je nach dem Ergebnis dieser
Untersuchung wird der Proselyt in die Rangrolle eingetragen,
V,23 a.

Die grofle Menge der Gldaubigen wird in kleinere Gruppen
eingeteilt. Auch dort soll die Rangordnung streng eingehalten
werden, obwohl man in diesen kleinen Kreisen gemeinsam ar-
beitet, it und betet, VI, 2 {f. Besteht die Gruppe aus wenigstens
10 Leuten, so soll einer von diesen ein Priester sein, V,3 1. Er
soll das Tischgebet iiber Brot und Wein vor und nach dem ge-
meinsamen Kssen sprechen, V, 4 ¢—6. ** Er hat immer den ersten
Rang in der Gruppe, und die anderen kommen nach ihm in einer
bestimmten Ordnung. Doch beschlieit die Gruppe als Ganz-
heit in Angelegenheiten jeder Art, nur dafl man sich iiber die
vorkommenden Fragen in genau einzuhaltender Rangordnung
aulern soll, V, 4 a—b.

Bei der Plenarsitzung ist ebenfalls die allgemeine Rangord-
nung durchgehend zu beobachten, V, 8—10. Auf den ersten
Plitzen sitzen die Priester; auf den zweiten sitzen die Aeltesten,
die sich hier als mit den sogenannten «Leviteny identisch erwei-
sen; danach kommt das Volk, das wiederum in Klassen einge-
teilt ist. In dieser Ordnung soll man iiber alle juristischen und

2 So sei es auch bei den Issdern gewesen, Jos. Bell. 11, 8,5 (131):
TpokaTebyeTar O lepevc THC TPoPTc. . . GPIOTOTOINCOUEVOIC ETEVXETAN ANV,



106 Bo Reicke, Die Verfassung der Urgemeinde

administrativen Angelegenheiten beratschlagen. Jeder mag sich
aulern, wenn seine Klasse an der Reihe ist, V, 10 f.

Die Verhandlungen stehen unter der Leitung eines Vorste-
hers, hebrédisch mebaqqer, der jedem der Reihe nach das Wort
erteilt, V, 11 f. Dieser Mebaqgger oder «Superintendent» kommt
auch in der Damaskusschrift vor und ist dort von einigen For-
schern mit dem christlichen Bischof zusammengestellt worden,
was unten noch etwas niher zu behandeln ist. >* In der Sekten-
rolle hat der Mebaqqger doch keine so grofle Bedeutung, dafl ein
derartiger Vergleich nur von hier aus begriindet erschiene. And-
rerseits soll er nicht nur bei der Plenarsitzung prisidieren,
sondern auch durchgehend an der Spitze der Gemeinde stehen
und sich besonders der Novizen annehmen, VI, 14 f. Er ist also
doch etwas mehr als ein zufdllig funktionierender Vorsitzender.

Ueber die Aufnahme eines Novizen beschlieft aber schlief’-
lich die Gemeinde nach gemeinsamer Ueberlegung, VI, 16. Nach-
dem der Novize ein Probejahr durchgemacht hat, duflern sich
zundchst die Priester iiber seine Kenntnisse und sein Benehmen;
und wenn ihr Gutachten positiv ausfillt, soll er der Gemeinde
angehoren, doch nur im Prinzip, VI, 18—20 a. Krst nach einem
zweiten Probejahr, wenn er wieder eine Priifung bestanden
hat, diesmal aber vor der ganzen Gemeinde, wird er als volles
Mitglied der Gemeinde betrachtet. Dann darf er das sakramen-
tale Getrink der Kingeweihten genieBen, sein Eigentum der
Gemeinde endgiiltig iibergeben und sein Stimmrecht bei der ge-
meinsamen Administration und Jurisdiktion ausiiben, VI,
20 b—23.

Das sind Bestimmungen, die zum Teil mit dem Christentum
zu vergleichen sind. So z. B. erinnern uns die Eigentumsiiber-
gabe des Novizen an die Eigentumsgemeinschaft der jerusalemi-
tischen Christengemeinde nach Apg. 2, 441f.; 4, 32; 5, 1—11.
Andrergeits unterscheiden sich die Verhiltnisse in der Qum-
rangemeinde auch betriachtlich von neutestamentlichen Verhilt-
nissen. Man hort im Neuen Testament nichts von Novizen, von
einer Probezeit, von einer Einteilung aller Gldubigen in ver-
schiedene Klassen, von einem gemeinsamen Leben und einer
gemeinsamen Arbeit der Briider u. dgl. Das sind Erscheinun-
gen, die nur fiir das christliche Monchswesen bezeichnend sind.

22 Siehe unten S. 110 £.



im Lichte jiidischer Dokumente 107

Natiirlich ist es an sich auBlerordentlich wichtig, dall man jetzt
in den Qumrantexten neues Material zur Vorgeschichte des
christlichen Ménchswesens finden kann. Hierdurch bekommen
die Versuche, das Monchswesen wenigstens zum Teil auf jiidi-
sche Verhiiltnisse zuriickzufiihren, neues Gewicht. In diesem
Zusammenhang ist besonders an den jiidischen KEssdismus zu
denken, der uns durch Josephus und andere Schriftsteller als
eine Art jiidisch-paldstinischer Monchsorganisation bekannt
ist. Denn die Sektenrolle 1if8t sich im Hinblick auf die Behand-
lung der Novizen, die Eigentumsgemeinschaft und solche Ein-
zelheiten eben mit dem Essdismus in nahe Verbindung bringen.
An den Kssdismus und gleichzeitig an das Monchwesen erin-
nern auch die disziplinarischen Verordnungen der Sektenregel
in VI, 24—VI1I, 25. Damit wollen wir uns aber hier nicht be-
schaftigen. Hier geht es nur um das Verhiltnis der autoritativen
Behoérden der Qumrangemeinde zu der groflen Schar der An-
hinger. Und es hat sich dabei schon verschiedentlich erwiesen,
daf die Sektenregel gerade eine solche abgestufte und doch ein-
heitliche Versammlungsgemeinschaft voraussetzt, wie es fiir
die christliche Urgemeinde bezeichnend gewesen sein diirfte.
Eine im Hinblick auf das Christentum vielleicht besonders lehrreiche
Nachricht bietet die Sektenregel spiter in VIII, 1. In der Gemeinde soll es
nach dieser Stelle einen «Rat» geben, der aus zw6lf Minnern und drei Prie-
stern besteht. Das sieht aus wie eine Analogie zu dem Kollegium der zwolf
Apostel Jesu. ks ist allerdings unklar, was man dabei mit den drei Priestern
machen soll. Aus dem Text geht nicht hervor, ob die drei Priester innerhalb
oder aulBerhalb des Zwiolfmédnnerkreises stehen. Vielleicht ist die Iinbe-
ziehung der drei Priester in den Kreis der Zwolf doch vorzuziehen, weil
man dadurch den Ausdruck «Priester» als besondere Wiirdebezeichnung auf-
fassen kann und das recht unwahrscheinliche Ergebnis vermeiden kann,
dafl alle zwolf sonst Laien wiaren. Sind also die drei Priester méglicher-
weise innerhalb des Kreises der Zwolf zu denken, so kann natiirlich daran
erinnert werden, dall Petrus mit den beiden Séhnen des Zebedius und
spiter mit Johannes und dem Herrenbruder Jakobus einen zentralen Kreis
innerhalb des Zwdélfménnerkreises bildete. Es ist dies aber nur eine Mog-
lichkeit, und es 1df6t sich keineswegs mit Sicherheit behaupten, dall jene
drei Priester eine Analogie zu den intimsten Jiingern Jesu bilden sollten.
Dagegen ist wohl die Zwdlfzahl der Minner im Hohen Rate der Qumran-
gemeinde wirklich der Beachtung wert. Zwar sollte wohl bei Jesus und
vermutlich auch in der Sektenregel die Zwblfzahl an die Zahl der Stimme
Israels erinnern. Aullerdem gab es vielleicht auch in den jiidischen Syn-
agogengemeinden Kollegien von zwiolf Méannern. Man hat also kein Recht
zur Annahme, dafl Jesus in diesem Punkte von der Qumrangemeinde direkt



108 Bo Reicke, Die Verfassung der Urgemeinde

abhiingig gewesen wire. Aber es ist doch geschichtlich wertvoll, dafl man
hier eine teilweise Analogie zu den zwidlf Aposteln der Kirche finden kann.
In der christlichen Urgemeinde haben die Zwolf gerade einen solchen «Hohen
Raty gebildet, wie ihn die aus der Sektenrolle angefiihrte Stelle schildert.
Dabei ist auch zu bemerken, dall die Sektenregel in VI, 5—10 dem Rat
der Zwolf eine heilsgeschichtlich so grundlegende Bedeutung zuschreibt,
dafl man an christliche Vorstellungen iiber die Apostel als die Grundsidulen
der Kirche erinnert wird. Der Rat der Gemeinde (und das miissen wohl im
vorliegenden Zusammenhang die zwolf Manner samt den drei Priestern sein)
wird ndmlich geschildert als eine dauerhafte Pflanzung, eine heilige Woh-
nung fiir Israel, ein Grund des Allerheiligsten fiir Aaron. Weiter heillen
die Mitglieder des «Hohen Rates» u. a. eine «erprobte Mauer» und ein «wert-
voller Eckstein», und zuletzt werden sie ein «Grund der Gemeinde» genannt.
Es gibt also Beweise dafiir, dal die Inhaber des hochsten Amtes in der
Qumrangemeinde wie die christlichen Apostel als fundamentale Triiger der
ganzen Gemeinschaft aufgefallt wurden. Man denke an solche neutestament-
lichen Stellen wie etwa Matth. 16, 18, wo Petrus als der grundlegende «Fels»
der Kirche angeredet wird, oder Gal.2,9; 1. Tim. 3, 15; Off. 21, 14, wo die
Begriffe «Sdulen» und «Grundlagen» im Zusammenhang mit den Aposteln
begegnen. Besonders sollen die Mitglieder des Rats fiir die gottliche Ver-
sthnung wirken, VIII, 6. 10; wenn Paulus in 2. Kor. 5, 18 den Apostolat «das
Amt der Versohnung» nennt, so hat er einen sehr dhnlichen Gedanken
ausgedriickt. Es ist also nicht zu leugnen, dafl in der Sektenrolle den zwolf
(oder vielleicht fiinfzehn) Mitgliedern des «Hohen Ratess eine an die christ-
lichen Apostel erinnernde, heilsgeschichtliche Bedeutung zukommt.

Trotz der fast iibermenschlichen Autoritit der hdéchsten
Amtstriger wird nie mit der Moglichkeit gerechnet, dall admi-
nistrative oder juristische Angelegenheiten ohne die Gemeinde
zu entscheiden wiren. Bald nach der Erwdhnung des «Hohen
Ratesy kommen im Gegenteil wieder Bestimmungen, wonach
die Gemeinde iiber Wiederaufnahme von Exkommunizierten
u. dgl. zu entscheiden hat, VIII, 17—IX, 2. In diesem ganzen
Abschnitt ist teils von gewdhnlichen Gemeindegliedern die
Rede, teils von besonders Heiligen (einer Art homines religiosi).
Fiir beide Klassen aber wird Teilnahme an den gemeinsamen
Sitzungen der Volksversammlung als das Normale voraus-
gesetzt. Jeder hat bei den Sitzungen das Recht, sich zu dullern.

Und doch ist es nicht so, daB alle Bundesanhiinger gleiche
Autoritiat hitten. Demokratie nach griechischem Muster kommt
hier nicht in Frage. Es wurde schon mehrmals betont, dal die
Rangordnung der Stimmberechtigten genau einzuhalten sei.
Dal} dies gar keine leere Formsache war, geht aus einer am
Ende der eigentlichen Gemeindeordnung zu findenden Bestim-



im Lichte jidischer Dokumente 109

mung hervor, niamlich IX, 7: «Nur die S6hne Aarons (die Prie-
ster) sollen iiber Recht und Vermégen walten, und nach ihrem
Gutachten fillt der Beschlul} aus iiber jegliche Klasse der Mit-
glieder der Gemeinde.»

Eine stark abgestufte, ungleichméflige Versammlung ist so-
mit die Qumrangemeinde gewesen. Trotz der pedantisch festge-
haltenen Rangordnung bildete sie doch eine fest geschlossene
Einheit — vorausgesetzt, daf alles ungefihr so funktioniert hat,
wie es die Sektenregel angibt. Es gab regelmiilige, parlamenta-
rische Sitzungen fiir die ganze Gemeinde, wobei jeder das Recht
hatte, seine Meinung zu dullern. Aber es wurde dabei ohne wei-
teres erwartet, daf die Priester und die Angesehenen ihre Auf-
fassung durchsetzen konnten. Wenn man in diesem Zusammen-
hang vielleicht nicht gerade von einer patriarchalischen
Ordnung sprechen darf, weil die Priester und nicht die Familien-
viiter die erste Rolle spielen, so hat man es doch mit etwas der-
gleichen zu tun. Man findet hier eine organische Mischung von
Oligarchie und Demokratie, die zu dem oben gezeichneten Bilde
der als orientalisch beeinflulit vorzustellenden Gemeindeord-
nung des Urchristentums recht gut palt.

b) In der Damaskusgemeinde findet sich eine dhnliche Rang-
ordnung der Gliaubigen, nur dal hier auch mit einer besonderen
Klasse der Fremden gerechnet wird. Bei der jihrlichen Muste-
rung ndmlich sollen nach der Damaskusschrift die verschiede-
nen Klassen in folgender Ordnung hervortreten: 1. Priester;
2. Leviten; 3. Israel (die Laien); 4. die Fremden, Dam. XIV,
3—6 a. Das sei auch die Rangordnung bei Sitzungen und Ver-
handlungen, XIV, 6 b.

Wegen der letzterwihnten Bestimmung darf man voraus-
setzen, dafl auch die Damaskusgemeinde Plenarsitzungen ab-
hielt, bei denen sémtliche an der Besprechung teilnehmen konn-
ten, nur unter Beobachtung der angegebenen Rangordnung.
Aber das ist auch ziemlich alles. Sonst fehlen in der Damaskus-
schrift jene Andeutungen iiber die grundlegende Rolle der Ge-
meinde, die in der Sektenrolle so reichlich vorkommen. Dafiir
treten in der Damaskusgemeinde die Beamten viel stirker her-
vor. Unter anderem wird in Dam. XIII, 3 betont, daBl jede Zehn-
ménnergruppe ihrem priesterlichen Vorsteher unbedingt zu
gehorchen habe.



110 Bo Reicke, Die Verfassung der Urgemeinde

Der in der Damaskusgemeinde bedeutendste Amtstriger ist
der «Superintendenty oder der Mebaqqer, der auch in der Sek-
tenrolle einen Augenblick auf die Biihne tritt, hier aber einen
viel grofleren Textraum in Anspruch nimmt und offenbar eine
betréchtlich vielseitigere Wirksamkeit entfaltet hat. So soll der
Mebagqer nach Dam. IX, 17—22 alle Anmeldungen betreffend
Uebertretungen des Gesetzes und nach XIV, 111, alle privat-
rechtlichen Klagen entgegennehmen. Nach XIII, 6 miissen sich
die priesterlichen Vorsteher der Zehnménnergruppen an ihn
wenden, falls ihnen etwa das Gesetz iiber Aussatz in einem
konkreten Rechtsfall unklar ist. Aber nicht nur als juristische
Autoritidt, sondern auch als Prediger und Seelsorger soll der
Mebaqqer eine zentrale Rolle spielen, Dam. XIII, 7—10. Er soll
die Gemeinde iiber Gottes Werke belehren und den Seinigen von
den Ereignissen der Vergangenheit erzidhlen. Er soll sich iiber
sie erbarmen, wie ein Vater iiber seine Kinder, wie ein Hirt iiber
seine Herde, und er soll die Fesseln der Gebundenen 16sen. Auch
bei der Aufnahme von Novizen spielt der Mebaqger nach Dam.
XIII, 11—13; XV, 71{f. 11 eine wichtige Rolle, und in diesem
Punkte wird ihm hier viel ausdriicklicher als in der Sektenregel
das Recht der Entscheidung vorbehalten. Es werden also grofle
Anforderungen an ihn gestellt. Das gilt besonders von dem
Mebaqqer, welcher iiber alle Lokalgemeinden oder «Lagery die
Aufsicht hat. Um das von ihm Verlangte erfiillen zu kénnen,
mul} ein solcher Mebaqqger in einem lebenskriftigen Alter ste-
hen, nimlich im Alter von 30 bis zu 50 Jahren, Dam. XIV, 9.

Unter dem Mebaqqger dienen nicht nur die Priester, sondern
auch ein besonderes Konsistorium von zehn sogenannten «Rich-
tern». Dieses Konsistorium wird von der Gemeinde gewiahlt und
besteht aus vier Priestern oder Leviten und sechs Laien, die alle
schriftgelehrte Leute sein und im Alter von 25 bis zu 60 Jahren
stehen miissen, Dam. X, 4—10. Neben ihren juristischen Befug-
nissen haben diese Richter auch die Aufgabe, bei Verteilung der
Armenspenden dem Mebaqqer beizustehen, XIV, 12—16.

Man hat diesen Mebaqqer, welcher dem nach Josephus bei
den Essdern vorkommenden émuelnmc oder «Kuratory ** ent-
sprechen diirfte, mit dem christlichen Bischof zusammenge-

23 Jos. Bell. I1, 8, 3 (123).



im Lichte jiidischer Dokumente 111

stellt. ** Es gibt aber keinen Grund zur Annahme, daf die Kirche
ihr Bischofsamt von diesem Beamten iibernommen hétte. Dage-
gen kann man behaupten, daBl vielleicht die Entwicklung des
Bischofsamts in dem Heranwachsen des Mebagger zu einem
Trager fast monarchischer Autoritdt eine jiidische Analogie
hat. Es wird dabei vorausgesetzt, dall die Damaskusschrift eine
spitere Entwicklungsstufe der betreffenden Religionsgemeinde
als die Sektenregel vertritt. Das scheint aus vielen Griinden die
natiirlichste Annahme zu sein, u. a. im Hinblick auf die nur in
der Damaskusschrift vorkommende Klasse der «Fremden».
Auch ist die Damaskusgemeinde im Verhiiltnis zur Qumran-
gemeinde wohl als eine Diasporagriindung zu betrachten. Nun
haben also die Umsténde dazu gefiihrt, dafl sich die Verwaltung
in der Damaskusgemeinde mehr in die Hinde des Mebaqgqer
sammelte, wihrend sie in der Qumrangemeinde zum grollen
Teil noch Sache der Volksversammlung war. Um mehr als einen
Gradunterschied handelt es sich nicht, denn der Mebaqqer und
die Volksversammlung spielen ja in beiden Texten eine Rolle,
aber jener tritt in der Damaskusschrift tatsichlich stirker her-
vor und hat beinahe eine monarchische Stellung. Eine derartige
allméhliche Entwicklung zur Monarchie hat man sich ebenso in
bezug auf das christliche Bischofsamt oft vorgestellt. Wenn diese
Theorie richtig ist, dann sind die behandelten Texte auch zum
Verstindnis des christlichen Bischofsamts lehrreich — nicht
weil die von ihnen abgespiegelte Entwicklung auf das Christen-
tum eingewirkt hitte, sondern weil sie eine Analogie darbieten
kdnnen. **

Damit wiire ebenso die Entwicklung des christlichen Amts
in monarchischer Richtung von den Voraussetzungen her zu
verstehen, die im orientalischen Milieu des Urchristentums ge-
geben waren. Und die oben beriihrte These von dem orientali-
schen Hintergrund der urchristlichen Verfassung liele sich

2% Literatur bei B. Reicke, The Damascus Documents and the New Testa-
ment (1946), S.16, Anm. 40. Vgl. noch G.Dix, The Ministry in the Early
Church, in: The Apostolic Ministry (1946), S. 252, der aber nur mit einer
Analogie rechnet, nicht mit einer Beeinflussung.

2 So auch Dix, a. a. O., mit Riicksicht auf den Mebagqer der Damaskus-
schrift: ... «its casual evidence is again an illustration of how naturally
the priestly and pastoral duties of the episkopé might be developed upon
one man in Syrian Judeeo-Christian surroundings.. .»



112 Bo Reicke, Die Verfassung der Urgemeinde

folglich auch in diesem Punkte bestdtigen. Es handelt sich dabei
nicht um Uebernahme eines spezifischen Amtes oder bestimmter
Funktionen, sondern nur um dhnliche Formen der innern Knt-
wicklung.

¢) Wenn somit die Sektenregel eine vorwiegend oligarchi-
sche und zugleich demokratische, die Damaskusschrift eine
vorwiegend monarchische Ordnung aufweist, so fehlen in jener
doch nicht monarchische Ziige, in dieser auch nicht oligar-
chisch-demokratische Ziige. Denn der Mebaqgqer, die Angesehe-
nen und die Volksgemeinde spielen alle in beiden Texten eine
gewisse Rolle. Und wenn auch die Damaskusschrift im Verhélt-
nis zur Sektenregel eine gewisse Verschiebung aufweist, so
haben die beiden Texte doch in naher Verwandtschaft zuein-
ander gestanden. Ihre relative Ungleichheit zeugt nicht von
einer Revolution oder einem Hereinstromen neuer Klemente,
sondern von einer Elastizitdt, mit welcher sich die gegebene Or-
ganisation nach Bediirfnis in verschiedenen Richtungen ent-
wickeln konnte.

Ueberhaupt vermitteln die beiden hier behandelten, dem
Urchristentum geographisch und chronologisch nahestehenden
Gemeindeordnungen den Eindruck einer auf ganz spezifische
Weise «komplexeny Verfassung. Monarchische, oligarchische
und demokratische Krifte bestehen hier gleichzeitig neben-
einander, ohne sich irgendwie zu bekdmpfen. Trotz der
recht ungleichméfigen Bedeutung der Gemeindeglieder bildet
die Gemeinde eine organische Einheit. So ist es offenbar auch
in der christlichen Kirche urspriinglich gewesen, wobei aber in
den betreffenden jiidischen Gemeindeordnungen die Ueber- und
Unterordnung der einzelnen Gemeindeglieder noch viel stiarker
und schérfer zum Ausdruck kommt. Will man sich in der Frage
iiber die Verfassung der heutigen Kirche auf das Neue Testa-
ment berufen, so mul} es zu denken geben, dal} in einer kurz vor
oder gleichzeitig mit dem Urchristentum florierenden jiidischen
Bewegung monarchische, oligarchische und demokratische
Kriifte in organischer Einheit zusammenwirken konnten. Und
dabei waren die einzelnen Gemeindeglieder gar nicht so gleich-
gestellt, wie sich die Briider in Christo doch schlieBlich fiihlen
durften.

Basel. Bo Reicke.



	Die Verfassung der Urgemeinde im Lichte jüdischer Dokumente

