
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 10 (1954)

Heft: 2

Artikel: Die Verfassung der Urgemeinde im Lichte jüdischer Dokumente

Autor: Reicke, Bo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877465

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877465
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bo Reicke, Die Verfassung der Urgemeinde 95

— aber er muß auch — vom Glaubenden jeweils erhoben werden,

und zwar nicht auf Grund eines Vergleichs mit anderen
Glaubensweisen, sondern nur als die Antwort auf das
anredende Wort, das je mich getroffen hat. Und diese Antwort lautet:
KÛpie, irpoç riva careXeuaôpe&a; pripaxa 2uofjç aiujvîou ëxeiç (Joh. 6, 68).

Marburg/Lahn. Rudolf Bultmann.

Die Yerfassung der Urgemeinde
im Lichte jüdischer Dokumente.

Antrittsvorlesung an der Universität Basel am 26. Februar 1954.

Wenn hier von der Verfassung der christlichen Urgemeinde
die Rede sein wird, so handelt es sich nicht um das bibeltheologische

Problem des neutestamentlichen Kirchenbegriffs,
sondern um das kulturgeschichtliche Problem der urchristlichen
Gemeindeordnung. Natürlich läßt sich das Theoretische vom
Praktischen nie wirklich trennen, aber hier soll das Hauptgewicht

doch auf den praktischen Verhältnissen liegen, während
die theologischen Anschauungen größtenteils außerhalb der
Betrachtung bleiben. Nachdem dabei zunächst eine «Komplexität»

des urchristlichen Verfassungswesens behauptet worden
ist, sollen dann zur Unterstützung dieser These durch
orientalisches Analogiematerial ein paar jüdische Gemeindeordnungen

herangezogen werden, die in den letzten Jahren durch
archäologische Funde in der Wüste Juda aktuell geworden sind.

1.

Nicht nur die Apologeten verschiedener kirchlicher Richtungen,

wie etwa Episkopalisten, Presbyterianer, Kongregationa-
listen, sondern auch die geschichtlich arbeitenden Erforscher
des Neuen Testaments und der alten Kirche sind zu sehr
verschiedenen Ergebnissen gekommen, wenn es sich um die
Verfassung der Urgemeinde handelt. So wollen einige hervorragende

Kirchenhistoriker in dem englischen Sammelwerk «The
Apostolic Ministry» (1946) nach eingehenden Untersuchungen



96 Bo Reiche, Die Verfassung der Urgemeinde

behaupten, daß man im Bischofsamt wirklich das ursprüngliche
und eigentliche Amt der Kirche zu sehen habe.1 Dagegen hat
W. Michaelis neuerdings das Presbyteramt der Urkirche ins
Zentrum gestellt und als vorbildlich behandelt, ohne über das
Bischofsamt viele Worte zu verlieren.s Eine an den
Kongregationalismus erinnernde Denkweise ist wiederum bei E. Schweizer

zu spüren, wenn er in einem Buch über «Das Leben des
Herrn in der Gemeinde und ihren Diensten» zu dem Ergebnis
gekommen ist, daß es im Neuen Testament keine Aemter und keinen

Klerus gebe, sondern nur «Dienste», deren eigentlicher Träger

die Gemeinde sei.3 Es gibt somit repräsentative Forscher,
die im Hinblick auf die Verfassung der Urgemeinde ziemlich
entgegengesetzte Theorien verteidigen. In der Tat sind hier alle
drei Haupttypen vertreten, die Aristoteles in seiner Politik als
die grundlegenden Möglichkeiten der Gesellschaftsbildung
angab, nämlich Monarchie (für den Episkopalismus bezeichnend),
Oligarchie (für den Presbyterianismus bezeichnend) und
Demokratie (für den Kongregationalismus bezeichnend).4

Was für einen Grund hat diese Verschiedenheit der
Ansichten? Lassen sich die Forscher vielleicht durch ihre persönliche

Einstellung beherrschen? Das ist vielleicht zum Teil der
Fall.

1 K. E. Kirk, The Apostolic Ministry (1946), S. VI; 10 (unten); T. G.

Jalland, The Doctrine of the Parity of Ministers, ibid., S. 311. Man beachte
aber, daß andere Verfasser im selben Werk, vor allem A. M. Farrar und
G. Dix, ein weniger einseitiges Bild von der «apostolischen Sukzession» des

Episkopats geben und auch dem Presbyteramt eine wesentliche Rolle im
Urchristentum zuerkennen.

2 W. Michaelis, Das Aeltestenamt der christlichen Gemeinde im Lichte
der Heiligen Schrift (1953), S. 26—65.171. Es wird dabei betont, daß Aelteste
bisweilen von den Aposteln eingesetzt wurden, nicht immer von der
Gemeinde, S. 74—79. Die Aeltesten hätten ein Kollegium gebildet, und dieses

Kollegialsystem sei in der neutestamentlichen Zeit normal gewesen, S. 89 f.
3 E. Schweizer, Das Leben des Herrn in der Gemeinde und ihren Diensten

(1946), S. 23. 59. 86 u. ö.
4 Aristot. Polit. III, 5,1 b (III, 7, 27, p. 1279 a) : àvctfKil eîvai toipiov f|

ïva r) àXLfouç f) toùç ttoMoûç. Eigentlich behandelt Aristoteles dabei «Oligarchie»

und «Demokratie» als Entartungen von «Aristokratie» und «Politie».
Da sich aber jene Bezeichnungen später ohne schlechte Nebenbedeutung
eingebürgert haben, während diese für Verfassungsformen nicht mehr
benutzt werden, darf wohl hier von «Oligarchie» und «Demokratie» in einem

ganz neutralen Sinne die Rede sein.



im Lichte jüdischer Dokumente 97

Es muß dabei aber bemerkt werden, daß politische Interessen nicht als

Beweggründe anzunehmen sind. Vielmehr sieht man im allgemeinen ein,
daß es sich hier um spezifisch religiöse Kategorien handelt, und daß die
neutestamentlichen Kirchenbegriffe mit den Formen und Triebkräften der
profanen Gesellschaft gar nicht gleichgestellt werden dürfen. Wenn man
im Zusammenhang mit der Kirchenverfassung von «Monarchie», «Oligarchie»

oder «Demokratie» spricht, wie es auch in dieser Darstellung
geschieht, so benutzt man lediglich aus pädagogischen Gründen gewisse
politische Begriffe, die jedem Gebildeten bekannt sind. Dadurch will man aber
bestimmt keine Vorstellung einer Abhängigkeit der kirchlichen V'erfas-
sungsformen von den Ausgestaltungen und Idealen der profanen Gesellschaft

erwecken.
Hingegen kann man sicher zum Teil damit rechnen, daß die persönliche

religiöse Einstellung der Forscher ihr Urteil in diesem Zusammenhang
bewußt oder unbewußt beeinflußt. Das neuzeitliche Christentum ist nun
einmal in der Verfassungsfrage sehr gespalten, und episkopalistische.
presbyterianische und kongregationalistische Organisationsformen kämpfen

miteinander über die ganze Erde hin. Somit ist es wohl unvermeidlich,
daß sich der Theologe mit gewissen subjektiven Voraussetzungen dem
Material nähert.

Und doch möchten wir behaupten, daß schon die objektiven,
geschichtlichen Verhältnisse zu den in der Beurteilung der
urkirchlichen Verfassung allgemein vorkommenden Differenzen
wesentlich beitragen.

Es ist tatsächlich so, daß man im Neuen Testament für jedes
der hauptsächlich in Betracht kommenden Verfassungsideale
objektive Argumente finden kann, sowohl für die monarchische
wie auch für die oligarchische und die demokratische
Verfassungsform.

a) Eine überwiegend monarchische Verwaltung findet man
in den Gemeinden der Pastoralbriefe, indem dort Timotheus und
Titus offenbar die erste Rolle spielen, allerdings nicht ohne
Unterstützung von Ältesten und anderen. Aber auch in der jerusa-
lemitischen Urgemeinde lassen sich gewisse Neigungen zur
Monarchie entdecken, indem Petrus und nach ihm Jakobus (der
Bruder Jesu) als die Wortführer und Leiter dieser Gemeinde
zeitweise auftreten. Petrus ist ja in den ersten Kapiteln der
Apostelgeschichte der eigentliche Wortführer der Gemeinde zu
Jerusalem. Dann aber, bei dem in Apg. 15 geschilderten Apostelkonzil

vom Jahre 49 n. Chr., hat der Herrenbruder Jakobus eine
autoritativere Stellung gewonnen und erscheint später in den
letzten Kapiteln der Apostelgeschichte als der wahre Leiter der

7



98 Bo Reicke, Die Verfassung der Urgemeinde

Urgemeinde. Nach den von Josephus und Eusebius mitgeteilten
Ueberlieferungen blieb er der Hohepriester oder «Kalif» der
Judenchristen bis zu seinem Tod um 64 n. Chr.

b) Im Grunde jedoch war in der Jerusalemer Gemeinde ein
oligarchisches System vorherrschend. Nach den ersten Kapiteln
der Apostelgeschichte wurde nämlich die Urgemeinde von den

Aposteln tatsächlich gemeinsam verwaltet. Die elf Apostel, die

später durch eine Ergänzungswahl wieder zwölf wurden, bildeten

dabei ein Kollegium, das für die Gemeindeangelegenheiten im
allgemeinen die Sorge trug. Ihnen zur Seite traten allmählich
teils die sieben «Hellenisten» von Apg. 6 — die wahrscheinlich
auch ein Kollegium gebildet haben, und zwar wohl nach dem
Muster der Septemviri der jüdischen Synagogengemeinden —,
teils eine besondere Klasse von «Aeltesten», Apg. 11, 30; 15,
2—22. An der ersten dieser beiden Stellen, Apg. 11, 30, erscheinen

die Aeltesten sogar als die einzigen Vertreter der Urgemeinde,

während die Apostel hier gar nicht erwähnt werden.
c) Trotz der Bedeutung der Apostel und der Presbyter zeigt

es sich aber bisweilen, daß die Gemeinde in ihrer Ganzheit eine

juristisch grundlegende Rolle zu spielen hatte. Das ist der Fall
in Apg. 1,15—26, wo es sich um die Wahl eines neuen Apostels
nach dem Abfall von Judas Ischariot handelt. Zwar wird die
Wahl auf Antrag des Petrus getroffen, und zwar schlagen die

Apostel zwei Männer vor, zwischen denen das göttliche Los zu
entscheiden hat. Aber dabei wird betont, daß eine beträchtliche
Schar der Christen in Jerusalem anwesend war, nämlich 120

Leute, V. 15. Und diese Zahl ist verwaltungsrechtlich nicht ohne
Bedeutung. Nach jüdischer Auffassung sind für eine
Stadtgemeinde eben 120 Personen erforderlich, damit Mitglieder eines

Synedriums gewählt werden können.5 Offenbar hat also Lukas
in der Apostelgeschichte die Zahl der hei der Apostelwahl
anwesenden Personen deswegen besonders erwähnt, weil er die Wahl
des neuen Apostels als juristisch gültig darstellen wollte. Und
somit hat er — oder die von ihm benutzte Quelle — doch letztlich

der Gemeinde eine bei wichtigen Angelegenheiten wesentliche

Bedeutung zugeschrieben. Allerdings hat die Gemeinde
bei der Wahl nicht direkt mitgewirkt. Jedoch war schon ihre
Anwesenheit juristisch wichtig, und wären nicht so viel wie

5 P. Billerbeck. Kommentar zum NT, 21924, S. 594 f.



im Lichte jüdischer Dokumente 99

120 Gemeindeglieder da gewesen, so hätte die Wahl vermutlich
keine Rechtskraft besessen. Die grundlegende Bedeutung der
Gemeinde geht auch aus Apg. 15, 22 hervor. Nachdem hier die
führenden Apostel vor der Jerusalemer Gemeinde hochwichtige

Verhandlungen über die Frage geführt haben, ob das
Mosaische Gesetz auch für Heidenchristen bindend sei, Apg. 15,

6—21, kommt man endlich zu einer Entscheidung, die man nach
V. 22 als Beschluß «der Apostel und der Aeltesten samt der ganzen

Gemeinde» darstellt. Erst die Anwesenheit der Gemeinde
hat offenbar dem Beschluß wirkliche Rechtskraft verliehen,
obwohl die Gemeindeglieder bei der Aussprache sich nicht
geäußert und bei der Entscheidung nicht abgestimmt haben.

Also trotz der großen Autorität der führenden Apostel, auf
Grund deren Petrus und Jakobus zeitweise sogar eine fast
monarchische Stellung gewonnen haben, und trotz der praktischen
Bedeutung des Apostelkollegiums und der Presbyter spielte in
der Muttergemeinde des Christentums auch die große Schar der
Gemeindeglieder eine juristisch und administrativ wesentliche
Rolle.

Es sieht in der Tat so aus, als ob die Jerusalemer Gemeinde
eine gemischte oder «komplexe» Verfassung hätte, wo Neigungen

zu Monarchie, Oligarchie und Demokratie gleichzeitig
vorhanden wären, ohne einander auszuschließen oder gar zu
bekämpfen. Und es sprechen gewisse Umstände dafür, daß es sich
auch in anderen christlichen Gemeinden nicht anders verhielt.
In den apostolischen Briefen nämlich können die Verfasser ihre
Adressaten mit großer Autorität anreden, wenden sich aber
meistens ohne Unterschied gleichzeitig an die Aeltesten oder
Führenden der Gemeinden und an die große Schar der Gläubigen,

wie wenn in allen Fragen beiden Instanzen entscheidende
Bedeutung zukäme.

Wir meinen also, daß ein Ueberblick über den neutestament-
lichen Textbestand überhaupt zu dem Ergebnis führen sollte,
daß die Verfassung der Urgemeinde und zum Teil auch die
Organisation anderer Christengemeinden «komplex» war, und
zwar so, daß monarchische, oligarchische und demokratische
Instanzen sich gegenseitig ergänzt haben.

T



100 Bo Reiche, Die Verfassung der Urgemeinde

2.

Damit haben wir uns dem Ereignis genähert, zu dem der
schwedische Exeget 0. Linton in seiner bekannten Dissertation
1932 über «Das Problem der Urkirche» gekommen ist. Es handelt

sich dabei nicht um den Kirchenbegriff, der sonst in der
Darstellung Lintons die Hauptsache bildet, sondern nur um die
Frage der Gemeindeverwaltung.

Linton weist darauf hin, daß nach griechischer und moderner

Auffassung eine beschlußfähige Gemeinde aus Individuen
besteht, die als gleichberechtigt behandelt werden. Gibt es außerdem

einen beratenden Kreis mit höherer Autorität als die große
Gemeinde, so denkt man sich auch diesen als eine Versammlung

von gleichberechtigten Individuen.6 Und die höhere Autorität

des beratenden Kreises oder Kollegiums besteht nur in dem
Recht, Anträge zu stellen, die sodann von der großen Gemeinde

angenommen oder abgelehnt werden können.7 So aber sei nach
Linton die urchristliche Verfassung nicht zu denken. Vielmehr
sei das Urchristentum in administrativer Hinsicht nur dann zu
verstehen, wenn man vom Orient ausgehe. Und für den Orient
charakteristisch sei eine ganz besondere Erscheinung, die man
bei uns nicht kennt, nämlich «eine beschließende ungleichmäßige

Versammlung».8
Um das Vorhandensein einer solchen ungleichmäßigen,

abgestuften und doch beschlußfähigen Versammlung zu beweisen,
führt Linton erstens die auch hier oben erwähnte Stelle Apg. 15,
22 an, wo die bei dem Apostelkonzil erreichte Entscheidung als
«Beschluß der Apostel, der Aeltesten samt der ganzen
Gemeinde» dargestellt wird. Dabei hätten die Apostel und die
Aeltesten nicht im Gegensatz zu der Volksgemeinde gestanden,
sondern es habe nur eine Gemeinde gegeben, die jedoch ungleichmäßig

geschichtet gewesen sei. Keine besonderen Kollegien
seien der großen Volksmenge entgegengestellt, sondern alles
habe eine organisch gegliederte Einheit gebildet. Es gebe
tatsächlich besonders geehrte Personen, wie es die Aeltesten
waren. Aber ihre Ehre bestünde nicht darin, daß sie in einen
Ausschuß hineingewählt würden, sondern darin, daß man sie gerade

6 0. Linton, Das Problem der Urkirche in der neueren Forschung (1932),
S. 189.

7 ibid., S. 190. s ibid., S. 189.



im Lichte jüdischer Dokumente 101

innerhalb der Gemeindeversammlung mit den Ehrenplätzen
ehrte und ihnen eben dort Gehör schenkte. Dabei meint Linton
auch behaupten zu können, daß die ungleichmäßig geschichtete,
beschließende Christengemeinde zugleich identisch sei mit der
Gottesdienst feiernden Gemeinde, der Kultgemeinde, dem
Gottesvolk. Hierdurch sei erklärlich, wie sich im Urchristentum die
Lokalgemeinde mit der Kirche überhaupt identifizieren konnte,
und weshalb sie ihre Beschlüsse als Ausdrücke des Gotteswillens

auffassen wollte.9
Als zweites Beispiel für diese Auffassung der kirchlichen

Verwaltung führt Linton 1. Kor. 5, 3—5 an.10 Hier sagt Paulus,
er habe trotz seiner Abwesenheit zusammen mit der korinthischen

Gemeinde beschlossen, einen gewissen Sünder zu
exkommunizieren. Und zwar seien im Namen des Herrn Jesu die
Geister der Adressaten und des Apostels mit der Kraft Jesu
zusammengekommen, um dieses zu beschließen. Also der Herr
seihst ist als mitwirkend gedacht, und der Beschluß erfolgt in
seiner Kraft durch gemeinsame Besprechung des Apostels und
der Gemeinde, aber nur im Geiste, nicht körperlich. Und dabei
nimmt zwar der Apostel die Initiative und wirkt mit fast
monarchischer Autorität, aber der Beschluß gewinnt keine Rechtskraft

ohne Zustimmung der Gemeinde. Daß er auf ihre Zustimmung

rechnen kann, weiß der Apostel schon im Geiste.
Diese trotz innerer Ungleichheit bestehende, organische Einheit der

Christen hahe vorausgesetzt, daß bei Meinungsverschiedenheiten die
allfällige Opposition loyal nachgegeben hahe.11 Keine ausgebildeten
Oppositionsparteien seien innerhalb der Kirche denkbar gewesen, sondern wenn
ernste und bleibende Meinungsverschiedenheiten entstanden, wäre die
Opposition immer aus der Gesamtheit herausgetreten.12 Abstimmung sei
nicht vorgekommen. Der hei Wahlen regelmäßig begegnende Terminus
xeipoTovevv, «durch Aufheben der Hand wählen», deutet Linton als einen
Ausdruck für Akklamation.13 Beschlüsse und Wahlen der kirchlichen
Gemeinden oder Synoden seien also immer einstimmig oder kollektiv gewesen.
Und die Majoritätsgruppe sei nie als für eine Entscheidung allein
verantwortlich gedacht worden, sondern die Verantwortung habe die Gesamtgemeinde

übernommen als eine organische Ganzheit, eine abgestufte Totalität.

14

Möglich sei dieses Verwalterngssystem gewesen wegen der
patriarchalischen Autorität der Führenden und wegen des all-

8 ibid., S. 190.
12 ibid., S. 191.

10 ibid., S. 192 f.
13 ibid., S. 194.

11 ibid., S. 190 f.
14 ibid., S. 193.



102 Bo Reiche, Die Verfassung der Urgemeinde

gemeinen Bewußtseins einer festen Kollektivität, beides
Faktoren, die im orientalischen Denken ihre natürlichen
Voraussetzungen hätten.15

Wir möchten diesen Aufstellungen Lintons im Prinzip gerne
zustimmen. Die neutestamentlichen Texte erwecken wirklich
den Eindruck, daß die Urgemeinde eine organisch «abgestufte»
Verfassung gehabt hat. Besonders die Apostelgeschichte scheint
eine derartige komplexe Ordnung als etwas Natürliches
vorauszusetzen. Vielleicht ist hier vieles idealisiert worden; im ganzen
aber ist wohl die Schilderung zuverlässig, da Lukas doch keine
Propaganda für ein besonderes verwaltungsrechtliches System
treiben wollte.

Es scheint auch richtig zu sein, jene ungleichmäßige,
abgestufte und doch organisch einheitliche Versammlung patriarchalischen

Charakters als eine spezifisch orientalische Erscheinung

zu betrachten. Linton hat aber für das Vorhandensein der
betreffenden Verfassungsform im Orient keine Beweise
erbracht. Er hat nur ganz programmatisch behauptet, daß man
für ein richtiges Verständnis der urchristlichen Verfassung und
des urchristlichen Rechtes sich dem Orient zuwenden müsse.

3.

In diesem Punkte möchten wir die Perspektive durch einige
Beobachtungen an jüdischen Texten ergänzen. Und zwar handelt

es sich um zwei jüdische Gemeindeordnungen, die allem
Anschein nach dem Urchristentum nahestehen, so daß sie nicht
nur orientalische Verhältnisse beleuchten, sondern auch
geographisch und chronologisch dem unmittelbaren Milieu des
Urchristentums angehören.

Es handelt sich erstens um die sogenannte «Sektenregel» von
Qumran, zweitens um die mit dieser nahe verwandte
«Damaskusschrift». Die auf hebräisch geschriebene Sektenregel von
Qumran wurde 1947 in einer Höhle nahe dem an der nordwestlichen

Küste des Toten Meeres gelegenen Ruinenort Qumran
entdeckt und ist der wichtigste der neugefundenen hebräischen
Texte, die in den letzten Jahren so große Aufmerksamkeit ge-

15 ibid., S. 190 f., 194.



im Lichte jüdischer Dokumente 103

weckt haben. Als man den Inhalt der Sektenregel (oder «Manual
of Discipline», wie die amerikanischen Heransgeher den Text
nannten) etwas näher kennenlernte, traten sofort auffallende
Beziehungen hervor zu der sogenannten Damaskusschrift.16
Diese war durch einen in Aegypten gemachten Fund schon seit
1910 der gelehrten Welt bekannt17 und hat einer pietistischen
Gruppe angehört, die von Palästina nach Damaskus ausgewandert

war. In der Hauptsache enthalten diese beiden Texte eine
Gemeindeordnung gewisser jüdischer Dissidenten. Und zwar
sind die Uebereinstimmungen der Texte so weitgehend, daß man
sie im großen und ganzen einer und derselben religiösen Bewegung

zuschreiben muß, was sich auch dadurch bestätigt, daß

man neuerdings auch ein Fragment der Damaskusschrift in der
Wüste Juda entdeckt haben soll.18 Auf die Frage des geschichtlichen

Hintergrundes dieser beiden Texte kann die Darstellung
hier nicht so gründlich eingehen. Im Zusammenhang mit einer
Uehersetzung der neuen Texte haben wir die Vermutung
ausgedrückt, daß die in der Damaskusschrift erwähnte Auswanderung

nach Damaskus ungefähr 90 v. Chr. stattgefunden hat.10
Es gibt aber in der wissenschaftlichen Literatur auch viele
andere Theorien zur Chronologie der Damaskusschrift. Und was
die Sektenregel betrifft, so enthält ihr Text nichts, was so
bestimmt datiert werden könnte. Nur die Uebereinstimmungen mit
dem von Josephus und anderen Historikern geschilderten Es-
säismus bilden einen allgemeinen Grund, die Sektenregel in die
letzte vorchristliche oder erste christliche Zeit zu datieren.
Außerdem können aber auch gewisse äußere Umstände zu einer
ähnlichen Datierung der beiden Texte beitragen. Vor allem nach
den neuen archäologischen Untersuchungen kann es nunmehr
als sicher gelten, daß die Sektenregel wie die übrigen Texte von
Qumran — darunter auch das Fragment der Damaskusschrift
— spätestens 70 n. Chr. in dieser Gegend deponiert wurden, wo

16 M. Burrows, The Discipline Manual of the Judaean Covenanters, Oud-
test. Studiën 8 (1950), S. 156—192, besonders S. 181—186.

17 S. Scheehter, Fragments of a Zadokite Work edited from Hebrew
Manuscripts in the Cairo Geniza Collection Documents of Jewish
Sectaries, 1 (1910).

18 W.Baumgartner, Wiederum die palästinischen Handschriftenfunde,
ThZ 9 (1953), S. 472.

19 B. Reicke, Handskrifterna frän Qumran (1952), S. 57; vgl. S. 20. 46.



104 Bo Reicke, Die Verfassung der Urgemeinde

sie bis in unsere Tage liegen geblieben sind.20 Wahrscheinlich
sind die betreffenden Texte älter und können vielleicht im ersten
oder zum Teil sogar im zweiten vorchristlichen Jahrhundert
entstanden sein. Das spielt aber hier keine entscheidende Rolle.
Auf jeden Fall ist es begründet, diese Texte als einem chronologisch

und geographisch dem Urchristentum recht nahestehenden

Milieu angehörig für die Erklärung neutestamentlicher
Probleme zu benutzen.

Deswegen soll hier etwas Material aus der Sektenregel und
der ebenfalls eine Gemeindeordnung enthaltenden Damaskusschrift

zusammengestellt werden, um möglicherweise zur
Erklärung des urchristlichenVerfassungswesens beizutragen. Und
zwar werden die beiden Texte dabei einfach diskursiv behandelt

werden, eben im Hinblick auf solche Eigenheiten, welche
den vorausgesetzten orientalischen Hintergrund der abgestuften

urchristlichen Gemeindeordnung beleuchten können.
a) In der Qumrangemeinde soll es nach der Sektenregel I,

10 eine bestimmte Rangordnung geben, und man muß zwar alle
Söhne des Lichtes lieben, jeden aber nach seiner Stellung in der
Gemeinde. Die Gemeinde ist also in Klassen eingeteilt. An der
Spitze stehen die Priester, dann kommen die Leviten und
zuletzt «Israel» oder die große Menge, 1,18 f., 21 f. usw. Diese
verschiedenen Ordnungen bilden aber eine einheitliche Gemeinschaft,

die sich wie die christliche Kirche als den neuen Bund
auffaßt, I, 8. 16 usw. Bei dem jährlichen Bundesfest kommt die
Rangordnung zunächst deutlich zum Ausdruck, II, 19—25.
Nach dieser Stelle treten die Priester zuerst heran, ihnen folgen
die Leviten, und an dritter Stelle kommt das Volk in Gruppen
von je 1000,100, 50 und 10 Personen. Jedermann hat dabei auch
innerhalb seiner Gruppe einen bestimmten Rangplatz.
Nichtsdestoweniger meint die Sektenregel, daß Einigkeit, Liebe und
Gerechtigkeit gerade durch eine solche Ordnung bewahrt werden

sollen. Diese eben durch eine genau abgestufte Rangordnung

festzuhaltende Einigkeit wird von der Sektenregel immer
wieder hervorgehoben. Es wird sogar der Ausdruck «Einheit»
als terminus technicus für die Gemeinde bevorzugt. So heißt es

z. B. in V, 20, die Anhänger der Gemeinde sollen in Verfassung
20 R. de Vaux, Fouille au Khirbet Qumran, Revue biblique 60 (1953),

S. 103 ff. ; Baumgartner, a. a. O.



im Lichte jüdischer Dokumente 105

und Verwaltung eine «Einheit» bilden. Und der Einzelne ist
verantwortlich sowohl vor den «Söhnen Sadoqs», d. h. den
vornehmsten Priestern, als auch vor der Gemeinde in ihrer Ganzheit,

V, 2 b—B a. Das ist ein Grundgedanke der ganzen Sektenregel.

Bisweilen treten die Priester als entscheidende Instanz
hervor, bisweilen spielt die große Menge der Bundesanhänger
die entscheidende Rolle, ohne daß man in dieser Oszillation
irgendeinen wesentlichen Unterschied finden könnte.

Bei dem Eintritt in die Gemeindeversammlung soll man vor
der großen Schar der Gläubigen auf das Gesetz schwören, das
aber besonders von den Söhnen Sadoqs auszudeuten sei, V, 8 f.
Der moralische Gehalt des Neuankömmlings wird teils von den

Priestern, teils von der Gemeinde untersucht, V, 21 f. Es handelt
sich dabei wohl kaum um zwei parallele Untersuchungen,
sondern wahrscheinlich haben die Priester zunächst die
Untersuchung ausgeführt und ihr Ergebnis sodann der Gemeinde zur
näheren Besprechung vorgelegt. Je nach dem Ergebnis dieser
Untersuchung wird der Proselyt in die Rangrolle eingetragen,
V, 23 a.

Die große Menge der Gläubigen wird in kleinere Gruppen
eingeteilt. Auch dort soll die Rangordnung streng eingehalten
werden, obwohl man in diesen kleinen Kreisen gemeinsam
arbeitet, ißt und betet, VI, 2 f. Besteht die Gruppe aus wenigstens
10 Leuten, so soll einer von diesen ein Priester sein, V, 8 f. Er
soll das Tischgebet über Brot und Wein vor und nach dem
gemeinsamen Essen sprechen, V, 4 c—6.21 Er hat immer den ersten
Rang in der Gruppe, und die anderen kommen nach ihm in einer
bestimmten Ordnung. Doch beschließt die Gruppe als Ganzheit

in Angelegenheiten jeder Art, nur daß man sich über die
vorkommenden Fragen in genau einzuhaltender Rangordnung
äußern soll, V, 4 a—b.

Bei der Plenarsitzung ist ebenfalls die allgemeine Rangordnung

durchgehend zu beobachten, V, 8—10. Auf den ersten
Plätzen sitzen die Priester; auf den zweiten sitzen die Aeltesten,
die sich hier als mit den sogenannten «Leviten» identisch erweisen;

danach kommt das Volk, das wiederum in Klassen eingeteilt

ist. In dieser Ordnung soll man über alle juristischen und
21 So sei es auch bei den Essäern gewesen, Jos. Bell. II, 8,5 (131) :

TrpoKaTebx^Tai ô lepeùç Tf|ç Tpocpfiç • • • àpi<JTOTrov]aapévoiç éireûxexai iràMv.



106 Bo Reiche, Die Verfassung der Urgemeinde

administrativen Angelegenheiten beratschlagen. Jeder mag sich
äußern, wenn seine Klasse an der Reihe ist, Y, 10 f.

Die Verhandlungen stehen unter der Leitung eines Vorstehers,

hebräisch mebaqqêr, der jedem der Reihe nach das Wort
erteilt, V, 11 f. Dieser Mebaqqer oder «Superintendent» kommt
auch in der Damaskusschrift vor und ist dort von einigen
Forschern mit dem christlichen Bischof zusammengestellt worden,
was unten noch etwas näher zu behandeln ist.22 In der Sektenrolle

hat der Mebaqqer doch keine so große Bedeutung, daß ein
derartiger Vergleich nur von hier aus begründet erschiene.
Andrerseits soll er nicht nur bei der Plenarsitzung präsidieren,
sondern auch durchgehend an der Spitze der Gemeinde stehen
und sich besonders der Novizen annehmen, VI, 14 f. Er ist also
doch etwas mehr als ein zufällig funktionierender Vorsitzender.

Ueber die Aufnahme eines Novizen beschließt aber schließlich

die Gemeinde nach gemeinsamer Ueberlegung, VI, 16. Nachdem

der Novize ein Probejahr durchgemacht hat, äußern sich
zunächst die Priester über seine Kenntnisse und sein Benehmen;
und wenn ihr Gutachten positiv ausfällt, soll er der Gemeinde
angehören, doch nur im Prinzip, VI, 18—20 a. Erst nach einem
zweiten Probejahr, wenn er wieder eine Prüfung bestanden
hat, diesmal aber vor der ganzen Gemeinde, wird er als volles
Mitglied der Gemeinde betrachtet. Dann darf er das sakramentale

Getränk der Eingeweihten genießen, sein Eigentum der
Gemeinde endgültig übergeben und sein Stimmrecht bei der
gemeinsamen Administration und Jurisdiktion ausüben, VI,
20 b—23.

Das sind Bestimmungen, die zum Teil mit dem Christentum
zu vergleichen sind. So z. B. erinnern uns die Eigentumsübergabe

des Novizen an die Eigentumsgemeinschaft der jerusalemi-
tischen Christengemeinde nach Apg. 2, 44f.; 4, 32; 5, 1—11.
Andrerseits unterscheiden sich die Verhältnisse in der Qum-
rangemeinde auch beträchtlich von neutestamentlichen Verhältnissen.

Man hört im Neuen Testament nichts von Novizen, von
einer Probezeit, von einer Einteilung aller Gläubigen in
verschiedene Klassen, von einem gemeinsamen Leben und einer
gemeinsamen Arbeit der Brüder u. dgl. Das sind Erscheinungen,

die nur für das christliche Mönchswesen bezeichnend sind.
22 Siehe unten S. 110 f.



im Lichte jüdischer Dokumente 107

Natürlich ist es an sich außerordentlich wichtig, daß man jetzt
in den Qumrantexten neues Material zur Vorgeschichte des

christlichen Mönchswesens finden kann. Hierdurch bekommen
die Versuche, das Mönchswesen wenigstens zum Teil auf jüdische

Verhältnisse zurückzuführen, neues Gewicht. In diesem
Zusammenhang ist besonders an den jüdischen Essäismus zu
denken, der uns durch Josephus und andere Schriftsteller als
eine Art jüdisch-palästinischer Mönchsorganisation bekannt
ist. Denn die Sektenrolle läßt sich im Hinblick auf die Behandlung

der Novizen, die Eigentumsgemeinschaft und solche
Einzelheiten eben mit dem Essäismus in nahe Verbindung bringen.
An den Essäismus und gleichzeitig an das Mönchwesen erinnern

auch die disziplinarischen Verordnungen der Sektenregel
in VI, 24—VII, 25. Damit wollen wir uns aber hier nicht
beschäftigen. Hier geht es nur um das Verhältnis der autoritativen
Behörden der Qumrangemeinde zu der großen Schar der
Anhänger. Und es hat sich dabei schon verschiedentlich erwiesen,
daß die Sektenregel gerade eine solche abgestufte und doch
einheitliche Versammlungsgemeinschaft voraussetzt, wie es für
die christliche Urgemeinde bezeichnend gewesen sein dürfte.

Eine im Hinblick auf das Christentum vielleicht besonders lehrreiche
Nachricht bietet die Sektenregel später in VIII, 1. In der Gemeinde soll es

nach dieser Stelle einen «Rat» geben, der aus zwölf Männern und drei
Priestern besteht. Das sieht aus wie eine Analogie zu dem Kollegium der zwölf
Apostel Jesu. Es ist allerdings unklar, was man dabei mit den drei Priestern
machen soll. Aus dem Text geht nicht hervor, ob die drei Priester innerhalb
oder außerhalb des Zwölfmännerkreises stehen. Vielleicht ist die
Einbeziehung der drei Priester in den Kreis der Zwölf doch vorzuziehen, weil
man dadurch den Ausdruck «Priester» als besondere Würdebezeichnung
auffassen kann und das recht unwahrscheinliche Ergebnis vermeiden kann,
daß alle zwölf sonst Laien wären. Sind also die drei Priester möglicherweise

innerhalb des Kreises der Zwölf zu denken, so kann natürlich daran
erinnert werden, daß Petrus mit den beiden Söhnen des Zebedäus und
später mit Johannes und dem Herrenbruder Jakobus einen zentralen Kreis
innerhalb des Zwölfmännerkreises bildete. Es ist dies aber nur eine
Möglichkeit, und es läßt sich keineswegs mit Sicherheit behaupten, daß jene
drei Priester eine Analogie zu den intimsten Jüngern Jesu bilden sollten.
Dagegen ist wohl die Zwölfzahl der Männer im Hohen Rate der
Qumrangemeinde wirklich der Beachtung wert. Zwar sollte wohl bei Jesus und
vermutlich auch in der Sektenregel die Zwölfzahl an die Zahl der Stämme
Israels erinnern. Außerdem gab es vielleicht auch in den jüdischen
Synagogengemeinden Kollegien von zwölf Männern. Man hat also kein Recht
zur Annahme, daß Jesus in diesem Punkte von der Qumrangemeinde direkt



108 Bo Reicke, Die Verfassung der Urgemeinde

abhängig gewesen wäre. Aber es ist doch geschichtlich wertvoll, daß man
hier eine teilweise Analogie zu den zwölf Aposteln der Kirche finden kann.
In der christlichen Urgemeinde haben die Zwölf gerade einen solchen «Hohen
Rat» gebildet, wie ihn die aus der Sektenrolle angeführte Stelle schildert.

Dabei ist auch zu bemerken, daß die Sektenregel in VI, 5—10 dem Rat
der Zwölf eine heilsgeschichtlich so grundlegende Bedeutung zuschreibt,
daß man an christliche Vorstellungen über die Apostel als die Grundsäulen
der Kirche erinnert wird. Der Rat der Gemeinde (und das müssen wohl im

vorliegenden Zusammenhang die zwölf Männer samt den drei Priestern sein)
wird nämlich geschildert als eine dauerhafte Pflanzung, eine heilige Wohnung

für Israel, ein Grund des Allerheiligsten für Aaron. Weiter heißen
die Mitglieder des «Hohen Rates» u. a. eine «erprobte Mauer» und ein «wertvoller

Eckstein», und zuletzt werden sie ein «Grund der Gemeinde» genannt.
Es gibt also Beweise dafür, daß die Inhaber des höchsten Amtes in der
Qumrangemeinde wie die christlichen Apostel als fundamentale Träger der

ganzen Gemeinschaft aufgefaßt wurden. Man denke an solche neutestament-
lichen Stellen wie etwa Matth. 16,18, wo Petrus als der grundlegende «Fels»
der Kirche angeredet wird, oder Gal. 2, 9; 1. Tim. 3,15; Off. 21,14, wo die
Begriffe «Säulen» und «Grundlagen» im Zusammenhang mit den Aposteln
begegnen. Besonders sollen die Mitglieder des Rats für die göttliche
Versöhnung wirken, VIII, 6.10; wenn Paulus in 2. Kor. 5,18 den Apostolat «das

Amt der Versöhnung» nennt, so hat er einen sehr ähnlichen Gedanken
ausgedrückt. Es ist also nicht zu leugnen, daß in der Sektenrolle den zwölf
(oder vielleicht fünfzehn) Mitgliedern des «Hohen Rates» eine an die christlichen

Apostel erinnernde, heilsgeschichtliche Bedeutung zukommt.

Trotz der fast übermenschlichen Autorität der höchsten
Amtsträger wird nie mit der Möglichkeit gerechnet, daß
administrative oder juristische Angelegenheiten ohne die Gemeinde
zu entscheiden wären. Bald nach der Erwähnung des «Hohen
Rates» kommen im Gegenteil wieder Bestimmungen, wonach
die Gemeinde über Wiederaufnahme von Exkommunizierten
u. dgl. zu entscheiden hat, VIII, 17—IX, 2. In diesem ganzen
Abschnitt ist teils von gewöhnlichen Gemeindegliedern die
Rede, teils von besonders Heiligen (einer Art homines religiosi).
Für beide Klassen aber wird Teilnahme an den gemeinsamen
Sitzungen der Volksversammlung als das Normale vorausgesetzt.

Jeder hat bei den Sitzungen das Recht, sich zu äußern.
Und doch ist es nicht so, daß alle Bundesanhänger gleiche

Autorität hätten. Demokratie nach griechischem Muster kommt
hier nicht in Frage. Es wurde schon mehrmals betont, daß die
Rangordnung der Stimmberechtigten genau einzuhalten sei.
Daß dies gar keine leere Formsache war, geht aus einer am
Ende der eigentlichen Gemeindeordnung zu findenden Bestim-



im Lichte jüdischer Dokumente 109

mung hervor, nämlich IX, 7: «Nur die Söhne Aarons (die Priester)

sollen über Recht und Vermögen walten, und nach ihrem
Gutachten fällt der Beschluß aus über jegliche Klasse der
Mitglieder der Gemeinde.»

Eine stark abgestufte, ungleichmäßige Versammlung ist
somit die Qumrangemeinde gewesen. Trotz der pedantisch
festgehaltenen Rangordnung bildete sie doch eine fest geschlossene
Einheit — vorausgesetzt, daß alles ungefähr so funktioniert hat,
wie es die Sektenregel angibt. Es gab regelmäßige, parlamentarische

Sitzungen für die ganze Gemeinde, wobei jeder das Recht
hatte, seine Meinung zu äußern. Aber es wurde dabei ohne
weiteres erwartet, daß die Priester und die Angesehenen ihre
Auffassung durchsetzen konnten. Wenn man in diesem Zusammenhang

vielleicht nicht gerade von einer patriarchalischen
Ordnung sprechen darf, weil die Priester und nicht die Familienväter

die erste Rolle spielen, so hat man es doch mit etwas
dergleichen zu tun. Man findet hier eine organische Mischung von
Oligarchie und Demokratie, die zu dem oben gezeichneten Bilde
der als orientalisch beeinflußt vorzustellenden Gemeindeordnung

des Urchristentums recht gut paßt.

h) In der Damaskusgemeinde findet sich eine ähnliche
Rangordnung der Gläubigen, nur daß hier auch mit einer besonderen
Klasse der Fremden gerechnet wird. Bei der jährlichen Musterung

nämlich sollen nach der Damaskusschrift die verschiedenen

Klassen in folgender Ordnung hervortreten: 1. Priester;
2. Leviten; 3. Israel (die Laien); 4. die Fremden, Dam. XIV,
3—6 a. Das sei auch die Rangordnung bei Sitzungen und
Verhandlungen, XIV, 6 h.

Wegen der letzterwähnten Bestimmung darf man voraussetzen,

daß auch die Damaskusgemeinde Plenarsitzungen
abhielt, hei denen sämtliche an der Besprechung teilnehmen konnten,

nur unter Beobachtung der angegebenen Rangordnung.
Aber das ist auch ziemlich alles. Sonst fehlen in der Damaskusschrift

jene Andeutungen über die grundlegende Rolle der
Gemeinde, die in der Sektenrolle so reichlich vorkommen. Dafür
treten in der Damaskusgemeinde die Beamten viel stärker hervor.

Unter anderem wird in Dam. XIII, 3 betont, daß jede
Zehnmännergruppe ihrem priesterlichen Vorsteher unbedingt zu
gehorchen habe.



110 Bo Reicke, Die Verfassung der Urgemeinde

Der in der Damaskusgemeinde bedeutendste Amtsträger ist
der «Superintendent» oder der Mebaqqer, der auch in der Sek-
tenrölle einen Augenblick auf die Bühne tritt, hier aber einen
viel größeren Textraum in Anspruch nimmt und offenbar eine
beträchtlich vielseitigere Wirksamkeit entfaltet hat. So soll der
Mebaqqer nach Dam. IX, 17—22 alle Anmeldungen betreffend
Uebertretungen des Gesetzes und nach XIV, 11 f. alle
privatrechtlichen Klagen entgegennehmen. Nach XIII, 6 müssen sich
die priesterlichen Vorsteher der Zehnmännergruppen an ihn
wenden, falls ihnen etwa das Gesetz über Aussatz in einem
konkreten Rechtsfall unklar ist. Aber nicht nur als juristische
Autorität, sondern auch als Prediger und Seelsorger soll der
Mebaqqer eine zentrale Rolle spielen, Dam. XIII, 7—10. Er soll
die Gemeinde über Gottes Werke belehren und den Seinigen von
den Ereignissen der Vergangenheit erzählen. Er soll sich über
sie erbarmen, wie ein Vater über seine Kinder, wie ein Hirt über
seine Herde, und er soll die Fesseln der Gebundenen lösen. Auch
bei der Aufnahme von Novizen spielt der Mebaqqer nach Dam.
XIII, 11—13; XV, 7 ff. 11 eine wichtige Rolle, und in diesem
Punkte wird ihm hier viel ausdrücklicher als in der Sektenregel
das Recht der Entscheidung vorbehalten. Es werden also große
Anforderungen an ihn gestellt. Das gilt besonders von dem

Mebaqqer, welcher über alle Lokalgemeinden oder «Lager» die
Aufsicht hat. Um das von ihm Verlangte erfüllen zu können,
muß ein solcher Mebaqqer in einem lebenskräftigen Alter
stehen, nämlich im Alter von 30 bis zu 50 Jahren, Dam. XIV, 9.

Unter dem Mebaqqer dienen nicht nur die Priester, sondern
auch ein besonderes Konsistorium von zehn sogenannten «Richtern».

Dieses Konsistorium wird von der Gemeinde gewählt und
besteht aus vier Priestern oder Leviten und sechs Laien, die alle
schriftgelehrte Leute sein und im Alter von 25 bis zu 60 Jahren
stehen müssen, Dam. X, 4—10. Neben ihren juristischen Befugnissen

haben diese Richter auch die Aufgabe, bei Verteilung der
Armenspenden dem Mebaqqer beizustehen, XIV, 12—16.

Man hat diesen Mebaqqer, welcher dem nach Josephus bei
den Essäern vorkommenden èmgeXriTfiç oder «Kurator» 23

entsprechen dürfte, mit dem christlichen Bischof zusammenge-

23 Jos. Bell. II, 8, 3 (123).



im Lichte jüdischer Dokumente 111

stellt.24 Es gibt aber keinen Grund zur Annahme, daß die Kirche
ihr Bischofsamt von diesem Beamten übernommen hätte. Dagegen

kann man behaupten, daß vielleicht die Entwicklung des

Bischofsamts in dem Heranwachsen des Mebaqqer zu einem
Träger fast monarchischer Autorität eine jüdische Analogie
hat. Es wird dabei vorausgesetzt, daß die Damaskusschrift eine
spätere Entwicklungsstufe der betreffenden Religionsgemeinde
als die Sektenregel vertritt. Das scheint aus vielen Gründen die
natürlichste Annahme zu sein, u. a. im Hinblick auf die nur in
der Damaskusschrift vorkommende Klasse der «Fremden».
Auch ist die Damaskusgemeinde im Verhältnis zur Qumran-
gemeinde wohl als eine Diasporagründung zu betrachten. Nun
haben also die Umstände dazu geführt, daß sich die Verwaltung
in der Damaskusgemeinde mehr in die Hände des Mebaqqer
sammelte, während sie in der Qumrangemeinde zum großen
Teil noch Sache der Volksversammlung war. Um mehr als einen
Gradunterschied handelt es sich nicht, denn der Mebaqqer und
die Volksversammlung spielen ja in beiden Texten eine Rolle,
aber jener tritt in der Damaskusschrift tatsächlich stärker hervor

und hat beinahe eine monarchische Stellung. Eine derartige
allmähliche Entwicklung zur Monarchie hat man sich ebenso in
bezug auf das christliche Bischofsamt oft vorgestellt. Wenn diese
Theorie richtig ist, dann sind die behandelten Texte auch zum
Verständnis des christlichen Bischofsamts lehrreich — nicht
weil die von ihnen abgespiegelte Entwicklung auf das Christentum

eingewirkt hätte, sondern weil sie eine Analogie darbieten
können.25

Damit wäre ebenso die Entwicklung des christlichen Amts
in monarchischer Richtung von den Voraussetzungen her zu
verstehen, die im orientalischen Milieu des Urchristentums
gegeben waren. Und die oben berührte These von dem orientalischen

Hintergrund der urchristlichen Verfassung ließe sich
24 Literatur bei B. Reicke, The Damascus Documents and the New Testament

(1946), S. 16, Anm. 40. Vgl. noch G. Dix, The Ministry in the Early
Church, in: The Apostolic Ministry (1946), S. 252, der aber nur mit einer
Analogie rechnet, nicht mit einer Beeinflussung.

25 So auch Dix, a. a. 0., mit Rücksicht auf den Mebaqqer der Damaskusschrift:

«its casual evidence is again an illustration of how naturally
the priestly and pastoral duties of the episkopë might be developed upon
one man in Syrian Judseo-Christian surroundings .>



112 Bo Reicke, Die Verfassung der Urgemeinde

folglich auch in diesem Punkte bestätigen. Es handelt sich dabei
nicht um Uebernahme eines spezifischen Amtes oder bestimmter
Funktionen, sondern nur um ähnliche Formen der innern
Entwicklung.

c) Wenn somit die Sektenregel eine vorwiegend oligarchi-
sche und zugleich demokratische, die Damaskusschrift eine

vorwiegend monarchische Ordnung aufweist, so fehlen in jener
doch nicht monarchische Züge, in dieser auch nicht oligar-
chisch-demokratische Züge. Denn der Mebaqqer, die Angesehenen

und die Volksgemeinde spielen alle in beiden Texten eine
gewisse Rolle. Und wenn auch die Damaskusschrift im Verhältnis

zur Sektenregel eine gewisse Verschiebung aufweist, so
haben die beiden Texte doch in naher Verwandtschaft zueinander

gestanden. Ihre relative Ungleichheit zeugt nicht von
einer Revolution oder einem Hereinströmen neuer Elemente,
sondern von einer Elastizität, mit welcher sich die gegebene
Organisation nach Bedürfnis in verschiedenen Richtungen
entwickeln konnte.

Ueherhaupt vermitteln die beiden hier behandelten, dem
Urchristentum geographisch und chronologisch nahestehenden
Gemeindeordnungen den Eindruck einer auf ganz spezifische
Weise «komplexen» Verfassung. Monarchische, oligarchische
und demokratische Kräfte bestehen hier gleichzeitig
nebeneinander, ohne sich irgendwie zu bekämpfen. Trotz der
recht ungleichmäßigen Bedeutung der Gemeindeglieder bildet
die Gemeinde eine organische Einheit. So ist es offenbar auch
in der christlichen Kirche ursprünglich gewesen, wobei aber in
den betreffenden jüdischen Gemeindeordnungen die Ueher- und
Unterordnung der einzelnen Gemeindeglieder noch viel stärker
und schärfer zum Ausdruck kommt. Will man sich in der Frage
über die Verfassung der heutigen Kirche auf das Neue Testament

berufen, so muß es zu denken geben, daß in einer kurz vor
oder gleichzeitig mit dem Urchristentum florierenden jüdischen
Bewegung monarchische, oligarchische und demokratische
Kräfte in organischer Einheit zusammenwirken konnten. Und
dabei waren die einzelnen Gemeindeglieder gar nicht so
gleichgestellt, wie sich die Brüder in Christo doch schließlich fühlen
durften.

Basel. Bo Reicke.


	Die Verfassung der Urgemeinde im Lichte jüdischer Dokumente

