Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 10 (1954)

Heft: 2

Artikel: Zur Frage der Entmythologisierung : Antwort an Karl Jaspers
Autor: Bultmann, Rudolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877464

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877464
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

10. Jahrgang Heft 2 Miirz/ April 1954

Zur Frage der Entmythologisierung.

Antwort an Karl Jaspers.

Ich hatte mich zuerst gefreut, ja es als eine Ehre empfunden,
daf sich Karl Jaspers zur Frage der Entmythologisierung geiu-
Bert hat. Aber je ofter ich seine Ausfithrungen gelesen habe ?,
desto schwerer wurde es mir, darauf zu antworten. Und zwar
deshalb, weil ich immer stirker empfinde, wie wenig sie im
Sinne echter Kommunikation gehalten, im Stile eines sokratisch-
platonischen dwwhéyeodar gefalit sind, wie sehr es ex cathedra ge-
sprochene Worte sind.

Jaspers hat mich in die Lage versetzt, auf manches iiber-
haupt nicht antworten zu kénnen. Denn wenn ich mich gegen
den Vorwurf verteidigen wollte, dafl mich «kein Hauch etwa
kantischen oder platonischen Denkens beriihrt zu haben
scheinty (78), dafl ich die Philosophie als die «wissenschaftliche
Philosophie im Sinne der Professorenphilosophie des 19. Jahr-
hunderts oder der doxographischen Auffassung der hellenisti-
schen Zeity verstehe (78), dal ich echte Aufklirung mit Auf-
kliricht verwechsle (96 ff.), so wiirde ich ja eine komische Rolle
spielen. Ich kann auch nichts gegen seine Skepsis, ob meine
theologische Arbeit dem Pfarrer einen Dienst leiste (102, 105 {.),
sagen wollen. Und daf ich auf seine Charakteristik meiner Per-
son (105 f.) eingehe, wird ja niemand erwarten, Auf einen Ne-
krolog kann man nicht antworten.

Ich erspare es mir aber auch, auf Jaspers’ Kritik meiner
«Voraussetzungeny» einzugehen, auf denen «wie auf zwei Sdu-
len» das Gebiude meiner Thesen angeblich ruht (75 ff.). Es mag
aus dem Folgenden indirekt deutlich werden, dal} ich weder der
Meinung bin, die moderne Wissenschaft liefere ein « Weltbild»

1 Zuerst erschienen in der Schweizerischen Theologischen Umschau 1953,
Nr. 3/4, S. 74—106, dann im Merkur. — Die Seitenzahlen der Zitate nach der
Schweiz. Theol. Umschau.



82 R. Bultmann, Zur Frage der Entmythologisierung

in dem Sinne, wie Jaspers diesen Terminus versteht, noch daf}
ich mich auf eine philosophische Doktrin berufe. Was die letz-
tere Frage betrifft, so darf ich dankbar hinweisen einmal auf
die Ausfithrungen von Kurt Reidemeister 2, der gezeigt hat, daB
es sich bei der Entmythologisierung um ein hermeneutisches
Problem handelt, das aus einer konkreten Situation erwiichst,
die nicht in einer besonderen Weise zu philosophieren begriin-
det ist, und daB in dieser konkreten hermeneutischen Situation
das Begriffspaar existentiell - existential seinen verbindlichen
Sinn bekommt. Sodann auf die Schrift Friedrich Gogartens
«Entmythologisierung und Kirchey. ® Hier ist deutlich gemacht,
dall es nicht Abhéingigkeit von einer philosophischen Lehre Hei-
deggers bedeutet, wenn man von seiner Existenz-Analyse lernt,
weil in dieser das gleiche Problem angegriffen ist, das der Theo-
logie aufgegeben ist und das sie — etwa seit Ernst Troeltsch —
bewegt, nimlich das fiir die Theologie durch das geschichtliche
Verstindnis der Bibel akut gewordene Problem der Geschichte.
Im Bestreben, den Bezug des menschlichen Seins auf die Ge-
schichte und damit das geschichtliche Verstehen zu klédren, und
damit aus dem traditionellen «Subjekt-Objekt-Schemas heraus-
zukommen, kann die Theologie von Heidegger lernen. «Selbst-
verstindlich mull es nicht Heidegger sein, bei dem man lernt.
Meint man es anderwiirts besser lernen zu kénnen, dann ist es
gut. Nur: gelernt werden muf} es.»

Wenn es schon allgemein gilt: « Wer sich kritisch auf die Be-
griffe besinnt, die er gebraucht, ganz gleich, ob das theologische
oder physikalische sind, kommt damit in die Ndhe der Philoso-
phie und bedient sich ihrer Arbeity (Gogarten), so liegt es heute
nicht an willkiirlicher Wahl oder an individuellem Belieben,
wenn theologische Arbeit von der modernen philosophischen
Arbeit lernt, sondern es ist in der geschichtlichen Situation be-
griindet, in der hier wie dort die Einsicht in die Fragwiirdigkeit
des bis heute die Wissenschaft beherrschenden Denkens aufge-
brochen ist.

Wiirde eine echte Diskussion der Frage der Entmythologi-
sierung nicht davon ausgehen miissen, das Problem zu fizieren,
um das es sich bei dieser IFrage handelt? Sieht Jaspers die-

? Erschienen in der Seammlung VIII, 1953, S.528—534.
3 Stuttgart, Vorwerk-Verlag 1953.



R. Bultmann, Zur Frage der Entmythologisierung 83

ses Problem? Fiir ihn ist es ausgemacht, dall ich den Glau-
ben retten will, soweit er sich angesichts unausweichlicher
wissenschaftlicher Erkenntnisse retten it (96, 102), dall ich
«dem Glaubenslosen durch einen rationalen Gewaltakt so etwas
wie das gute Gewissen eines Nochglaubenwollens und -kon-
nensy verschaffen will (94). Das ist nun ganz gewill nicht meine
Abgicht. Die Entmythologisierung hat nicht den Sinn, durch
kritische Abstriche an der Tradition, bzw. an den biblischen
Sétzen, den Glauben fiir den modernen Menschen akzeptabel zu
machen, sondern diesem klarzumachen, was christlicher Glaube
ist, und ihn damit vor die Frage der Entscheidung zu stellen,
einer KEntscheidung, die gerade dadurch provoziert wird, daf}
der Anstol}, das oxdvdodov der Glaubensfrage — nun nicht spe-
ziell dem modernen Menschen, sondern dem Menschen iiber-
haupt (von dem der moderne Mensch nur eine Spezies ist) deut-
lich gemacht wird. Daher geht mein Versuch der Entmythologi-
sierung allerdings davon aus, die Anstéfle hinwegzuriumen, die
fiir den modernen Menschen daraus erwachsen, dal} er in einem
durch die Wissenschaft bestimmten Weltbild lebt.

Solches Verfahren hat sein Ziel nicht darin, dem modernen
Menschen beruhigend zu sagen: «Dieg und jenes brauchst du
nicht mehr zu glauben.» Das sagt es freilich auch und kann da-
durch in der Tat von einem Gewissensdruck befreien; aber nicht
deshalb, weil gezeigt wird, dafl das Quantum des zu Glauben-
den geringer sei, als der moderne Mensch geglaubt hatte, son-
dern weil gezeigt wird, dal} glauben etwas qualitativ anderes sei
als das Akzeptieren eines grifleren oder geringeren Quantums
von Sitzen. Indem die Entmythologisierung kliren will, was
der Sinn des Glaubens ist, fiihrt sie vor die Entscheidungsfrage,
nicht jedoch zu einem «denkenden Aneignen der existentiellen
Sédtze der Bibel durch existentiale Auslegungy (79), nicht als
eine «neue Methode wahrer Glaubensaneignungy mittels exi-
stentialer Interpretation (102).

Dieses — die Sichtbarmachung dessen, was christlicher
Glaube ist, die Sichtbarmachung der Entscheidungsfrage —
scheint mir das Einzige, aber auch das Entscheidende zu sein,
was der Theologe zu tun hat angesichts der <heute gewaltigen
wirklichen Gefahren, gegen die der Angst erwachsenen, in rat-
losem Irregehen ergriffenen triigerischen Hoffnungen und Er-

6*



84 R. Bultmann, Zur Frage der Entmythologisierung

wartungen, gegen die Ausfliichte, die analog in Medizin, Politik,
Theologie und iiberall ruinds sind» (94). Er hat die Frage deut-
lich zu machen, die Gott dem Menschen stellt und die fiir den
<natiirlichen» Menschen der AnstoB ist, weil sie die Preisgabe
aller selbstgesuchten Sicherheit fordert.

Dal sich Jaspers diesen Anstof nicht klargemacht hat, zeigt
sich einerseits darin, daf fiir ihn der Anstofl offenbar im Abso-
lutheitsanspruch der im Christentum geglaubten Offenbarung
besteht (wovon noch zu reden sein wird), andrerseits darin, dafl
er den biblischen Glauben zu dem «Bewulbtsein des von Gott ge-
schaffenen eingeborenen Adels des Menschen» verharmlost und
dieses «Bewulitsein der gottgeschenkten nobilitas ingenitay gar
noch mit dem biblischen (iibrigens paulinischen) «der Christus
in miry gleichsetzt (103), dab er fiir die paulinische Liehre von
der Rechtfertigung ohne des Gesetzes Werk allein durch den
Glauben kein Verstindnis hat (103), und dafl er im Johannes-
Kvangelium den «ersten christlichen mythisch gegriindeten An-
tisemitismus» findet (86).

Das eigentliche Problem ist also das hermeneutische, d. h.
das Problem der Interpretation der Bibel und der kirchlichen
Verkiindigung in der Weise, daBl diese als ein den Menschen
anredendes Wort verstanden werden kénnen. Das Problem der
Hermeneutik scheint mir aber von Jaspers trotz der langen
Ausfithrungen iiber das Verstehen (86—90) nicht wirklich er-
falit worden zu sein. DaB er die Verantwortung, einen biblischen
Text zu interpretieren, nicht am eigenen Leibe erfahren hat, ist
ihm natiirlich nicht vorzuwerfen. Aber diirfte man nicht erwar-
ten, dal er sich diese Aufgabe und ihre Verantwortung klarzu-
machen versuchte?

Er ist so gut wie ich davon iiberzeugt, daff ein Leichnam
nicht wieder lebendig werden und aus dem Grabe steigen kann
(83), dabB es keine Didmonen und keine magisch-kausale Wir-
kung gibt (84). Wie nun, wenn ich als Pfarrer in Predigt und
Unterricht Texte erkldaren soll, die von der korperlichen Aufer-
stehung Jesu, von Ddmonen oder von magisch-kausaler Wir-
kung reden? Oder wenn ich als wissenschaftlicher Theologe den
Pfarrer durch meine Interpretation zu seiner Aufgabe anleiten
soll? Wie wiirde Jaspers z. B. Rom. 5, 12—21 oder 6, 1—11 in-
terpretieren, wenn er vor die konkrete Aufgabe gestellt wiirde?



R. Bultmann, Zur Frage der Entmythologisierung 85

Wenn er vom Heilsgeschehen, das in der Tat im Neuen Testa-
ment in der Form des Mythos (etwa Phil. 2, 6—11) erzihlt wird,
sagt, dafl dieser Mythos «als solcher vom Ernst existentieller
Wirklichkeit zu priifeny sei «auf die Kraft, die von seiner Spra-
che ausgeht, und die Wahrheit, die ihm in der Wirklichkeit des
Lebens entspringty (101), so kann ich auf eine so vage Aussage
nur mit der Frage erwidern: « Wie macht man das?»

Sein Zauberwort, mit dem das hermeneutische Problem nie-
dergeschlagen wird, ist die «Chiffer> (gelegentlich auch: «Sym-
boly). Die mythologischen Aussagen der Texte sind «Chif-
fern», die mythologische Sprache ist «Chiffernspraches. «Chif-
fery wofiir? Fiir die «Transzendenzy, fiir den transzendenten
Gott. Der Mythos «ist die Sprache jener Wirklichkeit, die sel-
ber nicht empirische Realitit ist, der Wirklichkeit, mit der wir
existentiell leben>» (83).*

Mit der Definition des Mythos als Chiffer der Transzendenz
ist die Aufgabe der Interpretation erst angedeutet, aber keines-
wegs schon erledigt. Es mag aller Mythologie (wenn wir von
rein #dtiologischen Mythen absehen) gemeinsam sein, dal sie
von einer Wirklichkeit redet, die jenseits der empirischen Rea-
litét liegt und vom Bezuge des Menschen zu ihr redet. Aber ist
iene Wirklichkeit und damit das Sein des Menschen in aller
Mythologie in der gleichen Weise verstanden? Etwa in der in-
dischen, der griechischen und in der biblischen Mythologie?

* Wenn ich einmal absehe von der Frage, ob von dieser Wirklichkeit
nur in mythologischer Sprache geredet werden kann, wie Jaspers be-
hauptet, so mdchte ich fragen, ob seine Auffassung vom Mythos, sofern er
diesen als Chiffernsprache definiert, von der meinen so verschieden ist.
‘Wenn ich gelegentlich formuliert habe, dal sich im Mythos das Wissen
des Menschen um Grund und Grenze seines Seins ausspricht, ist das so
verschieden von dem, was Jaspers meint? Einig bin ich mit ihm ja jeden-
falls darin, daB der Mythos mifliverstanden ist, wenn die Wirklichkeit, von
der er redet, als «empirische Realitit», wenn seine Sprache als diejenige
«garantierter und garantierender Leibhaftigkeit> aufgefalt wird (83).
Freilich meine ich, dafl solches Millverstindnis nicht ein sekundares Ab-
gleiten ist, sondern dal} es vielmehr fiir den urspriinglichen Mythos charak-
teristisch ist, dafl in ihm die «empirische Realitdt> und jene «Wirklichkeit,
mit der wir existentiell leben», noch ungeschieden sind. Mythisches Denken
ist ebenso objektivierend wie wissenschaftliches, wenn es z. B. die Tran-
szendenz Gottes als rdumliche Entfernung oder die unheimliche Macht

des Bésen als in einer Person (dem Satan) verkérpert vorstellt. Eben daher
die Aufgabe der Entmythologisierung.



86 R. Bultmann, Zur Frage der Entmythologisierung

Den Reichtum und die Verschiedenheit der «Chiffern» kann
Jaspers natiirlich nicht {ibersehen. Aber ist diese Verschieden-
heit gleichgiiltig gegeniiber der Tatsache, dafl alle Mythen nur
Chiffern der Transzendenz sind? Wenn Jaspers sagt, daBl das
Wahre «in Spriingen der Geschichte des Geistes» (97) offenbar
wird, so scheint es, daB fiir ihn die Verschiedenheit der Mythen
eine rein zufillige, durch historische Konkretion bedingte ist.

Oder miliverstehe ich ihn? Er redet ja auch davon, dafl My-
thos gegen Mythos steht (85), und daf es gilt, «<innerhalb dieses
(des mythischen) Denkens zu ringen um das fiir wahr Geglaub-
tey (84 1., vgl. 101). Da Jaspers dafiir keine Beispiele gibt, son-
dern nur ganz allgemein davon redet, dall <die Bibel ein fiir uns
bevorzugter Ort dieses Ringens» sei, «ein anderer die griechi-
schen Epen und Tragddien, ein anderer die heiligen Biicher
Asiens» (85), so kann ich mir keine Vorstellung davon machen,
in welcher Weise dieser «geistige Kampfy gefithrt werden soll.
Gilt es nicht, die verschiedenen Mythologien hinsichtlich des in
ihnen sich aussprechenden Existenzverstindnisses zu interpre-
tieren? (Gibt es Verschiedenheit des Verstindnisses von Kxi-
stenz nur in der Philosophie (z. B. zwischen Jaspers und Hei-
degger), nicht auch in der Mythologie?

Kurz: ich sehe nicht, daBl Jaspers das hermeneutische Pro-
blem erfaBlt und sich darum bemiiht hat. Denn dal} die Aneig-
nung der mythischen Glaubenssprache «durch unwillkiirliche
Verwandlung in gegenwértig bezwingenden Sinn innerhalb des
Mythischen selbery zu geschehen habe (92 {.), 148t ja gerade die
Frage offen, was denn solche Verwandlung eigentlich sei, oder
was in ihr geschehe; ebenso was «das in der Verwandlung
Gleichbleibende der mythischen Wahrheity sei (93).

Jaspers entzieht sich dem hermeneutischen Problem aber
auch dadurch, dafl er die Aufgabe einer sachgemiflen Ausle-
gung der Bibel dem Wissenschaftler abspricht und dem Seel-
sorger zuweist. Dieser «wagt die Sprache der Transzendenz als
Sprache Gottes zu héren und zu sprechen in der gemeinschaft-
lichen Lebenswirklichkeit selber» (93). Darf ich die Frage stel-
len, ob der Seelsorger, um die Sprache der Bibel als die Sprache
der Transzendenz und damit als die Sprache Gottes zu horen,
nicht auch die Sprache des Hebrdischen und des Griechischen
verstehen mufl? Oder ob er, wenn er sie nicht versteht, sich nicht



R. Bultmann, Zur Frage der Enimythologisierung 87

auf die Wissenschaftler verlassen muf}, die sie verstehen? Und
besteht die Uebersetzung ins Deutsche der Gegenwart nur in der
Uebertragung fremder Vokabeln in deutsche? Oder bedarf es
dafiir nicht eines weitergehenden Verstindnisses der Sprache,
ihrer Begrifflichkeit, des sie leitenden Denkens? So dafl Ueber-
setzung immer zugleich Auslegung ist?

MuB nun die vom Wissenschaftler gelieferte Uebersetzung
nicht (soweit das erreichbar ist) «richtig> sein? Kann der Ixe-
get, der (um in den Begriffen von Jaspers zu reden) das (ur-
spriinglich) Verstandene verstehen will, das urspriinglich Ver-
standene mit seinen « Wertungen» von gut und bise, wahr und
falsch, schon und héfBlich (87) vergegenwértigen, ehe er den
Text «richtigy verstanden hat? «Die Aneignung des biblischen
Glaubens wird nicht durch Forschung vollzogen» (92). Gewil}
nicht! Aber wann hitte ich das je behauptet? «Verstehen des
Glaubens (d. h. doch wohl: glaubendes Verstehen) ... geschieht
nicht als Methode einer Forschung» (90). Gewill nicht! aber
glaubend-verstehende Aneignung des biblischen Wortes ist doch
nur moglich, wenn das biblische Wort jeweils in die der Gegen-
wart verstindliche Sprache iibersetzt ist. Und ist solche Ueber-
setzung ohne methodische Forschung moglich?

Nun ist freilich solche methodische Forschung (die also ur-
spriinglich Verstandenes verstehen will) nicht méglich, wenn
die Moglichkeit urspriinglichen Verstehens nicht im Forscher
vorhanden ist, d. h. wenn er nicht ein urspriinglich verstehendes,
ein existentielles Verhéltnis zu der Sache hat, um die es in dem
zu interpretierenden Texte geht. ® Er kann also, wenn er aufzei-
gen will, was in dem Text als gut und bése, wahr und falsch
usw. gilt, das nur tun, wenn fiir ihn selbst gut- und bése-sein,
wahr- und falsch-sein usw. existentielle Moglichkeiten sind. Das
hindert aber gar nicht, daB er bei der Interpretation seine « Wer-
tungeny suspendiert, d. h. in der Frage hélt. Die sachliche Inter-
pretation des «Richtigeny fiihrt indirekt den Horer oder Leser
in die Situation der Entscheidung. Die Interpretation selber
kann nur das «Richtigey sehen und zeigen wollen. Sie deckt in
solcher Interpretation Mdéglichkeiten von Existenzverstindnis
auf und richtet dadurch indirekt einen Appell an den Hérer oder

5 Ich darf hier wohl auf meinen Aufsatz «Zum Problem der Hermeneu-
tik» (Glauben und Verstehen IT, 1953, S.211—-235) verweisen.



88 R. Bultmann, Zur Frage der Entmythologisierung

Leser, nimmt ihm aber die Entscheidung nicht ab. Natiirlich
kann sie nicht verhindern, dafl der Horer oder Leser das Ge-
sagte miliversteht, wenn er den Appell nicht vernimmt.

Was von jeder Interpretation gilt, das gilt ebenso von der
Interpretation der Bibel. Auch sie vermag nur das «Richtige»
zu sehen und zu zeigen, und sie vermag es nur dann, wenn der
Interpret ein Verhiltnis zu der Sache hat, um die es hier geht.
Das bedeutet aber nicht das Unmogliche, dafl der Interpret sei-
nen Glauben voraussetzt, wohl aber, dall er von der F'rage sei-
ner Existenz bewegt ist, auf welche Frage der Glaube eine mog-
liche, aber nicht durch die Interpretation andemonstrierbare
Antwort ist.

Die Verkennung der Situation des Interpreten durch Jas-
pers scheint mir mit seiner Bestreitung der Moglichkeit einer
existentialen Analyse iiberhaupt zusammenzuhéngen. Warum
eine solche nicht moéglich sein soll, vermag ich nicht einzusehen.
Gewil} unterscheidet sich das, was Jaspers ¢«Existenzerhellung>»
zu nennen pflegt, von Heideggers phinomenologischer Analyse
des Daseins dadurch, dafl sich die «Existenzerhellung» nur im
Existieren und nicht 16sbar von «existentieller Kommunikation»
vollzieht. Aber Jaspers kann doch gar nicht umhin, das, was er
<IExistenzerhellungy nennt, so zu explizieren, dafl es allgemein
verstindlich wird, d. h. er muf} es zur Lehre objektivieren. Und
wenn Jaspers sagen konnte, dafl sich die Objektivation im ech-
ten (existentiellen) Verstehen selbst aufhebt, so gilt Entspre-
chendes fiir Heideggers Analyse. Seine phinomenologische
Analyse des Daseins als eines in sich verschlossenen und zu
sich entschlossenen Daseins im Sein zum Tode nimmt auch
demjenigen, den sie als «L.ehre» iiberzeugt, nicht das Wagnis
der Existenz ab. Vielmehr zeigt sie, dafl Existenz nur je von mir
iibernommen werden kann, und macht die von Jaspers gefor-
derte Verantwortung deutlich, die Verantwortung «zum Selbst-
sein, Echtsein und Eigentlichsein, zur Einsenkung in die Ge-
schichtlichkeit der eigenen zu iibernehmenden Herkunft des So-
seins, zum Ernst der Frage in der trostlosen Situationy (78).

Ob man einen Satz von Jaspers wie den: «Es gibt nichts an-
deres als Verstehen ... Verstehen ist die Weise der Gegenwart
des Seins, das wir sind» (87) als einen Satz existentialer Ana-
lyse bezeichnen will oder nicht, scheint mir ein Wortstreit zu



R. Bultmann, Zur Frage der Entmythologisierung 89

sein. Oder die Rede von der « Verantwortung des auf sich selbst
zuriickgeworfenen Menschen, der nur durch die Freiheit und
auf keinem anderen Wege erfidhrt, wie er sich in ihr, aber nicht
durch sie von der Transzendenz geschenkt wird» (95)! Oder die
Erwigung, «daB jeder Mensch in seiner Freiheit die Moglich-
keit hat, sich von der Transzendenz geschenkt und gefithrt zu
erfahren» (100)! Wenn sich der Leser solcher Sitze diese aneig-
net, weil er in ihnen Klarheit iiber sein Sein zu finden meint,
iibernimmt er dann eine Lehre der «wissenschaftlichen Philoso-
phie im Sinne der Professorenphilosophie des 19. Jahrhun-
dertsy (78)? Vor solchem Millverstindnis kann auch Jaspers
sich nicht retten. Aber im Millverstindnis oder im Miflbrauch
der existentialen Analyse liegt doch gewil} kein Beweis fiir ihre
Unmoglichkeit.

Dem hermeneutischen Problem kommt Jaspers m. k. am
nichsten in seinen Reflexionen iiber das Subjekt-Objekt-Ver-
hdlinis. Aber kdme es ihm auf ein daléyeoBa1 im Sinne gemein-
samen Wahrheitsuchens in gegenseitiger kritischer Befragung
an, so hétte er doch nicht iibersehen konnen, dal eben jene
Frage nach dem Subjekt-Objekt-Verhéiltnis auch meine herme-
neutischen Bemiihungen bewegt, dafl ich mich ndmlich bemiihe,
ein echtes Verstehen vergangenen KExistenzverstindnisses aus
der Sicht des objektivierenden Denkens herauszunehmen. Da-
her fiihle ich mich von seinem Urteil nicht getroffen, dal ich in
der Objektivitdt des Gesagten und der Subjektivitit des Spre-
chenden beides nicht in eins zusammenhalte (91).

Ich k6énnte nun freilich nicht sagen, daf} dieses « Zusammen-
halten»y das Werk des «Umgreifendeny sei. Vielmehr meine ich,
daf es sich einfach darin ereignet, dall das Subjekt in echter Be-
gegnung das Objektals Anrede vernehme. Hinter diese zuriickzu-
gehen in der Reflexion auf das «Umgreifende», scheint mir nicht
nur eine iiberfliissige Spekulation zu sein, sondern auch den
Ernst der Anrede, der Begegnung, zu verfehlen. Die Begriffe
der Begegnung und der Anrede spielen bei Jaspers keine Rolle.
Das aber scheint mir nichts Geringeres zu besagen, als dal} die
Geschichtlichkeit des menschlichen Seins von ihm nicht voll er-
falit ist. Soweit ich aus seinen Ausfiihrungen entnehmen kann,
versteht er unter der Geschichtlichkeit nur die Tatsache, daf der
Mensch je an einer Stelle des historischen Zeitablaufs steht, daf}



90 R. Bultmann, Zur Frage der Entmythologisierung

er unter zufilligen historischen Bedingungen lebt und unter
dem Einflul historischer Tradition steht,

Deshalb erscheint mir auch Jaspers’ Begriff von Transzen-
denz als fragwiirdig. Zunichst hat Transzendenz offenbar den
negativen Sinn des Ungegenstindlichen; die Einsicht, dall Exi-
stenz nicht zur Welt des Gegenstindlichen gehort, fiihrt dann
dazu, das Ungegenstiindliche zu hypostasieren zum «Umgrei-
fenden alles Umgreifendeny, ja zu Gott, so dafl nun in der Tat
in der fiir Jaspers unentbehrlichen mythologischen Sprache ge-
redet werden kann; z. B. dafl der Mensch die M&glichkeit hat,
sich von der Transzendenz geschenkt und gefiihrt zu erfahren
(100), oder daf die Liberalitit nicht irgend etwas fiir unmdéglich
erklirt, was Gott als absolute Transzendenz bewirken konnte
(100). Fiihlt man sich beim «Umgreifenden alles Umgreifenden>
an das «Universum» Schleiermachers erinnert, den Jaspers ge-
legentlich mit einer boshaften Bemerkung bedenkt (92), so er-
innern andere Aussagen an Kant. Nach Jaspers ist der «unmit-
telbare Bezug zur Gottheit in der eigenen verantwortlichen
Freiheit der Vernunft in jedem Menschen méglichy (99). «In der
unmittelbaren Beziehung der eigenen Freiheit zur Gottheit»
weill sich «das Bewultsein in Gottes Hand» (103). Was ist dann
schlieBlich diese «Transzendenz» anderes, als was friiher ein-
mal «Geisty genannt wurde? Geist, der freilich der «Leibhaftig-
keity gegeniiber transzendent ist, der aber der menschlichen
Vernunft immanent ist! Ist solche «Transzendenz» die Tran-
szendenz Gottes? Wenn nach Jaspers «das Geheimnis des Of-
fenbarwerdens des Wahren in Spriingen der Geschichte des
Geistesy offenbar wird (97), so scheint die «Transzendenz»
auch der Geschichte immanent zu sein.

Sein Begriff der Transzendenz fiihrt nun Jaspers zu seiner
Deutung des Offenbarungsglaubens. «<Dall Gott sich lokalisiert
an Ort und Zeit, einmalig oder in einer Folge von Akten, sich
hier und nur hier offenbart habe, ist ein Glaube, der in der Welt
Gott zu einem Objektiven befestigty (97). Sehr richtig! Auch
richtig, daB in den christlichen Kirchen der Offenbarungsglaube
oft so verstanden wurde und wird. Aber sieht Jaspers nicht, daf}
gegen solchen Offenbarungsglauben auch immer wieder der
Kampf gefithrt wurde? Weill er nicht, dal} ich gerade gegen die
Fixierung Gottes zu einem Objektiven, gegen das Millverstind-



R. Bultmann, Zur Frage der Entmythologisierung 91

nis der Offenbarung als Offenbartheit kiimpfe? Sieht er nicht,
dal es das Ziel meiner «Entmythologisierung» ist, die mytholo-
gische Eschatologie des Neuen Testaments so zu interpretieren,
dafl das Offenbarungsgeschehen als «eschatologischesy Gesche-
hen in echtem Sinne deutlich wird? Er mag meine Auffassung
fiir falsch halten, aber kann ein echtes dwahéveodar statthaben,
wenn die Intention des Gegners ignoriert wird?

Nun, ich habe den Eindruck, dafl Jaspers ein wirkliches
drahéyeodor mit mir nicht fiir moglich hilt, und zwar wegen des-
sen, was er als meine Orthodoxie bezeichnet, bzw. deshalb, weil
ich als christlicher Theologe den Absolutheitsanspruch der im
Christentum geglaubten Offenbarung behaupte. Ist es Jaspers
klar, dafl, wo immer Offenbarungsglaube redet, er die Absolut-
heit der geglaubten Offenbarung behauptet, behaupten mub,
weil er sich selbst als die Antwort auf das: <Ich bin der Herr
dein Gott. Du sollst keine anderen Goétter haben neben mir!» ver-
steht. Es steht jedem frei, solchen Offenbarungsglauben fiir ab-
surd zu halten. Aber wenn er das tut, so sollte er nicht von Of-
fenbarung reden. Denn es ist jedenfalls auch absurd, durch
einen Blick iiber die Geschichte der Religion oder des Geistes
hier oder dort Offenbarung finden zu wollen. Als Historiker
kann ich nur hier oder dort Offenbarungsglauben feststellen,
niemals aber Offenbarung. Denn Offenbarung ist Offenbarung
nur in actu und pro me; sie wird nur in der personlichen Ent-
scheidung als solche verstanden und anerkannt.

Dann ist es auch absurd, die Frage zu stellen: «Woran ist
Offenbarung erkennbar: Welches Kriterium der Wahrheit wird
tiir die direkte Offenbarung Gottes angegeben?» (98) — sofern
soleche Frage voraussetzt, dal man sich zuerst der Wahrheit
des Anspruchs der Offenbarung vergewissern konnte, ehe man
sie als solche anerkennt. Gerade das ist ausgeschlossen, wo von
Offenbarung in echtem Sinne die Rede ist, und die Niederschla-
gung der Frage nach Kriterien gehort zu dem Anstol, den die
Offenbarung wesenhaft bietet. Als ob sich Gott vor dem Men-
schen rechtfertigen miifite! Als ob nicht jeder (auch der in der
Forderung von Kriterien verborgene) Geltungsanspruch vor
Gott verstummen miilite! Als ob nicht die Geltung des Menschen
das Geschenk an den vor ihm zunichte gewordenen Menschen
ware! Das ist doch der Sinn der — nach Jaspers mythologi-



92 R. Bultmann, Zur Frage der Entmythologisierung

schen — Lehre von der Rechtfertigung allein aus Gnade ohne des
Gesetzes Werke. Denn die «Werkey sind hier gemeint als das
Verhalten des Menschen, der durch eigene Kraft seine Geltung
vor Gott gewinnen, seinen Anspruch vor Gott, sein «Rithmeny,
begriinden will, und die «Gerechtigkeity ist nichts anderes als
die Geltung des Menschen vor Gott.

Ist dieses — die Liehre von der Rechtfertigung allein aus
Gnade ohne des Gesetzes Werke — der «Offenbarungsinhalty,
so mul} freilich der christliche Glaube die «fixierte Endgiiltig-
keity dieses «Offenbarungsinhaltsy (98) behaupten. Er wiirde
sonst gar nicht im Ernst von Offenbarung reden. Es ist aber
klar — und mich diinkt, Jaspers hétte das sehen sollen —, dal}
dieser «Offenbarungsinhalty nie im Sinne einer Orthodoxie als
eine Lehre angeeignet werden kann, ohne sofort seine Wahr-
heit zu verlieren. Geschieht das, so hat Jaspers’ «Liberalitits
vollig recht, wenn sie «fiir sich die Bewegung in der Zeit nicht
aufheben lassen will durch die fixierte Endgiiltigkeit eines Of-
fenbarungsinhaltsy (98). Aber Wahrheit ist jener «Offenba-
rungsinhalty ja nur jeweils als Ereignis.

Meint Jaspers etwa, ich sei mir nicht klar dariiber, daBl, «<was
immer als Offenbarung gesagt und getan isty — dal} es «gesagt
und getan ist in weltlicher Gestalt, weltlicher Sprache, mensch-
lichem T'un und menschlichem Auffassen» (98)? Nun, eben die-
ses wird ja (in mythologischer Sprache!) in der christlichen
Lehre von der Inkarnation ausdriicklich behauptet. EEs kommt
nur darauf an, dal} die Inkarnation nicht als ein vor etwa 1950
Jahren passiertes Mirakel verstanden wird, sondern als «escha-
tologischesy Geschehen, das, in der historischen Person Jesu
anhebend, stets im verkiindigten Wort verkiindigender Men-
schen gegenwiirtig ist «als von Menschen vollzogenes Tun,
Sprechen, Erfahreny (98).

Freilich: wenn das «Heilsgescheheny ein objektivierbares
KEreignis in einer fernen Vergangenheit wéire, und wenn es in
diesem Sinne ein «objektives Heilsgescheheny wiire, so hiitte die
«Liberalitity ganz recht, es nicht «als absolutes Ereignis und
Bedingung des Heils fiir alle Menschen» anzuerkennen (101).
Aber im christlichen Verstande wird «die Kraft des Glaubens»
nicht nur nicht «geschwiichty, «<wenn der Geschichtlichkeit die
absolute Geltung ihrer Objektivationen fiir alle Menschen ge-



R. Bultmann, Zur Frage der Entmythologisierung 93

nommen ist, d. h. wenn die objektive Garantie in der Welt auf-
horty (101), sondern im Gegenteil: erst dann gewinnt der Glaube
Sinn und Kraft; denn erst dann ist er echte Entscheidung.

Wenn Offenbarung wirklich als Gottes Offenbarung ver-
standen wird, so ist sie keine Mitteilung von Liehren, auch nicht
von ethischen oder geschichtsphilosophischen Wahrheiten, son-
dern die unmittelbare Anrede Gottes je an mich, je mich an den
mir vor Gott zukommenden Platz weisend, d. h. mich in meine
Menschlichkeit rufend, die ohne Gott nichtig ist und nur in der
Erkenntnis ihrer Nichtigkeit fiir Gott offen ist. lis kann daher
fiir die Wahrheit der Offenbarung nur ein einziges «Kriterium»
geben, ndmlich dieses, daf das mit dem Anspruch, Offenbarung
zu sein, begegnende Wort den Menschen in die Entscheidung
stellt — in die Entscheidung ndmlich, wie er sich selbst verste-
hen will: aus eigener Kraft, Vernunft und Tat sein Lieben, seine
Kigentlichkeit gewinnend, oder aus der Gnade Gottes. Der Glau-
be, der den Anspruch der Offenbarung anerkennt, ist kein blin-
der Glaube, der auf dullere Autoritit hin etwas Unwverstindli-
ches akzeptiert. Denn der Mensch kann verstehen, was das Wort
der Offenbarung sagt, da es ihm die beiden M6glichkeiten seines
Selbstverstindnisses anbietet.

Aber ebenso ist auch zu sagen: der Glaube akzeptiert auf
Autoritit hin Unglaubliches! Denn die Moglichkeit, aus der
Gnade Gottes zu leben, kann ihrem Wesen nach nur eine je mir
geschenkte, keine allgemein zur Verfiigung stehende, nur zu er-
greifende sein; sonst wiirde gerade das, was der Sinn der Of-
fenbarung ist, die Begnadigung des vor Gott zu nichte gewor-
denen Menschen, aufgehoben. Der Mensch lebt nicht von der
Idee der Gnade Gottes, sondern von der je ihm zugesprochenen
Gmade.

Die Otfenbarung kann also nur jeweils Ereignis sein, wann
und wo das Wort der richtenden und schenkenden Gnade je-
weils einem Menschen zugesprochen wird. Dal} es ein solches
Zusprechen gibt, in dem Gott nicht als Gottesidee — mag sie so
richtig sein, wie sie will — erscheint, sondern als mein Gott, der
hier und jetzt zu mir spricht, und zwar durch den Mund von
Menschen, das ist der «entmythologisiertey Sinn des 6 Aoyog cap¥
évévero, der kirchlichen Inkarnationslehre. Und insofern ist die
christliche Verkiindigung an eine Tradition gebunden und



94 R. Bultmann, Zur Frage der Entmythologisierung

blickt auf eine historische Gestalt und ihre Geschichte zuriick,
als sie in dieser Gestalt und ihrer Geschichte die Legitimation
des Zusprechens sieht. Und das ist der «entmythologisiertes
Sinn der Behauptung, Jesus Christus sei das eschatologische
Phinomen, das die Welt zu ihrem Ende bringt, dal} dieser Chri-
stus nicht ein historisches Phiédnomen der Vergangenheit ist,
sondern als das Wort der vernichtenden und im Vernichten le-
bendig machenden Gnade jeweils Gegenwart ist in der Zusage,
deren Inhalt nicht eine allgemeine Wahrheit ist, sondern die An-
rede Gottes je in der konkreten Situation. Das ist das Paradox
des christlichen Glaubens, dall das eschatologische Geschehen,
das der Welt ihr Ende setzt, in der Geschichte der Welt Ereignis
geworden ist und in jeder Predigt, wenn sie echte Predigt ist,
und in jedem christlichen Zuspruch, Ereignis wird. Und das ist
das Paradox der Theologie, dafl sie objektivierend — wie alle
Wissenschaft — vom Glauben reden mul}, im Wissen, daf alles
Reden seinen Sinn nur findet in der Aufhebung der Objektiva-
tion.

Der Absolutheits-Anspruch des christlichen Glaubens ist
fiir Jaspers der Anstof. Es kiénnte demnach scheinen, daf ich
von der Wirkung meines Entmythologisierungs-Versuchs auf
ihn ganz befriedigt sein diirfte. Denn der Sinn der Entmytholo-
gisierung ist doch, den Anstof} zur Geltung zu bringen. Indessen
zweifle ich, ob mir das bei Jaspers gelungen ist; denn ich zweif-
le, ob der Anstof von ihm richtig verstanden ist. Er ist es ndm-
lich nicht, solange er verstanden wird als die Behauptung der
Absolutheit der christlichen Religion. Als solcher ist er sinnlos.
Die christliche Religion ist ein Phinomen der Weltgeschichte,
so gut wie andere Religionen, und sie kann wie diese in bezug
auf ihren geistigen Gehalt und auf das in ihr lebendige Ver-
stindnis menschlicher Existenz in den Blick gefalit werden. Ge-
will kann man die Religionen der Erde auch hinsichtlich ihres
Gehalts und der Tiefe ihrer Einsicht in das Wesen der mensch-
lichen Existenz ordnen. Aber selbst wenn man bei solchem Ver-
such der Ordnung der christlichen Religion den héchsten Rang
zusprechen wollte, wenn man etwa ihren unersetzlichen Wert
fiir die menschliche Kultur behaupten wollte, so wiire damit et-
was grundsitzlich anderes gemeint als der Absolutheits-An-
gpruch des christlichen Glaubens. Dieser Anspruch kann nur



Bo Reicke, Die Verfassung der Urgemeinde 95

— aber er mufl auch — vom Glaubenden jeweils erhoben wer-
den, und zwar nicht auf Grund eines Vergleichs mit anderen
Glaubensweisen, sondern nur als die Antwort auf das anre-
dende Wort, das je mich getroffen hat. Und diese Antwort lautet:
KOple, TPOG Tiva dmehevodpeda; puata Lwiig aiwviov éxeag (Joh. 6,68).
Marburg/Lahn. Rudolf Bultmann.

Die Verfassung der Urgemeinde
im Lichte jiidischer Dokumente.

Antrittsvorlesung an der Universitdt Basel am 26. Februar 1954.

Wenn hier von der Verfassung der christlichen Urgemeinde
die Rede sein wird, so handelt es sich nicht um das bibeltheolo-
gische Problem des neutestamentlichen Kirchenbegriffs, son-
dern um das kulturgeschichtliche Problem der urchristlichen
Gemeindeordnung. Natiirlich 148t sich das Theoretische vom
Praktischen nie wirklich trennen, aber hier soll das Hauptge-
wicht doch auf den praktischen Verhiltnissen liegen, wihrend
die theologischen Anschauungen grofitenteils aullerhalb der
Betrachtung bleiben. Nachdem dabei zunéchst eine «Komplexi-
taty des urchristlichen Verfassungswesens behauptet worden
ist, sollen dann zur Unterstiitzung dieser These durch orien-
talisches Analogiematerial ein paar jiidische Gemeindeordnun-
gen herangezogen werden, die in den letzten Jahren durch ar-
chéologische Funde in der Wiiste Juda aktuell geworden sind.

1L

Nicht nur die Apologeten verschiedener kirchlicher Richtun-
gen, wie etwa Ipiskopalisten, Presbyterianer, Kongregationa-
listen, sondern auch die geschichtlich arbeitenden Krforscher
des Neuen Testaments und der alten Kirche sind zu sehr ver-
schiedenen Ergebnissen gekommen, wenn es sich um die Ver-
fassung der Urgemeinde handelt. So wollen einige hervorra-
gende Kirchenhistoriker in dem englischen Sammelwerk «The
Apostolic Ministrysy (1946) nach eingehenden Untersuchungen



	Zur Frage der Entmythologisierung : Antwort an Karl Jaspers

