
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 10 (1954)

Heft: 2

Artikel: Zur Frage der Entmythologisierung : Antwort an Karl Jaspers

Autor: Bultmann, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877464

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877464
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift
10. Jahrgang Heft 2 März/ April 1954

Zur Frage der Entmythologisieruug.
Antwort an Karl Jaspers.

Ich hatte mich zuerst gefreut, ja es als eine Ehre empfunden,
daß sich Karl Jaspers zur Frage der Entmythologisierung geäußert

hat. Aber je öfter ich seine Ausführungen gelesen habe 1,

desto schwerer wurde es mir, darauf zu antworten. Und zwar
deshalb, weil ich immer stärker empfinde, wie wenig sie im
Sinne echter Kommunikation gehalten, im Stile eines sokratisch-
platonischen öiaAepeadai gefaßt sind, wie sehr es ex cathedra
gesprochene Worte sind.

Jaspers hat mich in die Lage versetzt, auf manches
überhaupt nicht antworten zu können. Denn wenn ich mich gegen
den Vorwurf verteidigen wollte, daß mich «kein Hauch etwa
kantischen oder platonischen Denkens berührt zu haben
scheint» (78), daß ich die Philosophie als die «wissenschaftliche
Philosophie im Sinne der Professorenphilosophie des 19.

Jahrhunderts oder der doxographischen Auffassung der hellenistischen

Zeit» verstehe (78), daß ich echte Aufklärung mit Auf-
kläricht verwechsle (96 ff.), so würde ich ja eine komische Rolle
spielen. Ich kann auch nichts gegen seine Skepsis, ob meine
theologische Arbeit dem Pfarrer einen Dienst leiste (102,105 f.),
sagen wollen. Und daß ich auf seine Charakteristik meiner Person

(105 f.) eingehe, wird ja niemand erwarten. Auf einen
Nekrolog kann man nicht antworten.

Ich erspare es mir aber auch, auf Jaspers' Kritik meiner
«Voraussetzungen» einzugehen, auf denen «wie auf zwei Säulen»

das Gebäude meiner Thesen angeblich ruht (75 ff.). Es mag
aus dem Folgenden indirekt deutlich werden, daß ich weder der
Meinung bin, die moderne Wissenschaft liefere ein «Weltbild»

1 Zuerst erschienen in der Schweizerischen Theologischen Umschau 1953,
Nr. 3/4, S. 74—106, dann im Merkur. — Die Seitenzahlen der Zitate nach der
Schweiz. Theol. Umschau.

e



82 R. Bultmann, Zur Frage der Entmythologisierung

in dem Sinne, wie Jaspers diesen Terminus versteht, noch daß

ich mich auf eine philosophische Doktrin berufe. Was die letztere

Frage betrifft, so darf ich dankbar hinweisen einmal auf
die Ausführungen von Kurt Reidemeister 2, der gezeigt hat, daß
es sich hei der Entmythologisierung um ein hermeneutisches
Problem handelt, das aus einer konkreten Situation erwächst,
die nicht in einer besonderen Weise zu philosophieren begründet

ist, und daß in dieser konkreten hermeneutisehen Situation
das Begriffspaar existentiell - existential seinen verbindlichen
Sinn bekommt. Sodann auf die Schrift Friedrich Gogartens
«Entmythologisierung und Kirche».3 Hier ist deutlich gemacht,
daß es nicht Abhängigkeit von einer philosophischen Lehre
Heideggers bedeutet, wenn man von seiner Existenz-Analyse lernt,
weil in dieser das gleiche Problem angegriffen ist, das der Theologie

aufgegeben ist und das sie — etwa seit Ernst Troeltsch —
bewegt, nämlich das für die Theologie durch das geschichtliche
Verständnis der Bibel akut gewordene Problem der Geschichte.
Im Bestreben, den Bezug des menschlichen Seins auf die
Geschichte und damit das geschichtliche Verstehen zu klären, und
damit aus dem traditionellen «Subjekt-Objekt-Schema»
herauszukommen, kann die Theologie von Heidegger lernen.
«Selbstverständlich muß es nicht Heidegger sein, bei dem man lernt.
Meint man es anderwärts hesser lernen zu können, dann ist es
gut. Nur: gelernt werden muß es.»

Wenn es schon allgemein gilt: «Wer sich kritisch auf die
Begriffe besinnt, die er gehraucht, ganz gleich, ob das theologische
oder physikalische sind, kommt damit in die Nähe der Philosophie

und bedient sich ihrer Arbeit» (Gogarten), so liegt es heute
nicht an willkürlicher Wahl oder an individuellem Belieben,
wenn theologische Arbeit von der modernen philosophischen
Arbeit lernt, sondern es ist in der geschichtlichen Situation
begründet, in der hier wie dort die Einsicht in die Fragwürdigkeit
des bis heute die Wissenschaft beherrschenden Denkens
aufgebrochen ist.

Würde eine echte Diskussion der Frage der Entmythologisierung

nicht davon ausgehen müssen, das Problem zu fixieren,
um das es sich bei dieser Frage handelt? Sieht Jaspers die-

2 Erschienen in der Sammlung VIII, 1953, S. 528—534.
3 Stuttgart, Vorwerk-Verlag 1953.



Ii. Bultmann, Zur Frage der Entmgthologisierung 83

ses Problem? Für ihn ist es ausgemacht, daß ich den Glanben

retten will, soweit er sich angesichts unausweichlicher
wissenschaftlicher Erkenntnisse retten läßt (96, 102), daß ich
«dem Glaubenslosen durch einen rationalen Gewaltakt so etwas
wie das gute Gewissen eines Nochglaubenwollens und -kön-
nens» verschaffen will (94). Das ist nun ganz gewiß nicht meine
Absicht. Die Entmythologisierung hat nicht den Sinn, durch
kritische Abstriche an der Tradition, bzw. an den biblischen
Sätzen, den Glauben für den modernen Menschen akzeptabel zu
machen, sondern diesem klarzumachen, was christlicher Glaube
ist, und ihn damit vor die Frage der Entscheidung zu stellen,
einer Entscheidung, die gerade dadurch provoziert wird, daß
der Anstoß, das cfKctvbaXov der Glaubensfrage — nun nicht
speziell dem modernen Menschen, sondern dem Menschen
überhaupt (von dem der moderne Mensch nur eine Spezies ist) deutlich

gemacht wird. Daher geht mein Versuch der Entmythologisierung

allerdings davon aus, die Anstöße hinwegzuräumen, die
für den modernen Menschen daraus erwachsen, daß er in einem
durch die Wissenschaft bestimmten Weltbild lebt.

Solches Verfahren hat sein Ziel nicht darin, dem modernen
Menschen beruhigend zu sagen: «Dies und jenes brauchst du
nicht mehr zu glauben.» Das sagt es freilich auch und kann
dadurch in der Tat von einem Gewissensdruck befreien; aber nicht
deshalb, weil gezeigt wird, daß das Quantum des zu Glaubenden

geringer sei, als der moderne Mensch geglaubt hatte,
sondern weil gezeigt wird, daß glauben etwas qualitativ anderes sei
als das Akzeptieren eines größeren oder geringeren Quantums
von Sätzen. Indem die Entmythologisierung klären will, was
der Sinn des Glaubens ist, führt sie vor die Entscheidungsfrage,
nicht jedoch zu einem «denkenden Aneignen der existentiellen
Sätze der Bibel durch existentiale Auslegung» (79), nicht als
eine «neue Methode wahrer Glaubensaneignung» mittels exi-
stentialer Interpretation (102).

Dieses — die Sichtbarmachung dessen, was christlicher
Glaube ist, die Sichtbarmachung der Entscheidungsfrage —
scheint mir das Einzige, aber auch das Entscheidende zu sein,
was der Theologe zu tun hat angesichts der «heute gewaltigen
wirklichen Gefahren, gegen die der Angst erwachsenen, in
ratlosem Irregehen ergriffenen trügerischen Ploffnungen und Er-

6*



84 R. Bultmann, Zur Frage der Entmijthologisierung

Wartungen, gegen die Ausflüchte, die analog in Medizin, Politik,
Theologie und überall ruinös sind» (94). Er hat die Frage deutlich

zu machen, die Gott dem Menschen stellt und die für den
«natürlichen» Menschen der Anstoß ist, weil sie die Preisgabe
aller selbstgesuchten Sicherheit fordert.

Daß sich Jaspers diesen Anstoß nicht klargemacht hat, zeigt
sich einerseits darin, daß für ihn der Anstoß offenbar im Abso-
lutheitsanspruch der im Christentum geglaubten Offenbarung
besteht (wovon noch zu reden sein wird), andrerseits darin, daß

er den biblischen Glauben zu dem «Bewußtsein des von Gott
geschaffenen eingeborenen Adels des Menschen» verharmlost und
dieses «Bewußtsein der gottgeschenkten nobilitas ingenita» gar
noch mit dem biblischen (übrigens paulinischen) «der Christus
in mir» gleichsetzt (103), daß er für die paulinische Lehre von
der Rechtfertigung ohne des Gesetzes Werk allein durch den
Glauben kein Verständnis hat (103), und daß er im Johannes-
Evangelium den «ersten christlichen mythisch gegründeten
Antisemitismus» findet (86).

Das eigentliche Problem ist also das hermeneutische, d. h.
das Problem der Interpretation der Bibel und der kirchlichen
Verkündigung in der Weise, daß diese als ein den Menschen
anredendes Wort verstanden werden können. Das Problem der
Hermeneutik scheint mir aber von Jaspers trotz der langen
Ausführungen über das Verstehen (86—90) nicht wirklich
erfaßt worden zu sein. Daß er die Verantwortung, einen biblischen
Text zu interpretieren, nicht am eigenen Leibe erfahren hat, ist
ihm natürlich nicht vorzuwerfen. Aber dürfte man nicht erwarten,

daß er sich diese Aufgabe und ihre Verantwortung
klarzumachen versuchte?

Er ist so gut wie ich davon überzeugt, daß ein Leichnam
nicht wieder lebendig werden und aus dem Grabe steigen kann
(83), daß es keine Dämonen und keine magisch-kausale
Wirkung gibt (84). Wie nun, wenn ich als Pfarrer in Predigt und
Unterricht Texte erklären soll, die von der körperlichen
Auferstehung Jesu, von Dämonen oder von magisch-kausaler
Wirkung reden? Oder wenn ich als wissenschaftlicher Theologe den
Pfarrer durch meine Interpretation zu seiner Aufgabe anleiten
soll? Wie würde Jaspers z. B. Rom. 5,12—21 oder 6,1—11
interpretieren, wenn er vor die konkrete Aufgabe gestellt würde?



R. Bultmann, Zur Frage der Entmythologisierung 85

Wenn er vom Heilsgeschehen, das in der Tat im Neuen Testament

in der Form des Mythos (etwa Phil. 2, 6—11) erzählt wird,
sagt, daß dieser Mythos «als solcher vom Ernst existentieller
Wirklichkeit zu prüfen» sei «auf die Kraft, die von seiner Sprache

ausgeht, und die Wahrheit, die ihm in der Wirklichkeit des

Lebens entspringt» (101), so kann ich auf eine so vage Aussage
nur mit der Frage erwidern: «Wie macht man das?»

Sein Zauberwort, mit dem das hermeneutische Problem
niedergeschlagen wird, ist die «Chiffer» (gelegentlich auch: «Symbol»),

Die mythologischen Aussagen der Texte sind «Chif-
fern», die mythologische Sprache ist «Chiffernsprache». «Chiffer»

wofür? Für die «Transzendenz», für den transzendenten
Gott. Der Mythos «ist die Sprache jener Wirklichkeit, die seiher

nicht empirische Realität ist, der Wirklichkeit, mit der wir
existentiell leben» (83).4

Mit der Definition des Mythos als Chiffer der Transzendenz
ist die Aufgabe der Interpretation erst angedeutet, aber keineswegs

schon erledigt. Es mag aller Mythologie (wenn wir von
rein ätiologischen Mythen absehen) gemeinsam sein, daß sie
von einer Wirklichkeit redet, die jenseits der empirischen Realität

liegt und vom Bezüge des Menschen zu ihr redet. Aber ist
jene Wirklichkeit und damit das Sein des Menschen in aller
Mythologie in der gleichen Weise verstanden? Etwa in der
indischen, der griechischen und in der biblischen Mythologie?

4 Wenn ich einmal absehe von der Frage, ob von dieser Wirklichkeit
nur in mythologischer Sprache geredet werden kann, wie Jaspers
behauptet, so möchte ich fragen, ob seine Auffassung vom Mythos, sofern er
diesen als Chiffernsprache definiert, von der meinen so verschieden ist.
Wenn ich gelegentlich formuliert habe, daß sich im Mythos das Wissen
des Menschen um Grund und Grenze seines Seins ausspricht, ist das so
verschieden von dem, was Jaspers meint? Einig bin ich mit ihm ja jedenfalls

darin, daß der Mythos mißverstanden ist, wenn die Wirklichkeit, von
der er redet, als «empirische Realität», wenn seine Sprache als diejenige
«garantierter und garantierender Leibhaftigkeit» aufgefaßt wird (83).
Freilich meine ich, daß solches Mißverständnis nicht ein sekundäres
Abgleiten ist, sondern daß es vielmehr für den ursprünglichen Mythos
charakteristisch ist, daß in ihm die «empirische Realität» und jene «Wirklichkeit,
mit der wir existentiell leben», noch ungeschieden sind. Mythisches Denken
ist ebenso objektivierend wie wissenschaftliches, wenn es z, B. die
Transzendenz Gottes als räumliche Entfernung oder die unheimliche Macht
des Bösen als in einer Person (dem Satan) verkörpert vorstellt. Eben daher
die Aufgabe der Entmythologisierung.



86 R. Bultmann, Zut Frage der Entmythologisierung

Den Reichtum und die Verschiedenheit der «Chiffern» kann
Jaspers natürlich nicht übersehen. Aber ist diese Verschiedenheit

gleichgültig gegenüber der Tatsache, daß alle Mythen nur
Chiffern der Transzendenz sind? Wenn Jaspers sagt, daß das
Wahre «in Sprüngen der Geschichte des Geistes» (97) offenbar
wird, so scheint es, daß für ihn die Verschiedenheit der Mythen
eine rein zufällige, durch historische Konkretion bedingte ist.

Oder mißverstehe ich ihn? Er redet ja auch davon, daß
Mythos gegen Mythos steht (8-5), und daß es gilt, «innerhalb dieses
(des mythischen) Denkens zu ringen um das für wahr Geglaubte»

(84 f., vgl. 101). Da Jaspers dafür keine Beispiele gibt,
sondern nur ganz allgemein davon redet, daß «die Bibel ein für uns
bevorzugter Ort dieses Ringens» sei, «ein anderer die griechischen

Epen und Tragödien, ein anderer die heiligen Bücher
Asiens» (85), so kann ich mir keine Vorstellung davon machen,
in welcher Weise dieser «geistige Kampf» geführt werden soll.
Gilt es nicht, die verschiedenen Mythologien hinsichtlich des in
ihnen sich aussprechenden Existenzverständnisses zu interpretieren?

Gibt es Verschiedenheit des Verständnisses von
Existenz nur in der Philosophie (z. B. zwischen Jaspers und
Heidegger), nicht auch in der Mythologie?

Kurz: ich sehe nicht, daß Jaspers das hermeneutische
Problem erfaßt und sich darum bemüht hat. Denn daß die Aneignung

der mythischen Glaubenssprache «durch unwillkürliche
Verwandlung in gegenwärtig bezwingenden Sinn innerhalb des

Mythischen selber» zu geschehen habe (92 f.), läßt ja gerade die
Frage offen, was denn solche Verwandlung eigentlich sei, oder
was in ihr geschehe; ebenso was «das in der Verwandlung
Gleichbleibende der mythischen Wahrheit» sei (93).

Jaspers entzieht sich dem hermeneutischen Problem aber
auch dadurch, daß er die Aufgabe einer sachgemäßen Auslegung

der Bibel dem Wissenschaftler abspricht und dem

Seelsorger zuweist. Dieser «wagt die Sprache der Transzendenz als
Sprache Gottes zu hören und zu sprechen in der gemeinschaftlichen

Lebenswirklichkeit selber» (93). Darf ich die Frage stellen,

ob der Seelsorger, um die Sprache der Bibel als die Sprache
der Transzendenz und damit als die Sprache Gottes zu hören,
nicht auch die Sprache des Hebräischen und des Griechischen
verstehen muß? Oder ob er, wenn er sie nicht versteht, sich nicht



R. Baltmann, Zur Frage der Entmythologisierung 87

auf die Wissenschaftler verlassen muß, die sie verstehen? Und
besteht die Uebersetzung ins Deutsche der Gegenwart nur in der
Uebertragung fremder Vokabeln in deutsche? Oder bedarf es

dafür nicht eines weitergehenden Verständnisses der Sprache,
ihrer Begrifflichkeit, des sie leitenden Denkens? So daß
Uebersetzung immer zugleich Auslegung ist?

Muß nun die vom Wissenschaftler gelieferte Uebersetzung
nicht (soweit das erreichbar ist) «richtig» sein? Kann der Exe-
get, der (um in den Begriffen von Jaspers zu reden) das

(ursprünglich) Verstandene verstehen will, das ursprünglich
Verstandene mit seinen «Wertungen» von gut und böse, wahr und
falsch, schön und häßlich (87) vergegenwärtigen, ehe er den
Text «richtig» verstanden hat? «Die Aneignung des biblischen
Glaubens wird nicht durch Forschung vollzogen» (92). Gewiß
nicht! Aber wann hätte ich das je behauptet? «Verstehen des

Glaubens (d. h. doch wohl: glaubendes Verstehen) geschieht
nicht als Methode einer Forschung» (90). Gewiß nicht! aber
glaubend-verstehende Aneignung des biblischen Wortes ist doch

nur möglich, wenn das biblische Wort jeweils in die der Gegenwart

verständliche Sprache übersetzt ist. Und ist solche
Uebersetzung ohne methodische Forschung möglich?

Nun ist freilich solche methodische Forschung (die also
ursprünglich Verstandenes verstehen will) nicht möglich, wenn
die Möglichkeit ursprünglichen Verstehens nicht im Forscher
vorhanden ist, d. h. wenn er nicht ein ursprünglich verstehendes,
ein existentielles Verhältnis zu der Sache hat, um die es in dem

zu interpretierenden Texte geht.5 Er kann also, wenn er aufzeigen

will, was in dem Text als gut und böse, wahr und falsch
usw. gilt, das nur tun, wenn für ihn selbst gut- und böse-sein,
wahr- und falsch-sein usw. existentielle Möglichkeiten sind. Das
hindert aber gar nicht, daß er bei der Interpretation seine
«Wertungen» suspendiert, d. h. in der Frage hält. Die sachliche
Interpretation des «Richtigen» führt indirekt den Hörer oder Leser
in die Situation der Entscheidung. Die Interpretation selber
kann nur das «Richtige» sehen und zeigen wollen. Sie deckt in
solcher Interpretation Möglichkeiten von Existenzverständnis
auf und richtet dadurch indirekt einen Appell an den Hörer oder

5 Ich darf hier wohl auf meinen Aufsatz «Zum Problem der Hermeneutik»

(Glauben und Verstehen II, 1953, S. 211—235) verweisen.



88 R. Bultmann, Zur Frage der Entmylhologisierung

Leser, nimmt ihm aber die Entscheidung nicht ab. Natürlich
kann sie nicht verhindern, daß der Hörer oder Leser das
Gesagte mißversteht, wenn er den Appell nicht vernimmt.

Was von jeder Interpretation gilt, das gilt ebenso von der
Interpretation der Bibel. Auch sie vermag nur das «Richtige»
zu sehen und zu zeigen, und sie vermag es nur dann, wenn der
Interpret ein Verhältnis zu der Sache hat, um die es hier geht.
Das bedeutet aber nicht das Unmögliche, daß der Interpret
seinen Glauben voraussetzt, wohl aber, daß er von der Frage
seiner Existenz bewegt ist, auf welche Frage der Glaube eine
mögliche, aber nicht durch die Interpretation andemonstrierbare
Antwort ist.

Die Verkennung der Situation des Interpreten durch
Jaspers scheint mir mit seiner Bestreitung der Möglichkeit einer
existentialen Analyse überhaupt zusammenzuhängen. Warum
eine solche nicht möglich sein soll, vermag ich nicht einzusehen.
Gewiß unterscheidet sich das, was Jaspers «Existenzerhellung»
zu nennen pflegt, von Heideggers phänomenologischer Analyse
des Daseins dadurch, daß sich die «Existenzerhellung» nur im
Existieren und nicht lösbar von «existentieller Kommunikation»
vollzieht. Aber Jaspers kann doch gar nicht umhin, das, was er
«Existenzerhellung» nennt, so zu explizieren, daß es allgemein
verständlich wird, d. h. er muß es zur Lehre objektivieren. Und
wenn Jaspers sagen könnte, daß sich die Objektivation im echten

(existentiellen) Verstehen selbst aufhebt, so gilt Entsprechendes

für Heideggers Analyse. Seine phänomenologische
Analyse des Daseins als eines in sich verschlossenen und zu
sich entschlossenen Daseins im Sein zum Tode nimmt auch
demjenigen, den sie als «Lehre» überzeugt, nicht das Wagnis
der Existenz ab. Vielmehr zeigt sie, daß Existenz nur je von mir
übernommen werden kann, und macht die von Jaspers geforderte

Verantwortung deutlich, die Verantwortung «zum Selbstsein,

Echtsein und Eigentlichsein, zur Einsenkung in die
Geschichtlichkeit der eigenen zu übernehmenden Herkunft des
Soseins, zum Ernst der Frage in der trostlosen Situation» (78).

Ob man einen Satz von Jaspers wie den: «Es gibt nichts
anderes als Verstehen Verstehen ist die Weise der Gegenwart
des Seins, das wir sind» (87) als einen Satz existentialer Analyse

bezeichnen will oder nicht, scheint mir ein Wortstreit zu



R. Bultmann, Zur Frage der Entmythologisierung 89

sein. Oder die Rede von der «Verantwortung des auf sich selbst

zurückgeworfenen Menschen, der nur durch die Freiheit und
auf keinem anderen Wege erfährt, wie er sich in ihr, aber nicht
durch sie von der Transzendenz geschenkt wird» (95) Oder die
Erwägung, «daß jeder Mensch in seiner Freiheit die Möglichkeit

hat, sich von der Transzendenz geschenkt und geführt zu
erfahren» (100) Wenn sich der Leser solcher Sätze diese aneignet,

weil er in ihnen Klarheit über sein Sein zu finden meint,
übernimmt er dann eine Lehre der «wissenschaftlichen Philosophie

im Sinne der Professorenphilosophie des 19. Jahrhunderts»

(78)? Vor solchem Mißverständnis kann auch Jaspers
sich nicht retten. Aber im Mißverständnis oder im Mißbrauch
der existentialen Analyse liegt doch gewiß kein Beweis für ihre
Unmöglichkeit.

Dem hermeneutischen Problem kommt Jaspers m. E. am
nächsten in seinen Reflexionen über das Subjekt-Objekt-Ver-
hältnis. Aber käme es ihm auf ein biaXépeuhai im Sinne gemeinsamen

Wahrheitsuchens in gegenseitiger kritischer Befragung
an, so hätte er doch nicht übersehen können, daß eben jene
Frage nach dem Subjekt-Objekt-Verhältnis auch meine
hermeneutischen Bemühungen bewegt, daß ich mich nämlich bemühe,
ein echtes Verstehen vergangenen Existenzverständnisses aus
der Sicht des objektivierenden Denkens herauszunehmen. Daher

fühle ich mich von seinem Urteil nicht getroffen, daß ich in
der Objektivität des Gesagten und der Subjektivität des
Sprechenden beides nicht in eins zusammenhalte (91).

Ich könnte nun freilich nicht sagen, daß dieses «Zusammenhalten»

das Werk des «Umgreifenden» sei. Vielmehr meine ich,
daß es sich einfach darin ereignet, daß das Subjekt in echter
Begegnung das Objekt als Anrede vernehme. Hinter diese zurückzugehen

in der Reflexion auf das «Umgreifende», scheint mir nicht
nur eine überflüssige Spekulation zu sein, sondern auch den
Ernst der Anrede, der Begegnung, zu verfehlen. Die Begriffe
der Begegnung und der Anrede spielen bei Jaspers keine Rolle.
Das aber scheint mir nichts Geringeres zu besagen, als daß die
Geschichtlichkeit des menschlichen Seins von ihm nicht voll
erfaßt ist. Soweit ich aus seinen Ausführungen entnehmen kann,
versteht er unter der Geschichtlichkeit nur die Tatsache, daß der
Mensch je an einer Stelle des historischen Zeitablaufs steht, daß



90 R. Bultmann, Zur Frage der Entmythologisierung

er unter zufälligen historischen Bedingungen lebt und unter
dem Einfluß historischer Tradition steht.

Deshalb erscheint mir auch Jaspers' Begriff von Transzendenz

als fragwürdig. Zunächst hat Transzendenz offenbar den
negativen Sinn des Ungegenständlichen; die Einsicht, daß
Existenz nicht zur Welt des Gegenständlichen gehört, führt dann
dazu, das Ungegenständliche zu hypostasieren zum «Umgreifenden

alles Umgreifenden», ja zu Gott, so daß nun in der Tat
in der für Jaspers unentbehrlichen mythologischen Sprache
geredet werden kann; z. B. daß der Mensch die Möglichkeit hat,
sich von der Transzendenz geschenkt und geführt zu erfahren
(100), oder daß die Liberalität nicht irgend etwas für unmöglich
erklärt, was Gott als absolute Transzendenz bewirken könnte
(100). Fühlt man sich beim «Umgreifenden alles Umgreifenden»
an das «Universum» Schleiermachers erinnert, den Jaspers
gelegentlich mit einer boshaften Bemerkung bedenkt (92), so
erinnern andere Aussagen an Kant. Nach Jaspers ist der «unmittelbare

Bezug zur Gottheit in der eigenen verantwortlichen
Freiheit der Vernunft in jedem Menschen möglich» (99). «In der
unmittelbaren Beziehung der eigenen Freiheit zur Gottheit»
weiß sich «das Bewußtsein in Gottes Hand» (103). Was ist dann
schließlich diese «Transzendenz» anderes, als was früher einmal

«Geist» genannt wurde? Geist, der freilich der «Leibhaftigkeit»

gegenüber transzendent ist, der aber der menschlichen
Vernunft immanent ist! Ist solche «Transzendenz» die
Transzendenz Gottes? Wenn nach Jaspers «das Geheimnis des
Offenbarwerdens des Wahren in Sprüngen der Geschichte des
Geistes» offenbar wird (97), so scheint die «Transzendenz»
auch der Geschichte immanent zu sein.

Sein Begriff der Transzendenz führt nun Jaspers zu seiner
Deutung des Offenbarungsglaubens. «Daß Gott sich lokalisiert
an Ort und Zeit, einmalig oder in einer Folge von Akten, sich
hier und nur hier offenbart habe, ist ein Glaube, der in der Welt
Gott zu einem Objektiven befestigt» (97). Sehr richtig! Auch
richtig, daß in den christlichen Kirchen der Offenbarungsglaube
oft so verstanden wurde und wird. Aber sieht Jaspers nicht, daß

gegen solchen Offenbarungsglauben auch immer wieder der
Kampf geführt wurde? Weiß er nicht, daß ich gerade gegen die
Fixierung Gottes zu einem Objektiven, gegen das Mißverständ-



R. Bultmann, Zur Frage der Entmythologisierung 91

nis der Offenbarung als Offenbartheit kämpfe? Sieht er nicht,
daß es das Ziel meiner «Entmythologisierung» ist, die mythologische

Eschatologie des Neuen Testaments so zu interpretieren,
daß das Offenbarungsgeschehen als «eschatologisches» Geschehen

in echtem Sinne deutlich wird? Er mag meine Auffassung
für falsch halten, aber kann ein echtes biaXéxeohai statthaben,
wenn die Intention des Gegners ignoriert wird?

Nun, ich habe den Eindruck, daß Jaspers ein wirkliches
biaXepecrhai mit mir nicht für möglich hält, und zwar wegen
dessen, was er als meine Orthodoxie bezeichnet, bzw. deshalb, weil
ich als christlicher Theologe den Absolutheitsanspruch der im
Christentum geglaubten Offenbarung behaupte. Ist es Jaspers
klar, daß, wo immer Offenbarungsglaube redet, er die Absolutheit

der geglaubten Offenbarung behauptet, behaupten muß,
weil er sich selbst als die Antwort auf das: «Ich bin der Herr
dein Gott. Du sollst keine anderen Götter haben neben mir!»
versteht. Es steht jedem frei, solchen Offenbarungsglauben für
absurd zu halten. Aber wenn er das tut, so sollte er nicht von
Offenbarung reden. Denn es ist jedenfalls auch absurd, durch
einen Blick über die Geschichte der Religion oder des Geistes
hier oder dort Offenbarung finden zu wollen. Als Historiker
kann ich nur hier oder dort Offenbarungsglauben feststellen,
niemals aber Offenbarung. Denn Offenbarung ist Offenbarung
nur in actu und pro me; sie wird nur in der persönlichen
Entscheidung als solche verstanden und anerkannt.

Dann ist es auch absurd, die Frage zu stellen: «Woran ist
Offenbarung erkennbar: Welches Kriterium der Wahrheit wird
für die direkte Offenbarung Gottes angegeben?» (98) — sofern
solche Frage voraussetzt, daß man sich zuerst der Wahrheit
des Anspruchs der Offenbarung vergewissern könnte, ehe man
sie als solche anerkennt. Gerade das ist ausgeschlossen, wo von
Offenbarung in echtem Sinne die Rede ist, und die Niederschlagung

der Frage nach Kriterien gehört zu dem Anstoß, den die
Offenbarung wesenhaft bietet. Als ob sich Gott vor dem
Menschen rechtfertigen müßte! Als ob nicht jeder (auch der in der
Forderung von Kriterien verborgene) Geltungsanspruch vor
Gott verstummen müßte! Als ob nicht die Geltung des Menschen
das Geschenk an den vor ihm zunichte gewordenen Menschen
wäre! Das ist doch der Sinn der — nach Jaspers mythologi-



92 R. Bultmann, Zur Frage der Entmythologisierung

sehen — Lehre von der Rechtfertigung allein aus Gnade ohne des
Gesetzes Werke. Denn die «Werke» sind hier gemeint als das
Verhalten des Menschen, der durch eigene Kraft seine Geltung
vor Gott gewinnen, seinen Anspruch vor Gott, sein «Rühmen»,
begründen will, und die «Gerechtigkeit» ist nichts anderes als
die Geltung des Menschen vor Gott.

Ist dieses — die Lehre von der Rechtfertigung allein aus
Gnade ohne des Gesetzes Werke — der «Offenbarungsinhalt»,
so muß freilich der christliche Glaube die «fixierte Endgültigkeit»

dieses «Offenbarungsinhalts» (98) behaupten. Er würde
sonst gar nicht im Ernst von Offenbarung reden. Es ist aber
klar — und mich dünkt, Jaspers hätte das sehen sollen —, daß
dieser «Offenbarungsinhalt» nie im Sinne einer Orthodoxie als
eine Lehre angeeignet werden kann, ohne sofort seine Wahrheit

zu verlieren. Geschieht das, so hat Jaspers' «Liberalität»
völlig recht, wenn sie «für sich die Bewegung in der Zeit nicht
aufheben lassen will durch die fixierte Endgültigkeit eines
Offenbarungsinhalts» (98). Aber Wahrheit ist jener
«Offenbarungsinhalt» ja nur jeweils als Ereignis.

Meint Jaspers etwa, ich sei mir nicht klar darüber, daß, «was
immer als Offenbarung gesagt und getan ist» — daß es «gesagt
und getan ist in weltlicher Gestalt, weltlicher Sprache, menschlichem

Tun und menschlichem Auffassen» (98) Nun, eben dieses

wird ja (in mythologischer Sprache!) in der christlichen
Lehre von der Inkarnation ausdrücklich behauptet. Es kommt
nur darauf an, daß die Inkarnation nicht als ein vor etwa 1950

Jahren passiertes Mirakel verstanden wird, sondern als «escha-
tologisches» Geschehen, das, in der historischen Person Jesu
anhebend, stets im verkündigten Wort verkündigender
Menschen gegenwärtig ist «als von Menschen vollzogenes Tun,
Sprechen, Erfahren» (98).

Freilich: wenn das «Heilsgeschehen» ein objektivierbares
Ereignis in einer fernen Vergangenheit wäre, und wenn es in
diesem Sinne ein «objektives Heilsgeschehen» wäre, so hätte die
«Liberalität» ganz recht, es nicht «als absolutes Ereignis und
Bedingung des Heils für alle Menschen» anzuerkennen (101).
Aber im christlichen Verstände wird «die Kraft des Glaubens»
nicht nur nicht «geschwächt», «wenn der Geschichtlichkeit die
absolute Geltung ihrer Objektivationen für alle Menschen ge-



R. Bultmann, Zur Frage der Entmythologisierung 93

nommen ist, d. h. wenn die objektive Garantie in der Welt
aufhört» (101), sondern im Gegenteil: erst dann gewinnt der Glaube
Sinn und Kraft; denn erst dann ist er echte Entscheidung.

Wenn Offenbarung wirklich als Gottes Offenbarung
verstanden wird, so ist sie keine Mitteilung von Lehren, auch nicht
von ethischen oder geschichtsphilosophischen Wahrheiten,
sondern die unmittelbare Anrede Gottes je an mich, je mich an den

mir vor Gott zukommenden Platz weisend, d. h. mich in meine
Menschlichkeit rufend, die ohne Gott nichtig ist und nur in der
Erkenntnis ihrer Nichtigkeit für Gott offen ist. Es kann daher
für die Wahrheit der Offenbarung nur ein einziges «Kriterium»
geben, nämlich dieses, daß das mit dem Anspruch, Offenbarung
zu sein, begegnende Wort den Menschen in die Entscheidung
stellt — in die Entscheidung nämlich, wie er sich selbst verstehen

will: aus eigener Kraft, Vernunft und Tat sein Leben, seine
Eigentlichkeit gewinnend, oder aus der Gnade Gottes. Der Glaube,

der den Anspruch der Offenbarung anerkennt, ist kein blinder

Glaube, der auf äußere Autorität hin etwas Unverständliches

akzeptiert. Denn der Mensch kann verstehen, was das Wort
der Offenbarung sagt, da es ihm die beiden Möglichkeiten seines
Selbstverständnisses anbietet.

Aber ebenso ist auch zu sagen: der Glaube akzeptiert auf
Autorität hin Unglaubliches! Denn die Möglichkeit, aus der
Gnade Gottes zu leben, kann ihrem Wesen nach nur eine je mir
geschenkte, keine allgemein zur Verfügung stehende, nur zu
ergreifende sein; sonst würde gerade das, was der Sinn der
Offenbarung ist, die Begnadigung des vor Gott zu nichte gewordenen

Menschen, aufgehoben. Der Mensch lebt nicht von der
Idee der Gnade Gottes, sondern von der je ihm zugesprochenen
Gnade.

Die Offenbarung kann also nur jeweils Ereignis sein, wann
und wo das Wort der richtenden und schenkenden Gnade
jeweils einem Menschen zugesprochen wird. Daß es ein solches
Zusprechen gibt, in dem Gott nicht als Gottesidee — mag sie so
richtig sein, wie sie will — erscheint, sondern als mein Gott, der
hier und jetzt zu mir spricht, und zwar durch den Mund von
Menschen, das ist der «entmythologisierte» Sinn des ô Xcrfoç nàpS

ÉTeve-ro, der kirchlichen Inkarnationslehre. Und insofern ist die
christliche Verkündigung an eine Tradition gebunden und



94 R. Bultmann, Zut Frage der Entmgthologisierung

blickt auf eine historische Gestalt und ihre Geschichte zurück,
als sie in dieser Gestalt und ihrer Geschichte die Legitimation
des Zusprechens sieht. Und das ist der «entmythologisierte»
Sinn der Behauptung, Jesus Christus sei das eschatologische
Phänomen, das die Welt zu ihrem Ende bringt, daß dieser Christus

nicht ein historisches Phänomen der Vergangenheit ist,
sondern als das Wort der vernichtenden und im Vernichten
lebendig machenden Gnade jeweils Gegenwart ist in der Zusage,
deren Inhalt nicht eine allgemeine Wahrheit ist, sondern die
Anrede Gottes je in der konkreten Situation. Das ist das Paradox
des christlichen Glaubens, daß das eschatologische Geschehen,
das der Welt ihr Ende setzt, in der Geschichte der Welt Ereignis
geworden ist und in jeder Predigt, wenn sie echte Predigt ist,
und in jedem christlichen Zuspruch, Ereignis wird. Und das ist
das Paradox der Theologie, daß sie objektivierend — wie alle
Wissenschaft — vom Glauben reden muß, im Wissen, daß alles
Reden seinen Sinn nur findet in der Aufhebung der Objektiva-
tion.

Der Absolutheits-Anspruch des christlichen Glaubens ist
für Jaspers der Anstoß. Es könnte demnach scheinen, daß ich
von der Wirkung meines Entmythologisierungs-Versuchs auf
ihn ganz befriedigt sein dürfte. Denn der Sinn der Entmytholo-
gisierung ist doch, den Anstoß zur Geltung zu bringen. Indessen
zweifle ich, ob mir das bei Jaspers gelungen ist; denn ich zweifle,

ob der Anstoß von ihm richtig verstanden ist. Er ist es nämlich

nicht, solange er verstanden wird als die Behauptung der
Absolutheit der christlichen Religion. Als solcher ist er sinnlos.
Die christliche Religion ist ein Phänomen der Weltgeschichte,
so gut wie andere Religionen, und sie kann wie diese in bezug
auf ihren geistigen Gehalt und auf das in ihr lebendige
Verständnis menschlicher Existenz in den Blick gefaßt werden.
Gewiß kann man die Religionen der Erde auch hinsichtlich ihres
Gehalts und der Tiefe ihrer Einsicht in das Wesen der menschlichen

Existenz ordnen. Aber selbst wenn man bei solchem
Versuch der Ordnung der christlichen Religion den höchsten Rang
zusprechen wollte, wenn man etwa ihren unersetzlichen Wert
für die menschliche Kultur behaupten wollte, so wäre damit
etwas grundsätzlich anderes gemeint als der Absolutheits-An-
spruch des christlichen Glaubens. Dieser Anspruch kann nur



Bo Reicke, Die Verfassung der Urgemeinde 95

— aber er muß auch — vom Glaubenden jeweils erhoben werden,

und zwar nicht auf Grund eines Vergleichs mit anderen
Glaubensweisen, sondern nur als die Antwort auf das
anredende Wort, das je mich getroffen hat. Und diese Antwort lautet:
KÛpie, irpoç riva careXeuaôpe&a; pripaxa 2uofjç aiujvîou ëxeiç (Joh. 6, 68).

Marburg/Lahn. Rudolf Bultmann.

Die Yerfassung der Urgemeinde
im Lichte jüdischer Dokumente.

Antrittsvorlesung an der Universität Basel am 26. Februar 1954.

Wenn hier von der Verfassung der christlichen Urgemeinde
die Rede sein wird, so handelt es sich nicht um das bibeltheologische

Problem des neutestamentlichen Kirchenbegriffs,
sondern um das kulturgeschichtliche Problem der urchristlichen
Gemeindeordnung. Natürlich läßt sich das Theoretische vom
Praktischen nie wirklich trennen, aber hier soll das Hauptgewicht

doch auf den praktischen Verhältnissen liegen, während
die theologischen Anschauungen größtenteils außerhalb der
Betrachtung bleiben. Nachdem dabei zunächst eine «Komplexität»

des urchristlichen Verfassungswesens behauptet worden
ist, sollen dann zur Unterstützung dieser These durch
orientalisches Analogiematerial ein paar jüdische Gemeindeordnungen

herangezogen werden, die in den letzten Jahren durch
archäologische Funde in der Wüste Juda aktuell geworden sind.

1.

Nicht nur die Apologeten verschiedener kirchlicher Richtungen,

wie etwa Episkopalisten, Presbyterianer, Kongregationa-
listen, sondern auch die geschichtlich arbeitenden Erforscher
des Neuen Testaments und der alten Kirche sind zu sehr
verschiedenen Ergebnissen gekommen, wenn es sich um die
Verfassung der Urgemeinde handelt. So wollen einige hervorragende

Kirchenhistoriker in dem englischen Sammelwerk «The
Apostolic Ministry» (1946) nach eingehenden Untersuchungen


	Zur Frage der Entmythologisierung : Antwort an Karl Jaspers

