
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 10 (1954)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen 51

Die objektive Heilstatsache, Glaube und Sündenvergebung,
führen leicht zu einer Vorstellung, wie wenn Heiligung etwas
Passives wäre. Jedoch ist sie im Grunde angefüllt mit Aktivität.
Wenn aber dieses Aktivitätsmoment definiert und die
Wirklichkeit des Glaubens der sichtbaren Welt gegenübergestellt
werden soll, kommt man auf folgendes Paradox: Die Werke
sollen dem Glauben folgen, und sie sollen nicht auf den Glauben

folgen. Ein Glaube ohne Werke ist kein Glaube, wie ebenso

andererseits die Werke des Glaubens, die aus Zwang
geboren werden, nicht Werke des Glaubens sind. Nur die Werke
des Glaubens, die spontan aus dem Glauben kommen, zeugen
von dem rechten Glauben.

So ist die Frage nach der Heiligung von Anfang bis Ende
eine Frage nach dem rechten Glauben, aber nicht im Sinne der
Orthodoxie, sondern in der ursprünglichen biblischen Bedeutung.

40

Helsinki. Lennart Pinomaa.

Rezensionen.

Ludwig Koehler und Walter Baumgartner, Lexicon in Veteris Testamenti
libros, Leyden, Brill, 1948-1953.

Au moment où sort de presse le dernier fascicule du <Lexicon in
Veteris Testamenti libros», nous tenons à signaler une dernière fois cet
ouvrage aux biblistes et aux théologiens. Nous avons essayé de montrer
ici même dans de précédents comptes rendus les mérites de cet ouvrage et
tenté quelques contrôles critiques. Nous n'y revenons pas. Au surplus les
auteurs du « Lexicon » seraient les derniers à imaginer que leur œuvre
doive supplanter les dictionnaires hébreux déjà existants: ceux-ci conservent
leurs mérites respectifs et renferment des trésors de science patiemment
accumulés et auxquels il reste indispensable de recourir.

Cela dit, le dictionnaire de Ludwig Kœhler représente une mise au
point judicieuse des travaux lexicographiques antérieurs et ne laisse pas
do promouvoir en même temps la recherche originale. Les données
bibliographiques sont sobres mais toujours opportunes ; les nouveaux documents
linguistiques, l'ougaritien par exemple, sont largement mis à contribution.
L'auteur frappe par sa lucidité d'analyse, sa sobriété, son équilibre, sa
curiosité sans cesse en éveil, et, parfois aussi, par son audace. Sans doute

w Vgl. Matth. 25, 31—46; Rom. 2, 6; 15, 18; 1. Kor. 3, 12—13; Gal. 6, 4; 1.

Joh. 3, 17—18; Jak. 2, 17.

4»



52 Rezensionen

on peut souhaiter que paraisse, en un jour encore lointain, un « Thesaurus »

de l'hébreu biblique, émule de celui que fit jadis paraître Gesenius et qui
s'efforcerait d'être, à tous égards, aussi exhaustif que possible. Mais, pris
tel qu'il est, le dictionnaire de Kœhler représente un judicieux triage des

matériaux, une revision méthodique et un perfectionnement des analyses
sémantiques, des découvertes ou des suggestions étymologiques originales,
une foule de fines observations sur la portée de certains mots ou sur leur
syntaxe. Bref l'exégèse sera considérablement enrichie par la consultation
de cet ouvrage où — ce n'est pas son moindre mérite — les détails ne
masquent jamais l'ensemble, grâce à la clarté de vues et à la maîtrise
formelle de l'auteur. C'est l'œuvre d'un maître.

Personnellement nous souhaiterions peut-être que le relevé des
transcriptions et des vocalisations divergentes joue un plus grand rôle. Car,
même si l'auteur ne voulait considérer que le texte massorétique, il sait
que ce dernier n'est pas un et que la voie est ouverte à des observations
nouvelles fort utiles au morphologiste, au grammairien et au lexicographe.

Nous pensons aussi que le classement chronologique et littéraire des

passages à l'appui de chaque mot est une méthode féconde que le
lexicographe fait bien d'adopter on vue d'un dictionnaire si possible historique
de l'hébreu biblique, même compte tenu d'inévitables inconnues quant à la
date de certains textes. C'est un préservatif contre la tentation d'une évolution

trop logique des nuances sémantiques.
Mais ce n'est point le moment de critiquer, il faut reconnaître plutôt

notre dette de reconnaissance envers le savant éminent et l'homme de tact
et de goût qui a composé ce dictionnaire. Nous avons là désormais un instrument

souple, clair, maniable, reposant sur une érudition de bon aloi, sur des

vues originales, sur un jugement fin et nuancé, sur une conscience scientifique

scrupuleuse. Mérite exemplaire enfin : le dictionnaire de Ludwig
Kœhler n'est point alourdi ou défiguré par le pédantisme ; c'est une œuvre
aérée, de mesure en toutes choses, écrite en une langue simple et limpide.

Les deux dernières livraisons nous ont apporté d'autre part l'indispensable

complément du dictionnaire hébreu, c'est-à-dire le lexique des
fragments araméens de l'Ancien Testament par Walter Baumgartner. Le nom
de ce dernier est à soi seul déjà une garantie de méthode philologique
rigoureuse, de savoir approfondi et de critique sagace.

La préface que Walter Baumgartner a mise en tête de son lexique est
un modèle parfait d'exposition et de mise au point de tous les documents
araméens utiles, de près ou de loin, au lexicographe et connus à ce jour.
Une information aussi complète et actuelle, aussi précise jusque dans tous
les détails, une science de la linguistique sémitique aussi solide et subtile,
le judicieux recours aux plus récents travaux de la linguistique iranienne,
le relevé de presque toutes les attestations de chaque mot ainsi que de ses

graphies dans et hors du texte massorétique, tout cela assure au lexique
araméen de Baumgartner une importance de tout premier ordre comme
instrument de travail pour le spécialiste. On n'exagérera pas en disant que
le Lexique araméen de Walter Baumgartner constitue un événement en
dialectologie araméenne.



Rezensionen 53

L'orientalisme et la théologie helvétiques peuvent donc être fiers de

mettre en mains de maîtres et étudiants ce magistral dictionnaire, ce diptyque
signé par deux de nos compatriotes. Quelle gratitude ils méritent pour leurs
peines, leur science et leur conscience, ceux-là le mesurent en tout cas qui
ont, ne fût-ce qu'occasionnellement, mis la main à des recherches de

lexicographie hébraïque.
Neuchâtel. Paul Humbert.

Th. C. Vriezen, Die Erwählung Israels nach dem Alten Testament (Abhandlungen

zur Theologie des Alten und Neuen Testaments, hrsg. von W. Eichrodt

und 0. Cullmann, Nr. 24), Zürich, Zwingli-Verlag, 1953, 116 Seiten.

Der bekannte holländische Gelehrte behandelt hier einen Gegenstand,
dem, seit Kirche und Theologie das Faktum Israel wieder deutlicher zu
sehen gelernt haben, ein besonderes Interesse zukommt. Dem Titel der
Schrift gemäß steht das Alte Testament im Mittelpunkt der Erörterung,
doch so, daß der aktuelle und übergreifende Zusammenhang der Probleme
hervortritt.

So kommt im 1. Kapitel (S. 7—34) die Stellung des jüdischen und christlichen

Denkens gegenüber der Erwählung Israels zur Sprache. Das 2.

Kapitel (S. 35—50) bietet die Analyse der zugehörigen hebräischen Begriffe.
Da das Alte Testament aber mit dem Verbum bächar nur einen eigentlichen
Erwählungsterminus hat, kann die Untersuchung vorwiegend diesem gelten.
Es wird ein profaner, ein religiöser und ein theologischer Sprachgebrauch
unterschieden. Beim letzteren tritt die große Bedeutung des Deuterono-
miums hervor, indem dieses das früher im theologischen Sinn nur für die
Wahl des Königs übliche Wort auch auf die Erwählung Jerusalems, des
Tempels und die des ganzen Volkes anwendet. Nach dem Deuteronomium ist
Deuterojesaja der Hauptträger des Erwählungsbegriffes; bei ihm begegnet
zum erstenmal das Substantiv bächlr «der Erwählte».

Im 3. Kapitel (S. 51—75) wird das Vorangehende nach der exegetischen
Seite hin ergänzt, d. h. die vorher mehr isoliert besprochenen Stellen werden

in den Zusammenhang der Texte hineingestellt. Diese Texte sind natürlich

vor allem das Deuteronomium und Deuterojesaja. In kritischer
Auseinandersetzung mit von Rad wird das erstere nach seinem humanen und
prophetischen Charakter gewürdigt, und die Schrift des letzteren gibt Vriezen

Anlaß (S. 66 Anm. 1), seine Ansicht zu einem Teil der «Knecht-Jahwe»-
Probleme darzulegen: In den beiden ersten Liedern vertritt der Knecht das

Volk, in den beiden letzten ist er dagegen ein Einzelner; es findet also ein
Uebergang von einem kollektiven Verständnis zu einem individuellen statt.
Die kollektive Auffassung ist für den Verfasser beim ersten Lied dadurch
erleichtert, daß er Jes. 42, 6) berit 'am als «Bund der Menschheit» versteht,
was jedoch unmöglich ist, da das Wort 'am sonst nie diesen Sinn hat.

Das 4. Kapitel (S. 76-97) stellt den Erwählungsbegriff in den

Zusammenhang verwandter Aussagen hinein. Es wird gezeigt, daß Erwählung im
Hebräischen ein eigener und klar abzugrenzender Begriff ist, um den der
Sache nach schon der Jahwist wußte, den aber erst das Deuteronomium zu



54 Rezensionen

klarem sprachlichem Ausdruck brachte. Gut ist hier in Auseinandersetzung
mit Galling, Die Erwählungstraditionen Israels 1928, die Stellung der
Propheten zur Erwählungstradition beleuchtet (S. 78 f.).

Mit das bedeutsamste Kapitel dürfte das 5. sein unter der Ueberschrift
«Erwählung und Verwerfung» (S. 98—108). Das Ergebnis ist, daß die
Verwerfung Israels bald gelehrt und bald verneint wird, es also nicht zu einem
klaren Entweder-Oder kommen kann. Dieser Tatbestand könnte auch der
Meinung Vorschuh leisten, als ob Erwählung und Verwerfung in einem
ausgeglichenen Korrespondenzverhältnis zueinander stünden. Dem steht jedoch
entgegen, daß es mit bächar wohl einen Terminus für die Erwählung gibt,
während für die Verwerfung, die durch einige mehr oder weniger synonyme
Verben ausgedrückt wird, offenkundig kein solcher geprägt wurde. Noch
deutlicher weisen in die gleiche Richtung einige Stellen, in denen die
Unverbrüchlichkeit der Erwählung oder der dauernde Bestand Israels gelehrt
werden, namentlich 1. Sam. 12, 22; Jer. 31, 35—37; 33, 23—26. Wenn man
bedenkt, wie rasch noch Wilhelm Rudolph in seinem Jeremia-Kommentar
die mittlere derselben glaubt zur Seite schieben zu dürfen, so ist man froh,
sie hier sachgemäß gewürdigt und in den gehörigen Zusammenhang
eingeordnet zu sehen.

Das Fazit der Untersuchung ziehen im 6. Kapitel die Schlußfolgerungen
(S. 109—116), unter denen die Sätze stehen: «Die Erwählung Gottes bleibt,
die ,Erwähltheit' existiert nicht. Das bedeutet für das Israel-Problem, daß
Gott Israel für immer als sein Volk erwählt hat: Gott hat seine Hand darauf
gelegt, und es ist darum sein Eigentum.»

Vriezen hat eine Arbeit vorgelegt, der man viele Leser auch außerhalb
des Kreises der Fachgenossen wünscht.

André Parrot, La Tour de Babel (Cahiers d'archéologie biblique 2), Neu-
châtel-Paris, Delachaux & Nestlé S. A., 1953, 58 Seiten.

Im Jahre 1949 veröffentlichte der durch seine Grabungen in Lagasch
und Mari bekannte Archäologe ein größeres Werk: «Ziggurats et Tour de
Babel». Daraus stellt die anzuzeigende Schrift einen neu geformten Auszug
dar. Sie folgt in Ausstattung, Aufbau und Art ganz dem 1952 unter dem

Titel: «Déluge et arche de Noé» erschienenen ersten Heft der oben genannten

Reihe.
Wir finden nach einer kurzen Einleitung vier Kapitel, im ersten (S. 7

bis 16) stellt Parrot einige literarische Dokumente über die sumerisch-
babylonischen Tempeltürme zusammen. Vor allem sind es keilinschriftliche
Nachrichten, daneben einige Angaben klassischer Autoren, und den Anfang
aller Texte bildet die biblische Sage vom Turmbau zu Babel (Gen. 11, 1—9).

Das zweite Kapitel (S. 17—37) ist archäologischen Inhaltes: es wird
von den bei Grabungen im Zweistromland gefundenen Resten der Tempeltürme

und von den sumerisch-babylonischen Abbildungen derselben erzählt.
Das dritte Kapitel (S. 39—42) hat Darstellungen des babylonischen Turmes
in der abendländischen Kunst zum Gegenstand. Das vierte Kapitel (S. 43

bis 52) trägt die Ueberschrift: «La Tour de Babel et la théologie». Es ent-



Rezensionen 55

hält, was nach dem Titel ja nicht ohne weiteres zu erwarten, vor allem
Ausführungen über den religiösen Sinn der Tempeltürme, wobei die verschiedenen

hierzu schon geäußerten Ansichten aufgezählt werden. Nach Parrot
sind sie zu verstehen als Verbindung zwischen Himmel und Erde, als Weg,
auf welchem die Götter vom Himmel herabkommen, und den die Menschen
geschaffen haben, um so den Göttern näher zu sein. Bei diesem Verständnis
spielt die Erzählung von Jakobs Traum in Bethel (Gen. 28, 11—19) und
der Sinn des Namens von Babylon «Tor der Götter» eine Rolle. Diesen Sinn
kennt auch die ursprüngliche und als «profondément historique» geltende
Erzählung von Gen. 11, die nichts von einem verwerflichen, gegen Gott
gerichteten Tun der Menschen wisse. Erst der Jahwist habe sie entsprechend
umgeprägt, doch wird sein Urteil als unsachgemäß abgelehnt. Es sei aus
dem alten Gegensatz zwischen Babylon und Israel heraus erwachsen!

Man hätte nun gewiß gegen Parrot nichts einzuwenden, wenn er sich
darauf beschränkte, die mögliche literarische Vorgeschichte von Gen. 11,
1—9 zu rekonstruieren. Doch darum geht es ihm eigentlich nicht; er glaubt
vielmehr mit Hilfe der Archäologie den richtigen Sinn der Tempeltürme
gefunden zu haben, und ihn will er auch in Gen. 11 sehen und unbedingt
gegenüber dem Jahwisten aufrechterhalten. Stillschweigend macht er dabei
die Voraussetzung, als ob es nur den einen, von der Archäologie festgestellten

Sinn geben könne; das ist aber ein Totalitätsanspruch, der abgelehnt
werden muß. Er bedeutet einen Rückfall in Methoden, die man überwunden
glaubte. Die Fehlurteile Parrots wären vielleicht unterblieben, wenn er
ganz anders, als er es getan, zwischen babylonischen und biblischen
Angaben geschieden und sie je für sich im richtigen Zusammenhang betrachtet
hätte. Außerdem hätte er bedenken müssen, daß der Jahwist trotz allen
babylonischen Details in seiner Erzählung doch nicht von Babyloniern
berichten wollte, sondern von den Menschen überhaupt, zu denen die Ahnen
Israels mit dazugehören.

Bern. Johann Jakob Stamm.

Martin Albertz, Die Botschaft des Neuen Testamentes, 1. Band: Die
Entstehung der Botschaft, 2. Halbband: Die Entstehung des apostolischen
Schriftenkanons, Zollikon-Zürich, Evang. Verlag A.-G., 1952, 502 S.,

Fr. 32.75, DM 31.50.

M. Albertz, Professor an der Kirchlichen Hochschule in Berlin, hat 1947
die erste Hälfte einer Darstellung der Entstehung der Botschaft des Neuen
Testaments erscheinen lassen, deren abschließende Hälfte jetzt vorliegt; ein
noch ausstehender 2. Band soll «Die Entfaltung der Botschaft» des Neuen
Testaments bringen. Die erste Hälfte des 1. Bandes, die in dieser Zeitschrift
nicht besprochen wurde, behandelte «Die Entstehung des Evangeliums» und
suchte sowohl die Gesetze aufzuzeigen, die die Bildung der unsern Evangelien

vorausgehenden mündlichen Ueberlieferung beherrschten, als auch die
Entstehung der schriftlichen Evangelien verständlich zu machen. Doch kann
hier auf einen ins Einzelne gehenden Rückgriff auf diesen ersten Halbband
darum verzichtet werden, weil auch die hier anzuzeigende zweite Hälfte



56 Rezensionen

dieselbe Methode verfolgt. Die Darstellung der Entstehung der Botschaft
des Neuen Testaments will nämlich nach den Bemerkungen auf dem
Schutzumschlag einen <Totalangriff auf die fast 200 Jahre gepflegte ,Historischkritische

Einleitung'» führen, indem mit Hilfe der formgeschichtlichen
Fragestellung die Verfasser der Schriften des Neuen Testaments nicht als
«Verfasser von Büchern, sondern als Zeugen Christi» erscheinen. Die «weltliche

Voraussetzungslosigkeit» der Einleitungswissenschaft wird dabei
ebenso abgelehnt wie «ein Gespräch mit den Forschern», in das «eine
wissenschaftliche Geschichtsdarstellung in Deutschland nicht selten zu
verfallen» pflegt (Vorwort des 1. Halbbandes). «Wer das Wort Gottes
verkündet, für diese Verkündigung seine Existenz einsetzt und durch diese
Verkündigung Kirche leitet, gewinnt durch solche Tätigkeit den zutreffenden

Ansatz für die formengeschichtliche Arbeit» (ebenda). Das Buch will
also nicht nur den Glaubensanspruch des Neuen Testaments bei der Erörterung

seiner historischen Entstehung in Rechnung setzen, sondern überhaupt
die ganze bisherige Arbeit der Einleitungswissenschaft als unsachgemäß in
Frage stellen.

Die Prolegomena des 2. Halbbandes handeln vom «Christuszeugnis der
heiligen Kirche» und vom «besonderen Christuszeugnis der Diener am
Wort». Hier wird nicht nur gezeigt, daß die Kirche die geschehene
Auferstehung und das Kommen Christi bezeugt, sondern auch der Nachweis
versucht, daß die Verkündigung des Wortes in der Urkirche durch Apostel,
Propheten und Lehrer geschah; diese Trias gehe auf den Auferstandenen
zurück, ja werde «auf den dreifaltigen Gott selbst zurückgeführt»; sie lasse
sich bis Hermas hin nachweisen, und die daneben entstandenen Aemter der
Presbyter, Bischöfe und Diakonen hätten das Wort nicht verkündigt. Nun
wird man nicht bestreiten, daß in den paulinischen Kirchen die genannte
Dreiheit der allgemein-kirchlichen Aemter vorhanden war; aber es ist eine

völlig willkürliche Konstruktion, diese Dreiheit bis Hermas weiterzuver-
folgen und mit dem «dreifaltigen Gott» zusammenzubringen. Es ist daher
ein völlig brüchiger Grund, auf dem nun im folgenden die Gesamtheit der
nicht-evangelischen Schriften des Neuen Testaments in das Christuszeugnis
der Apostel, Propheten und Lehrer eingeteilt wird, und es wird sich zeigen,
daß die Daten der Kanonsgeschichte dabei teilweise vergewaltigt werden
müssen.

In dem nun folgenden ersten Hauptabschnitt über «Die Entstehung des

Christuszeugnisses der Apostel» begegnen denn auch seltsamerweise nur
Paulus und die Apostelgeschichte. Vorausgeschickt wird eine Abgrenzung
der autorisierten Sendboten der Urchristenheit von sonstigen Sendboten und
eine Aufzeigung der verschiedenen Formen des antiken Briefes. Ebenfalls
vorausgeschickt wird der Hinweis auf die Sendung und kirchengründende
Funktion der Apostel und auf die Besonderheit der apostolischen Paulusbriefe

im Rahmen antiker und urchristlicher Briefe. Schon hier wird darauf
hingewiesen, daß Sekretärsarbeit bei mehreren Paulusbriefen in Rechnung
zu stellen sei. Schließlich wird auch noch eine Aufzählung der Inhalte der
Juden- und Heidenmission vorausgeschickt, wobei der gesamte Text von
Apg. 13 und 14 als einheitlicher amtlicher Bericht verwertet wird, ohne auf



Rezensionen 57

die literarischen Brüche im Text zu achten, und wobei für die Heidenpredigt
des Paulus eine sachliche Einheit zwischen 1. Thess. und Areopagrede
konstatiert wird, ohne daß die theologische Besonderheit der Areopagrede auch
nur hervorgehoben würde. Jetzt erst folgt eine allgemeine Charakterisierung

der Paulusbriefe, die teils inhaltlich, teils formal ähnliche Gedanken
bei Paulus zusammenstellt, ohne daß dabei eine klare Methode sichtbar
würde; wenn dabei aus den Paulushriefen auch Sprüche ausgesondert werden,

die nach den Gesetzen der hebräischen Dichtimg geformt sein sollen,
so geht es nicht ohne große Gewaltsamkeiten ab (vgl. nur auf S. 128 die
willkürliche Einteilung von Rom. 1, 3. 4 oder die Zusammennähme von
«Irdischen und Unterirdischem» Phil. 2, 10 als eine Hebung). Die einzelnen
Paulusbriefe werden dann geographisch geordnet; es wird jeweilen die
besondere Botschaft eines Briefes herausgestellt und dann eine mehrfach
außerordentlich künstliche Gliederung gegeben, während die Frage der
geschichtliehen Einordnung der einzelnen Briefe am Schluß im Zusammenhang

behandelt wird. A. bietet hier z. T. eine durchaus förderliche Darstellung

der theologischen Besonderheit des einzelnen Briefes (etwa beim
Gal.) ; aber daneben findet sich eine Fülle von fragwürdigen oder auf jeden
Fall nicht ausreichend begründeten Behauptungen (Gal. soll das Christuszeugnis

dreimal enthalten in Form von Erzählung, Weissagung und Lehre;
Eph. soll nach der Abfassung des Kol. auf Grund der Anweisungen des
Paulus durch Tychikus geschrieben sein; 2. Thess. ist früher als 1. Thess.
und an die judenehristliche Anfangsgemeinde geschrieben; Rom. 16 ist ein
2. Römerhrief aus Puteoli; die Pastoralbriefe haben eine deutliche
Briefsituation, der abweichende Stil ist durch die Situation und Sekretärsarbeit
bedingt). So ergibt sich, daß kein entscheidender Einwand gegen die Echtheit

aller 13 Paulusbriefe besteht. Schon hier muß nun aber gesagt werden,
daß es wirklich nicht angeht, diese geschichtlichen Thesen zu entwickeln,
ohne auf abweichende und wohl begründete Anschauungen anderer
Forscher überhaupt ernsthaft einzugehen, ohne überhaupt mehr als ganz
gelegentlich die deutlich herangezogene Literatur zu nennen. Der Student
oder Pfarrer (und für solche schreibt der Verf., der Sprach- und Sachkenntnisse

voraussetzt) kann ja nur dann selbständig urteilen, wenn er nicht nur
die Meinung des Verfassers, sondern auch die geschichtlichen Voraussetzungen

dieser Meinung kennenlernt und zur Nachprüfung befähigt wird.
Die Apostelgeschichte wird in 4 Teile entsprechend dem Lukasevangelium

eingeteilt; sie soll nur von Paulus handeln, was S. 239 f. durch eine
willkürliche Herabsetzung aller von Lukas sonst erwähnten Apostel
bewiesen wird. Weiter werden zwar einzelne Fehler der Apostelgeschichte
zugestanden (Aposteldekret), im übrigen aber wird eine volle Ueberein-
stimmung mit Paulus festgestellt (die theologischen Gegenargumente von
Dibelius, Vielhauer usw. werden nicht berücksichtigt) ; als Quellen der
Apg. werden der Evangelist Philippus, die eigene Erfahrung des Lukas
und Paulus genannt, schriftliche Quellen werden abgelehnt (die D-Lesart
in 11,28 wird völlig unkritisch als ursprünglich angenommen; die Frage
eines zugrunde liegenden Itinerars wird nicht erörtert) ; gut wird schließlich

die Apg. gegen hellenistische Formen des religiösen Berichts abge-



58 Rezensionen

grenzt. Die Kanonisierung soll so vor sich gegangen sein, daß die Apg.
und die 13 Paulusbriefe schon vor Markion zu einem werdenden Neuen
Testament zusammengeschlossen wurden; das ist aber nicht nur ausschließlich

aus einer ganz apokryphen Nachricht erschlossen, sondern widerspricht
allem, was wir über das späte Bekanntwerden der Apg. sonst wissen. Dieser
Hauptabschnitt wird abgeschlossen durch die Schilderung des markionisti-
schen Versuches einer Herstellung des wahren Paulus und der Kanonisierung

der Apg. durch die Großkirche als «Taten aller Apostel». Als Nebentrieb

des so geschilderten «Apostelkanons» werden die judenchristlichen
Quellen der Pseudoklementinen, falsche Paulusbriefe, falsche Apostelgeschichten

usw. geschildert, wobei Schoeps' Hypothese einer judenchristlichen

Apostelgeschichte völlig unkritisch übernommen wird.
Der nächste Hauptabschnitt wendet sich nach einer Schilderung

außerchristlicher, alttestamentlich-jüdischer und urchristlicher Prophétie (wobei
plötzlich die spätjüdischen Apokalypsen mit sporadischen bibiliographi-
schen Angaben aufgezählt werden) dem «Drei-Propheten-Kanon» zu. Der
erstaunte Leser erfährt am Ende des Paragraphen, daß damit die drei im
Canon Muratori genannten Apokalypsen des Johannes, Petrus und Hermas
gemeint sind, wobei freilich der Hirt des Hermas im Muratorianum durchaus

nicht als kanonisch anerkannt ist, und wobei es völlig offenbleiben
muß, ob die Petrusapokalypse irgendwo außerhalb Roms so hoch geschätzt
worden ist wie zu jener Zeit in Rom. Die Offenbarung des Johannes wird
sehr kunstvoll gegliedert und im stillschweigenden Anschluß an Stauffer als
Kampf gegen Domitian gedeutet; es wird der Versuch gemacht, mittels
einer Wortstatistik (die freilich bei den Paulusbriefen als «silbenstechendes

Handwerk» abgelehnt worden war, S. 219) die Einheit aller «johannei-
schen» Schriften des Neuen Testaments nachzuweisen, um dann schließlich
zu erklären: «Die Wissenschaft des 20. Jahrhunderts wird den Mut haben
müssen, in Johannes von Ephesus den einen Mann zu sehen, auf den das

ganze johanneische Schrifttum zurückgeht» (S. 383), wobei dieser Johannes
aber nicht der Apostel Johannes war. Dabei erscheint es so, als ob die böse
Kritik völlig ohne Grund diesen Mut nicht gehabt hätte; daß sehr
zwingende Gründe dafür sprechen, die Offenbarung einem andern Verfasser
zuzuschreiben als das Evangelium und die Briefe, und daß die Nachrichten
über den ephesinischen Johannes sehr brüchig sind, erfährt der Leser aber
nicht. Als Ueberbietung der kirchlichen Prophétie erscheint dann der
Montanismus, zu dessen Bekämpfung der Prophetenkanon unter apostolische
Autorität gestellt wurde (was allerdings für die Petrusapokalypse von
vornherein gegolten haben wird, für Hermas niemals). Richtig wird schließlich

betont, daß die Johannesoffenbarung den prophetischen Geist für die
Kirche bewahrt hat.

Ein weiterer Hauptabschnitt handelt von der «Entstehung des
Christuszeugnisses der Lehrer». Nach einer allgemeinen Erörterung über Weisheitslehre

und die Uebernahme jüdischer Predigtform durch die Kirche werden
zunächst drei «Beispiele mündlicher Weisheitslehre» behandelt: Jakobus ist
eine anonyme Predigt, die nachträglich durch den vorgesetzten Briefkopf
apostolisiert wurde; 1. Petrus ist eine Mahnrede an eine junge Gemeinde,



Rezensionen 59

die nachträglich durch Briefeingang und Briefschluß zu einem apostolischen
Schreiben gemacht wurde; Hebräer ist eine kunstvoll gegliederte Rede, die
der Verfasser nachträglich mit einem Briefschluß der Gemeinde zugesandt
hat. Diese ganzen Ausführungen stehen unter dem Zwang, die nicht-pauli-
nischen «Apostelschriften» des Neuen Testaments ihres von jeher «apostolischen»

Charakters zu entkleiden, während kein Zweifel darüber herrschen
kann, daß die Paulusbriefe zusammen mit einigen andern als apostolisch
angesehenen Schriften kanonisiert worden sind (daß die Paulusbriefe dabei
den Anfang gemacht haben, soll nicht bestritten werden, s. Zeitschr. f.
Theol. u. Kirche 47, 1950, 286, Anm. 4). Es werden dann als weitere Lehrer
Johannes von Ephesus und der Verfasser des Judasbriefes genannt, wobei
seltsamerweise die theologische Kritik an dieser Schrift völlig fehlt.
Schließlich wird der 2. Petrusbrief mit Recht als fingiertes apostolisches
Testament bezeichnet und die freilich unbeweisbare Annahme vertreten,
daß der Verfasser dieser Schrift dem 1. Petrusbrief den apostolischen Rahmen

gegeben habe. Damit ist der «Lehrbriefkanon» fertig, und als seine
Nachtriebe erscheinen die Didache (deren Charakterisierung besonders
gelungen ist), Barnabas, 1. und 2. Clemens.

Ein letzter kurzer Hauptabschnitt schildert «Die Entstehung des

Christuszeugnisses der heiligen Schriften Alten und Neuen Testaments». Hier
wird zunächst auf die Uebernahme des Alten Testaments durch Jesus und
die Kirche hingewiesen, die Kritik am Alten Testament durch den Gnosti-
ker Ptolemaeus und Markion geschildert und der großkirchliche Kanon der
beiden Testamente als Abwehr dagegen herausgestellt. Dabei ist freilich
die Rolle Markions für die Bildung des neutestamentlichen Kanons m. E.
stark überbetont, und völlig unbewiesen ist die Behauptung, daß es einen
Vier-Evangelien-Kanon schon vor Markion gegeben habe. Schwerlich haltbar

ist schließlich die Annahme, daß die jüdischen «Sprüche der Väter» und
die Sammlung der Mischna Gegenschläge gegen die Sammlung der Worte
Jesu und die christliche Bibel seien; und die Annahme eines judenchristlichen

Kanons als Gegenstück zum großkirchlichen Kanon ruht auf den
unbewiesenen Voraussetzungen des Vorhandenseins einer judenchristlichen
Apostelgeschichte und der kanonischen Geltung des judenchristlichen «Briefes

des Petrus an Jakobus». Schön wird schließlich in wenigen Strichen
die Wirkung der Bildung der Bibel auf die christliche Geschichte seit dem
3. Jahrhundert herausgestellt.

Es dürfte deutlich geworden sein, daß die grundlegende These des

Verfassers von dem dreiteiligen Kanon der Apostel, Propheten und Lehrer
nicht haltbar ist; es dürfte auch deutlich geworden sein, daß der in der

Forschung nicht bewanderte Leser auf Schritt und Tritt mit Thesen
bekannt gemacht wird, denen er nicht ansehen kann, ob sie allgemein anerkannt
oder eine Sondermeinung des Verfassers sind, und daß ein solcher Leser
auch nicht erkennen kann, wo eigentümliche Anschauungen anderer Forscher
übernommen sind, da diese ja nicht genannt werden. Wie der Leser die
Anschauungen des Verfassers nachprüfen kann, erfährt er natürlich auch

nicht. Und so sehr man darin einen besonderen Wert des Buches sehen wird,
daß die Einleitungswissenschaft nicht als bloße Literaturgeschichte betrie-



60 Rezensionen

ben wird, daß vielmehr der Verkiindigungseharakter der einzelnen Schriften

stark herausgestellt wird, so mehr muß man doch bedauern, daß
problematische Konstruktionen mit sicheren Tatsachen in einer unerkennbaren
Weise vermischt sind, und daß der Leser außerdem eine Fülle von
(teilweise sehr beachtlichen) Zusammenstellungen und Erörterungen vorfindet,
die die Lektüre des Buches erschweren und überhaupt erst nützlich werden
können, wenn der ausstehende letzte Band die versprochenen Register
gebracht hat. Daß durch diesen «Totalangriff» die bisherige Einleitungswis-
senschaft als überwunden bezeichnet werden müßte, kann man schwerlieh
zugestehen. Und dem Studenten wird man dieses umfangreiche und schwer
zu lesende Buch nicht ohne weiteres in die Hände geben dürfen, weil er
dabei die einem Theologen unerläßliche Einsicht in die Unsicherheit unserer
notwendigen geschichtlichen Bemühungen um die Entstehung und das
Verständnis des apostolischen Zeugnisses nicht gewinnen kann.

An Versehen und sinnentstellenden Druckfehlern notiere ich: S. 86

«Brief an Jakobus» statt «Brief des Jakobus»;,S. 100 «Krisen» statt «Kreisen»;

S. 128 «1. Kor. 1, 20» statt «2. Kor. 1, 20», und unter Nr. 5 fehlt die
Stellenangabe «Rm 1, 3.4»; S. 132 «Rm 4, 2» statt «Rm 4, 25»; S. 133 «2. Kor.
2, 5—16» statt «1. Kor. 5—16»; S. 156 «Gal. 5, 12» statt «Gal. 5, 10»; S. 178

KopivôtàZeaôcu heißt nicht «die korinthische Krankheit haben», sondern
«Unzucht treiben»; S. 247 «Heilstätigkeit» statt «Heiltätigkeit»; S. 294 «1.

Kor. 1, 1—4» statt «1. Kor. 2, 1—4»; S. 345 einen «gleichschenkligen Kubus»
gibt es nicht!; S. 474 «Am furchtbarsten» statt «am fruchtbarsten». — S. 273

ist der Satz «Die Apostelgeschichte ist das einzige Buch im Kanon, das keinen

Verfassernamen trägt» unverständlich angesichts von Hebräer,
Johannesevangelium, 1. Johannes; S. 329 und 492 dürfte nicht als sicher behauptet
werden, daß die beiden bekannten Gestalten in der Synagoge in Dura
«Henoch und Esra» darstellten, da diese Deutung nur eine der möglichen
Annahmen ist.

Marburg/Lahn. Werner Georg Kümmel.

Karl August Meißinger, Der katholische Luther, München, Leo Lehnen Verlag;

Bern, Francke-Verlag, 1952, 320 S. ders., Luther. Die deutsche
Tragödie 1521, Bern, Francke-Verlag, 1953, 190 S.

Meißinger, durch seine Mitarbeit an der Weimarer Ausgabe als besonderer

Kenner der Anfänge Luthers ausgewiesen, gedachte in einem dreibändigen

Werk den katholischen, den reformatorischen und den lutherischen
Luther, d. h. die Entwicklung von der katholischen Periode bis zur Bildung
der eigenen Konfessionskirche zu schildern. Davon ist nur das erste Buch
wenigstens bis zur Auseinandersetzung mit Cajetan fertig geworden und
nach seinem Tode (1950) erschienen.

Der Verfasser will zunächst der strengen historischen Forschung
dienen. Dazu befähigt ihn die umfassende Kenntnis von Luthers Entwicklung
vor 1517 und der kulturellen, religiösen und politischen Zeitumstände wie
auch der Spätscholastik, insbesondere Occams, was alles er sich in
vierzigjähriger Forschungsarbeit erworben hat. Die äußeren Lebensumstände Lu-



Rezensionen 61

thers werden in Meißingers lebendigem Stil geschildert, treten aber mit
Recht gegenüber der Erforschung der kirchenhistorischen Zusammenhänge
in den Hintergrund. Das theologische Schwergewicht liegt auf den Kapiteln
über Luthers vorreformatorische Theologie und seine Wendung gegen
die Schultheologie. Mit überlegener Klarheit wird die verwickelte
Geschichte um den Thesenanschlag und die Reichspolitik vorgelegt, und in
eingehender Analyse der Dokumente um die Auseinandersetzung mit Cajetan
treten die Anliegen Luthers und der römischen Kirche zutage. Auf den
großen Beziehungsbereich zur Lutherliteratur in Text und reichhaltigen
Anmerkungen sei hier nur verwiesen. Die bisherigen Biographien, seien sie
katholisch oder protestantisch, erfahren eine scharfe kritische Würdigung,
wobei vielleicht die Diskussion mit Denifle und Grisar noch zu sehr das

Feld beherrscht. Als Nebenprodukt erfährt der Leser viel Wissenswertes
über die Entstehung der Weimarer Ausgabe, über J. Fickers und Meißingers

Arbeit an den neuentdeckten Lutherfrühschriften, über die ersten wie
die neueren Biographien des Reformators, so daß das Buch gleichzeitig
wichtige Einblicke in die Lutherforschung bietet.

Meißinger wollte aber mehr als ein wissenschaftliches Werk schaffen.
Ihn bedrängte die Frage: «War der vorreformatorische Luther schon von
vornherein so unkatholisch, daß er notwendig mit der alten Kirche zerfallen
mußte?» (S. 7). Wenn er darauf mit Nein antwortet, so wollte er mit seiner
Forschung im Dienste einer oekumenischen Bestrebung stehen. Ueber der
Person Luthers sollte die Christenheit nicht auseinanderbrechen, sondern
eine unvoreingenommene Betrachtung, wie er sie als «kritischer Lutheraner»

anstellen will, soll die getrennten Brüder über Luther wieder
zusammenführen. Dieses an sich notwendige, tapfere Anliegen, zu dem Meißinger
nach seinem wissenschaftlichen Rüstzeug wohl befähigt und berechtigt
erscheint, führt doch öfters zu ungehörigen Verkürzungen. Als Beispiel, das

zugleich Einblick in die sehr temperamentvolle Sprache gewähren soll,
führen wir die Auseinandersetzung über Prädestination und Ethik im
«Anhang» an: «Der Erzieherin Kirche kommt es auf die guten Werke an.
Hier (im «Sermon von den guten Werken» von 1520) sind ja aber gute
Werke, reichlich und kräftig gepredigt. Der neue dogmatische Unterbau
liefert sogar ein ausgezeichnetes Fundament. Da es ja aber auf den
dogmatischen Unterbau nicht so sehr ankommt wie auf das praktische Ergebnis,

so können auch Unterschiede in diesem Unterbau nicht entscheidend
sein. Nehmen wir nur gleich alles in allem; ist denn ein so gewaltiger
Unterschied zwischen katholischer und lutherischer Liebestätigkeit, zwischen
katholisch-christlicher und lutherischer-christlicher Ehrbarkeit — und,
fügen wir der Vollständigkeit halber nur auch hinzu: zwischen katholischer
und lutherischer Muckerei? War es durchaus notwendig, daß die abendländische

Christenheit sich wegen eines an sich unerheblichen Unterschiedes
in der Begründung der christlichen Ethik einander hundert Jahre lang die
Köpfe einschlug und vierhundert Jahre lang einander verketzerte mit dem

Ergebnis, daß die christlichen Werke selbst nicht nur ihre eigene innere
Mächtigkeit, sondern vor allem ihre Werbekraft verloren haben?» (8.229).
So ernst diese Frage zu nehmen ist, so wird doch der Unterschied viel zu



62 Rezensionen

sehr verharmlost, wie auch in der Lehre von der Kirche oder vom «sola
fide». Auf diese Weise dürfte gerade das Anliegen Meißingers unmöglich
werden; denn es nimmt letzten Ende weder Luther noch die katholische
Auffassung wirklich ernst. Innerhalb dieser grundsätzlichen Schranken
wird aber dieses Lutherhuch eine unentbehrliche Zusammenfassung der
Forschung über den jungen Luther bleiben. Die gelegentlich recht selbstbewußte

Sprache wird dem Werk eine lebendige Frische erhalten.
Von ganz anderem Charakter ist die kleine Darstellung Luthers, die

in die Sammlung Dalp des Francke-Verlages aufgenommen wurde. Sie
läuft neben dem geplanten großen Werk einher und schildert die Vorgänge
bis zum Schicksalsjahr 1521. «Sie will nur die großen historischen Linien
ziehen und verzichtet auf alle gelehrten Anmerkungen.» Die aus dem Nachlaß

herausgegebene Schrift könnte das andere Buch gut ergänzen, aber die
Absicht und Durchführung ist zu verschieden. Sie ist um 1940 entstanden
und wollte das falsche deutsche Nationalgefühl vom neuen Verständnis der
Reformation her zurechtrücken. Zwar trägt es alle Vorzüge von Meißingers
Schreibweise: übersichtliche, dramatisch bewegte Erzählung, flüssiger und
packender, ans Volkstümliche grenzender Ausdruck, gute Beherrschung
und geschickte Verwendung aller Quellen, so daß es ein richtiges Volksbuch

der Gebildeten werden könnte. Aber die Grundthese ist denkbar
verfehlt. Denn das Ganze läuft darauf hinaus, daß Luther mit seinem halb
freiwilligen Rückzug auf die Wartburg und seiner Abwendung von der
Adelsbewegung mitten in einer großartigen nationalen Aufwallung mitgeholfen

habe, daß Deutschland «seine Stunde versäumt» habe. Luther habe
nach einer großen Haltung zu Worms im Kampf um die Erneuerung der
Nation entscheidend versagt. «Der Mensch kann mit seinen Aufgaben wachsen.

In den letzten Jahren hatte Luther in stürmischem Tempo lernen müssen

und hatte gelernt. Daß es ihm an persönlicher Tapferkeit nicht fehlte,
hatte er bewiesen. Jetzt aber wurde eine höhere Art von Tapferkeit von ihm
gefordert, seit nämlich seine Sache die Sache der Nation geworden war, und

nur über die Nation war sie wirklich durchzusetzen. Dieser Aufgabe aber ist
er ausgewichen.» (S. 184 f.). Man könnte Luther kaum schlimmer mißverstehen.

Gewiß wollte Meißinger durch seine Schrift das deutsche Luthertum

aus einer verhängnisvollen politischen Passivität herausrufen, aber
auf dem Wege Meißingers würde es gerade von der Verantwortung Luthers
gegenüber dem Evangelium abgezogen. Es leidet keinen Zweifel, daß
Meißinger in beiden Büchern am eigentlichen Mittelpunkt Luthers, an seiner
Stellung zum Kreuze Jesu Christi, vorbeisieht und die ganze Frage, sowohl
die konfessionelle als die politische, zu sehr von Außenpositionen her, wie
der Bildung der deutschen christlichen Nation oder der religiösen Einheit
Europas, betrachtet. Gerade wegen der anschauliehen Sprache Meißingers
könnte die Schrift wieder einmal mehr zu einer Verkennung von Luthers
Anliegen in gewissen Bildungsschichten führen, die sich nicht die Mühe
nehmen, Luther selbst zu lesen. Neben diesem Hauptmangel verblassen
andere schiefe Urteile und Unrichtigkeiten des Buches, so die unglaubliche
Verkennung der Lehre vom allgemeinen Priestertum oder unpassende
Seitenhiebe auf Frankreich. Es zeigt sich in diesem ganzen Werk, wie die



Rezensionen 63

unkritische Uebernahme von geschichtsphilosophischen Kategorien wie «das

deutsche Nationalgefühl» oder die «religiöse Einheit» oder Luthers Existenz
als Ereignis der Geistesgeschichte, für die sachgemäße Betrachtung der
Kräfte der Reformation gefährlich wird.

St. Gallen. E. G. Rüsch.

Axel Gyllenkrok, Rechtfertigung und Heiligung in der frühen evangeli-
lischen Theologie Luthers, Uppsala, Lundquist; Wiesbaden, Harrassowitz,
1952, 148 S.

Unter den Arbeiten, die von der schwedischen Lutherforschung in den

vergangenen Jahren publiziert wurden, verdient die Studie des Uppsala-
Theologen Axel Gyllenkrok besondere Beachtung. Denn hier wird das

Grundanliegen der Reformation zum Gegenstand einer sorgfältigen
Untersuchung gemacht. Ihre Begrenzung auf die Frühschriften bedeutet keineswegs

eine willkürliche Einschränkung des vorhandenen Quellenmaterials,
da in den Frühschriften bereits das Ganze der reformatorischen Theologie
enthalten ist. Ja man wird ihnen sogar in vieler Hinsicht den Vorzug vor
den späteren Aussagen geben müssen, weil Luther zu Beginn seine neu
gewonnenen Erkenntnisse in der Geschlossenheit größerer Zusammenhänge
entwickelt, während er später oft nur in fragmentarischen Aufzeichnungen
und durch das Medium seiner Schüler zu uns redet.

In seiner Arbeit hat der schwedische Forscher die Bedeutung der tro-
pologischen Methode für die Ausbildung der Rechtfertigungslehre Luthers
hervorgehoben und die Methode selbst in scharfsinniger Weise analysiert.
Dabei wird betont, daß der von Luther geübten tropologischen Uebertra-
gung christologischer Bestimmungen auf den Glaubenden stets eine gewisse
Abstraktheit anhafte. Sofern nämlich der Christ als vollkommen und seine
Gerechtigkeit als absolut bezeichnet wird, muß zwangsläufig von seiner
sündigen Realität abstrahiert werden. Deshalb sind «die der Christologie
entnommenen Bestimmungen, die dem Gläubigen zuerteilt werden, streng
genommen unangemessen» (S. 16). Im Rahmen der durch die tropologische
Methode bedingten Rechtfertigungslehre wird also lediglich auf das
Verhältnis des Glaubens zu Christus Bezug genommen, dagegen von der
Beziehung des Glaubens zu anderen psychologischen Fakten — wie z. B. der
concupiscentia — abstrahiert.

Die erstmalig von Hirsch gestellte Frage, ob und inwiefern für Luther
die humilitas dispositio ad gratiam sei, wird von Gyllenkrok aufgegriffen
und die bisherigen Lösungsversuche einer kritischen Prüfung unterzogen.
Mit Recht hebt G. hervor, daß nach den Aussagen Luthers der Dispositionsgedanke

nicht nur in eine Beziehung zum Willen des Menschen gesetzt
werden dürfe, sondern vor allem in ein Verhältnis zur Natur des Menschen
zu stellen sei. Durch diesen Hinweis hat G. die Enge der überlieferten
Fragestellung gesprengt und auch den Gedankenkreis der Prädestination
in die Untersuchung einbezogen.

Wie G. nachweist, rechnet Luther stets mit der Möglichkeit einer
zweifachen Reaktion des Menschen gegenüber dem Gotteswort: der des Glau-



64 Rezensionen

bens und der des Unglaubens. Die Faktizität dieser beiden Reaktionsweisen

ist gemäß den anthropologischen Aussagen Luthers eine Folge
davon, daß es zwei Kategorien von Menschen gibt: die Gerechten und die

Ungerechten. Es existiert also eine Disposition für die Annahme oder
Ablehnung des Evangeliums, aber diese Disposition hat ihre Wurzel nicht in
der freien Entscheidung des menschlichen Willens, sondern in der von Gott
bestimmten Natur des Menschen. Wenn sich der Wille des Menschen auf
die Erlösung richtet, so ist dies bereits Wirkung der Prädestinationsgnade.
Demgemäß bezeichnet also der Begriff humilitas keineswegs einen rein
immanent zu verstehenden anthropologischen Tatbestand. Demut und

Schuldgefühl sind unmittelbare Folgen von Gottes Wirksamkeit,
wenngleich ihr Fehlen dem Menschen als Sünde angerechnet wird. In diesem
Sinne unterscheidet also Luther zwischen Auserwählten und "Verworfenen
und vollzieht erstmalig in seiner Römerbriefvorlesung die Identifikation
der Demütigen mit den von Gott Auserwählten.

Die Ausbildung der evangelischen Rechtfertigungslehre erfolgt in
einzelnen Stadien. Auch in der Römerbriefvorlesung zeigt sich noch eine starke
Nachwirkung des nominalistischen Glaubensbegriffes, der sowohl das
Objekt des Glaubens als auch den assensus des glaubenden Subjekts betont.
Erst in der Hebräerbriefvorlesung (1517/18) wird der volle Gehalt der
evangelischen Rechtfertigungslehre, die in der Forderung der Heilsgewißheit

gipfelt, entfaltet. Die Eigenart des evangelischen Glaubens liegt darin,

daß er ausschließlich auf sein Objekt gerichtet ist und nicht auf die
subjektiven Möglichkeiten seiner selbst schaut oder sich an der eigenen
Gläubigkeit erbaut. Galt für Luther zunächst «das Wort Gottes» im
allgemeinen und rein formalen Sinn als Objekt unseres Glaubens, so wird
nach dem Durchbruch zur reformatorischen Erkenntnis «das Gnadenwort»,
die Botschaft, daß Gott dem Menschen gnädig ist, als das eigentliche
Glaubensobjekt bezeichnet. Gemäß diesem neuen Verständnis vollzieht sich nun
auch eine Aenderung in der Stellung des Christen zu Gott. Das Ilumilitas-
ideal mit seiner Tugend des Sündenbewußtseins und der Demut tritt in den
Hintergrund. Die Kennzeichen des Christseins sind nunmehr «Heilsgewißheit

und fröhliches Gewissen» (S. 74). Doch erfolgt keine vollständige
Preisgabe des Humilitasideals. Luther hat — wie G. treffend formuliert —
an ihm insofern festgehalten, «als er immer noch Leiden, Verzweiflung
und Kreuz als das notwendige Los des Christen betrachtet — trotz dem
Lieht des Evangeliums. Luthers Theologie hat nie aufgehört, eine theologia
crueis zu sein» (S. 76 f.).

Zwischen der Rechtfertigungs- und Heiligungslehre besteht ein enger
Zusammenhang. Er zeigt sich in der Frage, ob der durch den Glauben
Gerechtfertigte auf dem Gebiete der Sittlichkeit überhaupt noch eines
Gesetzes oder bestimmter Anweisungen bedarf. Da den tropologischen
Aussagen zufolge dem Christen eine Rechtfertigung geschenkt worden ist, die
auch die vollständige Erfüllung aller Forderungen einschließt, müßte eine
solche Frage verneint werden. Doch wäre dabei übersehen, daß die tropologischen

Aussagen lediglich den homo novus charakterisieren und ihre
Geltung nicht auf den Christenmenschen übertragen werden kann, der während



Rezensionen 65

seines gesamten Erdenlebens eine psychophysische Einheit von spiritus
und caro darstellt.

Das Leben des Christen steht also unter bestimmten Imperativen, nämlich

unter der Forderung der Verwirklichung von humilitas, Charitas und
mortificatio carnis. G. glauht, daß auf diese Forderungen der Begriff
«dritter Brauch des Gesetzes» angewandt werden könne, obwohl die These,
daß Luther einen dritten Brauch des Gesetzes kenne, von W. Eiert1 und
G. Ebeling 2 mit guten Gründen bestritten worden ist. Doch geht es G.

weniger um die Verteidigung dieser Formel als vielmehr um die Betonung
eines ganz bestimmten Sachverhaltes: daß nämlich der Gerechtfertigte «die

Folgen seines spiritus-Seins sichtbar werden lassen muß und seine
Christusgerechtigkeit nicht nur verhüllt im Glauben behalten darf» (S. 109).

In seiner Darstellung der Lutherschen Heiligungslehre wendet sich G.
ebenso scharf gegen die Hermannsche Schule, die das augustinische
Gepräge derselben zu leugnen versuchte, wie gegen den von Karl Barth
beeinflußten dänischen Lutherforscher R. Prenter, der die reale Frömmigkeit
als eine «zweideutige» Angelegenheit bezeichnet und den profectus-Begriff
Luthers lediglich im Sinne einer Zunahme der fides Christi deutet.
Demgegenüber betont G., daß jeder Zuwachs des Glaubens notwendigerweise
auch einen Fortschritt der Sittlichkeit zur Folge habe. Der profectus-Begriff

Luthers dürfe nicht nur als ein «Zeitbegriff», sondern müsse auch als
ein «Maßbegriff» verstanden werden. Er bezeichne nicht ein ständig
erneutes Anfangen von demselben Ausgangspunkt aus, sondern eine
unablässige Vorwärtsbewegung, wobei sich der jeweilige Ausgangspunkt ständig
nach vorne verschiebt. In seinem Heiligungsstreben erreicht also der Christ
«je und je einen neuen terminus ad quem der im selben Augenblick, wo
er ihn erreicht, zum terminus a quo wird» (8.112). Wegen des Widerstandes
unserer sündhaften Natur kommt jedoch dieser Heiligungsprozeß niemals
zu einem Abschluß.

Um das Verhältnis von Rechtfertigung und Heiligung bei Luther recht
zu verstehen, muß man auf die doppelte Bedeutung achten, die der
Begriff iustitia haben kann. Denn er bezeichnet sowohl die Glaubensgerechtigkeit

als auch die reale Sündenfreiheit. «Die oberste Norm der Heiligung

ist nämlich die Gerechtigkeit als reale Sündenlosigkeit, während die
Rechtfertigung ihre Norm in der Gerechtigkeit Christi findet, die zwar an
sich vollkommen ist und Sündenlosigkeit einsehließt, die aber bei dem
Christenmenschen dadurch begrenzt wird, daß er nicht durch und durch
fides, sondern auch concupiscentia ist» (S. 117).

Wir müssen uns mit dieser kurzen Skizzierung der inhaltsreichen
Lutherstudie G.s begnügen. Es verdient besondere Anerkennung, daß uns der
schwedische Forscher keine bloße Paraphrasierung von Lutheraussagen
gegeben hat, sondern den wissenschaftlichen Ertrag seiner Studien in seltener

Klarheit der Terminologie und Prägnanz der Ausdrucksweise vorlegt.

1 Zwischen Gnade und Ungnade, München 1948, S. 132 ff.
2 Zur Lehre vom triplex usus legis in der reformatorischen Theologie,

ThLZ 1950, Sp. 235 ff.

5



66 Rezensionen

Dabei erweist sich G. ebensosehr als sachgemäßer Interpret der Quellen
wie als vorzüglicher Kenner der bisherigen Lutherforschung. So werden
die eigenen Thesen von ihm stets in kritischer Auseinandersetzung mit den

bisherigen Forschungsergebnissen dargelegt. Der Untersuchung sind vom
Verfasser noch ausführliche Quellen-, Autoren- und Sachregister beigefügt
worden.

Lund. Gottfried Hornig.

The Journal of George Fox, A Revised Edition by John L. Nickalls,
Cambridge University Press, 1952.

Die bisher gebräuchlichen Ausgaben des Journals von George Fox —
auch die Uebersetzungen — beruhten auf dem Text der Erstausgabe von
1694, bzw. der Bicentenary Edition (1891) dieses Textes. Die Neuausgabe
durch John L. Nickalls leitet eine neue Phase in der Geschichte dieses für
das Verständnis des Quäkertums und des angelsächsischen Wesens
grundlegenden Textes ein.

Der Journal ist kein Tagebuch im modernen Sinne des Wortes. Der
älteste Journal ist der «Short Journal», den Fox 1664 im Gefängnis diktierte;
es ist zur Hauptsache eine Aufzählung von «Leiden wegen des Predigens
der Wahrheit». 1674/75 diktierte Fox seinem Schwiegersohn eine zweite,
umfangreichere Autobiographie, heute bekannt als «Spence-Manuskript»,
Diese beiden Manuskripte wurden 1925 und 1911 wörtlich ediert. Sie sind
aber als Quellen für eine lückenlose Biographie unvollständig, da Fox
Ereignisse, über die schriftliche Berichte vorlagen, ausließ. Für elf Monate
von Fox' Reise nach Amerika sind zwei kleine selbstgemachte Notizbüchlein,

in die ein Begleiter nach seinem Diktat täglich die Berichte von den
Erlebnissen aufschrieb, erhalten; diese sind die einzigen noch bestehenden
Originale eines wirklichen Tagebuches von George Fox. Abschriften solcher
Tagebücher gibt es für eine umfangreichere Periode des Amerikaaufenthaltes

und für die Irlandreise. Für die sechzehn Jahre, die Fox nach dem
Diktat des Spence-MS noch lebte, gibt es nur von andern in seinem Auftrage
verfaßte Tagebücher.

Fox bestimmte einen Teil seines Vermögens für die Herausgabe seines
Journals. Die Gemeinde übertrug die Aufgabe Thomas Ellwood und gab
ihm entsprechende Instruktionen. Ellwood arbeitete mit mehr Freiheit, als
wir uns heute gestatten. Da die Erzählung des Spence-MS erst mit dem

ersten Auftreten von Fox beginnt, verfaßte Ellwood auf Grund der
vorhandenen Dokumente eine Biographie von Fox bis zu diesem Zeitpunkt,
schrieb sie aber in autobiographischer Form, als ob sie von Fox diktiert
worden wäre. Für Fox' Reise nach Amerika schrieb Ellwood das Logbuch
eines Mitreisenden von England nach Barbados in autobiographische Form
um. Seihst dem von Fox diktierten Text gegenüber wahrte sich Ellwood
alle Freiheit. Da die Society of Friends inzwischen eine anerkannte Gesellschaft

geworden war, schien es empfehlenswert, Aussagen von Fox, die
politische oder theologische Proteste hervorrufen konnten, auszulassen. Die
beginnende Aufklärung wirkte sich dahin aus, daß Berufungen auf über-



Rezensionen 67

natürliche Kräfte von Ellwood nach Möglichkeit ausgelassen wurden.
Schließlich «polierte» Ellwood Fox' Darstellung und «schliff» die Sprache.
Dadurch gingen viele, vielleicht unbeholfene, aber bildhafte Details der
Darstellung und kraftvolle Ausdrücke der Redeweise von Fox verloren.
Das Tremendum et Fascinosum der Urfassung wurde gedämpft. Ellwood
war sich der Auswirkung seiner Tätigkeit nicht bewußt. Er arbeitete mit
großer Verehrung für Fox. Dies erklärt die Kraft, die bis jetzt vom Journal
ausgegangen ist. Trotzdem ist es angesichts der geschilderten Verhältnisse
zu begrüßen, daß die Gesellschaft der Freunde den Entschluß zu einer
grundlegenden Neuausgabe des Urtextes des Journals von George Fox
faßte.

John Nickalls, der Bibliothekar des Friends House in London, wo sich
die größte Quäkerbibliothek befindet und die wichtigsten Manuskripte
aufbewahrt werden, wiederholte die Arbeit Ellwoods mit modernem
wissenschaftlichem Verantwortungsbewußtsein. Die Grundlage dieser Ausgabe
bildet der Text des Spence-MS. Da der Text des Manuskriptes erst mit der
Erzählung der Ereignisse des Jahres 1650 beginnt, übernimmt Nickalls als
Einleitung Ellwoods Text, ersetzt ihn aber, wo immer möglich, durch Ori-
ginalquellen, zum Beispiel aus dem Short Journal. Die Darstellungen aus
dem Short Journal ersetzen auch das Spence-MS, wo sie ausführlicher und
besser sind. Wo Ellwood das Spence-MS durch andere Quellen, die er in
autobiographische Form umschrieb, ergänzte, gibt Nickalls die Originaltexte,

z, B. des Logbuches des Freundes von Fox für die Reise von England
nach Barbados. Der Text des Spence-MS endet mit der Erzählung der
Ereignisse des Jahres 1675; um das Bild abzurunden und trotzdem die
wissenschaftliche Sauberkeit zu wahren, wurde der von Ellwood verfaßte
autobiographische Schluß durch einen modernen Essay über die letzten Lebensjahre

von Fox ersetzt. Es versteht sich von selbst, daß der Herausgeber den
Leser nicht nur im Vorwort, sondern durch den ganzen Text hindurch
anhand von Fußnoten, Klammern und Zwischenbemerkungen peinlich genau
über seine Arbeit informiert und auf die benutzten Quellen und ihre
Publikationen hinweist. Fußnoten erklären auch schwierige sprachliche
Ausdrücke, Orts- und Personennamen. Besonders dankbar ist man dem Herausgeber,

daß jedes Datum des sehr komplizierten Quäker-Kalenders durch eine
Umrechnung in unsere Zeitrechnung ergänzt ist. Interpunktion und
Orthographie wurden modernisiert, jedoch charakteristische archaische Formen
beibehalten. Ein ausführliches Register und eine Einführung in Leben, Denken

und Wirken von Fox ergänzen das Werk. Cambridge University Press
besorgte eine saubere buchtechnische Ausstattung, und Beiträge von Freunden

aus aller Welt gestatten es, das Werk zu einem jedermann erschwinglichen

Preis (21 s.) in den Handel zu bringen.
Die Bedeutung dieser Neuausgabe liegt darin, daß sie durch ihre Treue

gegenüber den Originaltexten eine unmittelbare Begegnung mit George
Fox ermöglicht; denn auch von Fox' Worten gilt, was William Penn von
seiner leiblichen Gegenwart bekennt; «His very presence expressed a
religious majesty.»

Horgen (Kt. Zürich). Felix Lehner.

5*



68 Rezensionen

Marcel Reding, Der Aufbau der christlichen Existenz, München, Max Hueber-
Verlag, 1952, 234 S„ brosch. DM. 7.80, geb. DM. 10.80.

Marcel Reding, Philosophische Grundlegung der katholischen Moraltheologie,

Handbuch der Moraltheologie, Band I, München, Max Hueber-Verlag,
1953, 216 S., brosch. DM. 7.80, geh. DM. 10.80.

Der katholische Hueber-Verlag in München unternimmt es, eine stattliche

Reihe Werke hinsichtlich der moraltheologischen, sittlichen und
soziologischen Aspekte des katholischen Christentums erscheinen zu lassen.
Bis jetzt liegen 2 Bände aus der Hand des Grazer Moraltheologen Marcel
Reding vor. Der erste Band gibt eine theologische Anthropologie und hat
einführenden Charakter; die eigentliche Serie fängt mit dem Teil über die
philosophische Grundlegung an.

Die Anthropologie umfaßt 4 Teile; der erste beschäftigt sich mit der
Frage nach dem Verhältnis von Geschichtlichkeit und Uebergeschichtlich-
keit in der christlichen Existenz, der 2. Teil mit Bereitschaft und Verheißung,

also mit der psychologischen Verfassung des Menschen, auch mit der
alttestamentlichen Verheißung, im 3. Teil wird die «Gottnähe in Christus»
ausgeführt, während im letzten das Verhältnis von Glaube und Freiheit,
namentlich aber das Problem der Rechtfertigung näher erörtert wird.

Es ist das Interessante und Neuartige an dieser Abhandlung, daß die
katholische Lehre vom Menschen und vom Glauben hier auf existentialisti-
scher Grundlage aufgebaut wird, ohne sich selbstverständlich mit den
weltanschaulichen Prämissen dieses Denkens zu identifizieren. Der Verf.
versucht aber von vornherein, die Lehre des Glaubens aus dem Bereich
zeitlosmetaphysischer Wahrheiten zu lösen und in die Perspektive der Geschichtlichkeit

einzulenken, weil christliche Existenz, als auf Christus bezogen,
sich auf eine geschichtliche Gegebenheit konzentriert. Damit hat Marcel
Reding freilich versucht, einen neuen, mehr der biblischen Offenbarung
gemäßen Ansatz für seine christliche Anthropologie zu finden. Er widersetzt
sich nachdrücklich dem thomistischen "Versuch, mittels der sog. Konvenienz-
gründe die ewige Notwendigkeit der Offenbarung dartun zu wollen. So liegt
es Reding daran, mit größter Betonung das festzuhalten, daß «das Zentrale
im Christentum eine positive, weiter nicht einsichtige, einfach hinzunehmende

Tatsache ist, die eine bloß zufällige Wahrheit hat, die nicht notwendig

abzuleiten ist» (S. 8). Es soll dabei namentlich die Freiheit des Handelns
Gottes unterstrichen werden, der seinen Akt der Erlösung vollzieht in dem

Augenblick und an dem Ort, die ihm gefällig sind und niemals von
Menschen nachgerechnet werden können. So wird mit der Meinung gebrochen,
daß Religion ein Fürwahrhalten allgemeiner Sätze und Offenbarung eine
Mitteilung von an sich bestehenden Wahrheiten wären; es handelt sich in
der christlichen Religion um eine personale Begegnung, in der «Existenzen
in Freiheit aufeinander zugehen, sich erschließen und das heißt: wo Gott
sich offenbart und ein Mensch bereit ist, auf diese Offenbarung zu hören,
sie anzunehmen und dem offenbarenden Gott anzuhängen» (10). «Was
ausschlaggebend ist, ist das Ergriffensein durch die Gestalt Christi im Heiligen
Geist» (11).



Rezensionen 69

Nachdem der Verf. sich so den Weg zur christlichen Botschaft aus der
traditionellen katholischen Rationalisierung heraus frei gemacht und die
Uebergeschichtlichkeit der Offenbarung innerhalb der Geschichte skizziert
hat (er spricht immer von Uebergeschichte, nicht von Heilsgeschichte), geht
er an die nähere Ausarbeitung dieser Linien heran: einmal der Geschichte
und einmal der Uebergeschichte. Das Eingebettetsein des christlichen Ethos
in der Geschichte wird ausführlich dargestellt, wobei der drohende
Relativismus von der auf Christus bezogenen Relationalität (N. Hartmann)
beseitigt wird. Die Erörterung über die übergeschichtliche Linie gehört zum
Entscheidendsten, was Reding zu sagen hat: hier findet die Konfrontation
zwischen Metaphysik und Theologie statt; es wird hier die theologia
naturalis als Vorstufe für das christozentrische MenschenVerständnis dargestellt.

Die Verankerung dieser theologia naturalis findet in der Auffassung
hinsichtlich der Gottebenbildliehkeit statt. Das Wesen des Menschen ist die
Gottebenbildlichkeit, deren natürlicher Aspekt die Vernunft und den freien
Willen umfaßt, und deren übernatürlicher die Bezogenheit auf die Gnade.
Nur der letzte Aspekt ist im Sündenfall verlorengegangen, so führt Reding
aus; er wird durch Christus wieder vermittelt. Der natürliche Aspekt der
imago zeigt uns den Menschen als «Mangelwesen» nach der Vollkommenheit,
das ist der Modus seines «Seins», eine differenzierte Gestalt des Seins, die
uns, so führt Reding aus, klarmacht, wie heikel es ist, einfach von einer
analogia entis zu sprechen. Es gibt s. E. eine bis heute befriedigende Lehre
der analogia entis keineswegs. So ist der Mensch metaphysisch auf
Transzendenz ausgerichtet, eine Ausrichtung, die der thomistischen potentia oboe-

dientialis, dem Vermögen der Bereitschaft, entspricht. Die Bereitschaft ist
nun jener metaphysische Ort in der Existenz, an dem es am ehesten bewußt
wird, daß der Mensch einer höheren Ordnung des Seins gegenüber
ausgerichtet ist. So ist dessen ganzes Wesen Bereitschaft Gott gegenüber, auf
Vollendung und Vervollkommnung angelegt. So ist der Mensch nicht bloß
Wesen, dessen ganze Tätigkeit naturhafte Entfaltung seiner selbst wäre,
sondern darüber hinaus Existenz, Person, Freiheit, die erkennend und
wollend zu diesen Möglichkeiten der Erhebung in eine andere Ordnung Stellung
nehmen kann. So wird uns nun der Glaube beschrieben als die Gnade, die
«organisch in das Seelengefüge hineinwächst». Dazu braucht es die
Vernunft, um hier zu vermitteln. Sie liefert uns die Gründe für die Annahme
auch nicht evidenter Wahrheiten, wie die der übernatürlichen
Offenbarung. Die Rechtfertigung ist näher ausgeführt als der Empfang der
göttlichen Gnade, als Habitus, in den Menschen eingegossen, wodurch «das
fortschreitende Christsein im immer gerechter werden vor Gott besteht». Der
Prozeß der Rechtfertigung wird von Reding durch folgende Stichworte
dargestellt: «Annahme des Glaubens (wobei die vorbereitende Gnade und die
Zustimmung des Menschen die entscheidenden Vorstufen sind), freie
Hinwendung zu Gott, der den Sünder rechtfertigt, Furcht vor der göttlichen
Gerechtigkeit, Vertrauen und Hoffnung auf Gott, endlich die Liebe zu Gott
und der Wille, die Taufe zu empfangen. Auf diese Vorbereitung folgt die
Rechtfertigung seihst: ihre Zielursache ist die Verherrlichung Gottes und
Christi, ihre Wirkursache der erbarmende Gott, die verdienende Ursache



70 Rezensionen

Christus und sein Kreuzestod, die vermittelnde Ursache das Sakrament der
Taufe, die Formalursache die Gerechtigkeit Gottes, durch die wir nicht
gerecht heißen, sondern es auch wirklich innerlich sind. Der Grad dieser
Gerechtigkeit bemißt sich nach der Gabe des Heiligen Geistes und nach
dem Verhältnis der eigenen Vorbereitung und Mitwirkung eines jeden.»

Daß wir es hier mit einer legitim katholischen Lehre vom christlichen
Glauben zu tun haben, ist uns aus dieser kurzen Uebersicht wohl klar
geworden. Trotzdem ist die ganze Ausführung irgendwie in Fluß geraten; sie
hat nichts Erstarrtes und Abgeschlossenes mehr. Sie führt bei jedem Kapitel
protestantische Auffassungen heran: Karl Barth, Emil Brunner, Paul
Althaus, Helmuth Thielicke, sie kommen alle zu Wort, und schon das ist für
ein katholisches Handbuch ein überaus erfreuliches Zeichen. Weiter: die
thomistische theologia naturalis ist jetzt zur Jaspersschen Existenzphilosophie,

das «ens realissimum» ist zur «Transzendenz» im Sinne Karl Jaspers'
geworden; die oboedientia potentialis zur Existenz, usw.

Es lassen sich sowohl philosophisch als theologisch viele Fragen stellen.

Philosophisch scheint es bedenklieh, die thomistische Lehre unter so

ganz anderen Voraussetzungen darstellen zu wollen. Die Strukturen sind
derart verschieden, Sein, Vernunft, Welt, Natur, sie sind alle von so anderen
Grundbedingungen bei Thomas als bei Jaspers erfaßt, daß man den Reding-
schen Thesen nicht ohne weiteres beipflichten kann. Namentlich müßte die
ganze Frage der Analogie viel gründlicher durchdacht sein, als es bei ihm
geschehen ist.

Theologisch bleiben uns Protestanten auch dieser aufgeschlosseneren
Auseinandersetzung gegenüber noch sehr viele Fragen; es sind namentlich
der Glaube als eingegossener Habitus, die Gnade als ontische Vervollkommnung,

die Sünde als Privatio der Vervollkommnung und damit die unter
diesen "Voraussetzungen uns noch bleibende Bedeutung der Rechtfertigung
und Versöhnung, die das Gespräch zwischen einem aufgeschlosseneren
Katholizismus und dem reformatorischen Protestantismus noch in Gang halten
dürften. Wobei wir allerdings besonders dankbar für diesen wertvollen
Versuch sind und mit größtem Interesse den noch ausstehenden Bänden
entgegensehen.

Der 2. Band (der erste der Moraltheologie) gibt uns eine Einführung in
eine philosophische Grundlegung der Moraltheologie, die namentlich auf
eine Wertlehre des Sittlichen ausgerichtet ist. Besonders die Auseinandersetzung

mit N. Hartmanns Lehre ist hier wertvoll. Leider hat sich der
Autor die Zeit nicht gegönnt, ausführlicher auf Barth, Althaus, Brunner
und Thielicke einzugehen als so, daß jeder dieser Theologen in «Sightseeing
genommen» wird. Diese Unwürdigkeit der Behandlung steht der sonstigen
Würde der Behandlung des Stoffes schroff gegenüber. Denn der Band ist
mit großer Klarheit und Eindrückliehkeit geschrieben; allerdings scheint
mir der Thomismus hier wieder festeren Boden gefunden zu haben als im
ersten, einführenden Band.

Basel. Hendrik van Oyen.



Rezensionen 71

Arthur Hübscher, Die große Weissagung. München, Heimeran-Verlag, 1952,
256 S. 8°, DM. 14.50.

Die «große Weissagung», die Weissagung von einer auf Krieg und Not
aller Art folgenden Heilszeit unter einem großen und gerechten Fürsten,
wird hier in ihrer Entwicklung von der biblischen Zeit bis in die Gegenwart

hinein dargestellt. Ein kürzerer erster Teil gibt die wichtigsten Texte,
außerdeutsche in Uebersetzung, beginnend mit Jesaja, Daniel, Markus 13

und der Johannes-Apokalypse und endend mit den Prophezeiungen des 1894

geborenen Brunnenbauers Alois Irlmeier aus Freising, der für Frühling
1949 oder 1950 die Katastrophe eines dritten Weltkrieges erwartete. Im
Hauptteil «Geschichte und Deutung» verfolgt der Verfasser diese Erwartung

in all ihren Wandlungen, in der immer neuen Beziehung und Aktualisierung,

in der Verflechtung mit den geschichtlichen Ereignissen und
Gestaltungen, in der Einbeziehung neuer Stoffe (der Kaiser im Berg u. a.)
und der Wiederbelebung alter Motive, auch in ihrer inneren Entleerung.
Schließlich 26 Seiten Anmerkungen und 15 Seiten Register, wo man nur die
Aufführung der Motive vermißt.

Das Buch ist so eine Art Gegenstück zu W. Niggs «Ewigem Reich»
(1944), nur viel detaillierter, oder zu der wohl noch stärker volkskundlich
orientierten «Großen Wende» von W. E. Peuckert (1948). Am wenigsten
befriedigt die Behandlung der Anfänge, wo H. mit der neueren Literatur und
ihren Fragestellungen doch nur teilweise vertraut ist; Dan. 7 z. B. läßt sich
nicht so einfach mit Jes. 9 und 11 unter einen Hut bringen. Aber darüber
kann man sich ja anderswo orientieren. Das Hauptgewicht des Buches und
sein Wert liegen in der aus gründlichster Kenntnis der Quellen und der
ganzen Literatur heraus dargestellten Geschichte dieser Erwartung von der
frühchristlichen Zeit an. Hier ist es als Ganzes lesenswert, leistet aber auch
zum Nachschlagen für Einzelfragen (Engelpäpste, Joachim a Fiore, Nostradamus,

Geheimnisse der Weisen von Zion usw.) gute Dienste.

Basel. Walter Baumgartner.

Kurt E. Koch, Seelsorge und Okkultismus, Wüstenroth, Kurt Reith Verlag,
1953, 335 S., Kart. DM. 11.80, Lwd. DM. 13.80.

Zu dem bedeutsamen Fragenkreis «Seelsorge und Okkultismus» liegen
in dem bisherigen Schrifttum wohl eine Fülle von Erfahrungsberichten auch
großer Seelsorger vor — angefangen von Blumhardts Erlebnissen mit der
Gottliebin Dittus bis hin zu Modersohns «Im Banne des Satans» — sowie
eine Fülle von Zeugnisberichten erfahrener Seelsorger, vornehmlich der
Gemeinschaftsbewegung. Die in diesen Büchern abgedruckten Selbstzeugnisse

in Briefen und Erlebnisberichten sind von einem hohen Wert sowohl
für die Sammlungen der wissenschaftlichen, besonders der religiösen Volkskunde

als auch der Parapsychologie; für eine wissenschaftlich begründete
Seelsorge sind diese Bücher jedoch durch die naive Art ihres Dämonenglaubens

sowie durch die vielfach primitiv-magische Frömmigkeit, durch
eine völlig unkritische Form der Berichterstattung und der Quellenverwertung,

vor allem aber durch ein völliges Verkennen und Außer-aeht-las-



72 Rezensionen

sen krankhafter Seelenzustände meist unbrauchbar, zumal in diesem vielfach
traktätchenhaften Schrifttum in Unkenntnis der Sachlage meist Hypnose,
Suggestion, Psychoanalyse und Wünschelrute in einem Atemzug mit
Zauberbüchern, Hufeisen und Aberglauben genannt und besprochen werden. Es
bleibt als Ergebnis dieses Schrifttums die — freilich nur allzu berechtigte
— Warnung, alle Gebiete des Okkultismus zu meiden. Auch vereinzelte
Versuche von Seiten der sog. Parapsychologie, wie etwa das Heft von G.

Krönert «Parapsychologie und Religion», bleiben ohne Ergebnis und Hilfe
für die Seelsorge.

Selbst die bedeutenden Bücher über Seelsorge, die nach dem Krieg aus
der Schweiz gekommen sind, Thurneysens ausgezeichnete «Lehre von der
Seelsorge» und besonders Theodor Bovets «Lebendige Seelsorge» bleiben
für den besonderen Fragenkreis der — meist schwer leidenden — Menschen,
die sich mit okkulten Erscheinungen beschäftigt haben, ohne nähere
Ratschläge. So stellt das Buch von Koch einen ebenso neuartigen, mutigen wie
auch schwierigen Schritt dar, zumal es schon im Untertitel den Anspruch
erhebt, daß es auch die innere Medizin, die Psychologie, die Psychiatrie,
die Tiefenpsychologie, die Parapsychologie, die Religionspsychologie und
die Theologie berücksichtigen will.

Das Werk stellt seinem Wesen nach eine empirische religionspsychologische

Untersuchung dar, das sich auf sorgfältige Protokolle von
seelsorgerlichen Gesprächen mit 600 Ratsuchenden auf diesem Gebiet gründet.
Kritisch abwägend wird dem Bericht der Erlebnisse der Ratsuchenden
hinzugefügt, was der Psychiater, der Psychotherapeut und was der Parapsy-
chologe erklärend oder helfend von seinem Fachgebiet zur Lösung des
betreffenden Falles beitragen würde. Der Verfasser begründet in vorbildlicher

Nüchternheit, wie notwendig in jedem Einzelfall die Zusammenarbeit
mit Psychotherapeut und Psychiater ist, aber er fordert auch das Recht
eigenständiger Seelsorge auf diesem Gebiet. Nicht die vermeintliche oder
wirkliche Realität okkulter Erscheinungen bewegt ihn und ob bei dem
Tischrücken übernatürliche Kräfte am Werk sind, ob Wahrträume,
Hellsehen, astrologische Voraussagen oder Horoskope zutreffen, was am
Heilmagnetismus, an magischen Besprechungen, an Spukerscheinungen usw.
wirklich «dran ist» — das alles erscheint dem Verfasser viel weniger
wesentlich — als die objektive Realität der leidenden, fragenden und meist in
ihrem Glaubensleben schwer erschütterten Menschenseele, der zu helfen der
Seelsorger verpflichtet ist und — das ist das Verdienst dieses Buches —
nach den hier berichteten Erfahrungen auch fähig sein kann.

Die meisten der Erkenntnisse Kochs decken sich mit den Erfahrungen
der kundigen Seelsorger auf diesem Gebiet, ja auch der Nervenärzte, wenn
sie in der Vorgeschichte sorgfältig und behutsam genug diesen Fragen
nachgehen, die doch weiteste Beachtung verdienen: Eine Beschäftigung mit
okkulten Erscheinungen hat so häufig Störungen der seelischen Gesundheit

zur Folge, daß aufs ernsteste gewarnt werden muß. Koch fordert sogar
nicht nur das Verbot der Laienhypnose und Magie, sondern auch des
gesamten diesbezüglichen Schrifttums; eine Forderung, die neuerdings in
Deutschland von juristischer Seite gegen die Verbreitung des Zauber-



Miszellen 73

bûches «6. und 7. Buch Mose» wegen seiner verhängnisvollen Auswirkungen
erhoben wurde. Besonders begrüßenswert erscheint uns die klare, sachliche

Abgrenzung zwischen den Autgaben der Psychotherapie und der
Seelsorge im Sinn der vielfach zitierten Zeitschrift «Der Weg zur Seele».

Gewiß wäre auch diesem Buch noch ein stärkeres Betonen der
praktisch-seelsorgerlichen Hilfe, also der therapeutischen Seite zu wünschen,
ähnlich sorgfältig wie die diagnostischen Klärungen durchgeführt wurden;
vielleicht auch könnte das allzu reichlich zitierte Schrifttum eine noch
kritischere Sichtung vertragen. Auf Seite 125—126 vermissen wir den —
hier notwendigen — Hinweis, daß «Verbrechen» in hypnotischem Zustand
schon darum nicht möglich sind, weil die Hypnotisierten dann aufwachen.

Doch bleiben alle solche Wünsche belanglos gegenüber der Achtung,
die eine solche Pionierleistung religionspsychologisch-seelsorgerlicher
Forschung verdient, die ein ebenso brennendes wie schwieriges Thema mit viel
Fleiß und Sorgfalt, aber auch nüchterner Sachkenntnis, herzlicher, warmer,
gläubiger Anteilnahme an den Leiden der Ratsuchenden und pneumatischem
Ernst angreift. So sehen Bücher aus, durch die die darniederliegende
Seelsorge gefördert werden kann.

Berlin-Steglitz. Klaus Thomas.

Miszellen.
Heinrich Bullingers Römerbriefvorlesung von 1525.

Zwei Jahre, bevor Zwingli in Zürich seine «Prophezei» gründete, hatte
der achtzehnjährige Heinrich Bullinger im Kloster Kappel auf Anregung
des Abtes Wolfgang Joner eine theologische Schule eingerichtet, deren
reformatorischer Praefectus er sechs Jahre gewesen ist (vgl. Fritz Blanke,
Der junge Bullinger, Zürich, 1942). Seit der Uebernahme des Amtes am 3.

Februar 1523 hielt Bullinger neben dem obligatorischen Unterricht in den
Trivialfächern und in den lateinischen Klassikern auch exegetische
Vorlesungen über das Neue Testament, dessen Bücher er in den sechs Jahren
seiner Kappeler Tätigkeit mit einigen Ausnahmen sämtlich auslegte. «Zuo
dieser Lection gieng der Appt selbs, sampt dem gantzen Convent, und liess
auch mencklichem den fryen zuogang» (Bullinger, Reformationsgeschichte,
I, 92).

Aus dieser Zeit ältester reformatorischer Bibelauslegung in der Schweiz
ist uns eine Fülle von Vorlesungen, Auslegungen und anderen exegetischen
Arbeiten aus der Hand Bullingers erhalten geblieben, die nie bearbeitet, ja
zum großen Teil den Bullinger-Forschern überhaupt nicht bekannt geworden

sind (vgl. Hans Georg Zimmermann, Heinrich Bullingers schriftliche
Arbeiten bis zum Jahre 1528, Zwingliana, 1950, Nr. 2).

Eine dieser der Beachtung werten Arbeiten ist eine Vorlesung über die
ersten fünf Kapitel des Römerbriefes (Zentralbibliothek Zürich, Msc D 139).

Das uns erhaltene Werk ist ohne Zweifel von Bullingers eigener Hand
geschrieben und war nur für den Gebrauch in seiner Vorlesung bestimmt.


	Rezensionen

