Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 10 (1954)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen 51

Die objektive Heilstatsache, Glaube und Siindenvergebung,
fithren leicht zu einer Vorstellung, wie wenn Heiligung etwas
Passives wire. Jedoch ist sie im Grunde angefiillt mit Aktivitat.
Wenn aber dieses Aktivititsmoment definiert und die Wirk-
lichkeit des Glaubens der sichtbaren Welt gegeniibergestellt
werden soll, kommt man auf folgendes Paradox: Die Werke
sollen dem Glauben folgen, und sie sollen nicht auf den Glau-
ben folgen. Ein Glaube ohne Werke ist kein Glaube, wie eben-
so andererseits die Werke des Glaubens, die aus Zwang ge-
boren werden, nicht Werke des Glaubens sind. Nur die Werke
des Glaubens, die spontan aus dem Glauben kommen, zeugen
von dem rechten Glauben.

So ist die Frage nach der Heiligung von Anfang bis Ende
eine Frage nach dem rechten Glauben, aber nicht im Sinne der
Orthodoxie, sondern in der urspriinglichen biblischen Bedeu-
tung. *°

Helsinki. , Lennart Pinomaa.

Rezensionen.

Ludwig Koehler und Walter Baumgartner, Lexicon in Veteris Testamenti
libres, Leyden, Brill, 1948-1953.

Au moment oit sort de presse le dernier fascicule du «Lexicon in Ve-
teris Testamenti libros», nous tenons & signaler une derniére fois cet
ouvrage aux biblistes et aux théologiens. Nous avons essayé de montrer
ici méme dans de précédents comptes rendus les mérites de cet ouvrage et
tenté quelques contréles critiques. Nous n’y revenons pas. Au surplus les
auteurs du « Lexicon » seraient les derniers & imaginer que leur ccuvre
doive supplanter les dictionnaires hébreux déja existants: ceux-ci conservent
leurs mérites respectifs et renferment des trésors de science patiemment
accumulés et auxquels il reste indispensable de recourir.

Cela dit, le dictionnaire de Ludwig Kehler représente une mise au
point judicieuse des travaux lexicographiques antérieurs et ne laisse pas
de promouvoir en méme temps la recherche originale. Les données biblio-
graphiques sont sobres mais toujours opportunes ; les nouveaux documents
linguistiques, 'ougaritien par exemple, sont largement mis & contribution.
I’auteur frappe par sa lucidité d’analyse, sa sobriété, son équilibre, sa
curiosité sans cesse en éveil, et, parfois aussi, par son audace. Sans doute

® Vgl Matth, 25, 31—46; Rom. 2, 6; 15, 18; 1. Kor. 3, 12—13; Gal. 6, 4; 1.
Joh. 8, 17—18; Jak. 2, 17.

4%



52 Rezensionen

on peut souhaiter que paraisse, en un jour encore lointain, un ¢ Thesaurus »
de I’hébreu biblique, émule de celui que fit jadis paraitre Gesenius et qui
s'efforcerait d’étre, & tous égards, aussi exhaustif que possible. Mais, pris
tel qu’il est, le dictionnaire de Kcehler représente un judicieux triage des
matériaux, une revision méthodique et un perfectionnement des analyses
sémantiques, des découvertes ou des suggestions étymologiques originales,
une foule de fines observations sur la portée de certains mots ou sur leur
syntaxe. Bref 1’exégése sera considérablement enrichie par la consultation
de cet ouvrage ot — ce n’est pas son moindre mérite — les détails ne
masquent jamais ’ensemble, grace a la clarté de vues et 4 la maitrise for-
melle de 'auteur. C’est I'cuvre d’'un maitre.

Personnellement nous souhaiterions peut-étre que le relevé des trans-
criptions et des vocalisations divergentes joue un plus grand role. Car,
méme si I’auteur ne voulait considérer que le texte massorétique, il sait
que ce dernier n’est pas un et que la voie est ouverte & des observations
nouvelles fort utiles au morphologiste, au grammairien et au lexicographe.

Nous pensons aussi que le classement chronologique et littéraire des
passages & l'appui de chaque mot est une méthode féconde que le lexico-
graphe fait bien d’adopter en vue d’'un dictionnaire si possible historique
de I'hébreu biblique, méme compte tenu d’inévitables inconnues quant a la
date de certains textes. C’est un préservatif contre la tentation d’une évolu-
tion trop logique des nuances sémantiques.

Mais ce n'est point le moment de critiquer, il faut reconnaitre plutot
notre dette de reconnaissance envers le savant éminent et I’homme de tact
et de gotit qui a composé ce dictionnaire. Nous avons 14 désormais un instru-
ment souple, clair, maniable, reposant sur une érudition de bon aloi, sur des
vues originales, sur un jugement fin et nuancé, sur une conscience scienti-
fique scrupuleuse. Mérite exemplaire enfin: le dictionnaire de Ludwig
Keehler n’est point alourdi ou défiguré par le pédantisme ; c’est une ceuvre
aérée, de mesure en toutes choses, écrite en une langue simple et limpide.

Les deux derniéres livraisons nous ont apporté d’autre part I'indispen-
sable complément du dictionnaire hébreu, c’est-ad-dire le lexique des frag-
ments araméens de 1’Ancien Testament par Walter Baumgartner. L.e nom
de ce dernier est & soi seul déja une garantie de méthode philologique
rigoureuse, de savoir approfondi et de critique sagace.

La préface que Walter Baumgartner a mise en téte de son lexique est
un modéle parfait d’exposition et de mise au point de tous les documents
araméens utiles, de prés ou de loin, au lexicographe et connus & ce jour.
Une information aussi compléte et actuelle, aussi précise jusque dans tous
les détails, une science de la linguistique sémitique aussi solide et subtile,
le judicieux recours aux plus récents travaux de la linguistique iranienne.
le relevé de presque toutes les attestations de chaque mot ainsi que de ses
graphies dans et hors du texte massorétique, tout cela assure au lexique
araméen de Baumgartner une importance de tout premier ordre comme
instrument de travail pour le spécialiste. On n'exagérera pas en disant que
le Lexique araméen de Walter Baumgartner constitue un événement en
dialectologie araméenne. '



Rezensionen 53

L’orientalisme et la théologie helvétiques peuvent donc étre fiers de
mettre en mains de maitres et étudiants ce magistral dictionnaire, ce diptyque
signé par deux de nos compatriotes. Quelle gratitude ils méritent pour leurs
peines, leur science et leur conscience, ceux-la le mesurent en tout cas qui
ont, ne fit-ce qu'occasionnellement, mis la main & des recherches de lexico-
graphie hébraique.

Neuchdtel. Paul Humbert.

Th. C. Vriezen, Die Erwihlung Israels nach dem Alten Testament (Abhand-
lungen zur Theologie des Alten und Neuen Testaments, hrsg. von W. Eich-
rodt und O. Cullmann, Nr.24), Ziirich, Zwingli-Verlag, 1953, 116 Seiten.

Der bekannte hollindische Gelehrte behandelt hier einen Gegenstand,
dem, seit Kirche und Theologie das Faktum Israel wieder deutlicher zu
sehen gelernt haben, ein besonderes Interesse zukommt. Dem Titel der
Schrift gemdfl steht das Alte Testament im Mittelpunkt der Erdrterung,
dech so, daf der aktuelle und iibergreifende Zusammenhang der Probleme
hervortritt.

So kommt im 1. Kapitel (S.7—34) die Stellung des jiidischen und christ-
lichen Denkens gegeniiber der Erwihlung Israels zur Sprache. Das 2. Ka-
pitel (S.35—50) bietet die Analyse der zugehorigen hebriischen Begriffe.
Da das Alte Testament aber mit dem Verbum bachar nur einen eigentlichen
Erwihlungsterminus hat, kann die Untersuchung vorwiegend diesem gelten.
Es wird ein profaner, ein religioser und ein theologischer Sprachgebrauch
unterschieden. Beim letzteren tritt die grofe Bedeutung des Deuterono-
miums hervor, indem dieses das frither im theologischen Sinn nur fiir die
Wahl des Koénigs iibliche Wort auch auf die Erwidhlung Jerusalems, des
Tempels und die des ganzen Volkes anwendet. Nach dem Deuteronomium ist
Deuterojesaja der Haupttriiger des Erwihlungsbegriffes; bei ihm begegnet
zum erstenmal das Substantiv bachir <der Erwihltes.

Im 3. Kapitel (S.51—75) wird das Vorangehende nach der exegetischen
Seite hin erginzt, d. h. die vorher mehr isoliert besprochenen Stellen wer-
den in den Zusammenhang der Texte hineingestellt. Diese Texte sind natiir-
lich vor allem das Deuteronomium und Deuterojesaja. In kritischer Aus-
einandersetzung mit von Rad wird das erstere nach seinem humanen und
prophetischen Charakter gewiirdigt, und die Schrift des letzteren gibt Vrie-
zen Anlafl (S.66 Anm. 1), seine Ansicht zu einem Teil der «Knecht-Jahwey-
Probleme darzulegen: In den beiden ersten Liedern vertritt der Knecht das
Volk, in den beiden letzten ist er dagegen ein Einzelner; es findet also ein
Uebergang von einem kollektiven Verstindnis zu einem individuellen statt.
Die kollektive Auffassung ist fiir den Verfasser beim ersten Lied dadurch
erleichtert, daBl er (Jes. 42, 6) berit ‘am als «Bund der Menschheit» versteht,
was jedoch unméglich ist, da das Wort ‘am sonst nie diesen Sinn hat.

Das 4. Kapitel (S.76-97) stellt den Erwihlungsbegriff in den Zusam-
menhang verwandter Aussagen hinein. Es wird gezeigt, da Erwiahlung im
Hebriischen ein eigener und klar abzugrenzender Begriff ist, um den der
Sache nach schon der Jahwist wulite, den aber erst das Deuteronomium zu



54 Rezensionen

klarem sprachlichem Ausdruck brachte. Gut ist hier in Auseinandersetzung
mit Galling, Die Erwidhlungstraditionen Israels 1928, die Stellung der Pro-
pheten zur Erwéhlungstradition beleuchtet (S.78{.).

Mit das bedeutsamste Kapitel diirfte das 5. sein unter der Ueberschrift
<Frwihlung und Verwerfungs (S.98—108). Das Ergebnis ist, daB die V'er-
werfung Israels bald gelehrt und bald verneint wird, es also nicht zu einem
klaren Entweder-Oder kommen kann. Dieser Tatbestand kénnte auch der
Meinung Vorschub leisten, als ob Erwiihlung und Verwerfung in einem aus-
geglichenen Korrespondenzverhiltnis zueinander stiinden. Dem steht jedoch
entgegen, dall es mit bachar wohl einen Terminus fiir die Erwihlung gibt,
wiihrend fiir die Verwerfung, die durch einige mehr oder weniger synonyme
Verben ausgedriickt wird, offenkundig kein solcher geprigt wurde. Noch
deutlicher weisen in die gleiche Richtung einige Stellen, in denen die Un-
verbriichlichkeit der Erwihlung oder der dauernde Bestand Israels gelehrt
werden, namentlich 1. Sam. 12, 22; Jer. 31, 35—37; 33, 23—26. Wenn man
bedenkt, wie rasch noch Wilhelm Rudolph in seinem Jeremia-Kommentar
die mittlere derselben glaubt zur Seite schieben zu diirfen, so ist man froh,
sie hier sachgemill gewiirdigt und in den gehorigen Zusammenhang einge-
ordnet zu sehen.

Das Fazit der Untersuchung ziehen im 6. Kapitel die Schlufifolgerungen
(S.109—116), unter denen die Sitze stehen: ¢<Die Erwahlung Gottes bleibt,
die ,Erwihltheit’ existiert nicht. Das bedeutet fiir das Israel-Problem, daf
Gott Israel fiir immer als sein Volk erwiihlt hat: Gott hat seine Hand darauf
gelegt, und es ist darum sein Eigentum.»

Vriezen hat eine Arbeit vorgelegt, der man viele Leser auch auflerhalb
des Kreises der I"achgenossen wiinscht.

André Parrot, La Tour de Babel (Cahiers d’archéologie biblique 2), Neu-
chatel-Paris, Delachaux & Nestlé S. A., 1953, 58 Seiten.

Im Jahre 1949 veroffentlichte der durch seine Grabungen in Lagasch
und Mari bekannte Archiologe ein grilleres Werk: ¢Ziggurats et Tour de
Babel». Daraus stellt die anzuzeigende Schrift einen neu geformten Auszug
dar. Sie folgt in Ausstattung, Aufbau und Art ganz dem 1952 unter dem
Titel: «Déluge et arche de Noé» erschienenen ersten Heft der oben genann-
ten Reihe.

Wir finden nach einer kurzen Einleitung vier Kapitel, im ersten (S.7
bis 16) stellt Parrot einige literarische Dokumente iiber die sumerisch-
babylonischen Tempeltiirme zusammen. Vor allem sind es keilinschriftliche
Nachrichten, daneben einige Angaben klassischer Autoren, und den Anfang
aller Texte bildet die biblische Sage vom Turmbau zu Babel (Gen. 11, 1—9).

Das zweite Kapitel (S.17—37) ist archiologischen Inhaltes: es wird
von den bei Grabungen im Zweistromland gefundenen Resten der Tempel-
tiirme und von den sumerisch-babylonischen Abbildungen derselben erzihlt.
Das dritte Kapitel (S.39—42) hat Darstellungen des babylonischen Turmes
in der abendlindischen Kunst zum Gegenstand. Das vierte Kapitel (S.43
bis 52) trigt die Ueberschrift: «La Tour de Babel et la théologie». Es ent-



Rezensionen 55

hilt, was nach dem Titel ja nicht ohne weiteres zu erwarten, vor allem Aus-
fithrungen iiber den religitsen Sinn der Tempeltiirme, wobei die verschie-
denen hierzu schon gedufBerten Ansichten aufgezihlt werden. Nach Parrot
sind sie zu verstehen als Verbindung zwischen Himmel und Erde, als Weg,
auf welchem die Gétter vom Himmel herabkommen, und den die Menschen
geschaffen haben, um so den Gottern niher zu sein. Bei diesem Verstéindnis
spielt die Erzdhlung von Jakobs Traum in Bethel (Gen. 28, 11—19) und
der Sinn des Namens von Babylon «Tor der Gétter» eine Rolle. Diesen Sinn
kennt auch die urspriingliche und als «profondément historique» geltende
Erzihlung von Gen. 11, die nichts von einem verwerflichen, gegen Gott ge-
richteten Tun der Menschen wisse. Erst der Jahwist habe sie entsprechend
umgeprigt, doch wird sein Urteil als unsachgemidll abgelehnt. Es sei aus
dem alten Gegensatz zwischen Babylon und Israel heraus erwachsen!

Man hitte nun gewill gegen Parrot nichts einzuwenden, wenn er sich
darauf beschrinkte, die mogliche literarische Vorgeschichte von Gen. 11,
1—9 zu rekonstruieren. Doch darum geht es ihm eigentlich nicht; er glaubt
vielmehr mit Hilfe der Archéologie den richtigen Sinn der Tempeltiirme
gefunden zu haben, und ihn will er auch in Gen.11 sehen und unbedingt
gegeniiber dem Jahwisten aufrechterhalten. Stillschweigend macht er dabei
die Voraussetzung, als ob es nur den einen, von der Archéologie festgestell-
ten Sinn geben konne; das ist aber ein Totalitdtsanspruch, der abgelehnt
werden mull. Er bedeutet einen Riickfall in Methoden, die man tiberwunden
glaubte. Die Fehlurteile Parrots wiren vielleicht unterblieben, wenn er
ganz anders, als er es getan, zwischen babylonischen und biblischen An-
gaben geschieden und sie je fiir sich im richtigen Zusammenhang betrachtet
hiitte. Auflerdem hitte er bedenken miissen, dafl der Jahwist trotz allen
babylonischen Details in seiner Erziéhlung doch nicht von Babyloniern be-
richten wollte, sondern von den Menschen iiberhaupt, zu denen die Ahnen
Israels mit dazugehoren.

Bern. Johann Jakob Stamm.

Martin Albertz, Die Botschaft des Neuen Testamentes, 1. Band: Die Ent-
stehung der Botschaft, 2. Halbband: Die Entstehung des apostolischen
Schriftenkanons, Zollikon-Ziirich, Evang. Verlag A.-G., 1952, 502 S,
Fr.32.75, DM 31.50.

M. Albertz, Professor an der Kirchlichen Hochschule in Berlin, hat 1947
die erste Hilfte einer Darstellung der Entstehung der Botschaft des Neuen
Testaments erscheinen lassen, deren abschlieBende Halfte jetzt vorliegt; ein
noch ausstehender 2. Band soll ¢«Die Entfaltung der Botschafty des Neuen
Testaments bringen. Die erste Hélfte des 1. Bandes, die in dieser Zeitschrift
nicht besprochen wurde, behandelte «<Die Entstehung des Evangeliums» und
suchte sowohl die Gesetze aufzuzeigen, die die Bildung der unsern Evange-
lien vorausgehenden miindlichen Ueberlieferung beherrschten, als auch die
Entstehung der schriftlichen Evangelien verstindlich zu machen. Doch kann
hier auf einen ins Einzelne gehenden Riickgriff auf diesen ersten Halbband
darum verzichtet werden, weil auch die hier anzuzeigende zweite Hilfte



56 Rezensionen

dieselbe Methode verfolgt. Die Darstellung der Entstehung der Botschaft
des Neuen Testaments will ndmlich nach den Bemerkungen auf dem Schutz-
umschlag einen «Totalangriff auf die fast 200 Jahre gepflegte ,Historisch-
kritische Einleitung’» fiihren, indem mit Hilfe der formgeschichtlichen
Fragestellung die Verfasser der Schriften des Neuen Testaments nicht als
¢«Verfasser von Biichern, sondern als Zeugen Christi» erscheinen. Die «welt-
liche Voraussetzungslosigkeity der KEinleitungswissenschaft wird dabei
ebenso abgelehnt wie «ein Gesprich mit den Forscherny, in das <eine wis-
senschaftliche Geschichtsdarstellung in Deutschland nicht selten... zu ver-
fallen» pflegt (Vorwort des 1. Halbbandes). «Wer das Wort Gottes ver-
kiindet, fiir diese Verkiindigung seine Existenz einsetzt und durch diese
Verkiindigung Kirche leitet, gewinnt durch solche Tétigkeit den zutreffen-
den Ansatz fiir die formengeschichtliche Arbeit»> (ebenda). Das Buch will
algo nicht nur den Glaubensanspruch des Neuen Testaments bei der Erorte-
rung seiner historischen Entstehung in Rechnung setzen, sondern iiberhaupt
die ganze bisherige Arbeit der Einleitungswissenschaft als unsachgemil in
Frage stellen.

Die Prolegomena des 2. Halbbandes handeln vom «Christuszeugnis der
heiligen Kirche». und vom <«besonderen Christuszeugnis der Diener am
Worts. Hier wird nicht nur gezeigt, dall die Kirche die geschehene Auf-
erstehung und das Kommen Christi bezeugt, sondern auch der Nachweis
versucht, dafl die Verkiindigung des Wortes in der Urkirche durch Apostel,
Propheten und Lehrer geschah; diese Trias gehe auf den Auferstandenen
zuriick, ja werde «auf den dreifaltigen Gott selbst zuriickgefiihrty; sie lasse
sich bis Hermas hin nachweisen, und die daneben entstandenen Aemter der
Presbyter, Bischofe und Diakonen hitten das Wort nicht verkiindigt. Nun
wird man nicht bestreiten, dafl in den paulinischen Kirchen die genannte
Dreiheit der allgemein-kirchlichen Aemter vorhanden war; aber es ist eine
vollig willkiirliche Konstruktion, diese Dreiheit bis Hermas weiterzuver-
folgen und mit dem «dreifaltigen Gott> zusammenzubringen. Es ist daher
ein vollig briichiger Grund, auf dem nun im folgenden die Gesamtheit der
nicht-evangelischen Schriften des Neuen Testaments in das Christuszeugnis
der Apostel, Propheten und Lehrer eingeteilt wird, und es wird sich zeigen,
dafl die Daten der Kanonsgeschichte dabei teilweise vergewaltigt werden
miissen.

In dem nun folgenden ersten Hauptabschnitt iiber «Die Entstehung des
Christuszeugnisses der Apostely begegnen denn auch seltsamerweise nur
Paulus und die Apostelgeschichte. Vorausgeschickt wird eine Abgrenzung
der autorisierten Sendboten der Urchristenheit von sonstigen Sendboten und
eine Aufzeigung der verschiedenen Formen des antiken Briefes. Ebenfalls
vorausgeschickt wird der Hinweis auf die Sendung und kirchengriindende
TFunktion der Apostel und auf die Besonderheit der apostolischen Paulus-
briefe im Rahmen antiker und urchristlicher Briefe. Schon hier wird darauf
hingewiesen, dafl Sekretirsarbeit bei mehreren Paulusbriefen in Rechnung
zu stellen sei. Schlieflich wird auch noch eine Aufzéhlung der Inhalte der
Juden- und Heidenmission vorausgeschickt, wobei der gesamte Text von
Apg. 13 und 14 als einheitlicher amtlicher Bericht verwertet wird, ohne auf



Rezensionen 57

die literarischen Briiche im Text zu achten, und wobei fiir die Heidenpredigt
des Paulus eine sachliche Einheit zwischen 1. Thess. und Areopagrede kon-
statiert wird, ohne daf die theologische Besonderheit der Areopagrede auch
nur hervorgehoben wiirde. Jetzt erst folgt eine allgemeine Charakterisie-
rung der Paulusbriefe, die teils inhaltlich, teils formal #hnliche Gedanken
bei Paulus zusammenstellt, ohne dafl dabei eine klare Methode sichtbar
wiirde; wenn dabei aus den Paulusbriefen auch Spriiche ausgesondert wer-
den, die nach den Gesetzen der hebrédischen Dichtung geformt sein sollen,
so geht es nicht ohne grofle Gewaltsamkeiten ab (vgl. nur auf S.128 die
willkiirliche Einteilung von Roém. 1, 3. 4 oder die Zusammennahme von
«Irdischen und Unterirdischen» Phil. 2, 10 als eine Hebung). Die einzelnen
Paulusbriefe werden dann geographisch geordnet; es wird jeweilen die be-
sondere Botschaft eines Briefes herausgestellt und dann eine mehrfach
aullerordentlich kiinstliche Gliederung gegeben, wihrend die Frage der ge-
schichtlichen Kinordnung der einzelnen Briefe am Schlull im Zusammen-
hang behandelt wird. A. bietet hier z. T. eine durchaus forderliche Darstel-
lung der theologischen Besonderheit des einzelnen Briefes (etwa beim
Gal.); aber daneben findet sich eine Fiille von fragwiirdigen oder auf jeden
Iall nicht ausreichend begriindeten Behauptungen (Gal. soll das Christus-
zeugnis dreimal enthalten in Form von Erzihlung, Weissagung und Lehre;
Eph. soll nach der Abfassung des Kol. auf Grund der Anweisungen des
Paulus durch Tychikus geschrieben sein; 2. Thess. ist frither als 1. Thess.
und an die judenchristliche Anfangsgemeinde geschrieben; Rém. 16 ist ein
2. Romerbrief aus Puteoli; die Pastoralbriefe haben eine deutliche Brief-
situation, der abweichende Stil ist durch die Situation und Sekretidrsarbeit
bedingt). So ergibt sich, dafl kein entscheidender Einwand gegen die Echt-
heit aller 13 Paulusbriefe besteht. Schon hier mufl nun aber gesagt werden,
dall es wirklich nicht angeht, diese geschichtlichen Thesen zu entwickeln,
ohne auf abweichende und wohl begriindete Anschauungen anderer For-
scher iiberhaupt ernsthaft einzugehen, ohne iiberhaupt mehr als ganz ge-
legentlich die deutlich herangezogene Literatur zu nennen. Der Student
oder Pfarrer (und fiir solche schreibt der Verf., der Sprach- und Sachkennt-
nisse voraussetzt) kann ja nur dann selbstindig urteilen, wenn er nicht nur
die Meinung des Verfassers, sondern auch die geschichtlichen Voraussetzun-
gen dieser Meinung kennenlernt und zur Nachpriifung befdhigt wird.

Die Apostelgeschichte wird in 4 Teile entsprechend dem Lukasevange-
lium eingeteilt; sie soll nur von Paulus handeln, was S.239 f. durch eine
willkiirliche Herabsetzung aller von Lukas sonst erwihnten Apostel be-
wiesen wird. Weiter werden zwar einzelne Fehler der Apostelgeschichte
zugestanden (Aposteldekret), im iibrigen aber wird eine volle Ueberein-
stimmung mit Paulus festgestellt (die theologischen Gegenargumente von
Dibelius, Vielhauer usw. werden nicht beriicksichtigt); als Quellen der
Apg. werden der Evangelist Philippus, die eigene Erfahrung des Lukas
und Paulus genannt, schriftliche Quellen werden abgelehnt (die D-Lesart
in 11,28 wird vollig unkritisch als urspriinglich angenommen; die Frage
eines zugrunde liegenden Itinerars wird nicht erdrtert); gut wird schlieB3-
lich die Apg. gegen hellenistische Formen des religiosen Berichts abge-



58 Rezensionen

grenzt. Die Kanonisierung soll so vor sich gegangen sein, dafl die Apg.
und die 13 Paulusbriefe schon vor Markion zu einem werdenden Neuen
Testament zusammengeschlossen wurden; das ist aber nicht nur ausschlieB-
lich aus einer ganz apokryphen Nachricht erschlossen, sondern widerspricht
allem, was wir iiber das spéte Bekanntwerden der Apg. sonst wissen. Dieser
Hauptabschnitt wird abgeschlossen durch die Schilderung des markionisti-
schen Versuches einer Herstellung des wahren Paulus und der Kanonisie-
rung der Apg. durch die GroBkirche als <Taten aller Apostel». Als Neben-
trieb des so geschilderten «Apostelkanonsy» werden die judenchristlichen
Quellen der Pseudoklementinen, falsche Paulusbriefe, falsche Apostelge-
schichten usw. geschildert, wobei Schoeps’ Hypothese einer judenchrist-
lichen Apostelgeschichte vollig unkritisch iibernommen wird.

Der néchste Hauptabschnitt wendet sich nach einer Schilderung aufler-
christlicher, alttestamentlich-jiidischer und urchristlicher Prophetie (wobei
plotzlich die spétjiidischen Apokalypsen mit sporadischen bibiliographi-
schen Angaben aufgezidhlt werden) dem «Drei-Propheten-Kanon» zu. Der
erstaunte Leser erfihrt am Ende des Paragraphen, dal damit die drei im
Canon Muratori genannten Apokalypsen des Johannes, Petrus und Hermas
gemeint sind, wobei freilich der Hirt des Hermas im Muratorianum durch-
aus nicht als kanonisch anerkannt ist, und wobei es voéllig offenbleiben
mull, ob die Petrusapokalypse irgendwo auBlerhalb Roms so hoch geschiitzt
worden ist wie zu jener Zeit in Rom. Die Offenbarung des Johannes wird
sehr kunstvoll gegliedert und im stillschweigenden Anschlull an Stauffer als
Kampf gegen Domitian gedeutet; es wird der Versuch gemacht, mittels
einer Wortstatistik (die freilich bei den Paulusbriefen als «silbenstechen-
des Handwerk» abgelehnt worden war, S.219) die Einheit aller ¢johannei-
scheny Schriften des Neuen Testaments nachzuweisen, um dann schlieBlich
zu erkliren: «Die Wissenschaft des 20. Jahrhunderts wird den Mut haben
miissen, in Johannes von Ephesus den einen Mann zu sehen, auf den das
ganze johanneische Schrifttum zuriickgehts (S.383), wobei dieser Johannes
aber nicht der Apostel Johannes war. Dabei erscheint es so, als ob die bise
Kritik vollig ohne Grund diesen Mut nicht gehabt hiitte; dall sehr zwin-
gende Griinde dafiir sprechen, die Offenbarung einem andern Verfasser
zuzuschreiben als das Evangelium und die Briefe, und dafl die Nachrichten
iiber den ephesinischen Johannes sehr briichig sind, erféhrt der Leser aber
nicht. Als Ueberbietung der kirchlichen Prophetie erscheint dann der Mon-
tanismus, zu dessen Bekdmpfung der Prophetenkanon unter apostolische
Autoritit gestellt wurde (was allerdings fiir die Petrusapokalypse von
vornherein gegolten haben wird, fiir Hermas niemals). Richtig wird schlie}-
lich betont, dal die Johannesoffenbarung den prophetischen Geist fiir die
Kirche bewahrt hat.

Ein weiterer Hauptabschnitt handelt von der <Entstehung des Christus-
zeugnisses der Lehrer». Nach einer allgemeinen Erorterung iiber Weisheits-
lehre und die Uebernahme jiidischer Predigtform durch die Kirche werden
zuniichst drei «Beispiele miindlicher Weisheitslehres behandelt: Jakobus ist
eine anonyme Predigt, die nachtriglich durch den vorgesetzten Briefkopf
apostolisiert wurde; 1. Petrus ist eine Mahnrede an eine junge Gemeinde,



Rezensionen 59

die nachtriglich durch Briefeingang und Briefschlul zu einem apostolischen
Schreiben gemacht wurde; Hebrier ist eine kunstvoll gegliederte Rede, die
der Verfasser nachtriglich mit einem Briefschlufl der Gemeinde zugesandt
hat. Diese ganzen Ausfithrungen stehen unter dem Zwang, die nicht-pauli-
nischen ¢Apostelschriften» des Neuen Testaments ihres von jeher <aposto-
lischeny Charakters zu entkleiden, wihrend kein Zweifel dariiber herrschen
kann, dall die Paulusbriefe zusammen mit einigen andern als apostolisch
angesehenen Schriften kanonisiert worden sind (dall die Paulusbriefe dabei
den Anfang gemacht haben, soll nicht bestritten werden, s. Zeitschr. f.
Theol. u. Kirche 47, 1950, 286, Anm. 4). Es werden dann als weitere Lehrer
Johannes von Ephesus und der Verfasser des Judasbriefes genannt, wobei
seltsamerweise die theologische Kritik an dieser Schrift véllig fehlt.
Schliefilich wird der 2. Petrusbrief mit Recht als fingiertes apostolisches
Testament bezeichnet und die freilich unbeweishare Annahme vertreten,
daf der Verfasser dieser Schrift dem 1. Petrusbrief den apostolischen Rah-
men gegeben habe. Damit ist der <Lehrbriefkanon» fertig, und als seine
Nachtriebe erscheinen die Didache (deren Charakterisierung besonders ge-
lungen ist), Barnabas, 1. und 2. Clemens.

Ein letzter kurzer Hauptabschnitt schildert «Die Entstehung des Chri-
stuszeugnisses der heiligen Schriften Alten und Neuen Testaments». Hier
wird zuniichst auf die Uebernahme des Alten Testaments durch Jesus und
die Kirche hingewiesen, die Kritik am Alten Testament durch den Gnosti-
ker Ptolemaeus und Markion geschildert und der grofkirchliche Kanon der
beiden Testamente als Abwehr dagegen herausgestellt. Dabei ist freilich
die Rolle Markions fiir die Bildung des neutestamentlichen Kanons m. E.
stark iiberbetont, und véllig unbewiesen ist die Behauptung, dafl es einen
Vier-Evangelien-Kanon schon vor Markion gegeben habe. Schwerlich halt-
bar ist schlieBlich die Annahme, dal die jiidischen «Spriiche der Viter» und
die Sammlung der Mischna Gegenschlige gegen die Sammlung der Worte
Jesu und die christliche Bibel seien; und die Annahme eines judenchrist-
lichen Kanons als Gegenstiick zum grofikirchlichen Kanon ruht auf den
unbewiesenen Voraussetzungen des Vorhandenseins einer judenchristlichen
Apostelgeschichte und der kanonischen Geltung des judenchristlichen «Brie-
fes des Petrus an Jakobusy. Schon wird schlieflich in wenigen Strichen
die Wirkung der Bildung der Bibel auf die christliche Geschichte seit dem
3. Jahrhundert herausgestellt.

Es diirfte deutlich geworden sein, dafl die grundlegende These des V'er-
fassers von dem dreiteiligen Kanon der Apostel, Propheten und Lehrer
nicht haltbar ist; es diirfte auch deutlich geworden sein, dafl der in der
Forschung nicht bewanderte Leser auf Schritt und Tritt mit Thesen be-
kannt gemacht wird, denen er nicht ansehen kann, ob sie allgemein anerkannt
oder eine Sondermeinung des Verfassers sind, und dall ein solcher Leser
auch nicht erkennen kann, wo eigentiimliche Anschauungen anderer Forscher
iibernommen sind, da diese ja nicht genannt werden. Wie der Leser die
Anschauungen des Verfassers nachpriifen kann, erfihrt er natiirlich auch
nicht. Und so sehr man darin einen besonderen Wert des Buches sehen wird,
dafl die Einleitungswissenschaft nicht als bloBe Literaturgeschichte betrie-



60 Rezensionen

ben wird, dafl vielmehr der Verkiindigungscharakter der einzelnen Schrif-
ten stark herausgestellt wird, so mehr mull man doch belauern, dall proble-
matische Konstruktionen mit sicheren Tatsachen in einer unerkennbaren
Weise vermischt sind, und dal} der Leser aullerdem eine Fiille von (teil-
weise sehr beachtlichen) Zusammenstellungen und Erdérterungen vorfindet,
die die Lektiire des Buches erschweren und iiberhaupt erst niitzlich werden
konnen, wenn der ausstehende letzte Band die versprochenen Register ge-
bracht hat. Dafl durch diesen «Totalangriff> die bisherige Einleitungswis-
senschaft als iiberwunden bezeichnet werden miillte, kann man schwerlich
zugestehen. Und dem Studenten wird man dieses umfangreiche und schwer
zu lesende Buch nicht ohne weiteres in die Hénde geben diirfen, weil er
dabei die einem Theologen unerliBliche Eingicht in die Unsicherheit unserer
notwendigen geschichtlichen Bemiihungen um die Entstehung und das Ver-
stindnis des apostolischen Zeugnisses nicht gewinnen kann.

An Versehen und sinnentstellenden Druckfehlern notiere ich: S. 86
«Brief an Jakobus» statt «Brief des Jakobus»; S. 100 «Krisen» statt «Krei-
seny; S. 128 «1. Kor. 1, 20» statt «2. Kor. 1, 20», und unter Nr. 5 fehlt die
Stellenangabe «Rm 1, 3.4»; S. 132 «Rm 4, 2» statt «Rm 4, 25»; S.133 «2. Kor.
2, 5—16» statt «1.Kor. 5—16»; S. 156 «Gal. 5, 12» statt <Gal. 5, 10»; S.178
xopivhaZeodan  heiBt nicht ¢die korinthische Krankheit haben», sondern
«Unzucht treiben»; S.247 «Heilstidtigkeity statt «Heiltdtigkeity; S. 294 «I1.
Kor. 1, 1—4» statt «1. Kor. 2, 1—4>; S. 345 einen «gleichschenkligen Kubus»
gibt es nicht!; S. 474 «Am furchtbarsten» statt «<am fruchtbarstens. — S. 273
ist der Satz «Die Apostelgeschichte ist das einzige Buch im Kanon, das kei-
nen Verfassernamen trigts unverstindlich angesichts von Hebréer, Johan-
nesevangelium, 1. Johannes; S. 329 und 492 diirfte nicht als sicher behauptet
werden, dall die beiden bekannten Gestalten in der Synagoge in Dura «He-
noch und Esras darstellten, da diese Deutung nur eine der moglichen An-
nahmen ist.

Marburg/Lahn. Werner Georg Kiimmel.

Karl August MeiBinger, Der katholische Luther, Miinchen, L.eo Lehnen Ver-
lag; Bern, Francke-Verlag, 1952, 320 S. ders., Luther. Die deutsche Tra-
godie 1521, Bern, Francke-Verlag, 1953, 190 S.

Meiflinger, durch seine Mitarbeit an der Weimarer Ausgabe als beson-
derer Kenner der Anfinge Luthers ausgewiesen, gedachte in einem dreibin-
digen Werk den katholischen, den reformatorischen und den lutherischen
Luther, d. h. die Entwicklung von der katholischen Periode bis zur Bildung
der eigenen Konfessionskirche zu schildern. Davon ist nur das erste Buch
wenigstens bis zur Auseinandersetzung mit Cajetan fertig geworden und
nach seinem Tode (1950) erschienen.

Der Verfasser will zunéchst der strengen historischen Forschung die-
nen. Dazu befdahigt ihn die umfassende Kenntnis von Luthers Entwicklung
vor 1517 und der kulturellen, religiosen und politischen Zeitumstinde wie
auch der Spitscholastik, insbesondere Occams, was alles er sich in vierzig-
jdhriger Forschungsarbeit erworben hat. Die dulieren Lebensumstinde Lu-



Rezensionen 61

thers werden in MeiBlingers lebendigem Stil geschildert, treten aber mit
Recht gegeniiber der Erforschung der kirchenhistorischen Zusammenhinge
in den Hintergrund. Das theologische Schwergewicht liegt auf den Kapiteln
iiber Luthers vorreformatorische Theologie und seine Wendung gegen
die Schultheologie. Mit iiberlegener Klarheit wird die verwickelte Ge-
schichte um den Thesenanschlag und die Reichspolitik vorgelegt, und in ein-
gehender Analyse der Dokumente um die Auseinandersetzung mit Cajetan
treten die Anliegen Luthers und der romischen Kirche zutage. Auf den
groBen Beziehungsbereich zur Lutherliteratur in Text und reichhaltigen
Anmerkungen sei hier nur verwiesen. Die bisherigen Biographien, seien sie
katholisch oder protestantisch, erfahren eine scharfe kritische Wiirdigung,
wobei vielleicht die Diskussion mit Denifle und Grisar noch zu sehr das
Feld beherrscht. Als Nebenprodukt erfihrt der Leser viel Wissenswertes
iiber die Entstehung der Weimarer Ausgabe, iiber J. Fickers und Meif}in-
gers Arbeit an den neuentdeckten Lutherfriihschriften, iiber die ersten wie
die neueren Biographien des Reformators, so dall das Buch gleichzeitig
wichtige Einblicke in die Lutherforschung bietet.

MeiBlinger wollte aber mehr als ein wissenschaftliches Werk ‘schaffen.
Ihn bedringte die Frage: «War der vorreformatorische Luther schon von
vornherein so unkatholisch, daB er notwendig mit der alten Kirche zerfallen
mulite?» (S.7). Wenn er darauf mit Nein antwortet, so wollte er mit seiner
Forschung im' Dienste einer oekumenischen Bestrebung stehen. Ueber der
Person Luthers sollte die Christenheit nicht auseinanderbrechen, sondern
eine unvoreingenommene Betrachtung, wie er sie als <kritischer Luthera-
ner» anstellen will, soll die getrennten Briider iiber Luther wieder zusam-
menfithren. Dieses an sich notwendige, tapfere Anliegen, zu dem Meillinger
nach seinem wissenschaftlichen Riistzeug wohl befihigt und berechtigt er-
scheint, .fiithrt doch dfters zu ungehérigen Verkiirzungen. Als Beispiel, das
zugleich Einblick in die sehr temperamentvolle Sprache gewihren soll,
fithren wir die Auseinandersetzung iiber Pridestination und Ethik im
«Anhangy an: «<Der Erzieherin Kirche kommt es auf die guten Werke an.
Hier (im «Sermon von den guten Werken» von 1520) sind ja aber gute
Werke, reichlich und kriftig gepredigt. Der neue dogmatische Unterbau
liefert sogar ein ausgezeichnetes F'undament. Da es ja aber auf den dog-
matischen Unterbau nicht so sehr ankommt wie auf das praktische Ergeb-
nis, so konnen auch Unterschiede in diesem Unterbau nicht entscheidend
sein. Nehmen wir nur gleich alles in allem; ist denn ein so gewaltiger Un-
terschied zwischen katholischer und lutherischer Liebestitigkeit, zwischen
katholisch-christlicher und lutherischer-christlicher Ehrbarkeit — und, fii-
gen wir der Vollstéindigkeit halber nur auch hinzu: zwischen katholischer
und lutherischer Muckerei? War es durchaus notwendig, daf} die abendléin-
dische Christenheit sich wegen eines an sich unerheblichen Unterschiedes
in der Begriindung der christlichen Ethik einander hundert Jahre lang die
Kopfe einschlug und vierhundert Jahre lang einander verketzerte mit dem
Ergebnis, dal die christlichen Werke selbst nicht nur ihre eigene innere
Michtigkeit, sondern vor allem ihre Werbekraft verloren haben?s (S.229).
So ernst diese Frage zu nehmen ist, so wird doch der Unterschied viel zu



62 Rezensionen

sehr verharmlost, wie auch in der Lehre von der Kirche oder vom <¢sola
fide». Auf diese Weise diirfte gerade das Anliegen Meillingers unméglich
werden; denn es nimmt letzten Ende weder Luther noch die katholische
Auffassung wirklich ernst. Innerhalb dieser grundsitzlichen Schranken
wird aber dieses Lutherbuch eine unentbehrliche Zusammenfassung der
Forschung iiber den jungen Luther bleiben. Die gelegentlich recht selbstbe-
wullite Sprache wird dem Werk eine lebendige Frische erhalten.

Von ganz anderem Charakter ist die kleine Darstellung Luthers, die
in die Sammlung Dalp des Francke-Verlages aufgenommen wurde. Sie
liuft neben dem geplanten grofien Werk einher und schildert die Vorgéinge
bis zum Schicksalsjahr 1521. «Sie will nur die groflen historischen Linien
ziehen und verzichtet auf alle gelehrten Anmerkungen.» Die aus dem Nach-
laB herausgegebene Schrift konnte das andere Buch gut erginzen, aber die
Absicht und Durchfithrung ist zu verschieden. Sie ist um 1940 entstanden
und wollte das falsche deutsche Nationalgefiihl vom neuen Verstéindnis der
Reformation her zurechtriicken. Zwar trigt es alle Vorziige von Meilingers
Schreibweise: iibersichtliche, dramatisch bewegte Erzihlung, fliissiger und
packender, ans Volkstiimliche grenzender Ausdruck, gute Beherrschung
und geschickte Verwendung aller Quellen, so dall es ein richtiges Volks-
buch der Gebildeten werden kénnte. Aber die Grundthese ist denkbar ver-
fehlt. Denn das Ganze liauft darauf hinaus, dal Luther mit seinem halb
freiwilligen Riickzug auf die Wartburg und seiner Abwendung von der
Adelshewegung mitten in einer groflartigen nationalen Aufwallung mitge-
holfen habe, dafl Deutschland «seine Stunde versdumt» habe. Luther habe
nach einer groflen Haltung zu Worms im Kampf um die Erneuerung der
Nation entscheidend versagt. «Der Mensch kann mit seinen Aufgaben wach-
sen. In den letzten Jahren hatte Luther in stiirmischem Tempo lernen miis-
sen und hatte gelernt. Dall es ihm an personlicher Tapferkeit nicht fehlte,
hatte er bewiesen. Jetzt aber wurde eine hohere Art von Tapferkeit von ihm
gefordert, seit niimlich seine Sache die Sache der Nation geworden war, und
nur iiber die Nation war sie wirklich durchzusetzen. Dieser Aufgabe aber ist
er ausgewichen.» (S.1841f.). Man kionnte Luther kaum schlimmer miflver-
stehen. Gewill wollte Meiflinger durch seine Schrift das deutsche Luther-
tum aus einer verhingnisvollen politischen Passivitit herausrufen, aber
auf dem Wege Meillingers wiirde es gerade von der Verantwortung Luthers
gegeniiber dem Evangelium abgezogen. Es leidet keinen Zweifel, dall Mei-
fiinger in beiden Biichern am eigentlichen Mittelpunkt Luthers, an seiner
Stellung zum Kreuze Jesu Christi, vorbeisieht und die ganze Frage, sowohl
die konfessionelle als die politische, zu sehr von AulBlenpositionen her, wie
der Bildung der deutschen christlichen Nation oder der religitésen Einheit
Furopas, betrachtet. Gerade wegen der anschaulichen Sprache Meillingers
kionnte die Schrift wieder einmal mehr zu einer Verkennung von Luthers
Anliegen in gewissen Bildungsschichten fithren, die sich nicht die Miihe
nehmen, Luther selbst zu lesen. Neben diesem Hauptmangel verblassen
andere schiefe Urteile und Unrichtigkeiten des Buches, so die unglaubliche
Verkennung der Lehre vom allgemeinen Priestertum oder unpassende Sei-
tenhiebe auf Frankreich. Es zeigt sich in diesem ganzen Werk, wie die



Rezensionen 63

unkritische Uebernahme von geschichtsphilosophischen Kategorien wie «das
deutsche Nationalgefiihly oder die «religiose Einheit» oder Luthers Existenz
als Ereignis der Geistesgeschichte, fiir die sachgemifle Betrachtung der
Kriifte der Reformation gefihrlich wird.

St. Gallen. E. G. Riisch.

Axel Gyllenkrok, Rechtfertigung und Heiligung in der friihen evangeli-
lischen Theologie Luthers, Uppsala, Lundquist; Wiesbaden, Harrassowitz,
1952, 148 S.

Unter den Arbeiten, die von der schwedischen Lutherforschung in den
vergangenen Jahren publiziert wurden, verdient die Studie des Uppsala-
Theologen Axel Gyllenkrok besondere Beachtung. Denn hier wird das
Grundanliegen der Reformation zum Gegenstand einer sorgfiltigen Unter-
suchung gemacht. IThre Begrenzung auf die Friihschriften bedeutet keines-
wegs eine willkiirliche Einschréankung des vorhandenen Quellenmaterials,
da in den Friihschriften bereits das Ganze der reformatorischen Theologie
enthalten ist. Ja man wird ihnen sogar in vieler Hinsicht den Vorzug vor
den spidteren Aussagen geben miissen, weil Luther zu Beginn seine neu
gewonnenen Erkenntnisse in der Geschlossenheit gréfierer Zusammenhinge
entwickelt, wilhrend er spiter oft nur in fragmentarischen Aufzeichnungen
und durch das Medium seiner Schiiler zu uns redet.

In seiner Arbeit hat der schwedische Forscher die Bedeutung der tro-
pologischen Methode fiir die Ausbildung der Rechtfertigungslehre Luthers
hervorgehoben und die Methode selbst in scharfsinniger Weise analysiert.
Dabei wird betont, dafl der von Luther geiibten tropologischen Uebertra-
gung christologischer Bestimmungen auf den Glaubenden stets eine gewisse
Abstraktheit anhafte. Sofern ndmlich der Christ als vollkommen und seine
Gerechtigkeit als absolut bezeichnet wird, mull zwangsldufig von seiner
siindigen Realitiit abstrahiert werden. Deshalb sind «die der Christologie
entnommenen Bestimmungen, die dem Gldubigen zuerteilt werden, streng
genommen unangemessen» (S.16). Im Rahmen der durch die tropologische
Methode bedingten Rechtfertigungslehre wird also lediglich auf das Ver-
hiiltnis des Glaubens zu Christus Bezug genommen, dagegen von der Be-
ziehung des Glaubens zu anderen psychologischen Fakten — wie z. B. der
concupiscentia — abstrahiert.

Die erstmalig von Hirsch gestellte Frage, ob und inwiefern fiir Luther
die humilitas dispositic ad gratiam sei, wird von Gyllenkrok aufgegriffen
und die bisherigen Liésungsversuche einer kritischen Priifung unterzogen.
Mit Recht hebt G. hervor, dafl nach den Aussagen Luthers der Dispositions-
gedanke nicht nur in eine Beziehung zum Willen des Menschen gesetzt
werden diirfe, sondern vor allem in ein Verhiltnis zur Natur des Menschen
zu stellen sei. Durch diesen Hinweis hat G. die Enge der iiberlieferten
Fragestellung gesprengt und auch den Gedankenkreis der Priidestination
in die Untersuchung einbezogen.

Wie G. nachweist, rechnet Luther stets mit der Moglichkeit einer zwei-
fachen Reaktion des Menschen gegeniiber dem Gotteswort: der des Glau-



64 Rezensionen

bens und der des Unglaubens. Die Faktizitit dieser beiden Reaktionswei-
sen ist gemidl den anthropologischen Aussagen Luthers eine Folge da-
von, dal es zwei Kategorien von Menschen gibt: die Gerechten und die
Ungerechten. Es existiert also eine Disposition fiir die Annahme oder Ab-
lehnung des Evangeliums, aber diese Disposition hat ihre Wurzel nicht in
der freien Entscheidung des menschlichen Willens, sondern in der von Gott
bestimmten Natur des Menschen. Wenn sich der Wille des Menschen auf
die Erlosung richtét, so ist dies bereits Wirkung der Pridestinationsgnade.
Demgemil bezeichnet also der Begriff humilitas keineswegs einen rein
immanent zu verstehenden anthropologischen Tatbestand. Demut und
Schuldgefiihl sind unmittelbare Folgen von Gottes Wirksamkeit, wenn-
gleich ihr Fehlen dem Menschen als Siinde angerechnet wird. In diesem
Sinne unterscheidet also Luther zwischen Auserwihlten und Verworfenen
und vollzieht erstmalig in seiner Romerbriefvorlesung die Identifikation
der Demiitigen mit den von Gott Auserwéahlten.

Die Ausbildung der evangelischen Rechtfertigungslehre erfolgt in ein-
zelnen Stadien. Auch in der Rémerbriefvorlesung zeigt sich noch eine starke
Nachwirkung des nominalistischen Glaubensbegriffes, der sowohl das Ob-
jekt des Glaubens als auch den assensus des glaubenden Subjekts betont.
Erst in der Hebréderbriefvorlesung (1517/18) wird der volle Gehalt der
evangelischen Rechtfertigungslehre, die in der Forderung der Heilsgewil}-
heit gipfelt, entfaltet. Die Eigenart des evangelischen Glaubens liegt dar-
in, dafl er ausschlieBlich auf sein Objekt gerichtet ist und nicht auf die
subjektiven Mé&glichkeiten seiner selbst schaut oder sich an der eigenen
Glaubigkeit erbaut. Galt fiir Luther zuniichst «das Wort Gottes» im all-
gemeinen und rein formalen Sinn als Objekt unseres Glaubens, so wird
nach dem Durchbruch zur reformatorischen Erkenntnis «das Gnadenwort»,
die Botschaft, dal Gott dem Menschen gnidig ist, als das eigentliche Glau-
bensobjekt bezeichnet. Gemil diesem neuen Verstéindnis vollzieht sich nun
auch eine Aenderung in der Stellung des Christen zu Gott. Das Humilitas-
ideal mit seiner Tugend des Siindenbewufitseins und der Demut tritt in den
Hintergrund. Die Kennzeichen des Christseins sind nunmehr «Heilsgewil3-
heit und frohliches Gewissen» (S.74). Doch erfolgt keine vollstindige
Preisgabe des Humilitasideals. Luther hat — wie G. treffend formuliert —
an ihm insofern festgehalten, <als er immer noch Leiden, Verzweiflung
und Kreuz als das notwendige Los des Christen betrachtet — trotz dem
Licht des Evangeliums. Luthers Theologie hat nie aufgehort, eine theologia
crucis zu sein» (8.761.).

Zwischen der Rechtfertigungs- und Heiligungslehre besteht ein enger
Zusammenhang. Er zeigt sich in der Frage, ob der durch den Glauben
Gerechtfertigte auf dem Gebiete der Sittlichkeit iiberhaupt noch eines Ge-
setzes oder bestimmter Anweisungen bedarf. Da den tropologischen Aus-
sagen zufolge dem Christen eine Rechtfertigung geschenkt worden ist, die
auch die vollstindige Erfiillung aller Forderungen einschlielit, miilite eine
solche Frage verneint werden. Doch wire dabei iibersehen, dafl die tropolo-
gischen Aussagen lediglich den homo novus charakterisieren und ihre Gel-
tung nicht auf den Christenmenschen iibertragen werden kann, der wihrend



Rezensionen 65

seines gesamten lirdenlebens eine psychophysische Kinheit von spiritus
und caro darstellt.

Das Leben des Christen steht also unter bestimmten Imperativen, nim-
lich unter der Forderung der Verwirklichung von humilitas, charitas und
mortificatio carnis. G. glaubt, dal auf diese Forderungen der Begriff
¢dritter Brauch des Gesetzes» angewandt werden konne, obwohl die These,
daB Luther einen dritten Brauch des Gesetzes kenne, von W.Elertt und
G- Ebeling 2 mit guten Griinden bestritten worden ist. Doch geht es G. we-
niger um die Verteidigung dieser Formel als vielmehr um die Betonung
eines ganz bestimmten Sachverhaltes: dafl nimlich der Gerechtfertigte «die
Folgen seines spiritus-Seins sichtbar werden lassen mull und seine Christus-
gerechtigkeit nicht nur verhiillt im Glauben behalten darfs (S.109).

In seiner Darstellung der Lutherschen Heiligungslehre wendet sich G.
ebenso scharf gegen die Hermannsche Schule, die das augustinische Ge-
priage derselben zu leugnen versuchte, wie gegen den von Karl Barth be-
einflufiten dinischen Lutherforscher R. Prenter, der die reale Frommigkeit
als eine «zweideutige» Angelegenheit bezeichnet und den profectus-Begriff
Luthers lediglich im Sinne einer Zunahme der fides Christi deutet. Dem-
gegeniiber betont G., dafl jeder Zuwachs des Glaubens notwendigerweise
auch einen Fortschritt der Sittlichkeit zur Folge habe. Der profectus-Be-
griff Luthers diirfe nicht nur als ein «Zeitbegriff>, sondern miisse auch als
ein «Mallbegriff> verstanden werden. Er bezeichne nicht ein stéindig er-
neutes Anfangen von demselben Ausgangspunkt aus, sondern eine unab-
lissige Vorwirtsbewegung, wobei sich der jeweilige Ausgangspunkt stindig
nach vorne verschiebt. In seinem Heiligungsstreben erreicht also der Christ
<je und je einen neuen terminus ad quem..., der im selben Augenblick, wo
er ihn erreicht, zum terminus a quo wird» (S. 112). Wegen des Widerstandes
unserer siindhaften Natur kommt jedoch dieser Heiligungsprozell niemals
zu einem AbschluBl.

Um das Verhiltnis von Rechtfertigung und Heiligung bei Luther recht
zu verstehen, mull man auf die doppelte Bedeutung achten, die der Be-
griff iustitia haben kann. Denn er bezeichnet sowohl die Glaubensgerech-
tigkeit als auch die reale Siindenfreiheit. «Die oberste Norm der Heili-
gung ist ndmlich die Gerechtigkeit als reale Siindenlosigkeit, wihrend die
Rechtfertigung ihre Norm in der Gerechtigkeit Christi findet, die zwar an
sich vollkommen ist und Siindenlosigkeit einschlieft, die aber bei dem
Christenmenschen dadurch begrenzt wird, dafl er nicht durch und durch
fides, sondern auch concupiscentia isty (S.117).

‘Wir miissen uns mit dieser kurzen Skizzierung der inhaltsreichen Lu-
therstudie G.s begniigen. Es verdient besondere Anerkennung, dall uns der
schwedische Forscher keine blofe Paraphrasierung von Lutheraussagen
gegeben hat, sondern den wissenschaftlichen Ertrag seiner Studien in selte-
ner Klarheit der Terminologie und Prignanz der Ausdrucksweise vorlegt.

1 Zwischen Gnade und Ungnade, Miinchen 1948, S. 132 ff.
2 Zur Lehre vom triplex usus legis in der reformatorischen Theologie,
ThLZ 1950, Sp.235 ff.



66 Rezensionen

Dabei erweist sich G. ebensosehr als sachgeméfler Interpret der Quellen
wie als vorziiglicher Kenner der bisherigen Lutherforschung. So werden
die eigenen Thesen von ihm stets in kritischer Auseinandersetzung mit den
bisherigen Forschungsergebnissen dargelegt. Der Untersuchung sind vom
Verfasser noch ausfiihrliche Quellen-, Autoren- und Sachregister beigefiigt
worden.

Lund. Gottfried Hornig.

The Journal of George Fox, A Revised Edition by John L. Nickalls, Cam-
bridge University Press, 1952.

Die bisher gebriduchlichen Ausgaben des Journals von George Fox —
auch die Uebersetzungen — beruhten auf dem Text der Erstausgabe von
1694, bzw. der Bicentenary Edition (1891) dieses Textes. Die Neuausgabe
durch John L. Nickalls leitet eine neue Phase in der Geschichte dieses fiir
das Verstindnis des Quédkertums und des angelsichsischen Wesens grund-
legenden Textes ein.

Der Journal ist kein Tagebuch im modernen Sinne des Wortes. Der il-
teste Journal ist der «Short Journal», den Fox 1664 im Gefingnis diktierte;
es ist zur Hauptsache eine Aufzihlung von «Leiden wegen des Predigens
der Wahrheity. 1674/75 diktierte Fox seinem Schwiegersohn eine zweite,
umfangreichere Autobiographie, heute bekannt als «Spence-Manuskript».
Diese beiden Manuskripte wurden 1925 und 1911 wortlich ediert. Sie sind
aber als Quellen fiir eine liickenlose Biographie unvollstindig, da Fox Er-
eignisse, liber die schriftliche Berichte vorlagen, auslieB. I'iir elf Monate
von Fox’ Reise nach Amerika sind zwei kleine selbstgemachte Notizbiich-
lein, in die ein Begleiter nach seinem Diktat tdglich die Berichte von den
Erlebnissen aufschrieb, erhalten; diese sind die einzigen noch bestehenden
Originale eines wirklichen Tagebuches von George Fox. Abschriften solcher
Tagebiicher gibt es fiir eine umfangreichere Periode des Amerikaaufent-
haltes und fiir die Irlandreise. Fiir die sechzehn Jahre, die Fox nach dem
Diktat des Spence-MS noch lebte, gibt es nur von andern in seinem Auftrage
verfalite Tagebiicher.

Fox bestimmte einen Teil seines Vermogens fiir die Herausgabe seines
Journals. Die Gemeinde iibertrug die Aufgabe Thomas Ellwood und gab
ihm entsprechende Instruktionen. Ellwood arbeitete mit mehr Freiheit, als
wir uns heute gestatten. Da die Erzihlung des Spence-MS erst mit dem
ersten Auftreten von Fox beginnt, verfalite Ellwood auf Grund der vor-
handenen Dokumente eine Biographie von Fox bis zu diesem Zeitpunkt,
schrieb sie aber in autobiographischer Form, als ob sie von IFox diktiert
worden wiire. Fiir Fox’ Reise nach Amerika schrieb Ellwood das Loghbuch
eines Mitreisenden von England nach Barbados in autobicgraphische Form
um. Selbst dem von Fox diktierten Text gegeniiber wahrte sich Ellwood
alle Freiheit. Da die Society of Friends inzwischen eine anerkannte Gesell-
schaft geworden war, schien es empfehlenswert, Aussagen von Fox, die
politische oder theologische Proteste hervorrufen konnten, auszulassen. Die
beginnende Aufkldrung wirkte sich dahin aus, dal Berufungen auf iiber-



Rezensionen 67

natiirliche Krifte von Ellwood nach Moglichkeit ausgelassen wurden.
Schliefllich ¢polierte» Ellwood Fox’ Darstellung und «schliffs die Sprache.
Dadurch gingen viele, vielleicht unbeholfene, aber bildhafte Details der
Darstellung und kraftvolle Ausdriicke der Redeweise von Fox verloren.
Das Tremendum et Fascinosum der Urfassung wurde geddmpft. Ellwood
war sich der Auswirkung seiner Titigkeit nicht bewult. Er arbeitete mit
groller Verehrung fiir Fox. Dies erklirt die Kraft, die bis jetzt vom Journal
ausgegangen ist. Trotzdem ist es angesichts der geschilderten Verhéltnisse
zu begriiflen, daBl die Gesellschaft der Freunde den EntschluBl zu einer
grundlegenden Neuausgabe des Urtextes des Journals von George Fox
falite. :

John Nickalls, der Bibliothekar des Friends House in London, wo sich
die gréfite Quikerbibliothek befindet und die wichtigsten Manuskripte auf-
bewahrt werden, wiederholte die Arbeit Ellwoods mit modernem wissen-
schaftlichem Verantwortungsbewulitsein. Die Grundlage dieser Ausgabe
bildet der Text des Spence-MS. Da der Text des Manuskriptes erst mit der
Erzihlung der Ereignisse des Jahres 1650 beginnt, iibernimmt Nickalls als
Einleitung Ellwoods Text, ersetzt ihn aber, wo immer moglich, durch Ori-
ginalquellen, zum Beispiel aus dem Short Journal. Die Darstellungen aus
dem Short Journal ersetzen auch das Spence-MS, wo sie ausfiihrlicher und
besser sind. Wo Ellwood das Spence-MS durch andere Quellen, die er in
autobiographische Form umschrieb, ergédnzte, gibt Nickalls die Original-
texte, z. B. des Logbuches des Freundes von Fox fiir die Reise von England
nach Barbados. Der Text des Spence-MS endet mit der Erzdhlung der Er-
eignisse des Jahres 1675; um das Bild abzurunden und trotzdem die wissen-
schaftliche Sauberkeit zu wahren, wurde der von Ellwood verfalite auto-
biographische Schlull durch einen modernen Essay iiber die letzten Lebens-
jahre von Fox ersetzt. Eis versteht sich von selbst, dafl der Herausgeber den
Leser nicht nur im Vorwort, sondern durch den ganzen Text hindurch an-
hand von Fublnoten, Klammern und Zwischenbemerkungen peinlich genau
iiber seine Arbeit informiert und auf die benutzten Quellen und ihre Publi-
kationen hinweist. Fullnoten erkldren auch schwierige sprachliche Aus-
driicke, Orts- und Personennamen. Besonders dankbar ist man dem Heraus-
geber, dafl jedes Datum des sehr komplizierten Quiker-Kalenders durch eine
Umrechnung in unsere Zeitrechnung ergénzt ist. Interpunktion und Ortho-
graphie wurden modernisiert, jedoch charakteristische archaische Formen
beibehalten. Ein ausfiihrliches Register und eine Einfithrung in Leben, Den-
ken und Wirken von Fox erginzen das Werk. Cambridge University Press
besorgte eine saubere buchtechnische Ausstattung, und Beitrige von Freun-
den aus aller Welt gestatten es, das Werk zu einem jedermann erschwing-
lichen Preis (21s.) in den Handel zu bringen.

Die Bedeutung dieser Neuausgabe liegt darin, dal sie durch ihre Treue
gegeniiber den Originaltexten eine unmittelbare Begegnung mit George
Fox ermoglicht; denn auch von Fox’ Worten gilt, was William Penn von
seiner leiblichen Gegenwart bekennt: <His very presence expressed a reli-
gious majesty.» :

Horgen (Kt. Zirich). Felix Lehner.

5%



68 Rezensionen

Marcel Reding, Der Autbau der christlichen Existenz, Miinchen, Max Hueber-
Verlag, 1952, 234 S., brosch. DM. 7.80, geb. DM. 10.80.

Marcel Reding, Philosophische Grundlegung der katholischen Moraltheolo-
gie, Handbuch der Moraltheologie, Band I, Miinchen, Max Hueber-Verlag,
1953, 216 S., brosch. DM. 7.80, geb. DM. 10.80.

Der katholische Hueber-Verlag in Miinchen unternimmt es, eine statt-
liche Reihe Werke hinsichtlich der moraltheologischen, sittlichen und so-
ziologischen Aspekte des katholischen Christentums erscheinen zu lassen.
Bis jetzt liegen 2 Bénde aus der Hand des Grazer Moraltheologen Marcel
Reding vor. Der erste Band gibt eine theologische Anthropologie und hat
einfithrenden Charakter; die eigentliche Serie fingt mit dem Teil iiber die
philosophische Grundlegung an.

Die Anthropologie umfal}t 4 Teile: der erste beschéftigt sich mit der
Frage nach dem Verhéiltnis von Geschichtlichkeit und Uebergeschichtlich-
keit in der christlichen Existenz, der 2.Teil mit Bereitschaft und Verhei-
Bung, also mit der psychologischen Verfassung des Menschen, auch mit der
alttestamentlichen Verheiflung, im 3. Teil wird die «Gottnihe in Christus»
ausgefiihrt, wéahrend im letzten das Verhiltnis von Glaube und Freiheit,
namentlich aber das Problem der Rechtfertigung niher erortert wird.

Es ist das Interessante und Neuartige an dieser Abhandlung, dal die
katholische Liehre vom Menschen und vom Glauben hier auf existentialisti-
scher Grundlage aufgebaut wird, ohne sich selbstverstindlich mit den welt-
anschaulichen Prédmissen dieses Denkens zu identifizieren. Der Verf. ver-
sucht aber von vornherein, die Lehre des Glaubens aus dem Bereich zeitlos-
metaphysischer Wahrheiten zu 16sen und in die Perspektive der Geschicht-
lichkeit einzulenken, weil christliche Existenz, als auf Christus bezogen,
sich auf eine geschichtliche Gegebenheit konzentriert. Damit hat Marcel
Reding freilich versucht, einen neuen, mehr der biblischen Offenbarung ge-
méfBen Ansatz fiir seine christliche Anthropologie zu finden. Er widersetzt
sich nachdriicklich dem thomistischen Versuch, mittels der sog. Konvenienz-
griinde die ewige Notwendigkeit der Offenbarung dartun zu wollen. So liegt
es Reding daran, mit groBter Betonung das festzuhalten, dall «das Zentrale
im Christentum eine positive, weiter nicht einsichtige, einfach hinzuneh-
mende Tatsache ist, die eine blof zufillige Wahrheit hat, die nicht notwen-
dig abzuleiten isty (S. 8). Es soll dabei namentlich die Freiheit des Handelns
Gottes unterstrichen werden, der seinen Akt der Erlésung vollzieht in dem
Augenblick und an dem Ort, die ihm gefillig sind und niemals von Men-
schen nachgerechnet werden kénnen. So wird mit der Meinung gebrochen,
dall Religion ein Fiirwahrhalten allgemeiner Séitze und Offenbarung eine
Mitteilung von an sich bestehenden Wahrheiten wiren; es handelt sich in
der christlichen Religion um eine personale Begegnung, in der <Existenzen
in Freiheit aufeinander zugehen, sich erschlieen und das heilt: wo Gott
sich offenbart und ein Mensch bereit ist, auf diese Offenbarung zu héoren,
sie anzunehmen und dem offenbarenden Gott anzuhdngen» (10). «Was aus-
schlaggebend ist, ist das Ergriffensein durch die Gestalt Christi im Heiligen
Geisty (11).



Rezensionen 69

Nachdem der Verf. sich so den Weg zur christlichen Botschaft aus der
traditionellen katholischen Rationalisierung heraus frei gemacht und die
Uebergeschichtlichkeit der Offenbarung innerhalb der Geschichte skizziert
hat (er spricht immer von Uebergeschichte, nicht von Heilsgeschichte), geht
er an die nédhere Ausarbeitung dieser Linien heran: einmal der Geschichte
und einmal der Uebergeschichte. Das Eingebettetsein des christlichen Ethos
in der Geschichte wird ausfiihrlich dargestellt, wobei der drohende Rela-
tivismus von der auf Christus bezogenen Relationalitét (N. Hartmann) be-
seitigt wird. Die Erdrterung iiber die iibergeschichtliche Linie gehort zum
Entscheidendsten, was Reding zu sagen hat: hier findet die Konfrontation
zwischen Metaphysik und Theologie statt; es wird hier die theologia na-
turalis als Vorstufe fiir das christozentrische Menschenverstindnis darge-
stellt. Die Verankerung dieser theologia naturalis findet in der Auffassung
binsichtlich der Gottebenbildlichkeit statt. Das Wesen des Menschen ist die
Gottebenbildlichkeit, deren natiirlicher Aspekt die Vernunft und den freien
Willen umfafit, und deren iibernatiirlicher die Bezogenheit auf die Gnade.
Nur der letzte Aspekt ist im Siindenfall verlorengegangen, so fiihrt Reding
aus; er wird durch Christus wieder vermittelt. Der natiirliche Aspekt der
imago zeigt uns den Menschen als «<Mangelwesen» nach der Vollkommenheit,
das ist der Modus seines «Seinsy, eine differenzierte Gestalt des Seins, die
uns, so fithrt Reding aus, klarmacht, wie heikel es ist, einfach von einer
analogia entis zu sprechen. Es gibt s. E. eine bis heute befriedigende Lehre
der analogia entis keineswegs. So ist der Mensch metaphysisch auf Tran-
szendenz ausgerichtet, eine Ausrichtung, die der thomistischen potentia oboe-
dientialis, dem Vermogen der Bereitschaft, entspricht. Die Bereitschaft ist
nun jener metaphysische Ort in der Existenz, an dem es am ehesten bewullt
wird, dafl der Mensch einer hoheren Ordnung des Seins gegeniiber ausge-
richtet ist. So ist dessen ganzes Wesen Bereitschaft Gott gegeniiber, auf
Vollendung und Vervollkommnung angelegt. So ist der Mensch nicht blof}
Wesen, dessen ganze Tatigkeit naturhafte Entfaltung seiner selbst wire,
sondern dariiber hinaus Existenz, Person, Freiheit, die erkennend und wol-
lend zu diesen Moglichkeiten der Erhebung in eine andere Ordnung Stellung
nehmen kann. So wird uns nun der Glaube beschrieben als die Gnade, die
«organisch in das Seelengefiige hineinwichsty. Dazu braucht es die Ver-
nunft, um hier zu vermitteln. Sie liefert uns die Griinde fiir die Annahme
auch nicht evidenter Wahrheiten, wie die der iibernatiirlichen Offen-
barung. Die Rechtfertigung ist ndher ausgefiihrt als der Empfang der gott-
lichen Gnade, als Habitus, in den Menschen eingegossen, wodurch «das fort-
schreitende Christsein im immer gerechter werden vor Gott bestehty. Der
Prozell der Rechtfertigung wird von Reding durch folgende Stichworte dar-
gestellt: «Annahme des Glaubens (wobei die vorbereitende Gnade und die
Zustimmung des Menschen die entscheidenden Vorstufen sind), freie Hin-
wendung zu Gott, der den Siinder rechtfertigt, Furcht vor der gottlichen
Gerechtigkeit, Vertrauen und Hoffnung auf Gott, endlich die Liebe zu Gott
und der Wille, die Taufe zu empfangen. Auf diese Vorbereitung folgt die
Rechtfertigung selbst: ihre Zielursache ist die Verherrlichung Gottes und
Christi, ihre Wirkursache der erbarmende Gott, die verdienende Ursache



70 Rezensionen

Christus und sein Kreuzestod, die vermittelnde Ursache das Sakrament der
Taufe, die Formalursache die Gerechtigkeit Gottes, durch die wir nicht
gerecht heillen, sondern es auch wirklich innerlich sind. Der Grad dieser
Gerechtigkeit bemiBt sich nach der Gabe des Heiligen Geistes und nach
dem Verhiltnis der eigenen Vorbereitung und Mitwirkung eines jeden.»

Dal} wir es hier mit einer legitim katholischen Lehre vom christlichen
Glauben zu tun haben, ist uns aus dieser kurzen Uebersicht wohl klar ge-
worden. Trotzdem ist die ganze Ausfiihrung irgendwie in Flull geraten; sie
hat nichts Erstarrtes und Abgeschlossenes mehr. Sie fithrt bei jedem Kapitel
protestantische Auffassungen heran: Karl Barth, Emil Brunner, Paul Alt-
haus, Helmuth Thielicke, sie kommen alle zu Wort, und schon das ist fiir
ein katholisches Handbuch ein iiberaus erfreuliches Zeichen. Weiter: die
thomistische theologia naturalis ist jetzt zur Jaspersschen Existenzphilo-
sophie, das <ens realissimumy ist zur «Transzendenzy im Sinne Karl Jaspers’
geworden; die oboedientia potentialis zur Existenz, usw.

Es lassen sich sowohl philosophisch als theologisch viele Fragen stel-
len. Philosophisch scheint es bedenklich, die thomistische Lehre unter so
ganz anderen Voraussetzungen darstellen zu wollen. Die Strukturen sind
derart verschieden, Sein, Vernunft, Welt, Natur, sie sind alle von so anderen
Grundbedingungen bei Thomas als bei Jaspers erfalt, dall man den Reding-
schen Thesen nicht ohne weiteres beipflichten kann. Namentlich miiite die
ganze IF'rage der Analogie viel griindlicher durchdacht sein, als es bei ihm
geschehen ist.

Theologisch bleiben uns Protestanten auch dieser aufgeschlosseneren
Auseinandersetzung gegeniiber noch sehr viele FF'ragen; es sind namentlich
der Glaube als eingegossener Habitus, die Gnade als ontische Vervollkomm-
nung, die Siinde als Privatio der Vervollkommnung und damit die unter
diesen Voraussetzungen uns noch bleibende Bedeutung der Rechtfertigung
und Versthnung, die das Gespréch zwischen einem aufgeschlosseneren Ka-
tholizismus und dem reformatorischen Protestantismus noch in Gang halten
diirften. Wobei wir allerdings besonders dankbar fiir diesen wertvollen
Versuch sind und mit gréftem Interesse den noch ausstehenden Banden ent-
gegensehen. '

Der 2. Band (der erste der Moraltheologie) gibt uns eine Einfithrung in
eine philosophische Grundlegung der Moraltheologie, die namentlich auf
eine Wertlehre des Sittlichen ausgerichtet ist. Besonders die Auseinander-
setzung mit N. Hartmanns Lehre ist hier wertvoll. Leider hat sich der
Autor die Zeit nicht gegonnt, ausfithrlicher auf Barth, Althaus, Brunner
und Thielicke einzugehen als so, dal jeder dieser Theologen in «Sightseeing
genommeny wird. Diese Unwiirdigkeit der Behandlung steht der sonstigen
Wiirde der Behandlung des Stoffes schroff gegeniiber. Denn der Band ist
mit groBer Klarheit und Eindriicklichkeit geschrieben; allerdings scheint
mir der Thomismus hier wieder festeren Boden gefunden zu haben als im
ersten, einfithrenden Band.

Basel. Hendrik van Oyen.



Rezensionen 71

Arthur Hiibscher, Die groBe Weissagung. Miinchen, Heimeran-Verlag, 1952,
256 S. 8°, DM. 14.50.

Die «grofle Weissagungy, die Weissagung von einer auf Krieg und Not
aller Art folgenden Heilszeit unter einem groflen und gerechten Fiirsten,
wird hier in ihrer Entwicklung von der biblischen Zeit bis in die Gegen-
wart hinein dargestellt. Ein kiirzerer erster Teil gibt die wichtigsten Texte,
aullerdeutsche in Uebersetzung, beginnend mit Jesaja, Daniel, Markus 13
und der Johannes-Apokalypse und endend mit den Prophezeiungen des 1894
geborenen Brunnenbauers Alois Irlmeier aus Freising, der fiir Friihling
1949 oder 1950 die Katastrophe eines dritten Weltkrieges erwartete. Im
Hauptteil «Geschichte und Deutungy verfolgt der Verfasser diese Erwar-
tung in all ihren Wandlungen, in der immer neuen Beziehung und Aktuali-
sierung, in der Verflechtung mit den geschichtlichen Ereignissen und Ge-
staltungen, in der Einbeziehung neuer Stoffe (der Kaiser im Berg u. a.)
und der Wiederbelebung alter Motive, auch in ihrer inneren Entleerung.
Schliefilich 26 Seiten Anmerkungen und 15 Seiten Register, wo man nur die
Auffithrung der Motive vermilit.

Das Buch ist so eine Art Gegenstiick zu W. Niggs «Ewigem Reich»
(1944), nur viel detaillierter, oder zu der wohl noch stirker volkskundlich
orientierten «Grollen Wende» von W. E. Peuckert (1948). Am wenigsten be-
friedigt die Behandlung der Anfinge, wo H. mit der neueren Literatur und
ihren Fragestellungen doch nur teilweise vertraut ist; Dan. 7 z. B. 1aBt sich
nicht so einfach mit Jes.9 und 11 unter einen Hut bringen. Aber dariiber
kann man sich ja anderswo orientieren. Das Hauptgewicht des Buches und
sein Wert liegen in der aus griindlichster Kenntnis der Quellen und der
ganzen Literatur heraus dargestellten Geschichte dieser Erwartung von der
friithchristlichen Zeit an. Hier ist es als Ganzes lesenswert, leistet aber auch
zum Nachschlagen fiir Einzelfragen (Engelpépste, Joachim a I'iore, Nostra-
damus, Geheimnisse der Weisen von Zion usw.) gute Dienste.

Basel. Walter Baumgartner.

Kurt E. Koch, Seelsorge und Okkultismus, Wiistenroth, Kurt Reith Verlag,
1953, 335 S., Kart. DM. 11.80, Lwd. DM. 13.80.

Zu dem bedeutsamen Fragenkreis «Seelsorge und Okkultismus» liegen
in dem bisherigen Schrifttum wohl eine Fiille von Erfahrungsberichten auch
groBer Seelsorger vor — angefangen von Blumhardts Erlebnissen mit der
Gottliebin Dittus bis hin zu Modersohns «Im Banne des Satans» — sowie
eine I'iille von Zeugnisberichten erfahrener Seelsorger, vornehmlich der
Gemeinschaftsbewegung. Die in diesen Biichern abgedruckten Selbstzeug-
nisse in Briefen und Erlebnisberichten sind von einem hohen Wert sowohl
fur die Sammlungen der wissenschaftlichen, besonders der religitsen V'olks-
kunde als auch der Parapsychologie; fiir eine wissenschaftlich begriindete
Seelsorge sind diese Biicher jedoch durch die naive Art ihres D#monen-
glaubens sowie durch die vielfach primitiv-magische Frommigkeit, durch
eine vollig unkritische Form der Berichterstattung und der Quellenver-
wertung, vor allem aber durch ein v6lliges Verkennen und AuBer-acht-las-



72 Rezensionen

sen krankhafter Seelenzustiinde meist unbrauchbar, zumal in diesem vielfach
traktitchenhaften Schrifttum in Unkenntnis der Sachlage meist Hypnose,
Suggestion, Psychoanalyse und Wiinschelrute in einem Atemzug mit Zau-
berbiichern, Hufeisen und Aberglauben genannt und besprochen werden. s
bleibt als Ergebnis dieses Schrifttums die — freilich nur allzu berechtigte
— Warnung, alle Gebiete des Okkultismus zu meiden. Auch vereinzelte
Versuche von seiten der sog. Parapsychologie, wie etwa das Heft von G.
Krénert «Parapsychologie und Religions, bleiben ohne Ergebnis und Hilfe
fiir die Seelsorge.

Selbst die bedeutenden Biicher iiber Seelsorge, die nach dem Krieg aus
der Schweiz gekommen sind, Thurneysens ausgezeichnete «Lehre von der
Seelsorge» und besonders Theodor Bovets «Lebendige Seelsorge» bleiben
fiir den besonderen Fragenkreis der — meist schwer leidenden — Menschen,
die sich mit okkulten Erscheinungen beschiftigt haben, ohne niéhere Rat-
schldge. So stellt das Buch von Koch einen ebenso neuartigen, mutigen wie
auch schwierigen Schritt dar, zumal es schon im Untertitel den Anspruch
erhebt, dafl es auch die innere Medizin, die Psychologie, die Psychiatrie,
die Tiefenpsychologie, die Parapsychologie, die Religionspsychologie und
die Theologie beriicksichtigen will.

Das Werk stellt seinem Wesen nach eine empirische religionspsycholo-
gische Untersuchung dar, das sich auf sorgfiltige Protokolle von seelsor-
gerlichen Gespriichen mit 600 Ratsuchenden auf diesem Gebiet griindet.
Kritisch abwidgend wird dem Bericht der Erlebnisse der Ratsuchenden hin-
zugefiigt, was der Psychiater, der Psychotherapeut und was der Parapsy-
chologe erkldrend oder helfend von seinem Fachgebiet zur Lisung des be-
treffenden Falles beitragen wiirde. Der Verfasser begriindet in vorbild-
licher Niichternheit, wie notwendig in jedem Kinzelfall die Zusammenarbeit
mit Psychotherapeut und Psychiater ist, aber er fordert auch das Recht
eigenstindiger Seelsorge auf diesem Gebiet. Nicht die vermeintliche oder
wirkliche Realitit okkulter IErscheinungen bewegt ihn und ob bei dem
Tischriicken iibernatiirliche Krifte am Werk sind, ob Wahrtriume, Hell-
sehen, astrologische Voraussagen oder Horoskope zutreffen, was am Heil-
magnetismus, an magischen Besprechungen, an Spukerscheinungen usw.
wirklich «dran isty — das alles erscheint dem Verfasser viel weniger we-
sentlich — als die objektive Realitit der leidenden, fragenden und meist in
ihrem Glaubensleben schwer erschiitterten Menschenseele, der zu helfen der
Seelsorger verpflichtet ist und — das ist das Verdienst dieses Buches —
nach den hier berichteten Erfahrungen auch fihig sein kann.

Die meisten der Erkenntnisse Kochs decken sich mit den Erfahrungen
der kundigen Seelsorger auf diesem Gebiet, ja auch der Nerveniirzte, wenn
sie in der Vorgeschichte sorgfiltig und behutsam genug diesen Fragen
nachgehen, die doch weiteste Beachtung verdienen: Eine Beschéftigung mit
okkulten Erscheinungen hat so hiufig Stérungen der seelischen Gesund-
heit zur Folge, dafl aufs ernsteste gewarnt werden mull. Koch fordert sogar
nicht nur das Verbot der Laienhypnose und Magie, sondern auch des ge-
samten diesbeziiglichen Schrifttums; eine Forderung, die neuerdings in
Deutschland von juristischer Seite gegen die V'erbreitung des Zauber-



Miszellen 73

buches «6. und 7. Buch Mose» wegen seiner verhingnisvollen Auswirkungen
erhoben wurde. Besonders begriilenswert erscheint uns die klare, sach-
liche Abgrenzung zwischen den Aufgaben der Psychotherapie und der Seel-
sorge im Sinn der vielfach zitierten Zeitschrift «<Der Weg zur Seele».

Gewill wiare auch diesem Buch noch ein stirkeres Betonen der prak-
tisch-seelsorgerlichen Hilfe, also der therapeutischen Seite zu wiinschen,
#hnlich sorgfiltig wie die diagnostischen Kldrungen durchgefiihrt wurden;
vielleicht auch konnte das allzu reichlich zitierte Schrifttum eine noch
kritischere Sichtung vertragen. Auf Seite 125—126 vermissen wir den —
hier notwendigen — Hinweis, dall «Verbrechen» in hypnotischem Zustand
schon darum nicht moglich sind, weil die Hypnotisierten dann aufwachen.

Doch bleiben alle solche Wiinsche belanglos gegeniiber der Achtung,
die eine solche Pionierleistung religionspsychologisch-seelsorgerlicher For-
schung verdient, die ein ebenso brennendes wie schwieriges Thema mit viel
Fleifl und Sorgfalt, aber auch niichterner Sachkenntnis, herzlicher, warmer,
glaubiger Anteilnahme an den Leiden der Ratsuchenden und pneumatischem
Ernst angreift. So sehen Biicher aus, durch die die darniederliegende Seel-
sorge gefordert werden kann.

Berlin-Steglitz. Klaus Thomas.

Miszellen.
Heinrich Bullingers Rémerbriefvorlesung von 1525.

Zwei Jahre, bevor Zwingli in Ziirich seine «Prophezei» griindete, hatte
der achtzehnjihrige Heinrich Bullinger im Kloster Kappel auf Anregung
des Abtes Wolfgang Joner eine theologische Schule eingerichtet, deren re-
formatorischer Praefectus er sechs Jahre gewesen ist (vgl. Fritz Blanke,
Der junge Bullinger, Ziirich, 1942). Seit der Uebernahme des Amtes am 3.
Februar 1523 hielt Bullinger neben dem obligatorischen Unterricht in den
Trivialfachern und in den lateinischen Klassikern auch exegetische Vor-
lesungen iiber das Neue Testament, dessen Biicher er in den sechs Jahren
seiner Kappeler Téatigkeit mit einigen Ausnahmen sdmtlich auslegte. «Zuo
dieser Lection gieng der Appt selbs, sampt dem gantzen Convent, und liess
auch mencklichem den fryen zuogang» (Bullinger, Reformationsgeschichte,
1, 92).

Aus dieser Zeit dltester reformatorischer Bibelauslegung in der Schweiz
ist uns eine Fiille von Vorlesungen, Auslegungen und anderen exegetischen
Arbeiten aus der Hand Bullingers erhalten geblieben, die nie bearbeitet, ja
zum groflen Teil den Bullinger-Forschern iiberhaupt nicht bekannt gewor-
den sind (vgl. Hans Georg Zimmermann, Heinrich Bullingers schriftliche
Arbeiten bis zum Jahre 1528, Zwingliana, 1950, Nr. 2).

" Eine dieser der Beachtung werten Arbeiten ist eine Vorlesung iiber die
ersten fiinf Kapitel des Romerbriefes (Zentralbibliothek Ziirich, Msc D 139).

Das uns erhaltene Werk ist ohne Zweifel von Bullingers eigener Hand

geschrieben und war nur fiir den Gebrauch in seiner Vorlesung bestimmt.



	Rezensionen

