
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 10 (1954)

Heft: 1

Artikel: Die Heiligung bei Luther

Autor: Pinomaa, Lennart

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877463

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877463
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


30 L. Pinomaa, Die Heiligung bei Luther

sich assimiliert und dazu verwendet hat, um die Christusgeschichte

in seiner Weise zu interpretieren, er, der kräftige
Visionär, der leidenschaftliche Prophet und Verkünder des

göttlichen Rechtes, er hat in seiner Zeit, die unheilschwanger
ihm vor Augen stand, allen seinen Mitbrüdern und Mitgenossen
in der Trübsal (1, 9) zugerufen, all ihr Heil im Leben und im
Sterben in dem Manne zu suchen, dessen Tod sie verkündigen
und um dessen Kommen sie bitten. So will das letzte Buch der
Bibel, das Luther nicht gemocht und Calvin nicht ausgelegt hat,
allen Bedenken, die wir ihm gegenüber auf dem Herzen haben
mögen, zum Trotz der Berufung zum Heil dienen, das in Christus

dem Menschen gegeben ist.
Glarus. Werner Bieder.

Die Heiligung bei Luther.
Die Glaubensgerechtigkeit als der zentrale Inhalt der

Reformation erweckt immer wieder dieselbe Frage: Führt die
freie, unbeschränkte Gnade nicht zu bedenklichen Folgerungen
in sittlicher Hinsicht? Wie steht es mit dem sittlichen Wirken
des Menschen, wenn doch letztlich alles vergeben wird? Was
wird aus der Heiligung und aus dem neuen Leben, wenn die
Vergebung nicht in irgendeiner Weise begrenzt wird?

Die Begegnung der lutherischen Welt mit der reformierten
Welt in der ökumenischen Bewegung macht diese Fragen um so
brennender. Immer wieder hat man Grund zu fragen, ob es sich
nicht so verhält, daß das Luthertum wohl den innersten Kern
des Evangeliums richtig verstanden hat, aber die Folgerungen,
das praktische Leben sich nicht recht hieraus entfaltet hat. Deshalb

ist es begründet, an Luther selber diese Frage zu studieren.
Wie sah er die Rechtfertigung und Heiligung in ihrer
gegenseitigen Wechselwirkung?

Um Luther an diesem Punkt richtig zu verstehen, ist es
notwendig, zuerst einen Blick auf Augustin in dieser Hinsicht zu
werfen. Bei Augustin trifft man viele Wendungen, die besagen,
daß der gerechtfertigte Mensch wahrhaft gerecht ist, daß aber
dennoch auch von ihm gesagt werden muß, er sei zugleich noch
sündig. Er ist teilweise gerecht und teilweise sündig. In dem



L. Pinomaa, Die Heiligung bei Luther 31

gerechtfertigten Menschen ist mit anderen Worten das Gute und
das Schlechte gemischt vorhanden. In ihm ist Geistliches und
Fleischliches. Da seine Rechtfertigung den Bedingungen des

zeitlichen Lebens unterworfen ist, ist sie sehr fragmentarisch,
mehr oder weniger mit der Sünde vermischt. In diesem Sinn
spricht Augustin davon, daß wir «ex parte iustificati» sind. Die
Absicht Gottes ist, daß die Gerechtigkeit des gerechtfertigten
Menschen von Tag zu Tag wächst. Die Vollkommenheit wird
dann im anderen Leben erreicht.1

Luther kann sich mit fast denselben Worten ausdrücken,
und doch ist sein Standpunkt ein ganz anderer. Auch er spricht
davon, daß der Mensch zugleich sündig und gerecht ist. Aber
bei ihm handelt es sich nicht um eine partielle Sündigkeit und
partielle Gerechtigkeit. Im Gegenteil muß die dem Menschen
anhaftende Sündigkeit und ebenso die Gerechtigkeit, die ihm als
Christ eigen ist, als total aufgefaßt werden. Wie diese Totalität

und Gleichzeitigkeit verstanden werden muß, hat Hermann
(«Gerecht und Sünder zugleich» 1930) klargelegt. Die Heiligung

bei Luther soll auch hier in Kürze von denselben
Gesichtspunkten aus dargelegt werden.

1. Das Gericht Gottes und die Erkenntnis der Sünde.

Um Luthers Anschauung von der Heiligung recht zu
verstehen, muß man von dem Verhältnis ausgehen, das zwischen
Rechtfertigung und Heiligung in seiner Theologie besteht. Die
Voraussetzung der Rechtfertigung ist die Erkenntnis der Sünde.

Was ist Sünde? Gewöhnlich denken wir, daß mit der Sünde
die gröbsten Verstöße gegen die Zehn Gebote gemeint sind.
Wenn wir von diesem Sündenbegriff aus Luther verstehen wollen,

so ergibt sich daraus, daß das meiste, was er sagt, vollständig

unbegreiflich wird. Daß der Mensch für Gott geschaffen ist,
gilt nach Luther für den ganzen Menschen. Seine Sünde besteht
gerade darin, daß er aus dieser Gemeinschaft gefallen ist. Die
Sünde ist somit primär religiöser, nicht moralischer Art. Die
Folgen aber sind sowohl religiös als auch moralisch. Der

1 Iustificati sumus; sed ipsa iustitia, cum proficimus, crescit. Migne,
PL 38, Sp. 864. Des näheren: Nygren, Simul iustus et peccator hos Augustinus

och Luther, Filosofi och motivforskning 1940, p. 140, 147.



32 L. Pinomaa, Die Heiligung bei Luther

Mensch ist nicht mehr Gott zugewandt, sondern er ist
«gekrümmt in sich selber» (incurvatus in se). Die Konkupiszenz
ist in ihm übermächtig geworden. Er ist im größtmöglichen
Ausmaß ichsüchtig, weil er sogar in Gott nur sich selbst sucht
(in Deo quoque quaerunt, quae sua sunt).

Hat man dies vor Augen, dann versteht man, was Luther
meint, wenn er sagt, der Zorn Gottes ruhe über aller Sünde,
obwohl der im Unglauben verstrickte Mensch hievon nichts
weiß. Der Glaube und die Gerechtigkeit beginnen mit dieser
Erkenntnis. Der Mensch muß zugeben, daß Gott in seinem
Urteilsspruch recht hat, wenn er ihn für sündig erklärt. Diese
Zustimmung des Menschen drückt Luther in seiner Frühtheologie
oft mit dem Terminus «Deum iustificare» aus, was so viel
bedeutet wie Gott recht gehen.2 Wo dies geschieht, da gibt es schon
Glauben; denn der Glaube nimmt dann seinen Anfang, wenn der
Mensch Gott recht haben läßt. Dadurch, daß der Mensch Gottes
Urteil gerade dann gelten läßt, wenn es im schärfsten Kontrast
zu seiner eignen Selbstgefälligkeit steht, erfüllt der Glaube das
erste Gebot. Dadurch, daß Gott dem Menschen seine Sündigkeit
zeigt und ihn verurteilt, macht er ihn seiner Wahrheit und
Gerechtigkeit teilhaftig. Wenn nun der Mensch im Glauben dem

Urteilsspruch Gottes zustimmt, fängt Gott an, ihn durch sein
Wort zu verwandeln.3 Das natürliche Sündengefühl, das nicht
aus Gottes Urteilsspruch im Wort entstanden ist, kann wohl
dahin führen, daß der Mensch seine moralischen Mängel
erkennt; aber nur Gottes Wort im Gewissen verurteilt den
Menschen so, daß er seine Schuld vor Gott erkennt und in die
Verzweiflung geführt wird.

Gott ergreift den Menschen durch Gericht und Gnade und
reißt ihn aus dem Bannkreis seiner Subjektivität. Des Menschen
eigene falsche Vorstellungen können ihn in doppelter Hinsicht
verführen. Sie reden ihm ein, daß er an sich schon vor Gott
zu etwas taugt, oder bringen ihn auf den Gedanken, Gott sei ein
Gott des Zornes, der sich darüber freue, wenn er die Sünder ins
Verderben stoßen kann.4 Wenn der Mensch sich im Glauben
dem Urteil Gottes unterwirft, so wird er emporgehoben. Das

2 WA 56, 226, 23 ff. (1515).
3 WA 56, 62, 14 ff. (1515).
4 WA 40, 2, 330 ff. (1532. Erklärung des Pa 51).



L. Pinomaa, Die Heiligung bei Luther 33

Evangelium, Christus, ist gerade für die Bedrückten und
Verzagten da. Der Gegensatz zwischen Glauben und Unglauben
schließt eine im Grunde verschiedene Tendenz über das Innere
und Aeußere ein.

2. Glaube und Unglaube, Aeußeres und Inneres.

Der Unglaube ist blind in den Dingen, die Sünde und
Heiligkeit betreffen. Er sieht nur auf das Aeußere, nicht auf das
Innere. Daher «fangen die Gottlosen mit ihrer Rechtfertigung
heim Aeußeren an und streben von außen nach innen».5 Der
Glaube dagegen führt in die innere Heiligung. Luthers
Hauptargument gegen den katholischen Heiligkeitsbegriff ist gerade
dies, daß er auf äußere Heiligung gerichtet ist; das ist die
Haltung der Vernunft, das heißt die Stellung des natürlichen
Menschen. Er wird nicht müde, einzuschärfen, daß der Mensch
seiner eignen Natur nach gern den Weg der Pharisäer und der
Schwärmer gehen will, indem er seine eigene Heiligkeit Gott
anbietet.6 Die Heiligkeit des Glaubens dagegen ist dem Auge
nicht offenbar. Der Glaube erfüllt das erste Gebot und hält an
Gott und seiner Heiligkeit fest.

So wird also das Leben des Christen durch einen Gegensatz
belastet, der grundsätzlicher Art ist: durch die Gnade wird er
nicht so wiedergeboren, daß er ein ganz neuer und vollkommener

Mensch wird; vielmehr haften ihm die Fehler, mit denen er
belastet ist, weiter an.7 Diese Auffassung von des Menschen
totaler Sündigkeit gehört zu den zentralsten Punkten in Luthers
Theologie. Während seines Kampfes im Kloster war er durch
seinen Orden mit einer diametral entgegengesetzten Auffassung
vertraut geworden. Nach der Anschauung seines Lehrvaters
(Augustins) verhalten sich die Sphäre der Natur und die Sphäre
der Gnade so zueinander: Je innerlicher die Seele sich müht,
die Schätze der unsichtbaren Welt zu suchen, indem sie sich
von dem Sichtbaren abwendet, desto mehr wird sie von der Kon-
kupiszenz, d. h. von den Leidenschaften und Lüsten, befreit.
Luthers Kampf dagegen, einen gnädigen Gott zu bekommen,

5 WA 5, 35, 16 ft. (1519. Operationes in Ps.) WA 16, 296, 5 ff. (1525).
« WA 28, 173, 1 ff. besonders 175, 8 ff. (1528).
7 WA 40,1, 312, 3 ff. (1531. Galaterbriefvorl.).



34 L. Pinomaa, Die Heiligung bei Luther

führte ihn vielmehr dahin, daß er einen anderen Gegensatz von
mehr grundlegender Art fand. Die eigentliche Alternative war
für ihn nicht Natur und Gnade, sondern diese: Kann der Mensch
Gott mit reiner Liebe lieben, oder sucht er letzten Endes sogar
bei Gott nur sich selbst? Luthers Rede von der religiösen,
geistlichen Konkupiszenz offenbart, wie auch das geistliche Leben
des Menschen vom Egoismus vergiftet ist. Luther sah, wie die
Liebe zu Wissen, Gerechtigkeit, Reinheit und Frömmigkeit
etwas Gutes und Ehrbares ist; daher kommt es oft, daß die Liebe
an diesem Punkt verweilt, ohne sich auf Gott zu richten, so daß

wir diese Taten nicht deswegen vollziehen, weil sie Gott
angenehm sind, sondern weil sie uns erfreuen und unserem Herzen
Ruhe schenken oder das Lob der Menschen einbringen. Wir
tun also diese Werke nicht wegen Gott, sondern unseretwegen.
Aber dies wird in der Anfechtung (tentatio) geprüft. Denn wenn
wir wegen solcher Werke getadelt werden, oder wenn Gott die
angenehmen Gefühle von uns nimmt oder die Freude des

Herzens, die mit den Taten verbunden ist, so lassen wir diese Werke
fahren oder vergelten Tadel mit Tadel und verteidigen uns
selbst.8

Die Frage nach dem Aeußeren und Inneren spitzt sich zu
der Frage zu, was im Innersten des Menschen wohnt. Luther
ging es auf, daß darin die Sünde oder die Konkupiszenz ihren
Sitz hat. Konkupiszenz bedeutet für Luther letztlich die in jedem
Menschen wohnende unüberwindliche Erbsünde oder die Wurzel

der Sünde, die Neigung zum Bösen und die Abwendung von
Gott. Sie schließt gleichzeitig fortgesetzte Schuld vor Gott ein,
denn Erbsünde und Werksünde fallen für Luther ziemlich
zusammen. Gottes Vergebung bedeutet, daß die Schuld vergeben
wird, obwohl die Wurzel der Sünde zurückbleibt.9 Daher kann
man über die Sünde des Christen diese beiden vollständig
entgegengesetzten Aussagen machen: «Nullus Christianus habet
peccatum et omnis habet peccatum.» Die Sünde des Christen
wird durch zwei Gesichtspunkte gekennzeichnet: sie ist vergeben

und sie soll ausgetilgt werden. Sie ist vergeben und klagt
nicht mehr an, aber sie keimt immer wieder neu auf (Rom. 7,

8 WA 56, 258, 23 ff. (1515).
9 Vgl. Hermann, Luthers These «Gerecht und Sünder zugleich», ZSTh

VI, 1928, S. 310.



L. Pinomaa, Die Heiligung bei Luther 35

23). Sie will immer neue Früchte bringen, die eine Folge unseres

alten Menschen sind, bevor unser Sein in Christo seinen
Anfang nahm.10

Wenn Luther von der Sünde spricht, die sich noch beim
Christen vorfindet, will er vor allem die Christen warnen. Wenn
man die'Vergebung der Sünden empfangen hat, so gilt es darauf

zu achten, daß man sich nicht in Sicherheit wiegt. Unsere
Rechtfertigung ist ganz und gar eine fremde Gerechtigkeit, und
die Gnade als Gnade Gottes ist immer etwas, das von außen zu
uns gekommen ist.11 Die Frage nach dem Aeußeren und Inneren

bekommt hier eine zugespitzte Formulierung. Nicht nur daß
Luther die katholische Heiligkeit als eine nur äußere Heiligkeit
stempelt; nicht nur daß er betont, der neue Mensch existiere
gleichzeitig mit dem alten Menschen (simul iustus et peccator) ;

Luther läßt uns auch verstehen, daß alle unsere Gerechtigkeit
letztlich etwas Aeußeres ist. Daß unsere Gerechtigkeit zuletzt
nicht unsere, sondern Gottes ist, schließt also ein: 1. daß alle
menschliche Selbstsicherheit und aller Hochmut gänzlich
niedergebrochen werden; 2. daß der Christ vor der Verzweiflung
gerettet werden soll, da er nicht einer solchen Vollkommenheit
bedarf, die er genau genommen nie besitzen kann, nämlich daß
er frei von aller Reizung der Sünde sei. Daß also unsere
Gerechtigkeit etwas Aeußeres ist, ist daher ein Evangelium für
den Menschen, der immer in der Welt der Sünde lebt und ihre
Macht in sich verspürt.

Dieses Evangelium kann indessen leicht falsch gedeutet werden.

Es liegt ja nahe, daß man daraus folgenden Schluß zieht:
Da der Christ immer zugleich Sünder ist, ist es vergeblich, daß
er sich bemüht, als ein neuer Mensch zu leben. Wäre diese
Schlußfolgerung richtig, so wäre der lutherische Glaube
demnach eine Glaubenshaltung, die dem Menschen, der aus der
Gnade Gottes lebt, gestattet, in der Sünde zu bleiben.

3. Die Buße — militia Dei.

Gegen solche Schlußsätze muß doch mit Nachdruck geltend
gemacht werden, daß der Terminus «Gerecht und Sünder
zugleich» als Ueberschrift über das Leben des Christen nicht

10 WA 40, 2, 352, 8 (1532). Vgl. ebenda: 354—355.
11 WA 40, 2, 253, 2 (1532).

3»



36 L. Pinomaa, Die Heiligung bei Luther

einen Frieden ohne Kampf und Streit bedeutet. Diesen Gedanken

unterstreicht Luther bereits mit wünschenswerter Deutlichkeit

in der Römerbriefvorlesung. Die Buße hat nicht nur das

Ziel, daß man die Last von sich abwirft und dann zur Ruhe
kommt, sondern nachdem die Last abgenommen ist, beginnt die
militia dei, der Kampf mit dem Teufel und den Liehlingssünden.
.Wer nicht mehr streiten will, kann nicht zu den Streitern Christi
gerechnet werden.12 Der Fleischesmensch unterscheidet sich
gerade darin vom Geistesmenschen, daß der erstgenannte ganz
und gar Fleisch ist. In ihm ist kein Kampf, denn der Geist
Gottes wohnt nicht in ihm.13

Daß Buße und Vergebung der Sünden mit dem neuen Leben
zusammengehören, betont Luther stark in einem Abschnitt
seiner Schrift «Von den Konziliis und Kirchen» aus dem Jahre
1539. Er zeichnet dort die Antinomisten, die «sehr schön» und
«mit rechtem Ernst» über Christi Gnade, Vergebung der Sünden

und anderes, das zum zweiten Glaubensartikel gehört,
predigen. Aber den dritten Glaubensartikel, der die Heiligung und
das neue Leben in Christo betrifft, meiden sie wie den Teufel;
denn sie meinen, man solle die Menschen nicht erschrecken oder
sorgenvoll machen, sondern ihnen immer trostreich über Gnade
und Vergebung der Sünden in Christus predigen. Das bedeutet
aber nach Luther, daß man den Grund haben will, aber die Folgen

verleugnet. Auf diese Weise nimmt man Christus fort und
vernichtet sein Werk, wenn man ihn auch laut predigt. «Denn
einen solchen Christus hat es niemals und nirgends gegeben,
einen Christus, der für solche Sünder gestorben wäre, die nicht
von den Sünden lassen und ein neues Leben führen wollen,
nachdem sie Vergebung der Sünden empfangen haben.» In
diesem Zusammenhang betont Luther stark, daß Christi
Erlösungswerk gerade das Ziel hat, daß der Hl. Geist aus uns neue
Menschen macht. Die Gabe des Hl. Geistes schließt ein, daß wir
nicht nur die Vergebung der Sünden besitzen, sondern auch von
den Sünden lassen.14

12 WA 56, 350, 11 ff. (1515—16), vgl. auch 56, 346, 9 ff. Siehe des näheren

Hermann a. a. 0. S. 282f. und derselbe: Gerecht und Sünder zugleich,
1930, S. 22 f.

13 WA 56, 343, 23 ff. (1515—16).
14 WA 50, 599,5 (1539).



L. Pinomaa, Die Heiligung bei Luther 37

Es ist kein Zufall, daß Luther die Heiligung gerade zur Zeit
der Antinomistenkämpfe stark betont.15 Es könnte leicht so
scheinen, als stelle er hierbei das neue Leben als Forderung
und Bedingung hin. Regin Prenter führt uns aus diesem
Dilemma, indem er zeigt, wie es der Hl. Geist allein ist, der das
Wort von Christus zum Evangelium machen kann. Ohne die
Erfahrung, die allein der Geist schenkt, bleibt das Wort von
Christus immer Gesetz, und die Ethik, die darauf gebaut wird,
Nachfolge, imitatio, und nicht das neue Leben des Geistes.16 Die
beiden Möglichkeiten, die hier vorliegen, kann man sich
schematisch so vorstellen: Entweder: Gesetz — imitatio oder Gesetz
— Sündengefühl — Anfechtung — Rechtfertigung — neues
Leben. Das Ganze wäre sehr einfach, wenn der Glaube ohne
weiteres diesen Weg einschlagen könnte, den wir so theoretisch
aufgezeigt haben. Da würde man eine Möglichkeit besitzen, die
es dem Gesetz unmöglich macht, zu Gesetzlichkeit zu führen.
Aber diese Möglichkeit gehört zu den Geheimnissen des
Glaubenslebens. Jedesmal wenn der Christ in Anfechtung gerät,
steht er vor einer Wahl. Er muß wählen zwischen dem Weg,
der zur Gesetzlichkeit führt, und dem Weg, dessen Ziel das

neue Leben mit der Freiheit des Geistes ist. Für diese Wahl
kann prinzipiell oder theoretisch kein Rat im voraus gegeben
werden, denn Anfechtung bedeutet gerade, daß der Angefochtene

jedesmal vor eine total neue Situation gestellt wird.17 Um
den rechten Ausweg zu finden, muß er Klarheit darüber gewinnen,

welche Macht ihm die Anfechtung schickt. Ist es der Satan,
so ist es relativ einfach. Dann gilt es, nicht in Verzweiflung zu
fallen; denn dahin will der Böse gerade jeden Menschen führen.
Ist aber die Macht, die da anficht, Gott, so muß der Christ sich
unter das Urteil beugen. Aber wenn der Angefochtene unter
dem Druck der absoluten Forderungen Gottes steht, ist es nicht
so leicht für ihn, den Weg zu Christus als dem Versöhner zu
finden. Aber der Weg von der Sündenerkenntnis zur Rechtfertigung,

vom Gesetz zur Gnade berührt keineswegs nur die
Rechtfertigung, sondern auch die Heiligung. Das Neue in dem «neuen

15 Vgl. WA 47, 671—673 (Rörer, 1539).
16 Regin Prenter, Spiritus Creator, 2. Aufl. 1946, S. 75.
17 Vgl. Erich Vogelsang, Der angefochtene Christus bei Luther, 1932,

S. 4.



38 L. Pinomaa, Die Heiligung bei Luther

Leben» wird jedesmal aufs neue durch die Rechtfertigung
selbst geboren, und der Weg zur Rechtfertigung ist durch
Anfechtung und durch Verurteilung von seiten Gottes
gekennzeichnet. Wenn es nicht so ist, handelt es sich um imitatio, das
heißt um ein Leben, das unter dem Gesetz steht, und das
bedeutet, daß es sich nicht um das neue Leben handelt, sondern
um das alte. Imitatio bedeutet Kopie; aber das neue Leben ist
immer Original, von Gott geschaffen.

4. Theologia viatorum.

Um ein klareres Bild davon zu gewinnen, wie sich Luther
den Weg des Christen konkret vorstellt, muß man von den beiden

schon erwähnten Grundanschauungen ausgehen: 1. der
Christ darf nicht in seinen Sünden verbleiben, und 2. der Christ
ist immer ein Sünder. Obwohl diese Gedanken einen scheinbar
unvereinbaren Widerspruch enthalten, liegt die Eigenart des

christlichen Glaubens in diesem Widerspruch eingeschlossen.
Wer an Christus und Gott glaubt, strebt mit aller Kraft
darnach, frei von der Sünde zu werden. Aber gerade dadurch, daß

er im Glauben lebt, sind ihm die Augen geöffnet, seine Sünde

zu erkennen. Ja, das verschärft sich so, daß je lebendiger der
Glaube ist, desto klarer der Glaubende sieht, wie die Sünde ihm
anklebt.

Nun verstehen wir, warum Luthers Theologie eine theologia
viatorum, eine Theologie der Wanderer ist. Schon in der ersten
Psalmenvorlesung sagt er, man höre auf, gut zu sein, wenn man
den Willen, besser zu werden, verliere. Der schon Gerechtfertigte

muß weiterhin gerechtfertigt werden (Off. 22,11 nach der
Vulgata); wer da meint, er stehe, muß zusehen, daß er nicht
falle (1. Kor. 10,12). Ein wichtiges Bibelwort ist ihm in diesem
Zusammenhang Jesus Sirach 18, 6, wo es nach der Vulgata
heißt, daß der Mensch von vorne anfangen muß, wenn er zum
Schlußpunkt gekommen ist.18

Auch Paulus kennt diesen Gegensatz, der in seiner
Glaubensanschauung darin besteht, daß der, der schon am Ziel
angekommen ist, dennoch in den Schranken laufen soll; bei ihm
hat diese Gegensätzlichkeit ihre natürliche Voraussetzung in

18 WA 3, 46, 41 ff. (1513—15).



L. Pinomaa, Die Heiligung bei Luther 39

den beiden Aeonen, die im Leben des Christen gleichzeitig da
sind. Da nach Luther der Christ gleichzeitig gerecht und Sünder

ist, ist er immer auf der Wanderschaft. Stillzusitzen und zu
besitzen, kommt allein den Seelen im Himmel zu.19 In Luthers
frühen Schriften, wie in den Psalmenvorlesungen, in denen sich
der Einfluß Augustins bemerkbar macht, treffen wir Stellen,
in denen die Heiligung als ein fortschreitender Prozeß
angesehen wird, der von Etappe zu Etappe führt.20 Aber nichtsdestoweniger

gehört dieser Gedankengang, nach dem gleichsam der
Fortgang der Heiligung registriert werden kann, zu der Theologie,

gegen die der theologisch reif gewordene Luther polemisiert.

Um sich davon zu überzeugen, braucht man sich nur die
Frage zu stellen: Ist es der alte oder der neue Mensch, der
gradweise in der Heiligung und Vervollkommnung fortschreiten
soll? Die Antwort kann nur eine sein; es handelt sich um den
alten Menschen. Aber das kann ja gar nicht mit Luthers
Grundanschauung übereinstimmen. Die radikale Selbstverurteilung,
von der er spricht, macht alle Gedanken von einer gradweisen
Verbesserung des alten Menschen unmöglich. Der alte Mensch
kann niemals neu werden.21

Zum selben Resultat kommt man, wenn man von dem
sichtbaren, realen Problem der Frömmigkeit ausgeht. Man kann
wohl sagen, daß Luthers Reformation — von einer Seite gesehen
— alle äußere Frömmigkeit verdächtig macht. Sie kann in
jedem Augenblick, wie Prenter bemerkt, Aeußerung entweder des

Geistes oder des Fleisches sein, je nachdem, ob die Person, um
die es sich handelt, in dem betreffenden Augenblick Geist oder
Fleisch ist. Es kann sich also nicht um ein unzweideutiges
Wachsen auf der realen Ebene der Rechtfertigung handeln.
Prenter hat sicherlich das Rechte getroffen, wenn er sagt:
«Wenn Luther von dem Fortschreiten der Heiligung redet,
denkt er an etwas ganz anderes. Er denkt dabei daran, daß der
Mensch auf dem Wege zwischen Taufe und Auferstehung ständig

neu von sich weggehen muß, um sich auf die fremde
Gerechtigkeit Christi zu stützen. In dieser Flucht des Glaubens
hin zu Christus ist der Geist des Menschen ein neuer Mensch,

19 WA 4, 400, 15 ff. (1513—15).
20 WA 4, 320, 17 (1513—15).
21 Prenter, Spiritus Creator, 2. Aufl. 1946, S. 59.



40 L. Pinomaa, Die Heiligung bei Luther

aber das Leben, das er bisher, zurückgelegt hat, ist im selben

Augenblick als Fleisch, als alter Mensch erkannt. So kämpft
der Geist, der nur von Christi fremder Gerechtigkeit weiß, in
jedem Augenblick gegen das Fleisch, das den Lebensweg, den
der Mensch zurückgelegt hat, als ein proprium, als eigene
Gerechtigkeit festhalten will. In der Auferstehung wird der
Mensch ganz und gar Geist sein. Da wird der Geist nicht mehr
länger wider das Fleisch kämpfen. Aber auf dem Wege
zwischen Taufe und Auferstehung ist der Mensch Geist und
Fleisch.» 22

Es ist also nach Luther alles Aeußere, wenn es zum
Wertmesser der Heiligung genommen wird, verdächtig. Keine äußere
Frömmigkeit und keine sichtbare Tat tragen in sich Garantie
für eine geheiligte Gesinnung. Im Gegenteil: die dem Christen
noch anhaftende Sünde tritt desto mehr hervor, je lebendiger
der Glaube ist. Nach oben wachsen heißt kleiner werden. «Das
Besserwerden» ist ein «Schlechterwerden». Das Ziel erreichen
heißt von vorne anfangen. Wenn Luther dies hervorhebt, weiß
er sehr wohl, daß die menschliche Weisheit (die Sophisten) dies
nie fassen kann. Für sie ist es vernunftwidrig, daß der Christ
zugleich sündig und heilig ist. Die menschliche Weisheit
fordert, daß man ganz ohne Sünde lebt. Aber dieses Ideal als
Forderung führt in die Verzweiflung.23

5. Die eigentliche Front.

Die Frage nach der Sündlosigkeit, die Kardinalfrage der
Heiligung, ist damit keineswegs gelöst. Einerseits stellt Luther
die Forderung auf, daß der, der die Vergebung der Sünden
empfangen hat, von der Sünde lassen und ein neues Leben
anfangen muß24; andererseits bringt er aber zum Ausdruck, daß
die Forderung der Sündlosigkeit Wahnwitz ist, der zur
Verzweiflung führt. Was meint er eigentlich?

Derartige Aeußerungen, die wenigstens scheinbar sich
scharf widersprechen, müssen im Lichte der Umstände gewertet
werden, in denen sie gefällt wurden. Als er hervorhob, daß die

22 Prenter, a. a. O., S. 85.
23 WA 40, 1, 368, 8 ff. (1531).
24 Siehe oben Anm. 14.



L. Pinomaa, Die Heiligung bei Luther 41

Vergebung der Sünde Kampf gegen die Sünde und neues Leben
einschließt, war er in die antinomistischen Streitigkeiten
verwickelt (1537—39). Das Evangelium war damals vielfach liber-
tinistisch verstanden worden. Man hatte sich so sehr vom Gesetz
frei gemacht, daß der Kampf wider die Sünde aufgehört hatte.
Aber es ist undenkbar, daß Luther die Forderung absoluter
Sündlosigkeit als konkretes Ziel für den Kampf des Christen
aufgestellt hätte. Der Widerspruch zwischen den verschiedenen

Aussagen aus den Jahren 1531 und 1539 ist nur scheinbar.
Eine Sündlosigkeit, die vor Gott gelten soll, hat Luther weder
früher noch später gelehrt. Der Gesichtspunkt kann wechseln,
aber immer gilt es den Kampf gegen die Sünde mit dem selben
Ernst. Dieser Kampf gegen die Sünde besteht im Grunde immer
darin, die Gerechtigkeit, die vor Gott bestehen kann, geltend
zu machen. Gerade darum war die Anfechtung der Unwürdig-
keit (tentatio indignitatis) eine so große Anfechtung für Luther.
Gottes Forderung will etwas Absolutes, aber der Mensch kann
nur etwas Relatives leisten. Darum ruft Luther aus: «Herr
Gott, es genügt nicht, daß die Sünde vergeben ist. Ich will, daß
sie total vernichtet ist, tot und begraben!» 25 Die Hoffnung richtet

sich auf die völlige Vernichtung der Sünde, aber es bleibt
nur die Hoffnung. Was gibt denn die Vergebung faktisch? Von
Augustin kann Luther lernen: «Transit reatu, manet actu.» 26

Die Schuld wird ausgelöscht, obwohl sie als Tat bleibt.
Die Sünde als Zustand, habitus, bleibt. Die Heiligkeit als

Daseinsform ist eine Unmöglichkeit. Hier zeigt sich die eigentliche

Kampffront: Die faktische Sünde bleibt. Nicht einmal die
Vergebung kann die Sündentat aus der Welt bringen. Der
Teufel braucht darum nur auf das hinzuweisen, was tatsächlich

vorhanden ist, so zeigt sich sogleich die Verzweiflung.
Nur die Gewißheit der Vergebung der Sünden befreit den
Christen von dem Zugriff des Teufels. Hier hat die Heiligkeit
des Christen ihren Grund: «Mögen Teufel, Tod und Sünde
wider mich stehen, ich bin doch heilig; denn ich glaube an Christus

und kenne ihn; ich verstehe das recht und brauche das
Wort und das Sakrament. Alles dies habe ich nicht aus mir
selbst, sondern als eine Gabe des Hl. Geistes.» 27

25 WA 40, 2, 351, 10 ff. (1531).
28 WA 40, 2, 351, 12 (1531). 27 WA 45, 615, 8ff. (1538).



42 L. Pinomaa, Die Heiligung bei Luther

Hier haben wir das, was für Luther charakteristisch ist.
Hier ist das Herz des Luthertums. Die Heiligkeit besteht nicht
in äußerer Lebenshaltung, in Sittlichkeit, Ethos. Vor Gott handelt

es sich immer nur um Glauben. Aber Glaube bedeutet nicht
etwas, das der Mensch selbst aus seinem Inneren schafft.
Glaube ist gerade das genaue Gegenteil von dem, was vom
Menschen selbst kommt. Der Glaube baut auf Gottes Wort und
Verheißung. Als Gebot ist das Wort ein Wort des Gerichts; aber
als Verheißung und Gabe ist es Christus. Unsere Heiligung und
Gerechtigkeit ist also niemals unsere eigne, sondern im Glauben

sehen wir weg von uns. Wir sehen auf Christus, der unsere
Gerechtigkeit und Heiligkeit ist.

Obwohl der Inhalt des Evangeliums so einfach ausgedrückt
werden kann, wie wir es eben getan haben, ist das Teilhaben
am Evangelium niemals etwas Selbstverständliches wie ein
mathematischer Satz. Die Rechtfertigung oder die Aneignung des

Evangeliums geht immer durch das Gewissen. Das Wort des
Gerichts führt in die Tiefe der Anfechtung. Gericht und
Anfechtung gelten nicht einzelnen Taten, sondern dem ganzen
Menschen, dem ganzen Dasein des Menschen, wie auch die
Sünde den ganzen Menschen umfaßt. Aber auch die Gnade in
Christus gilt dem ganzen Menschen.

Hieraus folgt, daß die Heiligung nie ein Ertrag der Buße
sein kann, der auf einzelne Taten zielt. Ebensowenig kann die
Heiligung sich auf einzelne Taten gründen. Heiligung ist
Rechtfertigung. Aber die Rechtfertigung ist doch wiederum
nicht eine leicht vollzogene Ueberkleidung mit Christi Gerechtigkeit.

Es handelt sich vielmehr um eine Rechtfertigung, durch
die sich der Mensch dem Urteil Gottes unterwirft und die
Anfechtung auf sich nimmt, die damit verbunden ist. Aber
dennoch nimmt er im Glauben seine Zuversicht zu Gott in Christus.

Die Heiligung ist so eine Tat des Glaubens, in der eigentlichen

Bedeutung des Wortes. Der Kampf, von dem hier die
Rede ist, ist ein Kampf gegen den Teufel in doppelter Hinsicht:
im äußeren Leben des Christen ein Kampf gegen die
Versuchungen der Sünde und im inneren Leben ein Kampf gegen die
Anklagen des Teufels, der mit Verzweiflung droht. Ein Leben
der Heiligung zu leben bedeutet also, sich an das zu halten, was
unsichtbar ist, an Gottes Tat, an Christus, an Wort und Sa-



L. Pinomaa, Die Heiligung bei Luther 43

krament. Heiligung ist, kurz gesagt, die Flucht von den menschlichen

Werken zum Werke Gottes.28
Eine Heiligungslehre, die sich so auf Wort und Sakrament

gründet und die subjektive Religiosität zugunsten dieser objektiven

Faktoren beiseite schiebt, kann natürlich als Yerflachung
und Verweltlichung angesehen werden. Wenn dies aber
geschieht, so hat man das aus den Augen verloren, was für Luther
das Wesentliche war. Die Lage des Menschen wird nicht mehr
coram Deo angesehen. Gottes Gericht trifft nicht mehr das
Gewissen. Die Anfechtungen sind verschwunden und somit auch
der kämpfende Glaube, der Glaube, der sich in seiner Not an
die objektiven Faktoren klammert, an Wort und Sakrament.
Wir sehen also, daß im Luthertum der Weg zum Säkularismus
geöffnet wird, wenn das Bewußtsein des Gerichts coram Deo
nicht wach gehalten wird.

Das eigentliche Losungswort in der lutherischen
Heiligungslehre sind niemals die Werke, sondern immer der Glaube.
Zu Luthers Lebzeiten und auch später hat man behauptet, er
sei auf halbem Wege stehengeblieben. Die Wiedertäufer und
die Spiritualisten bejahten die Reformation, da die katholische
Kirche nicht den Glauben zu seinem Recht kommen ließ; aber
sie wollten die Reformation reformieren, da sie angeblich die
Werke außer acht ließ. Durch den Pietismus hielt diese
Reformation der Reformation ihren Einzug in die neue Zeit. Aber
man vergaß dabei, daß Luther in der fortgehenden Tat des
Heiligen Geistes dies alles besser erfüllt sah, was die, die für
Heiligung eifern, durch Einschärfung der Werke erreichen wollen.

29

Der Unterschied zwischen Luther und dem Pietismus ist
prinzipieller, als man sich früher vorgestellt hat. «Der neue
Mensch» ist bei Luther keineswegs das, was «der bekehrte»
Mensch für den Pietisten ist. Der letztere ist das reale, psychologisch

verwandelte neue Individuum, das durch Bekehrung
zum Leben erweckt ist und das durch Heiligung allmählich zur
vollen Reife gelangen soll. Das Neue ist hierbei eine psychologische

Realität am Menschen, und der Kampf der Heiligung
wird ausgekämpft zwischen zwei Schichten im Menschen, zwi-

28 40, 1, 69, 7 ff. (1531).
29 Leonhard Fendt, Luthers Schule der Heiligung, 1929 S. 14 f.



44 L. Pinomaa, Die Heiligung bei Luther

sehen einer niedrigeren Naturschicht und einer höheren
geistlichen. Bei Luther ist es ganz anders. Das Neue am gläubigen
Menschen ist keine höhere Natur, auch kein psychologisch
konstatierbares neues Individuum. Das Neue ist ganz einfach Christus

als unsere fremde Gerechtigkeit. Dadurch wird unser ganzes

altes Wesen, Bekehrung und Heiligung mitgerechnet, als
«Fleisch» gewertet. Der Kampf der Heiligung geht so zwischen
Christus als real gegenwärtig im Glauben und unserem realen
Ich mit seinen höheren und niedrigeren Seelenkräften und
Willensrichtungen. Es gibt keine so hohe Schicht im Seelenleben,
in der nicht doch letztlich das Ich dominiert. In der Heiligung
ist es gerade dieses wider Gott kämpfende Ich (homo ineurvatus
in se), das niedergeschlagen werden soll. Luther sah den
Menschen immer im totalen Aspekt. Der Mensch ist für ihn ungeteilt,

während der geteilte Mensch für den Pietismus charakteristisch

ist. Für den Pietismus ist der Kampf zwischen dem alten
und dem neuen Menschen ein Kampf zwischen zwei verschiedenen

psychologischen Schichten im Menschen.30
Da die Heiligung nach Luther nicht darin besteht, Werke

aufzuzeigen, hat man oft Luther der Passivität bezichtigt.
Diese Kritik ist jedoch falsch; denn nach Luther ist die Heiligung

ein Kampf. Dieser Kampf kann auch «tägliche Reue und
Buße» genannt werden; und es ist klar, daß er, obwohl er nicht
von den Werken ausgeht, sondern vom Gewissen, nicht nur
eine Sache zwischen Christus und dem Gewissen ist. Er zeigt
sich notwendig auch in Taten, aber nicht — das dürfte deutlich
sein — in Werken des Gesetzes, sondern in den Werken des

neuen Menschen, im Gehorsam des Glaubens, in der Liebe.

6. Die Heiligung und das Gesetz.

Das neue Leben wird also nur unter Kampf verwirklicht.
Dieser Kampf hat sowohl eine ethische wie religiöse Front.
Errichtet sich teils gegen die Versuchungen, gegen das Fleisch
und die Welt, teils gegen solche Werke, mit denen der Mensch
sich seihst behaupten will, teils aber auch gegen Selbsterkennt-

30 Hierüber ausführlicher: Bring, Gesetz und Evangelium und der
dritte Gebrauch des Gesetzes in der lutherischen Theologie. Zur Theol.
Luthers. Aus der Arbeit der Luther-Agricola-Gesellschaft in Finnland I,
1943, S. 48 ff., und Prenter, Spiritus Creator, 2. Aufl. 1946, S. 83.



L. Pinomaa, Die Heiligung bei Luther 45

nis, die an Christus vorbeigeht und in Verzweiflung endigt.
Welche Rolle spielt das Gesetz hierbei?

Als junger Theologe beurteilte Luther das Gesetz recht
optimistisch. Das heißt, er glaubte, der Mensch hätte die Möglichkeit,

das Gesetz zu erfüllen. Dieser Optimismus trat jedoch bald
in den Hintergrund, um der entgegengesetzten Anschauung
Platz zu machen. Danach ist das Gesetz nicht gegeben, um die
Sünde aus der Welt zu schaffen, sondern um die Sünde groß
zu machen (Rom. 7, 10). Das Gesetz bekommt seinen Platz
unter den Verderbensmächten81. Es enthüllt nicht nur die
Sünde, es ist auch ein negativer Faktor, da es geradezu eine
Verschlechterung herbeiführt. Denn «fleischlich» verstanden,
führt es zu einer immer unvollkommeneren und fleischlicheren
Haltung. Das Gesetz kann nämlich nur in einer geistlichen
Haltung erfüllt werden, weil es geistlich ist. Der Fehler liegt also
nicht in dem Gesetz an und für sich, sondern beim Menschen.
Er befindet sich in einer Lage, daß das Gesetz ihn nur tiefer
in die Ungerechtigkeit führen kann, in Lüge und Eitelkeit.53

Dieser Gedankengang schließt sich eng an Paulus (Rom. 7,

9—10) an. Mit dem Blick auf das, was das Gesetz zivilrechtlich
und pädagogisch bedeutet, hat man aber bisweilen Luthers
Auffassung vom Gesetz in entgegengesetzter Richtung deuten wollen.

Im Kl. Katechismus werden die Zehn Gebote als Gottes
feststehende Forderung aufgefaßt, der man nichts abhandeln
kann. Es sei also inkonsequent, wenn Luther an anderen Stellen

das Gesetz als eine Verderbensmacht charakterisieren
wolle. Seine Galaterbriefvorlesung (1531) zeigt jedoch klar,
was er meint. Hier wird deutlich unterstrichen, daß das Gesetz
keinen Platz im Gewissen hat; das heißt, das Gesetz darf nicht
unser Verhältnis zu Gott bestimmen. Geschieht dies, so ist es

die Vernunft (ratio), die über dieses Verhältnis entscheidet,
also der Faktor, der nach Luther der ärgste Feind des Glaubens

ist.
Wenn man den «dritten Gebrauch des Gesetzes», so wie die

Konkordienformel es tut, auf Luthers Theologie anwendet, so

31 Vgl. hierüber L. Pinomaa, Der Zorn Gottes in der Theologie Luthers,
1938, S. 30 ff., und Der existentielle Charakter der Theologie Luthers, 1940,
S. 108 ff.

35 WA 56, 408, Iff. (1516).



46 L. Pinomaa, Die Heiligung bei Luther

geht man von einem ganz anderen Gesichtspunkt aus. Man
denkt sich dann den Menschen im Lichte von Erasmus' liberum
arbitrium. Ebenso glaubt man, daß der «neue Mensch» etwas
habituell Neues, eine psychologische Größe sei, da der «alte
Mensch» ganz und gar verschwunden und der «neue» entstanden

sei. Unter diesen Voraussetzungen kann man das Gesetz
als eine Richtschnur für das Gott wohlgefällige, neue Lehen
erklären.

Wenn man alle die Gesichtspunkte sammelt, auf Grund
welcher es für Luther unmöglich war zu lehren, daß das Gesetz

zur Heiligung führt, kommt man zu folgenden Schlußsätzen:
1. Das Gesetz kann nicht die Erfüllung seiner Forderungen

herbeiführen, denn dazu wird ein frohes, freies Herz und eine
innere Freudigkeit, Gottes Willen zu erfüllen, gefordert. Aber
alles dies kann das Gesetz nicht hervorbringen.

2. Das Gesetz führt zu einem Gottesverhältnis, in dem die
Vernunft zu entscheiden hat, also in eine Lage, die Feindschaft
gegen den Glauben bedeutet. Die Vernunft stellt den sündigen
Menschen dar in seiner egozentrischen Kampfstellung gegen
Gott, Christus, das Evangelium, die Gnade und den Glauben.

8. Das Gesetz fordert in Kraft der Vollmacht, die ihm Gott
gegeben hat, vom Menschen Vollkommenheit. Da er diese nicht
leisten kann, führt es ihn in die Verzweiflung. Daher ist das
Gesetz der Bundesgenosse und die Verderhensmacht Satans.
An und für sich ist das Gesetz Gottes heilig und vollkommen.
Eine Verderbensmacht wird es, weil der Mensch es nicht
erfüllen kann.

4. Wird das Gesetz zu einer Richtschnur für den
Wiedergeborenen gemacht (der dritte Gebrauch des Gesetzes), so setzt
man das liberum arbitrium und die Wiedergeburt als ein
psychologisches Faktum voraus. Luther dagegen betonte das ser-
vum arbitrium und sah den Christen als simul iustus et pec-
cator.

5. Wenn man den dritten Gebrauch des Gesetzes lehrt, so
geht man davon aus, daß die Lebenshaltung des Christen höher
sein müsse als die des Weltmenschen. So wird die Zweiständeethik

des Katholizismus erneuert.
Alles dies schließt nicht ein, daß das Gesetz abgeschafft oder

in seiner Gültigkeit herabgesetzt wird. Eher könnte man das



L. Pinomaa, Die Heiligung bei Luther 47

Gegenteil behaupten. Denn das Gesetz ist in den Augen
Luthers so hoch, heilig und göttlich, daß seine Forderungen die
Kräfte des Menschen übersteigen. Ebensowenig darf etwas von
der Forderung des Gesetzes abgehandelt werden, denn es gilt
für alle Menschen. In dem ersten Gebrauch des Gesetzes gilt
das Gesetz ohne Unterschied für alle Menschen. Da auch die
Gerechtfertigten zugleich Sünder sind, stehen sie weiterhin unter

dem Gesetz (der zweite Gebrauch des Gesetzes). In der
Situation der Rechtfertigung (in loco iustificationis) ist der
Mensch frei vom Gesetz. Da nach Luther Heiligung und
Rechtfertigung zusammengehören, kann man sagen, daß die Gnade
die heiligende Macht ist, nicht das Gesetz. Aber ebensogut kann
man sagen, daß das Gesetz in seinem ersten und zweiten
Gebrauch zusammengehört mit der Rechtfertigung und der
Heiligung. 33

7. Der Gehorsam des Glaubens.

Der Kampf des Glaubens zielt auf den Trost und Frieden
des Gewissens; aber er ist zugleich Willigkeit, Gottes Willen
zu erfüllen.34 Der Glaube führt zum Dienst am Nächsten.
Glaube und Liebe gehören zusammen. Das Ziel des Dienstes ist
nicht nur, dem Mitmenschen in seiner äußeren Not zu helfen,
sondern vielmehr ihm dazu zu verhelfen, daß er zum Glauben
kommt. Das große Beispiel ist Christus, der von Gott
ausgegangen ist und uns zu sich gezogen hat, ohne in seinem ganzen
Leben etwas Eigenes zu suchen. So sollen wir auch anderen
dienen und so viele wie möglich retten.35 «Der Glaube empfängt,
die Liebe gibt. Der Glaube führt den Menschen zu Gott, die
Liebe führt ihn zu den Menschen. Durch den Glauben läßt Gott
ihn das Gute ausüben, das von Gott kommt. Durch die Liebe
tut er den Menschen Gutes. Denn der, der da glaubt, besitzt alles
als eine Gabe von Gott, und er ist selig und reich. Darum bedarf
er nichts weiter, sondern ordnet sein ganzes Leben mit dem

33 Hiezu vgl. Bring: Dualismen hos Luther, 1929, S. 154 ff. Derselbe:
Gesetz und Evangelium und der dritte Gebrauch des Gesetzes in der luth.
Theologie in «Zur Theologie Luthers», 1943, und Pinomaa: Der existentielle
Charakter der Theologie Luthers 1940, S. 155 ff. W. Eiert, Das christliche
Ethos, 1949, S. 386 ff.

34 WA 56, 451, 25 ff. (1516), 35 WA 5, 408, 3 ff. (1520).



48 L. Pinomaa, Die Heiligung bei Luther

Blick auf des Nächsten Wohl und Wehe; durch die Liebe tut
er das am Nächsten, was Gott an ihm getan hat, als er ihm den
Glauben schenkte, als wenn er durch den Glauben das Gute
von oben herab hätte holen und es weiter durch die Liebe an die
Menschen hätte geben sollen.» 36 Das «faule Luthertum» findet
also keine Stütze bei Luther. Wenn man im rechten Glauben ist,
so kann man nicht ohne Verantwortung für seinen Nächsten
sein. Das Verhältnis zum Nächsten gehört zum Glauben.

Doch muß man sich immer über das rechte Verhältnis von
Glauben und Liebe im klaren sein. Die Werke des Glaubens
und der Liebe sind Kennzeichen der Beschaffenheit des Glaubens;

im Grunde aber sind sie Werke Christi in uns und kommen

von selbst; wie eben ein guter Baum gute Früchte hervorbringt.

Gerade aus dieser Spontaneität folgt, daß das Verhältnis
zwischen Glaube und Werk auf zwei einander entgegengesetzte
Weisen ausgedrückt werden kann: die Werke sollen auf den
Glauben folgen, und die Werke sollen nicht auf den Glauben
folgen.37 Sie sollen in dem Sinn auf den Glauben folgen, daß,
wenn keine Werke da sind, auch der Glaube nicht wahr,
sondern nur «angenommen» (acquisita) ist, das heißt, er ist dann
nur durch eignes Tun zustande gekommen. Aber sie sollen
nicht auf den Glauben folgen, denn gerade diese Forderung ist
ein Zeichen dafür, daß der Glaube nicht echt ist. Der rechte
Glaube weiß von keinem Zwang, weil die Werke, die mit dem
rechten Glauben zusammengehören, von selbst kommen. Zwang
kann den Glauben nicht verbessern; denn der Glaube ist nur
dann recht, wenn das Gottesverhältnis recht ist. Aber der
Zwang kann keine Verbesserang des Gottesverhältnisses
erreichen. Der echte Glaube und das beabsichtigte Werk sind so
weit voneinander getrennt, wie Gott in seiner Heiligkeit
erhaben ist über den sündigen Menschen. Ein Werk, das nicht
spontan aus dem Glauben hervorspringt, hat nur verderbliche
Folgen, denn es wiegt den Menschen in falsche Vorstellungen

über die Werke des Glaubens ein. Aber das rechte Werk
vom falschen zu unterscheiden, das ist ebenso schwer wie den
rechten Glauben von dem falschen zu unterscheiden. Keine
Theorie und keine Lehre kann hier die richtige Entscheidung

38 WA 8, 355, 22 ff. (1521), vgl. WA 10, 1, I, 99, 20 ff. (1522).
37 WA 39, I, 46, 18 ff. (1535), ibid. 46, 28 ff.



L. Pinomaa, Die Heiligung bei Luther 49

treffen, sondern nur der einzelne Mensch — in Wachen und
Beten.

Quelle für die Werke des Glaubens sind die Gaben der
verschwenderischen Güte Gottes; sie sind so groß, daß alles
menschliche Handeln im Vergleich damit aufgehoben wird. Gott
und Mensch sind Größen, die man nicht vergleichen kann. Daher

fällt auch der Gedanke des Verdienstes des Menschen vor
Gott dahin. Schon die Gnade der Taufe ist so groß, daß kein
Menschenwerk damit verglichen werden kann. Schon durch diese
Gnade «gewinnen narren vormessen den hymel und werden
selig», das heißt, sie vertrauen in rechter Weise auf diese Gabe,
ohne durch eigne Werke Verdienst vor Gott gewinnen zu wollen.

88 Die Werke des Glaubens entstehen spontan.30 Für den
Katholizismus ist Heiligung eine fortschreitende Handlung,
Selbsterziehung, Schule. Luther sieht die Heiligung theozen-
trisch: Gott macht alles. Der Kampf des Menschen wird geführt
auf der Linie des Glaubens, nicht auf der der Werke. Im Glauben

steht die ganze Existenz des Menschen auf dem Spiel.
Gerade hier geschieht die Heiligung. Das führt nicht in einen
Zustand der Passivität, denn der Glaube vernimmt sowohl das
Urteil Gottes wie auch seine Gnade. Das gebiert die Aktivität
des Glaubens. Fehlt etwas an dieser Aktivität, so liegt es am
Glauben.

Aber wenn der rechte Glaube aktiv ist, so kommt diese
Aktivität dem Nächsten zugut. Der Glaube führt zu Werken. Der
Nächste gehört zum Glauben. Das Gottesverhältnis ist nicht
egozentrisch nur von dem Gedanken: «Ich bin erlöst»
beherrscht.

8. Zusammenfassende Gesichtspunkte.

Wie Luther die Dinge sieht, so geht die Frage nach der
Heiligung immer zurück auf den Glauben. Der Glaube fängt da an,
wo der Mensch Gott recht gibt, wo Gott den Menschen richtet
und ihm zeigt, daß er ein Sünder ist. So entsteht das Bewußtsein
des Sünderseins, das zur Erlösung führt. Gott rechtfertigt den
Menschen nämlich, der sich seinem Urteilsspruch unterwirft.
Aber zu dieser Gerichtshandlung und Rechtfertigung Gottes
kommt das Werk Gottes, durch das er den Menschen verwan-

88 WA 10, 1, I, 107, 19 ff. (1522). 38 WA 10, 3, 5, 3 ff. (1522).

4



50 L. Pinomaa, Die Heiligung bei Luther

dein will. Dieses ist der Weg des Glaubens, der Weg des inneren
Lebens. Aber damit sind weder der Unglaube noch die Vernunft
zufrieden, denn diese streben immer nach äußerer Heiligung
und äußeren Werken.

Da der Glaube auf das Innere schaut, so kann die Heiligkeit,
die er sieht, nur mit diesen beiden logisch entgegengesetzten
Aeußerungen ausgedrückt werden: Kein Christ ist Sünder, und
jeder Christ ist Sünder. Der Christ ist immer zugleich sündig
und gerecht. Dieser doppelte Gesichtspunkt gibt auf wunderbare

Weise die Grundwahrheit wieder, die in die Botschaft des

Apostels Paulus über die beiden Aeone eingeht. Des Apostels
eschatologisches und in zwei Zeitformen gekleidetes Denken war
für Luther natürlich in der Theorie unbekannt. Aber in der
Sache kam er Paulus so nahe, wie man es sich überhaupt nur
denken kann. In dem Maße, wie der Christ in Christo ist, ist er
ein neuer Mensch und sündenfrei; in dem Maße, wie er andererseits

außer Christo ist, ist er der alte Mensch und steht unter
der Herrschaft der Sünde. Die bleibende Sündhaftigkeit des

Christen schließt nicht ein ohnmächtiges Sichunterwerfen unter

den Gedanken ein, daß der Christ weiterhin in Werken der
Sünde leben muß, sondern wurzelt in letzter Hand in der von
Bibel und Erfahrung bekräftigten Wahrheit, daß im Menschen
nichts Gutes wohnt. Da er aber trotzdem in Christus ein neuer
Mensch ist, so entsteht ein ständiger Kampf zwischen dem alten
und dem neuen Menschen. Daher muß auch das neue Leben
einem ständigen Krieg gleichen, einer militia Dei. In diesem

Kampf sind dem Christen Wort und Sakrament als Waffen
gegeben. Durch sie hat er teil an der Vergebung der Sünde, und
der Friede, der ihm so geschenkt wird, bezwingt den stärksten
Bundesgenossen der Versuchung, das anklagende Gewissen.
Diesen Kampf der Heiligung will die Vernunft als einen
vollständigen Sieg über die Sünde sehen. Aber die vollkommene
Heiligkeit kann nicht innerhalb der Grenzen der Zeitlichkeit
verwirklicht werden. Hier muß der Kampf weitergehen. Der
Objektivismus, der in Wort und Sakrament eingeht, bedeutet
keine Selbstaufgabe und keine Flucht von der greifbaren
Wirklichkeit in die unsichtbare Welt des Glaubens, sondern bedeutet
vielmehr Uebergang von einem trügerischen Menschengrund
auf den sicheren Grund Gottes.



Rezensionen 51

Die objektive Heilstatsache, Glaube und Sündenvergebung,
führen leicht zu einer Vorstellung, wie wenn Heiligung etwas
Passives wäre. Jedoch ist sie im Grunde angefüllt mit Aktivität.
Wenn aber dieses Aktivitätsmoment definiert und die
Wirklichkeit des Glaubens der sichtbaren Welt gegenübergestellt
werden soll, kommt man auf folgendes Paradox: Die Werke
sollen dem Glauben folgen, und sie sollen nicht auf den Glauben

folgen. Ein Glaube ohne Werke ist kein Glaube, wie ebenso

andererseits die Werke des Glaubens, die aus Zwang
geboren werden, nicht Werke des Glaubens sind. Nur die Werke
des Glaubens, die spontan aus dem Glauben kommen, zeugen
von dem rechten Glauben.

So ist die Frage nach der Heiligung von Anfang bis Ende
eine Frage nach dem rechten Glauben, aber nicht im Sinne der
Orthodoxie, sondern in der ursprünglichen biblischen Bedeutung.

40

Helsinki. Lennart Pinomaa.

Rezensionen.

Ludwig Koehler und Walter Baumgartner, Lexicon in Veteris Testamenti
libros, Leyden, Brill, 1948-1953.

Au moment où sort de presse le dernier fascicule du <Lexicon in
Veteris Testamenti libros», nous tenons à signaler une dernière fois cet
ouvrage aux biblistes et aux théologiens. Nous avons essayé de montrer
ici même dans de précédents comptes rendus les mérites de cet ouvrage et
tenté quelques contrôles critiques. Nous n'y revenons pas. Au surplus les
auteurs du « Lexicon » seraient les derniers à imaginer que leur œuvre
doive supplanter les dictionnaires hébreux déjà existants: ceux-ci conservent
leurs mérites respectifs et renferment des trésors de science patiemment
accumulés et auxquels il reste indispensable de recourir.

Cela dit, le dictionnaire de Ludwig Kœhler représente une mise au
point judicieuse des travaux lexicographiques antérieurs et ne laisse pas
do promouvoir en même temps la recherche originale. Les données
bibliographiques sont sobres mais toujours opportunes ; les nouveaux documents
linguistiques, l'ougaritien par exemple, sont largement mis à contribution.
L'auteur frappe par sa lucidité d'analyse, sa sobriété, son équilibre, sa
curiosité sans cesse en éveil, et, parfois aussi, par son audace. Sans doute

w Vgl. Matth. 25, 31—46; Rom. 2, 6; 15, 18; 1. Kor. 3, 12—13; Gal. 6, 4; 1.

Joh. 3, 17—18; Jak. 2, 17.

4»


	Die Heiligung bei Luther

