
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 10 (1954)

Heft: 1

Artikel: Die sieben Seligpreisungen in der Offenbarung des Johannes

Autor: Bieder, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877462

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877462
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


W. Bieder, Die sieben Seligpreisungen in der Offenbarung des Johannes 13

Jesus von Galiläa nach Samaria hinüberwechselt, als den
Beginn eines neuen Abschnittes in der Heilsgeschichte
kennzeichnet. Jesus selbst hat dadurch, daß er samaritanisches
Gebiet betrat und trotz der Ablehnung, die ihm widerfuhr, seinen
Weg weiter verfolgte, gezeigt, daß die Boten ihres Herrn nicht
an den Grenzen Israels halt zu machen haben.

Von jenen ersten Gemeinden in Samarien haben nur
kümmerliche Reste die Kriegswirren und Nöte der folgenden
Jahrzehnte überstanden.22 Aber in der Begegnung mit den Samaritern

haben die Judenchristen zum erstenmal die Grenzen
Israels überschritten und fremden, ja feindlich gegenüberstehenden

Menschen die rettende Botschaft von Jesus Christus
gebracht. Die theologische Begründung, die Lukas in seinem
Evangelium für den Missionsauftrag bietet, hat darum
grundsätzliche Bedeutung für die Kirche gewonnen. Auf seinem
Wege durch Samaria hat Jesus selbst gezeigt, daß der Herold
der Frohhotschaft sich auch durch Abweisung und Ablehnung
nicht davon abbringen lassen darf, seine Verkündigung
auszurichten, um alle — Juden, Samariter und Heiden — zur Teih
nähme an der großen Freude zu laden.

Mainz. Eduard Lohse.
ê

Die sieben Seligpreisungen
in der Offenbarung des Jobannes.

Akademischer Vortrag, gehalten am 17. November 1953

in der Universität Basel.

«Ein Neuerer hat es als Kennzeichen eines gesundes Kopfes
angegeben, wenn er sich nie mit der Offenbarung befaßt oder
befaßt habe. Wer nach diesem untrüglichen Kennzeichen strebt,

22 Wir haben nur wenige Nachrichten: Der Apologet und Märtyrer
Justin ist gebürtiger Samariter. "Vgl. Dial. 120. Er berichtet, «daß fast alle
Samariter, aber nur wenige aus anderen Völkern den Simon Magus als den
ersten Gott bekennen» (Apol. I, 26). — Bei der Synode in Nicäa ist auch
ein Bischof aus Sebaste/Samaria anwesend gewesen. Ein großer Teil der
Samaritergemeinden ist wohl schon in früher Zeit gräzisiert worden. Vgl.
A. v. Harnack, Die Mission und Ausbreitung des Christentums, Leipzig
1924, S. 641. In Sämaria/Sebaste wurde auch das Grab Johannes dés Täufers
gezeigt, v. Harnack, a. a. 0., S. 647 f.



14 W. Bieder, Die sieben Seligpreisungen

oder allenfalls über die Gesundheit seines Kopfes Bedenken oder
Gefahr hat, der lasse dieß Buch, und das Buch, das hier erläutert
werden soll, ungelesen.» Also schrieb Johann Gottfried von Herder

im März 1775 in der Vorrede zu einem früheren Entwurf
seiner Schrift «Johannes Offenbarung».

Wenn das Thema des heutigen Abends uns hier zusammengeführt

hat, so dürfte wohl bei allen der Wille vorhanden sein,
sich mit dem letzten Buch der Bibel zu befassen, ohne daß wir
über die Gesundheit des eigenen Kopfes Bedenken tragen. Freilich

geht von der Offenbarung des Johannes nicht nur eine
Anziehungskraft aus, die phantastische Gemüter je und jeangelockt
hat wie eine Lampe in schwüler Sommernacht die Mücken,
sondern ebensosehr eine Scheu verbreitende Atmosphäre, in der
wir meistens um dieses Rätselbuch einen großen Bogen zu
machen pflegen. So mag es dann nicht bloß die Sorge um den eigenen

gesunden Kopf, sondern, mit dem Konvertiten Erik Peterson

gesprochen, «die Scheu vor dem Geheimnis der letzten
Dinge» sein, die «manchen davon abhält, dieses Buch zu lesen»
(Zeuge der Wahrheit, 1937, S. 33).

Wir stehen in einem Zwiespalt. Vielleicht läßt dieser Zwiespalt

nur in eigentümlicher Weise hervortreten, wie der Mensch
aller Zeiten allen biblischen Büchern gegenüber mehr oder
weniger in der Lage ist: eine geheime Sehnsucht, das Gebotene
verstehen zu wollen, geht Hand in Hand mit einer gewissen Scheu,
ja Abwehrbewegung der Botschaft gegenüber, die für die eigene
Lebensexistenz vielleicht zu beunruhigend werden könnte. Ob

nicht diese eigentümlich spannungsgeladene Stellung zur Heiligen

Schrift die einzig legitime ist?
Wir sind nicht willens, in keckem Griff uns der Offenbarung

des Johannes zu bemächtigen, um eigenephantastischeLieblings-
ideen in ihr wiederzufinden. Wir sind auch nicht willens, mit
alten und modernen Verächtern und Hassern dieses Buches
seine schwer deutbare Botschaft einfach für erledigt zu erklären.

Die Worte des Bischofs Dionysius von Alexandria, die im
März 1947 Karl Ludwig Schmidt in einem Akademischen Vortrag

über die Bildersprache in der Johannes-Apokalypse zitiert
hat, scheinen mir das Maß von Ehrfurcht anzuzeigen, das

zum Verständnis dieser Schrift vonnöten ist: «Ich aber möchte
nicht wagen, das Buch zu verwerfen; denn viele Brüder sind



in der Offenbarung des Johannes 15

eifrig um es bemüht... wenn ich es auch nicht verstehe, so ahne
ich doch, daß irgendein tieferer Sinn in den Worten liegt... ich
verurteile nicht, was ich nicht erfaßt habe, bewundere es im
Gegenteil um so mehr, eben weil ich es nicht durchschaut habe.» 1

Stehen wir in dieser Haltung demütiger Aufgeschlossenheit
auch dem letzten Buch der Bibel gegenüber, dann tun uns die
sieben Seligpreisungen, die sich zerstreut in ihm finden, einen
wertvollen Dienst. Sie gleichen sieben Meilensteinen, die einer
durch die Nacht des göttlichen Gerichts hindurch den Weg
suchenden Christenheit Halt und Orientierung zu geben vermögen.
Sie zeigen uns die Eichte, daß wir uns nicht bei der Interpretation

dieses Buches im Gestrüpp gesättigter phantastischer Bilder
verlieren. Sie werden uns helfen, den innersten Tendenzen des
Verfassers auf die Spur zu kommen.

Bedenken wir, was das heißt: in diesem Buche voll Weh und
Blut, voll Leiden und Sterben sieben Seligpreisungen! In einer
untergehenden Welt, wo göttliche Blitze des Gerichtes
aufzucken und die Zornesschalen des Höchsten Menschen der
Vernichtung anheimgeben, in einer Welt, in der den apokalyptischen

Reitern Sieg2 und Schwert, Teuerung und Tod verliehen
wird, und in der die große Wehklage ertönt über den Sturz der
Weltstadt Babel, da klingt etwas auf von einer großen,
unverwüstlichen Freude, die durch kein Tier aus dem Abgrund, kein
Leiden und kein Sterben gebodigt werden kann. Da wird zum
Lobgesang gerufen, nicht nur im Himmel oben, sondern auch
auf Erden unten. Angesichts des Todes und der Verfolgung
kann und soll das neue Lied «gelernt» 3 werden! Drangsalierte

1 Vgl. ThZ 1947, S. 161 f.
2 Beim weißen Pferd 6, 2 denkt man am besten weder an den siegreichen

Lauf des Evangeliums noch an den Antichristen im allgemeinen, sondern
an die Parther, die nach dem Sieg des Vologäses über die Römer i. J. 62 als
kommende Welteroberer gefürchtet wurden.

8 Das neue Lied, das alttestamentlich verwurzelt ist und das Heilsgeschehen

am Kreuz zum Inhalt hat (15, 8), das im Himmel von selbst erklingt
(5,9), muß von der Gemeinde auf Erden «gelernt» werden (14,3). Für
nahen/ schlägt man die Uebersetzungen «hören» (Boll, Lohmeyer) oder «lernen»

(Bousset, Alio) vor. Man kann beides nicht gut einander gegenüberstellen:

nur wer ins Lied hineinhört, lernt es und ordnet sich singend den
himmlischen Scharen zu. Dabei ist es für das kirchliche Leben bedeutsam,
daß nach 5, 8 die Instrumentalmusik der Vokalmusik zu dienen hat. Sind
Praeludium und Postludium (und Interludium) der Orgel im Gottesdienst



16 W. Bieder, Die sieben Seligpreisungen

und, wie die sieben Sendschreiben zeigen, von höchster Stelle
aus zutiefst gedemütigte Menschen werden in den unaufhörlichen

Lobgesang der himmliehen Welt hineingerufen. Was
haben denn diese Menschen, die der kleinasiatische Prophet vor
Augen sieht, Besonderes an sich, daß sie in der Mitternacht
des Weltgerichts zu solch unverdrossenem Loben aufgeboten
werden?

Mit den sieben Seligpreisungen wird auf einen bestimmten
Ort hingezeigt, den die Christenhäuflein Kleinasiens zu
beziehen haben, wenn sie in ihrem trotzigen Glauben der Welt ein
Zeugnis geben wollen. Gleich der erste der sieben Heilrufe
nennt mit aller Deutlichkeit die gottesdienstliehe Versammlung:
«Selig, der da vorliest und die da hören die Worte der
Weissagung und bewahren das, was in ihr niedergeschrieben ist;
denn dde Zeit ist nahe» (1,3). Dem Heilgott Asklepios, der in
Kleinasien seine feurigen Verehrer hatte4, und dem hohen
Zeus, dem viele zu huldigen pflegten 5, hat eine bestimmte
Menschenschar den Abschied gegeben und hat in der Verkündigung
von Jesus Christus ihr Heil gefunden. Der Vorleser und die
Hörer wenden sich gemeinsam der prophetischen Botschaft des
Johannes zu. Was wollen diese Worte sein? Nicht Enthüllungen

einer unbekannten Zukunft, sondern Offenbarung eines
sich vollziehenden göttlichen Willens, der durch Gericht und
Gnade sein Ziel erreicht. Die Zuwendung zu diesen Worten, die
unentwegte Empfangsbereitschaft gegenüber der Prophétie der
Urchristenheit, die in Johannes einen eigenartig geprägten
Repräsentanten gefunden hat, das ist gegenüber aller falschen
Prophétie, vor der etwa im Sendschreiben an die Gemeinde zu Thya-
tira gewarnt wird (2, 20), heilvoll.

nicht eine ständige Erinnerung daran, daß die betend singende Gemeinde und
der klingende Kosmos wohl nicht miteinander vermischt, aber auch nicht
fein säuberlich voneinander getrennt werden können? Vgl. dazu K.Barth,
Kirchliche Dogmatik III, 3, S. 551 f.

4 Unter ihnen ragt besonders Aelius Aristides hervor, der in echt frommer

Anwandlung oder krankhaftem Auswuchs sophistischer Rhetorik in den

iepoi Xöfoi (or. 23—27) seine Krankheits- und Heilungsgeschichte besehreibt.
In Asklepios sahen die Christen das «teuflische Zerrbild des Sohnes Gottes»
(RE X, S. 551, 56).

6 300 Meter oberhalb der Stadt Pergamon befand sich im Freien ein
riesiger Zeusaltar, der die Menschen angelockt haben wird.



in der Offenbarung des Johannes 17

In der gottesdienstlichen Versammlung kommt es aber auf
die Entscheidung des Einzelnen an. Das zeigt die sechste
Seligpreisung, die wir 22,7 lesen: «Selig, wer die Worte der
Weissagung dieses Buches festhält.» Am Anfang des Buches wird
die ganze Gemeinde, die sich in Vorleser und Hörer gruppiert,
seliggepriesen, am Ende der Einzelne in der Gemeinde. Diese
Wendung von der Gemeinde als ganzer zum Einzelnen in ihr
entspricht auch dem Aufriß der sieben Sendschreiben, die ja
einen wesentlichen Bestandteil der Offenbarung des Johannes
ausmachen: auch hier wird am Anfang jeweils die ganze
Gemeinde, am Ende aber der Einzelne zum Hören aufgeboten.

Wir nehmen aber noch einen zweiten Unterschied zwischen
der ersten und der sechsten Seligpreisung wahr. Während in
der ersten Johannes der Sprecher ist, ist es im Schlußkapitel
Christus. Der Knecht verschwindet hinter seinem Herrn. Dies
deutet darauf hin, daß die «Offenbarung des Johannes», wie ja
die drei ersten Worte besagen, «Offenbarung Jesu Christi» sein
will. Er ist ja in der Fülle seines Geistes (3,1) inmitten seiner
Gemeinden (2,1). Wer sich der prophetischen Botschaft der Ur-
gemeinde zuwendet, wendet sich dem Herrn dieser Gemeinde zu.
Johannes tritt nicht in Konkurrenz mit allerhand religiösen
Phantasten seiner Zeit, die nur mit ihren eigenen Ideen aufrük-
ken können, sondern er wird gedeckt durch seinen Herrn, dem

er mit seiner rabbinischen Gelehrsamkeit und seiner visionären
Kraft, vor allem aber mit seiner Belesenheit im Alten Testament
dienen will. Angesichts religiöser Verirrungen, wie sie etwa im
Engelkult zu Tage treten ", angesichts bedenklicher moralischer
Entgleisungen, wie sie im Sendschreiben an die Gemeinde zu
Sardes (3, 4) angetönt sind, ist jeder Einzelne gerufen, an den
Werken des Christus bis zum Ende festzuhalten (2, 26). Er soll
die alle Gemeinden verbindende und jeden Einzelnen in ihr
verpflichtende Botschaft des Geistes Christi vernehmen (2, 7. 11

usw.).
Welches ist aber der Kern dieser prophetischen Botschaft,

die Christus spricht und der Prophet interpretiert? Gerät nicht
der Hörer und Leser der johanneischen Botschaft in eine
verwirrende Fülle phantastischer Gesichte? Sieht er sich durch den

6 19,10 klingt doch wohl versteckte Polemik gegen judenchristlichen
Engelkult durch.

2



18 W. Bieder, Die sieben Seligpreisungen

beständigen Umgang mit dem letzten Bibelbuch nicht selber auf
den Weg der Phantastik und der willkürlichen Deutungen
getrieben, von dem er nur schwer wieder zurückfinden kann? Die
letzte der Seligpreisungen, die sich in 22,14 findet, wendet ihn
einem heilsgeschichtlichen Ereignis zu, das ihm beständig vor
Augen stehen soll: «Selig, die ihre Gewänder waschen, damit
sie Anrecht bekommen am Holz des Lebens und durch die Tore
in die Stadt eintreten dürfen.» Im Epilog unserer Schrift geht es
noch einmal deutlich um die Frage, wer vor dem Weltenrichter
Christus bestehen und in die heilige Stadt des himmlischen
Jerusalems eintreten darf. Draußen bleiben müssen die «Hunde,
die Zauberer, die Hurer, die Götzenanbeter und jeder, der Lüge
liebt und tut» (22,15). Eintreten dürfen, seliggepriesen werden
die, welche — wie richtig übersetzt werden muß — «ihre
Gewänder waschen». Darunter darf man nicht ausschließlich die
Märtyrer verstehen, die der Masse der Verlorenen gegenübertreten.

Es sind vielmehr die Bekenner Jesu Christi gemeint, die
in harter Bedrängnis bis zu ihrem natürlichen oder gewaltsamen

Tode das Ehrenkleid der Versöhnung vom Kreuz Jesu
Christi entgegennehmen und stetsfort auf kein anderes Blut als
auf das Blut des Lammes sich berufen. Die aus der großen Trübsal

kommen, haben nach 7,14 «ihre Gewänder gewaschen und
sie weiß gemacht im Blut des Lammes». Die noch in der Trübsal
stehen — und an sie ist im Epilog der Schrift wieder zu denken!

—, können nur in der unentwegten Entgegennahme der
Versöhnungsgabe vom Kreuz wirklich heilvoll leben. Denn so kaufen

sie sich, wie es im Sendschreiben an die Gemeinde zu Lao-
dizea heißt (3,18) «weiße Kleider und legen sie sich um, daß
die Schande ihrerNacktheit nicht offenbar werde». Am Baum des
Lebens (22,14 b) Anrecht bekommen und seine Früchte und
heilenden Blätter (22, 2) genießen wird der, der das Kreuz Christi
als Lebensbaum 7 anerkennt und sich unter die Herrschaft des
Lammes (5, 12.13) beugt. So eröffnet die letzte Seligpreisung
keine Kluft zwischen seligen Märtyrern und unseligen
Weltmenschen. Sie ruft vielmehr jedermann auf, in lebendige
Beziehung zum Heilstod Jesu zu treten. Denn jeder bedarf dringend

der von da ausgehenden Reinigung.
7 Eich. Roberts, The Tree of Life, Exp. Times 1913/14, p. 332; L. von

Syhel, £f)\ov ZwrR ZNW 1919/20, S. 85—91.



in der Offenbarung des Johannes 19

Das ist aber nur die eine Seite der Sache. Die andere Seite
bekommen wir zu Gesichte, wenn wir dde vierte Seligpreisung zu
uns reden lassen: «Selig sind, die zum Hochzeitsmahl des Lammes

geladen sind» (19,9). Diese Seligpreisung steht im
Hallelujah-Abschnitt, der nach dem Triumph über das weltliche Babel
die Lobgesänge der überirdischen und irdischen Geschöpfe
bringt. Innerhalb der eschatologischen Offenbarung des Johannes

also ein ganz besonders eschatologisch geladener Abschnitt!
Man hat hier an das urchristliche Abendmahl gedacht. Daß die
urchristlichen Gemeinden nicht nur Vorleser gehört, sondern
gemeinsam das Abendmahl gefeiert haben, das ist eine bekannte
Tatsache.8 Aber werden hier wirklich bloß die Teilnehmer am
urchristlichen Abendmahl seliggepriesen? Das urchristliche
Abendmahl eröffnet ja den Ausblick auf das eschatologische
Mahl der Vollendeten. Dieses Mahl wird hier als «Hochzeitsmahl

des Lammes» bezeichnet. Der gekreuzigte Christus ist der
Gastgeber in der Vollendung. Alle kultische Freude, die sich in
den urchristlichen Mahlfeiern kundgab ", ist nur ein schwacher
Abglanz jenes vollendeten Hallelujahs, das diejenigen erwartet,
die von Christus zum Vollendungsmahl geladen sind. Wer aber
geladen ist zu dieser Vollendungsgemeinschaft, das bleibt durchaus

offen. Wer könnte die Seligpreisung an die Geladenen
anders hören als indem er die Sprüche und Gleichnisse Jesu
mithört, durch die Menschen aus allen Himmelsrichtungen (Luk.
18, 29) und aus allen Schichten der Bevölkerung (Matth. 22, 9)
zum Hochzeitsmahl gerufen sind!? So wenig in der letzten
Seligpreisung die seligen Märtyrer den unseligen Weltmenschen
gegenüberstehen bleiben, so wenig wird in der vierten
Seligpreisung die Kultusgemeinde als Hort der Seligkeit einer
außerkultischen unseligen Menschheit gegenübergestellt. Die
Gemeinde ist beim Abendmahl gewissermaßen missionarisch nach
außen hin aufgebrochen: schon damit, daß sie Abendmahl feiert,
aber über das hinaus damit, daß sie in ihrem Glauben und Leiden

da ist, ruft sie jedermann auf, mit ihr jenem großen Hallelujah

entgegenzuwandern.
So ist der Kern der prophetischen Botschaft, die Johannes zu

8 Vgl. 0. Cullmann, Urchristentum und Gottesdienst, 21950.
8 Vgl. dazu M. Barth, Das Abendmahl, Passamahl, Bundesmahl und

Messiasmahl, 1945; Bo Reicke, Diakonie, Festfreude und Zelos, 1951.

2*



20 W. Bieder, Die sieben Seligpreisungen

vermitteln hat, der gekreuzigte Herr Jesus Christus, der das
Ehrenkleid der Versöhnung für jeden bereithält und bei seiner
Wiederkunft sich als göttlicher Gastgeber zeigen wird. Der
Sprecher der Seligpreisungen, dem der Knecht Johannes dienen
will, ist selber der Inhalt des Heils, für das mit der apokalyptischen

Botschaft dieses Buches geworben wird.
In welcher Gegenwart hat aber der Heilsempfänger zu leben?

Kap. 16,15 lesen wir die dritte Seligpreisung: «Siehe, ich komme
wie ein Dieb! Selig, wer da wacht und hält seine Kleider fest,
damit er nicht nackt wandle und man nicht seine Schande sehe!»
Es ist immer wieder aufgefallen, wie sich diese dritte Seligpreisung

innerhalb des 16. Kapitels wie ein Fremdkörper ausnimmt.
Man hat schon eine literarkritische Operation vorgenommen
und die soeben verlesenen Worte ins dritte Kapitel verwiesen;
hier würden sie im Sendschreiben an die Gemeinde zu Sardes
ausgezeichnet passen. Man sieht aber dann nicht recht ein, warum

ausgerechnet das fünfte Sendschreiben eine Seligpreisung
enthalten soll, wo doch alle sieben Sendschreiben, von
geringfügigen Umstellungen abgesehen, streng parallel aufgebaut
sind. Wenn man aber den Zusammenhang des 16. Kapitels
beachtet, dann bekommt die dritte Seligpreisung an ihrem jetzigen
Ort einen ausgezeichneten Sinn. Die Ausgießung der sechsten
Zornesschale offenhart den allgemeinen politischen Zusammenbruch:

der Euphrat, der römische Grenzstrom nach Osten 10,

wird ausgetrocknet. Damit ist den Königen des Ostens, die das
wahre «Licht vom Osten» nachäffen, der Weg freigegeben.11
Es treten dämonisierte Herrscher ans Tageslicht. Geschwätzig
und geschwollen 12 verfolgen sie in einer Art satanischer Trini-

10 Galt in Israel der Euphrat als der Grenzstrom des verheißenen Landes

(Gen. 15,18; s. 1. Kön. 5,1) und war er die Stelle, an der die Parther
und die Römer aufeinanderstießen, so konnte daraus wohl der Strom zum
mythischen Grenzfluß werden, der die Erde von der Stätte der Dämonen
scheidet (so Lohmeyer, Komm. z. St.).

11 Nicht die Erlösten kommen durch den ausgetrockneten Strom zurück
(Jes. 11, 15 f.; vgl. Ginza, 524, 33—35), sondern die politischen Gegenmächte
Gottes, für die der Euphrat so etwas wie ein kot^xujv war (s. 2. Thess. 2, 7)

12 Im Gegensatz zu hellenistischen und ägyptischen Mysterienanschau-
ungen, wo die Frösche als heilige Tiere galten, wirkt hier wohl nicht nur
die Erinnerung an die ägyptische Fröschenplage nach (Ex. 8, 3), sondern
auch die persische Vorstellung, wonach die Frösche Repräsentanten Ahri-



in der Offenbarung des Johannes 21

tät (16,13) kein anderes Ziel, als im Kampf gegen den allmächtigen

Gott sich selber in Harmagedön, d. h. an dem Ort, wo
Könige untergehen 13, zu zerfleischen. In dieser Zeit eines
allgemeinen politischen Zusammenbruchs und übermächtiger,
übermenschlicher Bosheit hilft keine pharisäische Verurteilung
einer untergehenden Welt. Vielmehr wird jeder Einzelne
aufgerufen, die Seligpreisung zu hören: «Siehe, ich komme wie ein
Dieb! Selig, wer da wacht und hält seine Kleider fest, daß er
nicht nackt wandle und man nicht seine Schande sehe.» Um von
vornherein jede richterliche Verurteilung einer untergehenden
Welt zu verunmöglichen, ist hier mit dem Stichwort «Schande»
darauf hingewiesen, wie gerade der Christ nur von der
Bedeckung leben kann, die ihm vom Versöhner Christus gereicht
wird. Im politischen Zusammenbruch der Endzeit kommt es auf
jeden Einzelnen an: nicht bloß drinnen in der kultischen
Gemeindeversammlung, nein, dort draußen, wo—in der apokalyptischen
Sprache gesprochen (doch wie könnte man hier sachgemäß
anders reden?) — das Tier das Maul aufsperrt (13, 2) und seine
Anbeter findet, wo der Uehermut eines letzten gegengöttlichen
Ansturms sich selber der Verurteilung entgegenführt, dort ist
jeder einzelne Hörer und Bewahrer der prophetischen Botschaft
zur Bewährung gerufen. Dort draußen vergesse er nicht, daß
jedes Heil vom Kreuz Christi herkommt und er der Vollendung
entgegenläuft! Dort draußen bleibe er wach hei der ihm
zugerufenen Botschaft, die ihn an Christus glauben und auf Christus

hoffen läßt!
Das Lehen derer nun, die sich im Heilstod Jesu und an seiner

Wiederkunft orientieren und in den politischen Zusammenbrüchen

ihrer Zeit ihren Mann stellen, geht unweigerlich ihrem
Ende entgegen. Sie haben den Tod vor Augen. Wird das Heil
auch im Sterben da sein? Wir wenden uns der wohl bekanntesten,

der zweiten Seligpreisung zu (14, 13): «Selig sind die

mans sind (Vendidad 14, 5; 18, 73). Sie können beurteilt werden als «un
symbole de l'enflure ridicule et de la loquacité criarde» (zit. bei Ch. Brütsch,
L'Apocalypse de Jésus-Christ, 1940, p. 201).

13 Zur Erklärung von 'Appayebdiv ist es am besten, man denkt an Sach.
12,11 (Klage um Hadad-rimmon im Tal von Megiddo) und an 2. Chron. 35,
20—25 (Klagelied auf Josia). Der Ort, wo mancher König ins Gras beißen
mußte, ist ins Mythische gewachsen.



22 W. Bieder, Die sieben Seligpreisungen

Toten, die im Herrn sterben, von nun an. Ja, der Geist spricht,
sie sollen ausruhen von ihren Mühen; denn ihre Werke folgen
ihnen nach.»

Bei den Toten, die im Herrn sterben, handelt es sich nicht
speziell um die Märtyrer der christlichen Kirche, sondern um
Menschen, die dem Tier aus dem Abgrund bis zuletzt widerstanden

und Christus bis zuletzt Treue gehalten haben. Das «von
nun an» bezieht sich nicht auf den Moment des Sterbens,
sondern auf die Christuszeit: seitdem Jesus Christus «der
Erstgeborene von den Toten» (1, 5) ist und als «Herrscher über die
Könige der Erde» wirklich der Herr, der die Schlüssel zu Tod
und Hades in seiner Hand hat (f, 18), ist der Schrecken des Sterbens

überwunden und darf vom Entschlafen der Frommen
geredet werden.14 Damit formiert sich ein Totenvolk, das seinem
Todesüberwinder zugeordnet bleibt. Der Christenmensch kann
nun nicht mehr an ein in sich selber ruhendes Jenseits, sei es

höchster Qual, sei es höchster Seligkeit, glauben. Er glaubt
vielmehr an den Herrn, der ihm den Tod zum Schlaf gemacht
und das Jenseits mit Heil erfüllt hat.

Es muß uns auffallen, daß unsere Seligpreisung — und nur
von ihr trifft das zu! — eine nähere Erläuterung und Begründung

durch den Heiligen Geist erfährt. Was Johannes, der
Seher, vom Himmel her als Heilskunde über den Toten
vernahm, das hat er als Inspirierter aufgenommen und interpretiert.

Was für alle anderen Seligpreisungen implizit auch gilt,
das wird hier explizit gemacht: sie sind alle sieben vom Himmel
her, von Christus her, aber auf prophetische Interpretation hin
gesprochen! Und offenbar bedarf gerade die Seligpreisung der
im Herrn Sterbenden einer pneumatischen Interpretation, die
schriftlich niedergelegt werden soll.

Mit zwei Stichworten, «Mühsal» und «Werke», ist das

vergangene Leben der Toten bezeichnet. Die hier in Frage
kommenden Toten haben sich in ihrem Leben abgemüht und haben
es sich in ihrem Glauben nicht leicht gemacht. Wie das Volk
Israel in seiner ganzen Geschichte mit Unruhe erfüllt war, so
ist auch das neutestamentliche Gottesvolk in unaufhörliche
Bedrängnis hineingestellt. Diese Toten haben in ihren einzelnen

14 Vgl. M. Rissi, Di© Zeit- und Geschichtsauffassung der Johannesapokalypse,

1952, S. 36.



in der Offenbarung des Johannes 23

Lebensentscheidungen ein Gesamtwerk geliefert, um das ihr
Herr weiß (2, 2). Ihr arbeitsreiches Glaubensleben ist bei ihnen
zu einem Abschluß gekommen. Die «Ruhe» der Toten ist kein
biologisches Faktum, sondern der Ausdruck für das Zu-Ende-
Gekommensein aller ihrer Mühsale. Ihre Werke gehen nicht
voran, wie das Rabbinen glauben 15, sondern folgen ihnen nach.
Sie haben auch keinen Mund, so daß sie in der Sterbestunde zum
Menschen sagen: Gehe hin zum Frieden, wie das wiederum
durch jüdisches Zeugnis belegt ist.16 Es wird auch kein
Vertrauen in die Werke gelehrt, wie solches Vertrauen in der man-
däischen Schrift Ginza in dem schönen Zitat begegnet: «Habet
kein Vertrauen auf die Welt, in der ihr lebt, denn sie gehört
nicht euch! Habet Vertrauen auf die schönen Werke, die ihr
vollbringt. Wenn ihr aus eurem Körper scheidet, könnt ihr euch
auf die Werke eurer Hände stützen!» 17 Das Nachfolgen der
Werke bedeutet vielmehr die unabtrennbare Zugehörigkeit der
Werke zum Gläubigen: seine Lebensentscheidungen sind keine
von ihm loslösbaren Einzelleistungen, die für sich selber Leben
und Atem haben könnten, sondern Ausdruck seines gläubigen
Seins. Wenn die Werke «wie ein Trauergefolge» den Toten
nachgehen, so haben sie nicht die Kraft, den Toten die
Paradiesespforten zu öffnen, sondern begründen das «Ausruhen» der
Toten: weil ihr Glaube und ihr Leben eine volle Einheit war,
weil sie in allen ihren Lebensentscheidungen bis zuletzt die
Werke Jesu Christi festgehalten haben 18, darum gibt es für sie
ein wirkliches Zu-Ende-Sein mit aller ihrer Mühsal. Wo dagegen
die Toten und ihre Werke auseinanderklaffen, da ist das
Jenseits mit der unruhigen Qual erfüllt, die ja gerade durch die
Offenbarung des Johannes oft so schaurig hindurchklingt und
sich in großen Wehklagen unüberhörbaren Ausdruck
verschafft hat.

So hat die pneumatische Interpretation der zweiten Selig-
15 Sota 3b: R. Schemuel b. Nachman (um 260) hat gesagt, R. Jonathan

(um 220) habe gesagt: Wer ein Gebot ausübt in dieser Welt, dem eilt es voran

und geht vor ihm her in der zukünftigen Welt (Str.-B. III, S. 817).
16 Str.-B. II, S. 817.
17 M. Lidzbarski, Ginza 1925, S. 23.
18 Es ist vielleicht nicht Zufall, daß in der Mitte aller sieben

Sendschreiben «der Sieger» zugleich als der bezeichnet wird, der die Werke
Christi bis ans Ende festhält (2.26).



24 W. Bieder, Die sieben Seligpreisungen

preisung klargestellt: die in dem Herrn Sterbenden sind
Menschen, die in einer vollen und ganzen Lebensentscheidung für
Christus in extremis wirklich zum Ende aller ihrer Mühsal
gekommen sind. Man muß aber zum vollen Verständnis dieser
Seligpreisung auch hier den Zusammenhang beachten, in dem
sie steht. Es muß uns auffallen, daß dieses Heilswort sich in
einem letzten Endes missionarischen Zusammenhang findet.
Drei Engelrufe erschallen. Der eine Engel hat ein ewiges
Evangelium zu verkündigen. Er fliegt im Zenith, d. h. seine
Botschaft ist universal für die ganze Welt bestimmt. Er ruft jedermann

zur Buße auf mit den Worten: «Fürchtet Gott und gebet
ihm die Ehre; denn die Stunde seines Gerichtes ist gekommen,
und fallet nieder vor dem, der den Himmel und die Erde und
das Meer und die Wasserquellen gemacht hat» (14, 6 f.). Der
zweite Engel proklamiert den Sturz der Weltstadt Bahel (14, 8).
Der dritte Engel warnt vor der Anbetung des Tieres mit allen
ihren verhängnisvollen Folgen. Hält man sich diesen
Zusammenhang vor Augen, so wird man die Seligpreisung nicht
einfach als eine Beschreibung der christlich Entschlafenen
verstehen können. Sie selber gehört ja zum «ewigen Evangelium»
hinzu! Mit ihr wird also jedermann zu diesem heilvollen Sterben,

d. h. aber zu einem heilvollen Leben der Entscheidung für
Christus gerufen, das diesem heilvollen Sterben entgegeneilt.

Aber ist denn das so selbstverständlich, daß der in einem vollen

und ganzen Lebensvollzug sterbende Gläubige geladen
bleibt zum Hochzeitsmahl des Lammes? Ist denn der Tod wirklich

nur ein Uehergang vom einen zum anderen? Ohne Bruch
und Gefährde? Die fünfte Seligpreisung, der wir uns jetzt
zuwenden wollen, führt uns ein Stück weiter: «Selig und heilig
der, der teilhat an der ersten Auferstehung!» (20, 6). Zwischen
dem Abendmahlsleben der Gemeinde und dem Hochzeitsmahl
des Lammes steht nicht nur der Tod, sondern das Gericht. Wie
wird der Mensch, der still und friedlich im Herrn entschlafen
ist, im Gericht bestehen können? Kraft seiner Werke? Und
wenn nicht seiner Werke, so doch seines Glaubens in den
Werken? Kraft seines gläubigen Lebensvollzugs? Nein!
Sondern kraft der Auferstehung, kraft eines göttlichen Eingriffs,
kraft eines zweiten, abschließenden Schöpfungswerkes. An
unserer Stelle ist mit ausdrücklicher Einschränkung nicht von der



in der Offenbarung des Johannes 25

allgemeinen Auferstehung gesprochen, wohl auch nicht von der
Auferstehung der Märtyrer, sondern von der Auferstehung der
Gläubigen, die dem Letzten Gericht entreißt. Aber auch hier
werden keine Klassifizierungen vorgenommen. Es wird nicht
von vornherein protokollarisch festgelegt, wer an dieser ersten
Auferstehung teilhat. Der Heilruf ertönt ja, damit jedermann
höre, der Ohren hat zu hören. Wer an der ersten Auferstehung
teilgewinnt, bleibt offen. Es ist bezeichnend, daß nur hier neben
das Wörtchen «selig» das andere Wörtlein «heilig» tritt. Der
«Heilige» ist der Mensch, der Gott gehört, den Gott kennt. Dieser

in besonderer Weise gotteigene Mensch, der ganz und gar
auf ihn geworfen bleibt, er eilt der Auferstehung entgegen. Gott
läßt sein Werk nicht fahren, sondern hält ihm die Treue. Darin
gründet letzten Endes alles Heil für den Menschen.

Blicken wir zurück. Wen trifft die siebenfache Seligpreisung
in der Offenbarung des Johannes? Antwort: Den Hörer und
Bewahrer der prophetischen Botschaft, der im politischen
Zusammenbruch seiner Zeit das Kleid der Versöhnung vom Heilstod

Jesu Christi entgegennimmt und dem verheißenen Freudenmahl

der Vollendung entgegeneilt, der von seinem mühevollen
Lebenswerk im Glauben an seinen Herrn im Tode zur Ruhe
kommt und in der Teilnahme an der Auferstehungswelt dem
Schrecken des Gerichtes entnommen ist. So hat er an der Fülle
des Heils, worauf die Siebenzahl hindeutet ", Anteil.

Aber nun meldet sich eine Frage: wird mit allen sieben
Seligpreisungen nur beschrieben, was im Hören, Glauben, Bekennen,

Leiden und Sterben christlich fromm verläuft? Wir haben

ja mehr als einmal darauf hingewiesen: hier werden nicht
Märtyrer den Weltmenschen, nicht die Kultusgemeinde der
außerkultischen Menschheit, nicht der Fromme der untergehenden
Welt gegenübergestellt. Es werden vielmehr die Fenster zur
Welt aufgerissen, und es wird mitten im Erdröhnen des Weltgerichts

zum Heilsempfang gerufen. Man kann in Anlehnung an
alttestamentliche Vorbilder20 in den Seligpreisungen eine Zwi-

19 Zur Bedeutung der Siebenzahl in der Apokalypse vgl. das anregende,
allerdings auch konstruktionsfreudige Buch von A. Farrer, A Rebirth of
Images, 1949, p. 36—90.

20 Spr. 3,13; vgl. dazu B. Gemser, Sprüche Salomos, 1937; ZAW NF 10,

1933, S. 185, Anm. 1; ThW IV, 368, Anm. 30.



26 W. Bieder, Die sieben Seligpreisungen

schenform zwischen Aussagewort und Mahnwort sehen. Dann
blickt der Rufer des Heils wohl einerseits hin auf das, was da ist:
auf das Lehen des Glaubens an Christus, er blickt aber zugleich
auch hin auf das, was werden und geschehen soll: daß Menschen
zum Glauben kommen und im Glauben beharren. So treten die
sieben Heilsworte in der Offenbarung des Johannes nicht nur
inhaltlich, sondern auch formal in missionarische Beleuchtung.
Wenn auch der Gesamttenor des Buches darauf hinauszulaufen
scheint, daß aus dem allgemeinen Weltuntergang nur die 144 000

gerettet werden sollen, so verwehrt es uns der letzten Endes
auch missionarische Charakter der sieben Seligpreisungen, bei
einer starren Gegenüberstellung der Verfluchten und der
Erlösten stehenzubleiben. Wohl ist nirgends im Neuen Testament
so wie gerade hier Welt und Gemeinde durch eine scheinbar
unüberbrückbare Kluft getrennt. Und doch lesen wir in einem
Hymnus: «Wer muß dich nicht fürchten, o Herr, und preisen
deinen Namen!? Denn du allein bist heilig, daß alle Heiden kommen

werden und anbeten vor dir, weil deine Taten des Rechtes
offenbar geworden sind» (15, 4). Ueber die Klage der
Erdenkönige hinaus, die mit ihrer Weltlust und Ueppigkeit einsam
geworden sind, ist von der Einlieferung ihrer Herrlichkeit in die
himmlische Stadt gesprochen (21, 24). Und vor allem sind an
der wichtigen Stelle 14, 6 die Erdenbewohner, die im Gegensatz
zur Gemeinde stehen, durch das ewige Evangelium zur Umkehr
gerufen. Das deutet auf eine universale Bußmöglichkeit, ist
doch Gott nach B, 5 ein freier Herr über das Lehensbuch, in dem
die Erwählten verzeichnet stehen: kann er ausradieren, so kann
er auch neu eintragen! So deutet vieles darauf hin, daß die
Offenbarung weder einer Allversöhnungslehre noch einem
abstrakten doppelten Ausgang der Menschheit dienstbar gemacht
werden kann.

Damit werden wir aber mehr und mehr von dem Menschen,
der das Heil empfangen soll, hingewiesen zu dem Gott, der das
Heil in den Händen hält und sich durch die ganze Offenbarung
des Johannes hindurch als der freie Herr des Heils erweist. Die
sieben Seligpreisungen ruhen nicht in sich selber. Die Totalität
der Siehenzahl kann uns nicht Veranlassung geben, das Heil
etwa im Christenmenschen aufgehen zu lassen. Die Offenbarung

des Johannes leitet uns selber an, die Heilsworte in Gott



in der Offenbarung des Johannes 27

zu verankern. Sie werden vom achtmal ausgesprochenen
Gottesnamen überhöht, umfaßt und getragen, der gerade dem letzten

Buch der Bibel eigen ist. Dreimal lesen wir von dem, der
«da ist und der da war und der da kommt» (1, 4. 8; 4, 8). Zweimal

hören wir von dem, «der da ist und der da war» (11, 17;
16, 5). Dreimal endlich heißt es: «Ich bin da als das Alpha und
das Omega» (1, 8; 21, 6; 22, 13) oder: «Ich bin der Erste und
der Letzte und der Lebendige» (1, 17) 21. An allen acht Stellen
handelt es sich, was wir hier im einzelnen nicht darlegen können,

um ein- und denselben Gottesnamen. Was besagt dieser
Gottesname? Der Ausgangspunkt ist die Gegenwart weder
einer nichtchristlichen Welt noch einer christlichen Gläubigkeit,

sondern die Gegenwart des redenden Gottes («Ich bin»
oder «Ich bin da»). Von dieser Gegenwart wird zurückverwiesen

in eine Vergangenheit, in der dieser gegenwärtige Gott in
Gericht und Gnade gehandelt hat, und es wird vorausverwiesen,

nicht in eine abstrakte Zukunft — es heißt nirgends: «er
wird sein»! —, sondern in die endgeschichtliche Treue des Gottes,

der die Seinen, die um das Kommen des Herrn rufen (22,
20), nicht im Stiche lassen wird.22

Was endlich die Bezeichnungen Gottes oder Christi als
Alpha und Omega betrifft, so dürfen wir hier nicht nur in
Anlehnung an antike Buchstabenspekulationen die Aussage
finden, daß Gott alle Elemente umfaßt und in sich trägt2S, sondern
müssen der Wendung das Zeugnis entnehmen, daß er als der
Herr der Elemente von seiner heilsgeschichtlichen Vergangem
heit her in seine heilsgeschichtliche Zukunft hineinschreitet.
Denn sowohl Gott der Herr (1, 8) als auch Jesus Christus (22,

21 Man muß 1, 8 b als Interpretation von 1,8 a verstehen. Dann kommt
man durch Beiziehung von 1,17, das 22,13 entspricht, wieder auf die Achtzahl.

22 Zweimal wird in hymnischen Stücken nur von dem gesprochen, der
«da ist und der da war» (11, 17; 16, 5). Das hängt damit zusammen, daß es

sich das eine Mal um ein hymnisches Stück mit Vollendungscharakter
handelt, so daß in der Tat nicht mehr von dem kommenden Gott gesprochen
werden muß, und daß an der zweiten Stelle der Engel den Vollzug des
göttlichen Gerichtes ausspricht, was ebenfalls verstehen läßt, warum das Zeugnis

vom kommenden Gott ausfallen kann.
23 F. Dornseiff, Das Alphabet in Mystik und Magie, Stoicheia (Studien

zur Geschichte des antiken Welthildes und der griech. Wissenschaft, hrg.
von F. Boll), 1922, S. 123.



28 XV. Bieder, Die sieben Seligpreisungen

13) werden als Alpha und Omega bezeichnet. Damit ist
ausgesprochen, daß für Johannes die elementenüberlegene Herrschaft
Gottes sich an die Gestalt Jesu Christi, des gekreuzigten,
erhöhten und wiederkommenden Herrn festgebunden hat und
daß er in und mit ihm der Herr der Weltgeschichte ist; daß es

also keinen Anfang und kein Ende der menschlichen Geschichte
ohne diese Bindung Gottes an Christus geben kann. Dem Gott,
den Johannes zu bezeugen hat, hat es tvohlgefallen, in Vergangenheit,

Gegenwart und Zukunft sich in Jesus Christus zu
offenbaren und in ihm der Erste und der Letzte und eben so der
«Allmächtige» (1, 8) zu sein.

Wie nun die Siebenzahl für die Seligpreisungen bedeutsam
ist, so die Zahl Acht für diese der Offenbarung des Johannes
eigentümliche Gottes- und Christusbezeichnung.24 Das
achtmalige Auftauchen dieser Gottes- und Christusbezeichnung
weist auf den achten Tag, der die Siebentagewoche beschließt.
Der achte Tag ist der Auferstehungstag Jesu Christi. An ihm,
dem «Herrentag» (1, 10), hat Johannes die Christusvision
empfangen, von der im ersten Kapitel die Rede ist und von der aus
die Offenbarung Johannes sich entrollt. Dieser achte Tag ist das
Zeichen der neuen Christus- und Gotteszeit, in der die siebenfache

Seligpreisung laut wird. Damit wird das Heil, das in
siebenfacher Entfaltung durch Vermittlung des Johannes wirklich

zum Menschen kommt, in höchster Konzentration in den
Auferstandenen hineinverlagert. Er ist für den Heilsempfänger
der Heilsträger. Die Stimme, die im 12. Kapitel vom Himmel her
ertönt, verkündet es unüberhörlich: «Jetzt», d. h. gerade dann,
wenn der Drache auf die Erde geworfen wird und das Böse
seinen Kampf gegen den Christus anhebt, «ist das Heil — und
damit Sieg und Hilfe für den Menschen! — unsrem Gott und die
Vollmacht seinem Christus geworden» (12, 10). Die Totalfülle
des Heils, die die Siebenzahl andeutet, ist und bleibt hineinge-

24 Die Zahl Acht ist auch im 1. Buch der sibyllinischen Orakel verwertet.

'IriaoOç wird als 888 gedeutet (1,326—331). Vielleicht ist auch Noah als
Prototyp Christi gesehen: als letzter der achtköpfigen Familie betritt er
das Land (I, 280), wie Christus (I, 344) heißt auch Noah (I, 269) -rretpuXarp^voç

(warum übersetzt E. A. Kurfeß in seiner schönen Ausgabe der sib. Orakel
das fragliche Wort mit «Erretter» [S. 47]?). Man denke auch an die
achteckigen Taufkapellen, in denen Menschen sich dem Auferstandenen angeloht
haben.



in der Offenbarung des Johannes 29

nommen in den Gott, der sein volles Heil in den auferstandenen
Christus gelegt hat. An dieser Fülle darf der Mensch so teil-
bekommen, daß er sich zu den 144 000 Versiegelten rufen läßt,
die das aus Juden und Heiden sich rekrutierende Volk des
Neuen Bundes darstellen.

Sollte er aber je versuchen wollen, das Heil aus den Händen
des Auferstandenen wegzunehmen und in seine eigenen Hände
zu legen, so würde ihn das Gericht treffen, das der Apokalypti-
ker auf das Tier aus dem Abgrund herunterkommen sieht. Von
diesem Tier heißt es bezeichnenderweise 17, 8: «welches war
und ist nicht und wird gegenwärtig sein». Hier haben wir eine
deutliche Parodie der achtfachen Gottesbezeichnung vor uns.
Was ist damit über die Gegenmacht Gottes ausgesprochen, in
deren bedenkliche Nähe der sich des Heiles bemächtigende
Mensch gerät? Diese Gegenmacht Gottes, die man nicht bloß
politisch eingeschränkt vom römischen Reich verstehen darf,
hat wohl eine finstere Vergangenheit und wohl eine ins
Verderhen führende Zukunft. Sie hat aber keine Gegenwart! Damit
ist ausgesprochen: wer das Heil in die eigene Hand nehmen,
d. h. weder an dieses Heil glauben noch auf dieses Heil hoffen
will, der beraubt sich der für einen Christenmenschen einzig
möglichen Gegenwart Gottes, der das Heil dem gibt, der sich
ganz und gar nur auf ihn geworfen weiß. Er nimmt damit den
Charakter des Tieres an: dieses lebt von einer Vergangenheit,
die unheilvolles Gewesensein darstellt, und hat eine Zukunft
vor Augen, die sein eigenes Verderhen verhüllende Illusion
ist. Damit stehen wir wieder genau an der Stelle, wohin uns die
sieben Seligpreisungen schon geführt haben: Selig ist der, der
heilig ist, der sich dessen, und dessen allein, getröstet, daß der
Herr, der in der Auferstehung Jesu Christi seine Herrlichkeit
kundgetan hat, ihn als die ihn bestimmende, aufrufende, richtende

und rettende Gegenwart kennt.
Der christliche Schriftgelehrte, der zum Himmelreich gelehrt

ist (Matth. 18, 52), als den wir den Verfasser der Offenbarung
des Johannes verstehen dürfen, hat mit seinem siebenfachen
Heilsruf der innerlich angefochtenen und äußerlich angefeindeten

Christenheit Kleinasiens gegen das Ende des ersten
Jahrhunderts einen unschätzbaren Dienst getan. Er, der in königlicher

Freiheit alle möglichen fremden Gedankenmaterialien



30 L. Pinomaa, Die Heiligung bei Luther

sich assimiliert und dazu verwendet hat, um die Christusgeschichte

in seiner Weise zu interpretieren, er, der kräftige
Visionär, der leidenschaftliche Prophet und Verkünder des

göttlichen Rechtes, er hat in seiner Zeit, die unheilschwanger
ihm vor Augen stand, allen seinen Mitbrüdern und Mitgenossen
in der Trübsal (1, 9) zugerufen, all ihr Heil im Leben und im
Sterben in dem Manne zu suchen, dessen Tod sie verkündigen
und um dessen Kommen sie bitten. So will das letzte Buch der
Bibel, das Luther nicht gemocht und Calvin nicht ausgelegt hat,
allen Bedenken, die wir ihm gegenüber auf dem Herzen haben
mögen, zum Trotz der Berufung zum Heil dienen, das in Christus

dem Menschen gegeben ist.
Glarus. Werner Bieder.

Die Heiligung bei Luther.
Die Glaubensgerechtigkeit als der zentrale Inhalt der

Reformation erweckt immer wieder dieselbe Frage: Führt die
freie, unbeschränkte Gnade nicht zu bedenklichen Folgerungen
in sittlicher Hinsicht? Wie steht es mit dem sittlichen Wirken
des Menschen, wenn doch letztlich alles vergeben wird? Was
wird aus der Heiligung und aus dem neuen Leben, wenn die
Vergebung nicht in irgendeiner Weise begrenzt wird?

Die Begegnung der lutherischen Welt mit der reformierten
Welt in der ökumenischen Bewegung macht diese Fragen um so
brennender. Immer wieder hat man Grund zu fragen, ob es sich
nicht so verhält, daß das Luthertum wohl den innersten Kern
des Evangeliums richtig verstanden hat, aber die Folgerungen,
das praktische Leben sich nicht recht hieraus entfaltet hat. Deshalb

ist es begründet, an Luther selber diese Frage zu studieren.
Wie sah er die Rechtfertigung und Heiligung in ihrer
gegenseitigen Wechselwirkung?

Um Luther an diesem Punkt richtig zu verstehen, ist es
notwendig, zuerst einen Blick auf Augustin in dieser Hinsicht zu
werfen. Bei Augustin trifft man viele Wendungen, die besagen,
daß der gerechtfertigte Mensch wahrhaft gerecht ist, daß aber
dennoch auch von ihm gesagt werden muß, er sei zugleich noch
sündig. Er ist teilweise gerecht und teilweise sündig. In dem


	Die sieben Seligpreisungen in der Offenbarung des Johannes

