Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 10 (1954)

Heft: 1

Artikel: Die sieben Seligpreisungen in der Offenbarung des Johannes
Autor: Bieder, Werner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877462

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877462
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

W. Bieder, Die sieben Seligpreisungen in der Offenbarung des Johannes 13

Jesus von Galilda nach Samaria hiniiberwechselt, als den Be-
ginn eines neuen. Abschnittes in der Heilsgeschichte kenn-
zeichnet. Jesus selbst hat dadurch, dal} er samaritanisches Ge-
biet betrat und trotz der Ablehnung, die ihm widerfuhr, seinen
Weg weiter verfolgte, gezeigt, dall die Boten ihres Herrn nicht
an den Grenzen Israels halt zu machen haben. .

Von jenen ersten Gemeinden in Samarien haben nur kiim-
merliche Reste die Kriegswirren und Note der folgenden Jahr-
zehnte iiberstanden. ** Aber in der Begegnung mit den Samari-
tern haben die Judenchristen zum erstenmal die Grenzen Is-
raels iiberschritten und fremden, ja feindlich gegeniiberstehen-
den Menschen die rettende Botschaft von Jesus Christus ge-
bracht. Die theologische Begriindung, die Lukas in seinem
Evangelium fiir den Missionsauftrag bietet, hat darum grund-
sétzliche Bedeutung fiir die Kirche gewonnen. Auf seinem
‘Wege durch Samaria hat Jesus selbst gezeigt, daff der Herold
der Frohbotschaft sich auch durch Abweisung und Ablehnung
nicht davon abbringen lassen darf, seine Verkiindigung aus-
zurichten, um alle — Juden, Samariter und Heiden — zur Teil-
nahme an der groflen Freude zu laden.

Mainz. : - Eduard Lohse.

Die sieben Seligpreisungen
in der Offenbarung des Johannes.

Akademischer Vortrag, gehalten am 17. November 1953
in der Universitit Basel.

«Fin Neuerer hat es als Kennzeichen eines gesundes Kopfes
angegeben, wenn er sich nie mit der Offenbarung befalit oder
befalit habe. Wer nach diesem untriiglichen Kennzeichen strebt,

22 Wir haben nur wenige Nachrichten: Der Apologet und Mirtyrer
Justin ist gebiirtiger Samariter. Vgl. Dial. 120. Er berichtet, «dab fast alle
Samariter, aber nur wenige aus anderen Vé6lkern den Simon Magus als den
ersten Gott bekennen» (Apol. I, 26). — Bei der Synode in Nicda ist auch
ein Bischof aus Sebaste/Samaria anwesend gewesen. Ein grofler Teil der
Samaritergemeinden ist wohl schon in frither Zeit grizisiert worden. Vgl.
A.v.Harnack, Die Mission und Ausbreitung des Christentums, Leipzig
1924, S. 641. In Samaria/Sebaste wurde auch das Grab Johannes des Tdufers
gezeigt. v. Harnack, a.a. 0., S. 647 f.



14 W. Bieder, Die sieben Seligpreisungen

oder allenfalls iiber die Gesundheit seines Kopfes Bedenken oder
Gefahr hat, der lasse dielfs Buch, und das Buch, das hier erlédutert
werden soll, ungelesen.y Also schrieb Johann Gottfried von Her-
der im Mérz 1775 in der Vorrede zu einem fritheren Entwurf
seiner Schrift «Johannes Offenbarungs.

Wenn das Thema des heutigen Abends uns hier zusammen-
gefiihrt hat, so diirfte wohl bei allen der Wille vorhanden sein,
sich mit dem letzten Buch der Bibel zu befassen, ohne dal} wir
iiber die Gesundheit des eigenen Kopfes Bedenken tragen. Frei-
lich geht von der Offenbarung des Johannes nicht nur eine An-
ziehungskraft aus, die phantastische Gemiiter je und jeangelockt
hat wie eine Lampe in schwiiler Sommernacht die Miicken, son-
dern ebensosehr eine Scheu verbreitende Atmosphére, in der
wir meistens um dieses Ritselbuch einen groflen Bogen zu ma-
chen pflegen. So mag es dann nicht blof} die Sorge um den eige-
nen gesunden Kopf, sondern, mit dem Konvertiten Erik Peter-
son gesprochen, «die Scheu vor dem Geheimnis der letzten
Dingey sein, die «<manchen davon abhélt, dieses Buch zu leseny
(Zeuge der Wahrheit, 1937, S. 33).

Wir stehen in einem Zwiespalt. Vielleicht 148t dieser Zwie-
spalt nur in eigentiimlicher Weise hervortreten, wie der Mensch
aller Zeiten allen biblischen Biichern gegeniiber mehr oder we-
niger in der Liage ist: eine geheime Sehnsucht, das Gebotene ver-
stehen zu wollen, geht Hand in Hand mit einer gewissen Scheu,
ja Abwehrbewegung der Botschaft gegeniiber, die fiir die eigene
Lebensexistenz vielleicht zu beunruhigend werden koénnte. Ob
nicht diese eigentiimlich spannungsgeladene Stellung zur Heili-
gen Schrift die einzig legitime ist?

Wir sind nicht willens, in keckem Griff uns der Offenbarung
des Johannes zu beméchtigen,umeigene phantastische Lieblings-
ideen in ihr wiederzufinden. Wir sind auch nicht willens, mit
alten und modernen Veriichtern und Hassern dieses Buches
seine schwer deutbare Botschaft einfach fiir erledigt zu erkli-
ren. Die Worte des Bischofs Dionysius von Alexandria, die im
Mirz 1947 Karl Ludwig Schmidt in einem Akademischen Vor-
trag iiber die Bildersprache in der Johannes-Apokalypse zitiert
hat, scheinen mir das Mal von Ehrfurcht anzuzeigen, das
zum Verstindnis dieser Schrift vonndéten ist: «Ich aber mochte
nicht wagen, das Buch zu verwerfen; denn viele Briider sind



in der Offenbarung des Johannes 15

eifrig um es bemiiht . . . wenn ich es auch nicht verstehe, so ahne
ich doch, daf irgendein tieferer Sinn in den Worten liegt ... ich
verurteile nicht, was ich nicht erfalit habe, bewundere es im Ge-
genteil um so mehr, eben weil ich es nicht durchschaut habe.» ?

Stehen wir in dieser Haltung demiitiger Aufgeschlossenheit
auch dem letzten Buch der Bibel gegeniiber, dann tun uns die
sieben Seligpreisungen, die sich zerstreut in ihm finden, einen
wertvollen Dienst. Sie gleichen sieben Meilensteinen, die einer
durch die Nacht des géttlichen Gerichts hindurch den Weg su-
chenden Christenheit Halt und Orientierung zu geben vermdogen.
Sie zeigen uns die Richte, dall wir uns nicht bei der Interpreta-
tion dieses Buches im Gestriipp gesiittigter phantastischer Bilder
verlieren. Sie werden uns helfen, den innersten Tendenzen des
Verfassers auf die Spur zu kommen.

Bedenken wir, was das heil}t: in diesem Buche voll Weh und
Blut, voll Leiden und Sterben sieben Seligpreisungen! In einer
untergehenden Welt, wo gottliche Blitze des Gerichtes auf-
zucken und die Zornesschalen des Hochsten Menschen der Ver-
nichtung anheimgeben, in einer Welt, in der den apokalypti-
schen Reitern Sieg ? und Schwert, Teuerung und Tod verliehen
wird, und in der die grofle Wehklage ertont iiber den Sturz der
Weltstadt Babel, da klingt etwas auf von einer grollen, unver-
wiistlichen Freude, die durch kein Tier aus dem Abgrund, kein
Leiden und kein Sterben gebodigt werden kann. Da wird zum
Lobgesang gerufen, nicht nur im Himmel oben, sondern auch
auf Erden unten. Angesichts des Todes und der Verfolgung
kann und soll das neue Lied «gelernty * werden! Drangsalierte
1 Vgl ThZ 1947, S.1611.

2 Beim weillen Pferd 6, 2 denkt man am besten weder an den siegreichen
Lauf des Evangeliums noch an den Antichristen im allgemeinen, sondern
an die Parther, die nach dem Sieg des Vologiises iiber die Rémer i. J. 62 als
kommende Welteroberer gefiirchtet wurden.

3 Das neue Lied, das alttestamentlich verwurzelt ist und das Heilsge-
schehen am Kreuz zum Inhalt hat (15, 3), das im Himmel von selbst erklingt
(5,9), muBl von der Gemeinde auf Erden «gelernt> werden (14,3). Fiir
puadeiv schligt man die Uebersetzungen «horen» (Boll, Lohmeyer) oder <ler-
nen» (Bousset, Allo) vor. Man kann beides nicht gut einander gegeniiber-
stellen: nur wer ins Lied hineinhért, lernt es und ordnet sich singend den
himmlischen Scharen zu. Dabei ist es fiir das kirchliche Leben bedeutsam,

dall nach 5,8 die Instrumentalmusik der Vokalmusik zu dienen hat. Sind
Praeludium und Postludium (und Interludium) der Orgel im Gottesdienst



16 W. Bieder, Die sieben Seligpreisungen

und, wie die sieben Sendschreiben zeigen, von héchster Stelle
aus zutiefst gedemiitigte Menschen werden in den unaufhéor-
lichen Lobgesang der himmlichen Welt hineingerufen. Was ha-
ben denn diese Menschen, die der kleinasiatische Prophet vor
Augen sieht, Besonderes an sich, dal sie in der Mitternacht
des Weltgerichts zu solch unverdrossenem Loben aufgeboten
werden?

Mit den sieben Sehgprelsungen wird auf einen bestimmten
Ort hingezeigt, den die Christenhiuflein Kleinasiens zu be-
ziehen haben, wenn sie in ihrem trotzigen Glauben der Welt ein
Zeugnis geben wollen. Gleich der erste der sieben Heilrufe
nennt mit aller Deutlichkeit die gottesdienstliche Versammlung:
«Selig, der da vorliest und die da horen die Worte der Weis-
sagung und bewahren das, was in ithr niedergeschrieben ist;
denn die Zeit ist nahe» (1,3). Dem Heilgott Asklepios, der in
Kleinasien seine feurigen Verehrer hatte* und dem hohen
Zeus, dem viele zu huldigen pflegten 5, hat eine bestimmte Men-
schenschar den Abschied gegeben und hat in der Verkiindigung
von Jesus Christus ihr Heil gefunden. Der Vorleser und die
Horer wenden sich gemeinsam der prophetischen Botschaft des
Johannes zu. Was wollen diese Worte sein? Nicht Enthiillun-
gen einer unbekannten Zukunft, sondern Offenbarung eines
sich vollziehenden gottlichen Willens, der durch Gericht und
Gnade sein Ziel erreicht. Die Zuwendung zu diesen Worten, die
unentwegte Kmpfangsbereitschaft gegeniiber der Prophetie der
Urchristenheit, die in Johannes einen eigenartig geprigten Re-
prisentanten gefunden hat, das ist gegeniiber aller falschen Pro-
phetie, vor der etwa im Sendschreiben an die Gemeinde zu Thya-
tira gewarnt wird (2, 20), heilvoll.

nicht eine stindige Erinnerung daran, dal} die betend singende Gemeinde und
der klingende Kosmos wohl nicht miteinander vermischt, aber auch nicht
fein séuberlich voneinander getrennt werden konnen? Vgl. dazu K. Barth,
Kirchliche Dogmatik III, 3, S. 551 {.

4 Unter ihnen ragt besonders Aelius Aristides hervor, der in echt from-
mer Anwandlung oder krankhaftem Auswuchs sophistischer Rhetorik in den
fepoi Aéyor (or.23—27) seine Krankheits- und Heilungsgeschichte beschreibt.
In Asklepios sahen die Christen das «teuflische Zerrbild des Sohnes Gottes»
(RE X, S.551,56).

5 300 Meter oberhalb der Stadt Pergamon befand sich im Freien ein
riesiger Zeusaltar, der die Menschen angelockt haben wird.



in der Offenbarung des Johannes 17

In der gottesdienstlichen Versammlung kommt es aber auf
die Entscheidung des Einzelnen an. Das zeigt die sechste Selig-
preisung, die wir 22, 7 lesen: «Selig, wer die Worte der Weis-
sagung dieses Buches festhdlt.» Am Anfang des Buches wird
die ganze Gemeinde, die sich in Vorleser und Horer gruppiert,
seliggepriesen, am Knde der Kinzelne in der Gemeinde. Diese
Wendung von der Gemeinde als ganzer zum Kinzelnen in ihr
entspricht auch dem Aufril der sieben Sendschreiben, die ja
einen wesentlichen Bestandteil der Offenbarung des Johannes
ausmachen: auch hier wird am Anfang jeweils die ganze Ge-
meinde, am Ende aber der Einzelne zum Hoéren aufgeboten.

Wir nehmen aber noch einen zweiten Unterschied zwischen
der ersten und der sechsten Seligpreisung wahr. Wéhrend in
der ersten Johannes der Sprecher ist, ist es im Schlulkapitel
Christus. Der Knecht verschwindet hinter seinem Herrn. Dies
deutet darauf hin, daf} die «Offenbarung des Johannes», wie ja
die drei ersten Worte besagen, «Offenbarung Jesu Christiy sein
will. Er ist ja in der Fiille seines Geistes (3, 1) inmitien seiner
Gemeinden (2, 1). Wer sich der prophetischen Botschaft der Ur-
gemeinde zuwendet, wendet sich dem Herrn dieser Gemeinde zu.
Johannes tritt nicht in Konkurrenz mit allerhand religiosen
Phantasten seiner Zeit, die nur mit ihren eigenen Ideen aufriik-
ken kénnen, sondern er wird gedeckt durch seinen Herrn, dem
er mit seiner rabbinischen Gelehrsamkeit und seiner visiondren
Kraft, vor allem aber mit seiner Belesenheit im Alten Testament
dienen will. Angesichts religioser Verirrungen, wie sie etwa im
Engelkult zu Tage treten ®, angesichts bedenklicher moralischer
Entgleisungen, wie sie im Sendschreiben an die Gemeinde zu
Sardes (3,4) angetoént sind, ist jeder Einzelne gerufen, an den
‘Werken des Christus bis zum Ende festzuhalten (2, 26). Er soll
die alle Gemeinden verbindende und jeden Kinzelnen in ihr ver-
pflichtende Botschaft des Geistes Christi vernehmen (2, 7. 11
usw.).

Welches ist aber der Kern dieser prophetischen Botschaft,
die Christus spricht und der Prophet interpretiert? Geriit nicht
der Horer und Leser der johanneischen Botschaft in eine ver-
wirrende Fiille phantastischer Gesichte? Sieht er sich durch den

6 19,10 klingt doch wohl versteckte Polemik gegen judenchristlichen
Engelkult durch.



18 W. Bieder, Die sieben Seligpreisungen

bestindigen Umgang mit dem letzten Bibelbuch nicht selber auf
den Weg der Phantastik und der willkiirlichen Deutungen ge-
trieben, von dem er nur schwer wieder zuriickfinden kann? Die
letzte der Seligpreisungen, die sich in 22, 14 findet, wendet ihn
einem heilsgeschichtlichen Ereignis zu, das ihm bestindig vor
Augen stehen soll: «Selig, die ihre Gewdnder waschen, damit
ste Anrecht bekommen am Holz des Lebens und durch die Tore
in die Stadt eintreten dirfen.» Im Epilog unserer Schrift geht es
noch einmal deutlich um die Frage, wer vor dem Weltenrichter
Christus bestehen und in die heilige Stadt des himmlischen Je-
rusalems eintreten darf. Draullen bleiben miissen die «Hunde,
die Zauberer, die Hurer, die Gotzenanbeter und jeder, der Liige
liebt und tuty (22, 15). Eintreten diirfen, seliggepriesen werden
die, welche — wie richtig iibersetzt werden mull — <«ihre Ge-
winder wascheny. Darunter darf man nicht ausschlielllich die
Mirtyrer verstehen, die der Masse der Verlorenen gegeniiber-
treten. Es sind vielmehr die Bekenner Jesu Christi gemeint, die
in harter Bedrédngnis bis zu ihrem natiirlichen oder gewalt-
samen Tode das Ehrenkleid der Vers6hnung vom Kreuz Jesu
Christi entgegennehmen und stetsfort auf kein anderes Blut als
auf das Blut des Lammes sich berufen. Die aus der grofien Triib-
sal kommen, haben nach 7, 14 «ihre Gewénder gewaschen und
sie weill gemacht im Blut des Lammes». Die noch in der Triibsal
stehen — und an sie ist im Epilog der Schrift wieder zu denken!
—, kénnen nur in der unentwegten Entgegennahme der Ver-
sbohnungsgabe vom Kreuz wirklich heilvoll leben. Denn so kau-
fen sie sich, wie es im Sendschreiben an die Gemeinde zu Lao-
dizea heilit (3,18) «weille Kleider und legen sie sich um, daf
die Schande ihrer Nacktheit nicht offenbar werdes. AmBaum des
Lebens (22,14 b) Anrecht bekommen und seine Friichte und hei-
lenden Blitter (22, 2) geniellen wird der, der das Kreuz Christi
als Lebensbaum 7 anerkennt und sich unter die Herrschaft des
Lammes (5, 12.13) beugt. So erdffnet die letzte Seligpreisung
keine Kluft zwischen seligen Mirtyrern und unseligen Welt-
menschen. Sie ruft vielmehr jedermann auf, in lebendige Be-
ziehung zum Heilstod Jesu zu treten. Denn jeder bedarf drin-
gend der von da ausgehenden Reinigung.

7 Rich. Roberts, The Tree of Life, Exp. Times 1913/14 p.332; L. von
Sybel, ZUhov Zwiig ZNW 1919/20, S.85—91.



in der Offenbarung des Johannes 19

Das ist aber nur die eine Seite der Sache. Die andere Seite be-
kommen wir zu Gesichte, wenn wir die vierte Seligpreisung zu
uns reden lassen: «Selig sind, die zum Hochzeitsmahl des Lam-
mes geladen sind> (19,9). Diese Seligpreisung steht im Halle-
lujah-Abschnitt, der nach dem Triumph iiber das weltliche Babel
die Lobgesidnge der iiberirdischen und irdischen Geschopfe
bringt. Innerhalb der eschatologischen Offenbarung des Johan-
nes also ein ganz besonders eschatologisch geladener Abschnitt!
Man hat hier an das urchristliche Abendmahl gedacht. Dal} die
urchristlichen Gemeinden nicht nur Vorleser gehort, sondern ge-
meinsam das Abendmahl gefeiert haben, das ist eine bekannte
Tatsache.® Aber werden hier wirklich blof} die Teilnehmer am
urchristlichen Abendmahl seliggepriesen? Das urchristliche
Abendmahl eréffnet ja den Ausblick auf das eschatologische
Mahl der Vollendeten. Dieses Mahl wird hier als «Hochzeits-
mahl des Lammesy bezeichnet. Der gekreuzigte Christus ist der
Gastgeber in der Vollendung. Alle kultische Freude, die sich in
den urchristlichen Mahlfeiern kundgab ?, ist nur ein schwacher
Abglanz jenes vollendeten Hallelujahs, das diejenigen erwartet,
die von Christus zum Vollendungsmahl geladen sind. Wer aber
geladen ist zu dieser Vollendungsgemeinschaft, das bleibt durch-
aus offen. Wer konnte die Seligpreisung an die Geladenen an-
ders horen als indem er die Spriiche und Gleichnisse Jesu mit-
hort, durch die Menschen aus allen Himmelsrichtungen (Luk.
13, 29) und aus allen Schichten der Beviolkerung (Matth. 22, 9)
zum Hochzeitsmahl gerufen sind!? So wenig in der letzten Se-
ligpreisung die seligen Mértyrer den unseligen Weltmenschen
gegeniiberstehen bleiben, so wenig wird in der vierten Selig-
preisung die Kultusgemeinde als Hort der Seligkeit einer auller-
kultischen unseligen Menschheit gegeniibergestellt. Die Ge-
meinde ist beim Abendmahl gewissermaflen missionarisch nach
aullen hin aufgebrochen: schon damit, dafl sie Abendmahl feiert,
aber iiber das hinaus damit, dafl sie in ihrem Glauben und Lei-
den da ist, ruft sie jedermann auf, mit ihr jenem groflen Halle-
lujah entgegenzuwandern.

So ist der Kern der prophetischen Botschaft, die Johannes zu

8 Vgl. O. Cullmann, Urchristentum und Gottesdienst, 21950.
% Vgl. dazu M. Barth, Das Abendmahl, Passamahl, Bundesmahl und Mes-
siasmahl, 1945; Bo Reicke, Diakonie, Festfreude und Zelos, 1951.

2.



20 W. Bieder, Die sieben Seligpreisungen

vermitteln hat, der gekreuzigte Herr Jesus Christus, der das
Ehrenkleid der Versshnung fiir jeden bereithédlt und bei seiner
Wiederkunft sich als gottlicher Gastgeber zeigen wird. Der
Sprecher der Seligpreisungen, dem der Knecht Johannes dienen
will, ist selber der Inhalt des Heils, fiir das mit der apokalypti-
schen Botschaft dieses Buches geworben wird.

In welcher Gegenwart hat aber der Heilsempféinger zu leben?
Kap. 16, 15 lesen wir die dritte Seligpreisung: <Siehe, ich komme
wie ein Dieb! Selig, wer da wacht und hdilt seine Kleider fest, da-
mit er nicht nackt wandle und man nicht seine Schande sehe!»
Es ist immer wieder aufgefallen, wie sich diese dritte Seligprei-
sung innerhalb des 16. Kapitels wie ein Fremdkoérper ausnimmt.
Man hat schon eine literarkritische Operation vorgenommen
und die soeben verlesenen Worte ins dritte Kapitel verwiesen;
hier wiirden sie im Sendschreiben an die Gemeinde zu Sardes
ausgezeichnet passen. Man sieht aber dann nicht recht ein, war-
um ausgerechnet das fiinfte Sendschreiben eine Seligpreisung
enthalten soll, wo doch alle sieben Sendschreiben, von gering-
fiigigen Umstellungen abgesehen, streng parallel aufgebaut
sind. Wenn man aber den Zusammenhang des 16. Kapitels be-
achtet, dann bekommt die dritte Seligpreisung an ihrem jetzigen
Ort einen ausgezeichneten Sinn. Die Ausgiefung der sechsten
Zornesschale offenbart den allgemeinen politischen Zusammen-
bruch: der Euphrat, der romische Grenzstrom nach Osten *°,
wird ausgetrocknet. Damit ist den Ko6nigen des Ostens, die das
wahre «Licht vom Osten»y nachéiffen, der Weg freigegeben.
Es treten ddmonisierte Herrscher ans Tageslicht. Geschwitzig,
und geschwollen ** verfolgen sie in einer Art satanischer Trini-

1 Galt in Israel der Euphrat als der Grenzstrom des verheiflenen Lan-
des (Gen. 15,18; s. 1. Kon.5,1) und war er die Stelle, an der die Parther
und die Romer aufeinanderstielen, so konnte daraus wohl der Strom zum
mythischen Grenzflull werden, der die Erde von der Stitte der Ddmonen
scheidet (so Lohmeyer, Komm. z. St.).

11 Nicht die Erlésten kommen durch den ausgetrockneten Strom zuriick
(Jes. 11, 15 1.; vgl. Ginza, 524, 33—35), sondern die politischen Gegenmichte
Gottes, fiir die der Kuphrat so etwas wie ein katéxwv war (s. 2. Thess. 2,7)!

12 Im Gegensatz zu hellenistischen und dgyptischen Mysterienanschau-
ungen, wo die Frosche als heilige Tiere galten, wirkt hier wohl nicht nur
die Erinnerung an die dgyptische Froschenplage nach (Ex.8,3), sondern
auch die persische Vorstellung, wonach die F'rische Reprisentanten Ahri-



in der Offenbarung des Johannes 21

tit (16, 13) kein anderes Ziel, als im Kampf gegen den allméch-
tigen Gott sich selber in Harmagedon, d. h. an dem Ort, wo K6-
nige untergehen **, zu zerfleischen. In dieser Zeit eines allge-
meinen politischen Zusammenbruchs und iiberméchtiger, iiber-
menschlicher Bosheit hilft keine pharisdische Verurteilung
einer untergehenden Welt. Vielmehr wird jeder Einzelne auf-
gerufen, die Seligpreisung zu hiéren: «Siehe, ich komme wie ein
Dieb! Selig, wer da wacht und hilt seine Kleider fest, dafl er
nicht nackt wandle und man nicht seine Schande sehe.» Um von
vornherein jede richterliche Verurteilung einer untergehenden
Welt zu verunmoglichen, ist hier mit dem Stichwort «Schande»
darauf hingewiesen, wie gerade der Christ nur von der Be-
deckung leben kann, die ihm vom Verséhner Christus gereicht
wird. Im politischen Zusammenbruch der Endzeit kommt es auf
jeden Einzelnen an: nicht blof drinnen in der kultischen Gemein-
deversammlung, nein, dort drauflen, wo—inderapokalyptischen
Sprache gesprochen (doch wie konnte man hier sachgeméif
anders reden?) — das Tier das Maul aufsperrt (13, 2) und seine
Anbeter findet, wo der Uebermut eines letzten gegengittlichen
Ansturms sich selber der Verurteilung entgegenfiihrt, dort ist
jeder einzelne Horer und Bewahrer der prophetischen Botschaft
zur Bewidhrung gerufen. Dort drauflen vergesse er nicht, daBl
jedes Heil vom Kreuz Christi herkommt und er der Vollendung
entgegenléduft! Dort draullen bleibe er wach bei der ihm zuge-
rufenen Botschaft, die ihn an Christus glauben und auf Chri-
stus hoffen 1a0t!

Das Leben derer nun, die sich im Heilstod Jesu und an seiner
Wiederkunft orientieren und in den politischen Zusammenbrii-
chen ihrer Zeit ihren Mann stellen, geht unweigerlich ihrem
Ende entgegen. Sie haben den Tod vor Augen. Wird das Heil
auch im Sterben da sein? Wir wenden uns der wohl bekannte-
sten, der zweiten Seligpreisung zu (14, 13): «Selig sind die

mans sind (Vendidad 14, 5; 18, 73). Sie kiénnen beurteilt werden als <un
symbole de ’enflure ridicule et de la loquacité criarde» (zit. bei Ch. Briitsch,
I’Apocalypse de Jésus-Christ, 1940, p. 201).

13 Zur Erklirung von Apuoyedv ist es am besten, man denkt an Sach.
12,11 (Klage um Hadad-rimmon im Tal von Megiddo) und an 2. Chron. 35,
20—25 (Klagelied auf Josia). Der Ort, wo mancher Konig ins Gras beillen
mulflte, ist ins Mythische gewachsen.



22 W. Bieder, Die sieben Seligpreisungen

Toten, die im Herrn sterben, von nun an. Ja, der Geist spricht,
sie sollen ausruhen von ihren Mtihen; denn ihre Werke folgen
thnen nach.»

Bei den Toten, die im Herrn sterben, handelt es sich nicht
speziell um die Martyrer der christlichen Kirche, sondern um
Menschen, die dem Tier aus dem Abgrund bis zuletzt widerstan-
den und Christus bis zuletzt Treue gehalten haben. Das «von
nun any bezieht sich nicht auf den Moment des Sterbens, son-
dern auf die Christuszeit: seitdem Jesus Christus «der Erst-
geborene von den Toteny (1, 5) ist und als «Herrscher iiber die
Koénige der Krdey wirklich der Herr, der die Schliissel zu Tod
und Hades in seiner Hand hat (1, 18), ist der Schrecken des Ster-
bens iiberwunden und darf vom Entschlafen der Frommen ge-
redet werden. * Damit formiert sich ein Totenvolk, das seinem
Todesiiberwinder zugeordnet bleibt. Der Christenmensch kann
nun nicht mehr an ein in sich selber ruhendes Jenseits, sei es
hochster Qual, sei es héchster Seligkeit, glauben. Er glaubt
vielmehr an den Herrn, der ihm den Tod zum Schlaf gemacht
und das Jenseits mit Heil erfiillt hat.

Es muf} uns auffallen, dafl unsere Seligpreisung — und nur
von thyr trifft das zu! — eine nihere Erliuterung und Begriin-
dung durch den Heiligen Geist erfihrt. Was Johannes, der
Seher, vom Himmel her als Heilskunde iiber den Toten ver-
nahm, das hat er als Inspirierter aufgenommen und interpre-
tiert. Was fiir alle anderen Seligpreisungen implizit auch gilt,
das wird hier explizit gemacht: sie sind alle sieben vom Himmel
her, von Christus her, aber auf prophetische Interpretation hin
gesprochen! Und offenbar bedarf gerade die Seligpreisung der
im Herrn Sterbenden einer pneumatischen Interpretation, die
schriftlich niedergelegt werden soll.

Mit zwei Stichworten, «Miihsaly und «Werkey, ist das ver-
gangene Leben der Toten bezeichnet. Die hier in Frage kom-
menden Toten haben sich in ihrem Leben abgemiiht und haben
es sich in ihrem Glauben nicht leicht gemacht. Wie das Volk
Israel in seiner ganzen Geschichte mit Unruhe erfiillt war, so
ist auch das neutestamentliche Gottesvolk in unaufhérliche Be-
driangnis hineingestellt. Diese Toten haben in ihren einzelnen

12 Vgl. M. Rissi, Die Zeit- und Geschichtsauffassung der Johannesapo-
kalypse, 1952, S. 36.



in der Offenbarung des Johannes 23

Lebensentscheidungen ein Gesamtwerk geliefert, um das ihr
Herr weil} (2, 2). Ihr arbeitsreiches Glaubensleben ist bei ihnen
zu einem Abschlull gekommen. Die « Ruhey der Toten ist kein
biologisches Faktum, sondern der Ausdruck fiir das Zu-Ende-
Gekommensein aller ihrer Miihsale. Thre Werke gehen nicht
voran, wie das Rabbinen glauben **, sondern folgen ihnen nach.
Sie haben auch keinen Mund, so dal} sie in der Sterbestunde zum
Menschen sagen: Gehe hin zum Frieden, wie das wiederum
durch jiidisches Zeugnis belegt ist. ** Es wird auch kein Ver-
trauen in die Werke gelehrt, wie solches Vertrauen in der man-
dédischen Schrift Ginza in dem schonen Zitat begegnet: «Habet
kein Vertrauen auf die Welt, in der ihr lebt, denn sie gehort
nicht euch! Habet Vertrauen auf die schénen Werke, die ihr
vollbringt. Wenn ihr aus eurem Korper scheidet, konnt ihr euch
auf die Werke eurer Hénde stiitzen!» ¥ Das Nachfolgen der
Werke bedeutet vielmehr die unabtrennbare Zugehorigkeit der
Werke zum Glaubigen: seine Lebensentscheidungen sind keine
von ihm loslésbaren Einzelleistungen, die fiir sich selber Leben
und Atem haben koénnten, sondern Ausdruck seines gliubigen
Seins. Wenn die Werke «wie ein Trauergefolgey den Toten
nachgehen, so haben sie nicht die Kraft, den Toten die Paradie-
sespforten zu 6ffnen, sondern begriinden das «Ausruhen»y der
Toten: weil ihr Glaube und ihr Leben eine volle Einheit war,
weil sie in allen ihren Lebensentscheidungen bis zuletzt die
Werke Jesu Christi festgehalten haben *®, darum gibt es fiir sie
ein wirkliches Zu-Ende-Sein mit aller ihrer Miihsal. Wo dagegen
die Toten und ihre Werke auseinanderklaffen, da ist das Jen-
seits mit der unruhigen Qual erfiillt, die ja gerade durch die
Offenbarung des Johannes oft so schaurig hindurchklingt und
sich in groflen Wehklagen uniiberhérbaren Ausdruck ver-

schafft hat.
So hat die pneumatische Interpretation der zweiten Selig-

15 Sota 3b: R. Schemuel b. Nachman (um 260) hat gesagt, R. Jonathan
(um 220) habe gesagt: Wer ein Gebot ausiibt in dieser Welt, dem eilt es vor-
an und geht vor ihm her in der zukiinftigen Welt (Str.-B. III, S. 817).

16 Str.-B. II, S. 817.

17 M. Lidzbarski, Ginza 1925, S. 23.

18 Es ist vielleicht nicht Zufall, dafl in der Mitte aller sieben Send-
schreiben «der Sieger» zugleich als der bezeichnet wird, der die Werke
Christi bis ans Ende festhilt (2.26).



24 W. Bieder, Die sieben Seligpreisungen

preisung klargestellt: die in dem Herrn Sterbenden sind Men-
schen, die in einer vollen und ganzen Lebensentscheidung fiir
Christus in extremis wirklich zum Ende aller ihrer Miihsal ge-
kommen sind. Man mufl aber zum vollen Verstindnis dieser
Seligpreisung auch hier den Zusammenhang beachten, in dem
sie steht. Es mull uns auffallen, dafl dieses Heilswort sich in
einem letzten Endes missionarischen Zusammenhang findet.
Drei Engelrufe erschallen. Der eine Engel hat ein ewiges Evan-
gelium zu verkiindigen. Er fliegt im Zenith, d. h. seine Bot-
schaft ist universal fiir die ganze Welt bestimmt. Er ruft jeder-
mann zur Bule auf mit den Worten: «Fiirchtet Gott und gebet
ihm die Ehre; denn die Stunde seines Gerichtes ist gekommen,
und fallet nieder vor dem, der den Himmel und die Erde und
das Meer und die Wasserquellen gemacht haty (14, 61£.). Der
zweite Engel proklamiert den Sturz der Weltstadt Babel (14, 8).
Der dritte Engel warnt vor der Anbetung des Tieres mit allen
ihren verhéngnisvollen Folgen, H&ilt man sich diesen Zusam-
menhang vor Augen, so wird man die Seligpreisung nicht ein-
fach als eine Beschreibung der christlich Entschlafenen ver-
stehen konnen. Sie selber gehort ja zum «ewigen Evangelium»
hinzu! Mit ihr wird also jedermann zu diesem heilvollen Ster-
ben, d. h. aber zu einem heilvollen Leben der Entscheidung fiir
Christus gerufen, das diesem heilvollen Sterben entgegeneilt.

Aber ist denn das so selbstverstindlich, dafl der in einem vol-
len und ganzen Lebensvollzug sterbende Gléubige geladen
bleibt zum Hochzeitsmahl des Lammes? Ist denn der Tod wirk-
lich nur ein Uebergang vom einen zum anderen? Ohne Bruch
und Gefdhrde? Die fiinfte Seligpreisung, der wir uns jetzt zu-
wenden wollen, fiihrt uns ein Stiick weiter: «Selig und heilig
der, der teilhat an der ersten Auferstehung!» (20, 6). Zwischen
dem Abendmahlsleben der Gemeinde und dem Hochzeitsmahl
des Lammes steht nicht nur der Tod, sondern das Gericht. Wie
wird der Mensch, der still und friedlich im Herrn entschlafen
ist, im Gericht bestehen koénnen? Kraft seiner Werke? Und
wenn nicht seiner Werke, so doch seines (Glaubens in den
Werken? Kraft seines gliubigen Liebensvollzugs? Nein! Son-
dern kraft der Auferstehung, kraft eines géttlichen Eingriffs,
kraft eines zweiten, abschlieBfenden Schopfungswerkes. An un-
serer Stelle ist mit ausdriicklicher Einschrinkung nicht von der



in der Offenbarung des Johannes 25

allgemeinen Auferstehung gesprochen, wohl auch nicht von der
Auferstehung der Mértyrer, sondern von der Auferstehung der
Glaubigen, die dem Letzten Gericht entreit. Aber auch hier
werden keine Klassifizierungen vorgenommen. Eg wird nicht
von vornherein protokollarisch festgelegt, wer an dieser ersten
Auferstehung teilhat. Der Heilruf ertdnt ja, damit jedermann
hore, der Ohren hat zu héren. Wer an der ersten Auferstehung
teilgewinnt, bleibt offen. Es ist bezeichnend, dall nur hier neben
das Wortchen «seligy das andere Wortlein «heilig» tritt, Der
«Heiligey ist der Mensch, der Gott gehort, den Gott kennt. Die-
ser in besonderer Weise gotteigene Mensch, der ganz und gar
auf ihn geworfen bleibt, er eilt der Auferstehung entgegen. Gott
148t sein Werk nicht fahren, sondern hilt ihm die Treue. Darin
griindet letzten Endes alles Heil fiir den Menschen.

Blicken wir zuriick. Wen trifft die siebenfache Seligpreisung
in der Offenbarung des Johannes? Antwort: Den Horer und Be-
wahrer der prophetischen Botschaft, der im politischen Zu-
sammenbruch seiner Zeit das Kleid der Vers6hnung vom Heils-
tod Jesu Christi entgegennimmt und dem verheillenen Freuden-
mahl der Vollendung entgegeneilt, der von seinem miihevollen
Lebenswerk im Glauben an seinen Herrn im Tode zur Ruhe
kommt und in der Teilnahme an der Auferstehungswelt dem
Schrecken des Gerichtes entnommen ist. So hat er an der Fiille
des Heils, worauf die Siebenzahl hindeutet **, Anteil.

Aber nun meldet sich eine Frage: wird mit allen sieben Selig-
preisungen nur beschrieben, was im Hoéren, Glauben, Beken-
nen, Leiden und Sterben christlich fromm verlduft? Wir haben
ja mehr als einmal darauf hingewiesen: hier werden nicht Mér-
tyrer den Weltmenschen, nicht die Kultusgemeinde der auller-
kultischen Menschheit, nicht der Fromme der untergehenden
Welt gegeniibergestellt. Es werden vielmehr die Fenster zur
‘Welt aufgerissen, und es wird mitten im Erdréhnen des Weltge-
richts zum Heilsempfang gerufen. Man kann in Anlehnung an
alttestamentliche Vorbilder 2° in den Seligpreisungen eine Zwi-

1% Zur Bedeutung der Siebenzahl in der Apokalypse vgl. das anregende,
allerdings auch konstruktionsfreudige Buch von A. Farrer, A Rebirth of
Images, 1949, p. 36—90.

2 Spr. 3,13; vgl. dazu B. Gemser, Spriiche Salomos, 1937; ZAW NI 10,
1933, S. 185, Anm. 1; ThW IV, 368, Anm. 30.



26 W. Bieder, Die sieben Seligpreisungen

schenform zwischen Aussagewort und Mahnwort sehen. Dann
blickt der Rufer des Heils wohl einerseits hin auf das, was da ist:
auf das Lieben des Glaubens an Christus, er blickt aber zugleich
auch hin auf das, was werden und geschehen soll: dafl Menschen
zum Glauben kommen und im Glauben beharren. So treten die
sieben Heilsworte in der Offenbarung des Johannes nicht nur in-
haltlich, sondern auch formal in missionarische Beleuchtung.
Wenn auch der Gesamttenor des Buches darauf hinauszulaufen
scheint, dafl aus dem allgemeinen Weltuntergang nur die 144 000
gerettet werden sollen, so verwehrt es uns der letzten Endes
auch missionarische Charakter der sieben Seligpreisungen, bei
einer starren Gegeniiberstellung der Verfluchten und der Er-
losten stehenzubleiben. Wohl ist nirgends im Neuen Testament
so wie gerade hier Welt und Gemeinde durch eine scheinbar
uniiberbriickbare Kluft getrennt. Und doch lesen wir in einem
Hymnus: «Wer muf} dich nicht fiirchten, o Herr, und preisen
deinen Namen!? Denn du allein bist heilig, daf alle Heiden kom-
men werden und anbeten vor dir, weil deine Taten des Rechtes
offenbar geworden sind» (15, 4). Ueber die Klage der Krden-
konige hinaus, die mit ihrer Weltlust und Ueppigkeit einsam
geworden sind, ist von der Einlieferung ihrer Herrlichkeit in die
himmlische Stadt gesprochen (21, 24), Und vor allem sind an
der wichtigen Stelle 14, 6 die Kirdenbewohner, die im Gegensatz
zur Gemeinde stehen, durch das ewige Evangelium zur Umkehr
gerufen. Das deutet auf eine universale Bufimdglichkeit, ist
doch Gott nach 3, 5 ein freier Herr iiber das L.ebensbuch, in dem
die Erwidhlten verzeichnet stehen: kann er ausradieren, so kann
er auch neu eintragen! So deutet vieles darauf hin, dafl die Of-
fenbarung weder einer Allversohnungslehre noch einem ab-
strakten doppelten Ausgang der Menschheit dienstbar gemacht
werden kann.

Damit werden wir aber mehr und mehr von dem Menschen,
der das Heil empfangen soll, hingewiesen zu dem Gott, der das
Heil in den Hénden hilt und sich durch die ganze Offenbarung
des Johannes hindurch als der freie Herr des Heils erweist. Die
sieben Seligpreisungen ruhen nicht in sich selber. Die Totalitét
der Siebenzahl kann uns nicht Veranlassung geben, das Heil
etwa im Christenmenschen aufgehen zu lassen. Die Offenba-
rung des Johannes leitet uns selber an, die Heilsworte in Gott



in der Offenbarung des Johannes 27

zu verankern. Sie werden vom achtmal ausgesprochenen Got-
tesnamen iiberhoht, umfallit und getragen, der gerade dem letz-
ten Buch der Bibel eigen ist. Dreimal lesen wir von dem, der
«da ist und der da war und der da kommt» (1, 4. 8; 4, 8). Zwei-
mal héren wir von dem, «der da ist und der da wary (11, 17;
16, 5). Dreimal endlich heilit es: «Ich bin da als das Alpha und
das Omegay (1, 8; 21, 6; 22, 13) oder: «Ich bin der Erste und
der Letzte und der Lebendige» (1, 17) .. An allen acht Stellen
handelt es sich, was wir hier im einzelnen nicht darlegen kon-
nen, um ein- und denselben Gottesnamen. Was besagt dieser
Gottesname? Der Ausgangspunkt ist die Gegenwart weder
einer nichtchristlichen Welt noch einer christlichen Gldubig-
keit, sondern die Gegenwart des redenden Gofttes («Ich bin»
oder «Ich bin day). Von dieser Gegenwart wird zuriickverwie-
sen in eine Vergangenheit, in der dieser gegenwértige Gott in
Gericht und Gnade gehandelt hat, und es wird vorausverwie-
sen, nicht in eine abstrakte Zukunft — es heillit nirgends: <er
wird sein»! —, sondern in die endgeschichtliche Treue des Got-
tes, der die Seinen, die um das Kommen des Herrn rufen (22,
20), nicht im Stiche lassen wird. *?

Was endlich die Bezeichnungen Gottes oder Christi als
Alpha und Omega betrifft, so diirfen wir hier nicht nur in An-
lehnung an antike Buchstabenspekulationen die Aussage fin-
den, daBl Gott alle Elemente umfafit und in sich trégt **, sondern
miissen der Wendung das Zeugnis entnehmen, dall er als der
Herr der Elemente von seiner heilsgeschichtlichen Vergangen-
heit her in seine heilsgeschichtliche Zukunft hineinschreitet.
Denn sowohl Gott der Herr (1, 8) als auch Jesus Christus (22,

2 Man mull 1,8b als Interpretation von 1,8 a verstehen. Dann kommt
man durch Beiziehung von 1, 17, das 22, 13 entspricht, wieder auf die Acht-
zahl.

2 Zweimal wird in hymnischen Stiicken nur von dem gesprochen, der
«da ist und der da war» (11, 17; 16, 5). Das hingt damit zusammen, dal es
sich das eine Mal um ein hymnisches Stiick mit Vollendungscharakter han-
delt, so dab in der Tat nicht mehr von dem kommenden Gott gesprochen
werden muf}, und daB an der zweiten Stelle der Engel den Vollzug des gott-
lichen Gerichtes ausspricht, was ebenfalls verstehen 1a8t, warum das Zeug-
nis vom kommenden Gott ausfallen kann.

3 F. Dornseiff, Das Alphabet in Mystik und Magie, Stoicheia (Studien
zur Geschichte des antiken Weltbildes und der griech. Wissenschaft, hrg.
von F'. Boll), 1922, S. 123.



28 W. Bieder, Die sieben Seligpreisungen

13) werden als Alpha und Omega bezeichnet. Damit ist ausge-
sprochen, daB fiir Johannes die elementeniiberlegene Herrschaft
Gottes sich an die Gestalt Jesu Christi, des gekreuzigten, er-
hohten und wiederkommenden Herrn festgebunden hat und
dal er in und mit ihm der Herr der Weltgeschichte ist; dal es
also keinen Anfang und kein Ende der menschlichen Geschichte
ohne diese Bindung Gottes an Christus geben kann. Dem Gott,
den Johannes zu bezeugen hat, hat es wohlgefallen, in Vergan-
genheit, Gegenwart und Zukunft sich in Jesus Christus zu
offenbaren und in ihm der Erste und der Letzte und eben so der
«Allmiichtigey (1, 8) zu sein.

Wie nun die Siebenzahl fiir die Seligpreisungen bedeutsam
ist, so die Zahl Acht fiir diese der Offenbarung des Johannes
eigentiimliche Gottes- und Christusbezeichnung.* Das acht-
malige Auftauchen dieser Gottes- und Christusbezeichnung
weist auf den achten Tag, der die Siebentagewoche beschliefit.
Der achte Tag ist der Auferstehungstag Jesu Christi. An ihm,
dem «Herrentagy (1, 10), hat Johannes die Christusvision emp-
fangen, von der im ersten Kapitel die Rede ist und von der aus
die Offenbarung Johannes sich entrollt. Dieser achte Tag ist das
Zeichen der neuen Christus- und Gotteszeit, in der die sieben-
fache Seligpreisung laut wird. Damit wird das Heil, das in
siebenfacher Entfaltung durch Vermittlung des Johannes wirk-
lich zum Menschen kommt, in héchster Konzentration in den
Auferstandenen hineinverlagert. Er ist fiir den Heilsempfinger
der Heilstrdger. Die Stimme, die im 12. Kapitel vom Himmel her
ertont, verkiindet es uniiberhorlich: «Jetzty, d. h. gerade dann,
wenn der Drache auf die Erde geworfen wird und das Bose sei-
nen Kampf gegen den Christus anhebt, «ist das Heil — und da-
mit Sieg und Hilfe fiir den Menschen! — unsrem Gott und die
Vollmacht seinem Christus gewordens (12, 10). Die Totalfiille
des Heils, die die Siebenzahl andeutet, ist und bleibt hineinge-

# Die Zahl Acht ist auch im 1. Buch der sibyllinischen Orakel verwer-
tet. °Inoodg wird als 888 gedeutet (I, 326—331). Vielleicht ist auch Noah als
Prototyp Christi gesehen: als letzter der achtkopfigen Familie betritt er
das Land (I, 280), wie Christus (I, 344) heifit auch Noah (I, 269) mwe@uiayuévog
(warum iibersetzt E. A. Kurfel in seiner schénen Ausgabe der sib. Orakel
das fragliche Wort mit «Erretter> [S.47]?). Man denke auch an die acht-

eckigen Taufkapellen, in denen Menschen sich dem Auferstandenen angelobt
haben.



in der Offenbarung des Johannes 29

nommen in den Gott, der sein volles Heil in den auferstandenen
Christus gelegt hat. An dieser Fiille darf der Mensch so teil-
bekommen, dafB er sich zu den 144 000 Versiegelten rufen 140,
die das aus Juden und Heiden sich rekrutierende Volk des
Neuen Bundes darstellen.

Sollte er aber je versuchen wollen, das Heil aus den Hénden
des Auferstandenen wegzunehmen und in seine eigenen Héinde
zu legen, so wiirde ihn das Gericht treffen, das der Apokalypti-
ker auf das Tier aus dem Abgrund herunterkommen sieht. Von
diesem Tier heillt es bezeichnenderweise 17, 8: «welches war
und ist nicht und wird gegenwiirtig seiny. Hier haben wir eine
deutliche Parodie der achtfachen Gottesbezeichnung vor uns.
Was ist damit iiber die Gegenmacht Gottes ausgesprochen, in
deren bedenkliche Nihe der sich des Heiles beméchtigende
Mensch gerét? Diese Gegenmacht Gottes, die man nicht blof
politisch eingeschriinkt vom romischen Reich verstehen darf,
hat wohl eine finstere Vergangenheit und wohl eine ins Ver-
derben fiihrende Zukunft. Sie hat aber keine Gegenwart! Damit
ist ausgesprochen: wer das Heil in die eigene Hand nehmen,
d. h. weder an dieses Heil glauben noch auf dieses Heil hoffen
will, der beraubt sich der fiir einen Christenmenschen einzig
moglichen Gegenwart Gottes, der das Heil dem gibt, der sich
ganz und gar nur auf ihn geworfen weifl. Er nimmt damit den
Charakter des Tieres an: dieses lebt von einer Vergangenheit,
die unheilvolles Gewesensein darstellt, und hat eine Zukunft
vor Augen, die sein eigenes Verderben verhiillende Illusion
ist. Damit stehen wir wieder genau an der Stelle, wohin uns die
sieben Seligpreisungen schon gefiihrt haben: Selig ist der, der
heilig ist, der sich dessen, und dessen allein, getristet, daf der
Herr, der in der Auferstehung Jesu Christi seine Herrlichkeit
kundgetan hat, ihn als die ihn bestimmende, aufrufende, richten-
de und rettende Gegenwart kennt.

Der christliche Schriftgelehrte, der zum Himmelreich gelehrt
ist (Matth. 13, 52), als den wir den Verfasser der Offenbarung
des Johannes verstehen diirfen, hat mit seinem siebenfachen
Heilsruf der innerlich angefochtenen und &uBerlich angefein-
deten Christenheit Kleinasiens gegen das Ende des ersten Jahr-
hunderts einen unschitzbaren Dienst getan. Er, der in konig-
licher Freiheit alle moglichen fremden Gedankenmaterialien



30 L. Pinomaa, Die Heiligung bei Luther

sich assimiliert und dazu verwendet hat, um die Christusge-
schichte in seiner Weise zu interpretieren, er, der kriftige
Visionér, der leidenschaftliche Prophet und Verkiinder des
gottlichen Rechtes, er hat in seiner Zeit, die unheilschwanger
ihm vor Augen stand, allen seinen Mitbriidern und Mitgenossen
in der Triibsal (1, 9) zugerufen, all ihr Heil im Leben und im
Sterben in dem Manne zu suchen, dessen Tod sie verkiindigen
und um dessen Kommen sie bitten. So will das letzte Buch der
Bibel, das Luther nicht gemocht und Calvin nicht ausgelegt hat,
allen Bedenken, die wir ihm gegeniiber auf dem Herzen haben
mogen, zum Trotz der Berufung zum Heil dienen, das in Chri-
stus dem Menschen gegeben ist.

Glarus. Werner Bieder.

Die Heiligung bei Luther.

Die Glaubensgerechtigkeit als der zentrale Inhalt der Re-
formation erweckt immer wieder dieselbe Frage: I'iihrt die
freie, unbeschrédnkte Gnade nicht zu bedenklichen Folgerungen
in sittlicher Hinsicht? Wie steht es mit dem sittlichen Wirken
des Menschen, wenn doch letztlich alles vergeben wird? Was
wird aus der Heiligung und aus dem neuen Leben, wenn die
Vergebung nicht in irgendeiner Weise begrenzt wird?

Die Begegnung der lutherischen Welt mit der reformierten
Welt in der 6kumenischen Bewegung macht diese Fragen um so
brennender. Immer wieder hat man Grund zu fragen, ob es sich
nicht so verhélt, dal das Luthertum wohl den innersten Kern
des Evangeliums richtig verstanden hat, aber die Folgerungen,
das praktische Leben sich nicht recht hieraus entfaltet hat. Des-
halb ist es begriindet, an Luther selber diese Frage zu studieren.
Wie sah er die Rechtfertigung und Heiligung in ihrer gegen-
seitigen Wechselwirkung?

Um Luther an diesem Punkt richtig zu verstehen, ist es not-
wendig, zuerst einen Blick auf Augustin in dieser Hinsicht zu
werfen. Bei Augustin trifft man viele Wendungen, die besagen,
dafl der gerechtfertigte Mensch wahrhaft gerecht ist, dafl aber
dennoch auch von ihm gesagt werden mul, er sei zugleich noch
slindig. Er ist teilweise gerecht und teilweise siindig. In dem



	Die sieben Seligpreisungen in der Offenbarung des Johannes

