Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 9 (1953)

Heft: 4

Artikel: Ursprung und Pragung des christlichen Apostolates
Autor: Lohse, Eduard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-879011

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-879011
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ed. Lohse, Ursprung und Prdgung des christlichen Apostolates 259

den Vater, zu vergessen. Das aber darf sie nicht. Denn auch die
héchsten Namen sind Jesus von Nazareth gegeben —:

zur Ehre Gottes, des Vaters.

Ziirich. Ludwig Koehler.

Ursprung und Prigung
des christlichen Apostolates.

«Den Aposteln wurde fiir uns von dem Herrn Jesus Christus
das Evangelium verkiindigt, Jesus Christus wurde von Gott
ausgesandt, Christus von Gott und die Apostel von Christus.
Es geschah beides in rechter Ordnung nach dem Willen Gottes.
Als sie Auftrige erhalten hatten und durch die Auferstehung
unseres Herrn Jesus Christus mit Gewillheit erfiillt worden
und voll Glauben im Wort Gottes waren, zogen sie aus mit der
Freudigkeit des Heiligen Geistes, um das Evangelium zu ver-
kiindigen, dafl die Konigsherrschaft Gottes nahe sei» (1. Clem.
42, 1—3). Diese Worte des ersten Clemensbriefes, Ende des
ersten Jahrhunderts von Rom nach Korinth gerichtet, entspre-
chen dem Bild, das sich die heidenchristliche Kirche von der
Aussendung der Apostel macht: Christus hat die Zwolf als Apo-
stel erwéhlt, und mit ihrem Apostelamt ist der Missionsauftrag
verbunden. * Als Gesandte Jesu Christi sind sie notwendig Mis-
sionare. So sind sie in alle Lande hinausgezogen, haben tiberall
Gemeinden gegriindet und diesen die rechte Ordnung gegeben.
Ja nicht nur dieses, sondern sie haben auch dafiir gesorgt,
dafB der Kirche die rechte und wahre Lehre iiberliefert werde. *
Hilt sich die Kirche in der Auseinandersetzung mit Héreti-
kern und Andersgldubigen allein an die iiberlieferte apostoli-
sche Wahrheit, so ist sie gefeit gegen Irrtum und Verfiihrung
und kann als Hiiterin der Rechtgldubigkeit gegen alle feindli-
chen Angriffe bestehen.

Diese mit kurzen Strichen skizzierte Anschauung ist zwar
in spiterer Zeit noch in Einzelheiten ausgestaltet oder abge-

1 Vgl. z. B. Justin, Apol. 1, 39; Dial. 110, 2; Hermas, Sim. IX 25, 2.
2 V'gl. die unter dem Namen der Apostel herausgegebenen Schriften wie
die Didache, die Epistula Apostolorum, die Apostolischen Konstitutionen u. a.

17 *



260 Ed. Lohse, Ursprung und Prdgung des christlichen Apostolates

dndert worden, aber im Kern ist sie bereits zur Zeit der Wende
vom ersten zum zweiten nachchristlichen Jahrhundert vorhan-
den. Wir nehmen darum die genannten Worte des ersten Cle-
mensbriefes zum Ausgangspunkt, um zu fragen, wo der Ur-
sprung des christlichen Apostolates zu suchen ist und wodurch
die Ausprigung dieses Amtes der Kirche bestimmt und geformt
wurde. Denn eben jene erste Zeit, in die die Ausbildung des
christlichen Apostolates gehort, liegt fiir uns noch weithin im
Dunkeln. * Und dieses Dunkel ein wenig aufzuhellen, soll das
Bemiihen unserer Untersuchung sein.

1

Das Wort éméotohog — der griechischen Sprache als Bezeichnung fiir
die Aufgabe, die ein Mensch zu erfiillen hat, nahezu vollkommen unbekannt *
— ist Uebersetzung der spétjiidischen Bezeichnung schaliach. Wir wissen
durch Zeugnisse der Kirchenviter® und vor allem aus der rabbinischen
Literatur® daB der Ausdruck schaliach/dmésTolog aus dem Rechtsleben
stammt und besagt, dall der von jemandem beauftragte Gesandte Vollmacht
hat, wie sein Auftraggeber selbst zu entscheiden.” Der Gesandte gilt so

3 Vgl. H. v. Campenhausen, Der urchristliche Apostelbegriff, Studia
Theologica 1948, S. 96—130, bes.. S. 127.

% Vgl. dazu Rengstorf, ThWB I, S.406{.; v. Campenhausen, a.a.O.,
S. 100.

5 Diese hat A.v.Harnack herangezogen, um die Ableitung des christ-
lichen Apostelbegriffes aus dem Judentum nachzuweisen; vgl. Mission und
Ausbreitung des Christentums in den ersten drei Jahrhunderten, *Leipzig
1924 1, S. 340 ff. und H. Lietzmann, An die Rémer, *Tiibingen 1933, S. 24.

¢ Vgl. dazu: S. Kraul}, Die jiidischen Apostel, Jewish Quaterly Review
1905, S. 8370—382; H. Vogelstein, Die Entstehung und Entwicklung des
Apostolates im Judentum, Monatsschrift fiir Geschichte und Wissenschaft des
Judentums 1905, S. 427 ff.; derselbe, The Development of the Apostolate,
Hebrew Union College Annual, Cincinnati 1925, S.99—123; S. Kraull, in:
Encyclopaedia Judaica III, S.1ff.; P.Billerbeck, Kommentar zum NT aus
Talmud und Midrasch, Miinchen 1926 III, S. 2 ff.; K. H. Rengstorf, ThWB I,
S. 406 ff.; Kd. Lohse, Die Ordination im Spétjudentum und im Neuen Testa-
ment, Gottingen 1951, S. 60—63.

” Die Gleichsetzung von é&mwdotolog und schaliach ist auch von Hierony-
mus ausdriicklich bezeugt, vgl. Rengstorf, a. a. O., 8. 414. Nachdem Rengstorf
die Vorarbeiten von Kraull, Vogelstein und Billerbeck zusammenfassend
ausgewertet hat, diirfte der jiidische Ursprung des Apostelbegriffes nicht
mehr in Zweifel zu ziehen sein. Trotzdem meint H. Mosbech, Studia Theo-
logica II, 1950, S. 187 f.: «One might think that choosing the term d&médoTolog
was a mere accident.»



Ed. Lohse, Ursprung und Prdgung des christlichen Apostolates 261

viel wie der, der ihn sendet, d.h. er ist sein bevollmiichtigter Reprisen-
tant. 8

Wir konnen hier nicht das jiidische schaliach-Institut im einzelnen er-
liiutern, sondern nur einige Beispiele anfiihren, die uns seine Eigenart ver-
anschaulichen sollen. Durch einen schaliach konnte man z. B. ein Verlobnis
rechtsgiiltig abschliefen.® Ebenso war es miglich, eine Ehe durch einen
bevollmichtigten Abgesandten aufldosen zu lassen, indem man diesem einen
Scheidebrief iibergab und ihn das Scheidungszeremoniell vollziehen liel3. °
Der schaliach hatte sich bei allen Auftragen streng an die ihm erteilte Wei-
sung zu halten und durfte sie auch nicht im geringsten iiberschreiten. So
war es z.B. zuliissig, durch einen autorisierten Vertreter die Pristerhebe
von der Ernte absondern zu lassen. Aber diese Abgabe wurde sofort un-
giiltig, wenn der schaliach nur 1% mehr abhob, als dem Auftrag entsprach.*!
Weil der schaliach als Beauftragter seines Herrn geradezu mit diesem iden-
tifiziert werden kann, kommt ihm besondere Ehre zu, wie auch im alten
Orient dem Boten eines Konigs die gleiche Achtung bezeigt wurde wie die-
sem selbst(1. Sam. 25, 40 £.).

Das Verhéltnis des schaliach zu seinem Auftraggeber gehort also, wie
wir sehen, in die rechtliche Sphére. *? Das gilt auch fiir die hdufig bezeugte
Praxis, dall die oberste jiidische Behorde, das Synedrium, Gesandte ab-
schickte, die bestimmte Anweisungen rechtlichen oder religiosen Inhaltes
an einzelne jiidische Gemeinden iiberbringen sollten. Sogar die beriihmtesten
Gelehrten haben diesen Dienst getan. * Ebenso wie der von einem Einzelnen
beauftragte schaliach ist auch der Abgesandte eines ihn bevollméichtigenden
Kollegiums nichts anderes als Repriisentant seiner Auftraggeber und hat
allein ihrer Anweisung zu entsprechen.

Schaliach ist also nicht ein Titel, der auf Grund eines festen Amtes
ijemandem bheigegeben wird, sondern lediglich Bezeichnung fiir denjenigen,
der einen fest umgrenzten und zeitlich befristeten Auftrag zu erfiillen hat. 1
Ist sein Auftrag erfiillt, so ist auch seine Funktion als schaliach beendet.

11.

Diesem jiidischen Verstindnis entsprechend findet sich das
Wort é¢méorohog auch an einigen Stellen im Neuen Testament:

8 Vgl. die Formel «Der Abgesandte eines Menschen ist wie dieser selbst»
(Ber. V, 5), vgl. Joh. 13, 16, weitere Stellen bei Billerbeck, a. a. 0., S. 2.

% Qid. I, 1 u. 6.; vgl. Rengstorf, a. a. 0., S. 415.

10 Gittin IV, 1.

1 Ter. IV, 4. Auf diese Stelle, die die Bedeutung des dem schaliach
erteilten Auftrages besonders gut kennzeichnet, ist bisher noch nicht auf-
merksam gemacht worden.

12 Aufgezeigt von Rengstorf, ThWB I, S. 414 {.

13 Belege ThWB I, S. 416 ff.

1% Der erteilte Auftrag war in einem Schreiben festgelegt, vgl. Act. 9, 2;
22, 5; 28, 21. ‘



262 Ed. Lohse, Ursprung und Prdgung des christlichen Apostolates

2. Kor. 8,23 und Phil. 2, 25 wird erwédhnt, dafl einzelne Gemein-
den dméotohor absenden, um Geld und andere Gaben zu iiber-
bringen. Und was wir Act. 13, 1—3 iiber die Aussendung des
Barnabas und des Saulus in Antiochia erfahren, entspricht —
obwohl das Wort aréarohog hier fehlt — durchaus dem, was wir
sonst iiber die Aussendung bevollmichtigter scheluchim wis-
gen. *® Mit dem jiidischen Verstindnis des Apostelbegriffes
stimmen auch die Nachrichten der Evangelien iiber die Wirk-
samkeit der zwolf Jiinger zu Lebzeiten Jesu iiberein. Nur im
Zusammenhang mit ihrer zeitweiligen Aussendung legen ihnen
Markus (6, 30) und Matthdus (10, 2) die Bezeichnung Apostel
bei (vgl. Luk. 6, 13; 9, 10). Wie die jiidische Beho6rde ihre
Abgesandten meist zu zweien ausschickte, so wurden auch
die Jiinger Jesu paarweise ausgesandt?®*® und galten also als
Apostel Jesu. Aber mit ihrer Riickkehr zu Jesus ist ihre Funk-
tion beendet, und infolgedessen werden sie auch nicht mehr
Apostel genannt. Es bleibt also auch in den synoptischen Evan-
gelien dabei, dal} dr6cTodog nur Funktions-, nicht Amtsbezeich-
nung ist. Freilich weicht Lukas an einigen Stellen von dieser
Regel ab — 11,49, 17, 5; 22, 14; 24, 10 —; doch diese Frage wird
unten noch zu erértern sein.

Wenn die Gruppe der engsten Jiinger Jesu zusammenfas-
send charakterisiert werden soll, so werden sie einfach «die
Zwolfy (of dbdexa) oder «die zwolf Jiingery (of ddeka padnroi)
genannt. Dal} dieser Kreis der Zwolf tatsidchlich auf Jesu Be-
rufung und Griindung zuriickgeht, wird man schwerlich —
obwohl es verschiedentlich versucht wurde ** — bestreiten kon-
nen. Denn es ist kaum denkbar, dall bei nachtriglicher Kon-
struktion auch der Verridter Judas in den engsen Kreis der
Vertrauten Jesu eingefiigt worden wire. Wir werden daher
den Nachrichten der Evangelien, die den Zwdolferkreis auf

15 V'gl. dazu Ed. Lohse, a. a. 0., S. 71—74.

16 Mark. 6, 7; Luk. 10, 1. A. Schlatter, Der Evangelist Matthius, Stutt-
gart 1948, S. 825, macht darauf aufmerksam, dafB die Jiingerverzeichnisse die
Namen paarweise zusammenordnen, wie auch in den Pirqe Aboth I, 4 ff. die
Namen der Rabbinen in Paaren iiberliefert sind.

7 So z. B. J. Wellhausen, Einleitung in die drei ersten Evangelien, 2Ber-
lin 1911, S.138—147; J. Weill, Das Urchristentum, Goéttingen 1917, S. 33 f.
Weill’ Versuch, das dwbdexa in 1. Kor. 15,5 mit Hilfe der Textkritik zu be-
seitigen, ist nicht haltbar.



Ed. Lohse, Ursprung und Prigung des christlichen Apostolates 263

Jesu Einsetzung zuriickfithren, Glauben schenken diirfen.
Aber selbst wenn man Zweifel daran aufrechterhalten wollte,
dafl Jesus selbst die Gruppe der Zwolf ausgewéhlt und gesam-
melt habe, so mufl doch unbestreitbar feststehen, dafl der Zwdol-
ferkreis in die allerélteste Zeit der christlichen Gemeinde zu-
riickreicht, zumindest bereits vor der Bekehrung des Paulus
vorhanden war. Denn wie aus 1. Kor. 15, 5 hervorgeht, ist der
zusammenfassende Name des Kollegiums von Anfang an oi dudeka
gewesen. Auch Act. 6, 2, in einem Stiick alter Ueberlieferung,
die Lukas in sein Werk eingebaut hat, heiflen sie oi ddeka. Sie
sind es, die dem Bericht nach die zwischen Hellenisten und
Hebriern in der Gemeinde aufgebrochenen Schwierigkeiten
schlichten und den Kreis der Sieben als Fithrung des helleni-
stischen Teiles der Gemeinde anerkennen (Act. 6, 1—6).

Warum die Zahl des engsten Jiingerkreises gerade auf zwolf
beschrankt ist, erfahren wir aus Matth. 19, 28 (vgl. Luk. 22, 30).
Jesus sagt zu seinen Jiingern: «Amen, ich sage euch, daf} ihr,
die ihr mir nachgefolgt seid, bei der Wiedergeburt, wenn der
Menschensohn auf dem Thron seiner Herrlichkeit sitzt, eben-
falls auf zwolf Thronen sitzen und die zwolf Stimme Israels
richten werdet.» Damit ist ein messianischer Anspruch auf das
ganze Volk Israel erhoben, jeder der zwolf Jiinger ist einem
der zwolf Stéimme zugeordnet. Dieses Wort geh6rt ohne Frage
sehr alter Ueberlieferung an, denn hier wird ebenso wie Matth.
10, 5. 23 und 15, 24 Verheilung und Anspruch auf Israel be-
schriankt. ** Die Ankunft des Menschensohnes und das messia-
nische Gericht stehen in né#chster Zukunft bevor. Dieser
eschatologischen Schau entsprechend ist die Bedeutung des
Zwolferkreises zu verstehen.

Das gilt auch fiir die Nachrichten, die wir iiber die Wirk-
samkeit des Zwolferkreises in der dltesten Zeit der Urgemeinde
haben. Die Apostelgeschichte berichtet, der Auferstandene habe
den Zwolfen ausdriicklich befohlen, nicht von Jerusalem zu
weichen, sondern dort die Erfiillung der Verheilung zu er-
warten (Act. 1, 4). Wir spiiren auf Schritt und Tritt in den
ersten Kapiteln der Apostelgeschichte, wie stark die Urge-

18 Vgl. z, St. J. Schniewind, Das Evangelium nach Matthius, *Géttingen
1950, S.207; ferner: H. Mosbech, Apostolos in the New Testament, Studia
Theologica II, 1950, S. 185 1.



264 Ed. Lohse, Ursprung und Prdgung des christlichen Apostolates

meinde und der Zwolferkreis von der Erwartung des baldigen
Endes bestimmt waren, so dall der Schreiber des Werkes mit
dieser alten Ueberlieferung kaum in Einklang zu bringen ver-
mag, dall eben diese Zwdolf die Zeugen ihres Herrn in Jeru-
salem, in ganz Judéia und Samaria und bis an das Ende der Erde
sein sollten (Act. 1, 8). Tatséchlich ndmlich bleiben sie in der
Heiligen Stadt und ergéinzen die durch den Tod des Judas ent-
standene Liicke durch Zuwahl des Matthias, um damit fiir die
baldige Parusie die Heilsgemeinde vollstindig zu repriisentie-
ren (Act. 1, 15—26). Sie denken gar nicht daran, missionarisch
zu wirken, sondern richten ihre Verkiindigung nur an Israel.
Dieser Tatbestand darf von uns nicht dadurch iibersehen wer-
den, dall die Apostelgeschichte haufiger den Titel Apostel ver-
wendet. Denn es 146t sich zeigen, dafl diese Bezeichnung sicher
erst dem Sprachgebrauch des Verfassers des Werkes angehort,
fehlt sie doch in den alten Reden und Ueberlieferungsstiicken.
Sie findet sich hdufig in redaktionellen Summarien wie 2, 42.
43; 4, 33. 35; b, 12. ¥ Oft tritt Petrus als Wortfiihrer auf, dem
dann nur schemenhaft der Kreis der dméotohor beigeordnet wird
(vgl. 2, 87; 5, 2 und dazu 4, 36. 37; 5, 29 und dazu 5, 18). 2* Wenn
sie in der Apostelgeschichte als Apostel bezeichnet werden —
auch die Bezeichnungen in 5, 40 und 6, 6 (im Unterschiede zu
6, 2: ol ddeka) sind dem Sprachgebrauch des Verfassers zuzu-
schreiben —, so entspricht das ebenso wie die Verwendung
dieses Titels im Lukasevangelium (11, 492*; 17, 5; 22, 14; 24,
10) dem spéteren kirchlichen Verstindnis des Apostolates.
Denn die Zwolf bleiben auch weiterhin in Jerusalem. Sie
sind es, die Jesus zu seinen Lebzeiten begleitet, die sein Lei-
den und Sterben miterlebt haben und die nun Zeugen der Auf-
erstehung sind (Act. 1, 8—22; 2, 32; 3, 15; 5, 32; 10, 39). Aber
sie gehen — wie wir aus der Geschichte von Petrus und Kor-

1% Auch in 1, 2 und 26 ist der Aposteltitel sicher erst dem Verfasser des
Werkes, nicht der alten Ueberlieferung zuzuweisen. Denn in der Petrusrede
(1,15—22), fiir deren Wiedergabe altes Gut verwertet ist, steht er bezeich-
nenderweise nicht.

20 Vgl. die Bezeichnung der Zwolf als ot mepi tov TTétpov, Ign. Smyrn. 3, 2;
siehe auch Act. 2, 14.

11, 49 bezieht sich nicht auf die Zwolf, sondern offenbar auf die Bo-
ten, die Gott im Laufe der Heilsgeschichte zu Israel geschickt hat (vgl. 13,
34). Zur Sache siehe v. Campenhausen, a. a. O., S. 102.



Ed. Lohse, Ursprung und Préigung des christlichen Apostolates 265

nelius erfahren (Act. 10, 1 bis 11, 18) — nur z6gernd an die Auf-
gabe der Heidenmission heran. Auch als die Hellenisten aus
Jerusalem vertrieben werden und nun zur Mission schreiten
(Act. 8, 4 ff.), bleiben die Zwd6lf unangefochten in Jerusalem
(Act. 8, 1). * Erst die Verfolgung, die unter Herodes Agrippa
im Jahre 44 die Gemeinde trifft und den Zebedaiden Jakobus
dem Mirtyrertod preisgibt, reillt die erste Liicke in ihren
Kreis. #* Petrus verldfit Jerusalem, und er ist in der Tat der
einzige der Zwolf, der — soviel wir wissen — Mission getrie-
ben hat (1. Kor. 9, 5). ** Nach dem Tode des Zebedaiden Jakobus
wird keine Erginzungswahl mehr gehalten, und auch der Her-
renbruder Jakobus, der immer mehr in den Vordergrund tritt
und die Leitung der Jerusalemer Gemeinde iibernimmt, wird
nicht mehr in den Kreis der Zwolf aufgenommen. 2® Diese Tat-
bestinde konnen nur dadurch erklart werden, dafl um diese
Zeit bereits der Zwdolferkreis seine entscheidende Bedeutung
verloren hatte. Hatten wir oben gesehen, dall Bestimmung und
Bedeutung der Zwdolfzahl eschatologischer Art war, so wird
verstindlich, warum ihr Kreis jetzt von der Biihne der Ge-
schichte des Urchristentums abtritt: Die Parusie war nicht
eingetreten; daher war es nicht mehr vonnéten, dafl die Gruppe
der Zwolf vollstindig versammelt war. So hatte bei dem Zu-
riicktreten der eschatologischen Erwartung die Auflésung des

2 A v drootéhwy: dem Apostelbegriff entspricht es kaum, dafl die
Gesandten stindig in der Heiligen Stadt bleiben.

# Noch spitere Nachrichten wissen darum, dafl die Zwdlf in Jerusalem
verweilten. Sie fithren ihr Bleiben auf einen Befehl des Herrn zuriick, dal
die Zwolf in Jerusalem bleiben und dann erst nach 12 Jahren zur Mission
ausziehen sollten. Clem. Alex., Strom. VI 5, 43; VI 6, 48; vgl. E. v. Dob-
schiitz, Das Kerygma Petri, Texte und Untersuchungen XI, Leipzig 1893,
S.22 1.

# Vgl. 0. Cullmann, Petrus, Jiinger — Apostel — Mirtyrer, Ziirich
1952, S. 39 ff. — Ob die sogenannte Kephaspartei in Korinth (1. Kor. 1, 12)
auf einen Aufenthalt des Petrus in Korinth zuriickgeht, mag hier dahin-
gestellt bleiben.

2 Nach Act. 15, 2. 4. 6. 22. 23; 16, 4 bildeten zur Zeit des Apostelkonzils
die amwdéotolor zusammen mit den mwpeoBitepor die leitende Behorde in Jerusa-
lem. Der Zwbolferkreis hat also bereits seine Vorrangstellung verloren,
Jakobus ist an die Stelle des Petrus getreten. — Aus Gal. 1, 19 darf iibrigens
nicht gefolgert werden, dafl Jakobus Apostel gewesen wire, denn er wird
als Herrenbruder dem Kreis der Apostel gegeniibergestellt.



266 Ed. Lohse, Ursprung und Prdgung des christlichen Apostolates

Zwolferkreises keine schwerwiegenden Folgen fiir die Kirche.
Ja man wulite schon bald nicht einmal mehr genau zu sagen,
wer denn eigentlich zu den Zwoélfen gehort hatte. Die vier Na-
menslisten, die uns von den Synoptikern und der Apostelge-
schichte {iiberliefert sind *®, differieren in einigen Namensan-
gaben. Wahrscheinlich war es also den Evangelisten einige
Jahrzehnte spédter nicht mehr genau bekannt, wer die zwolf
Jiinger Jesu gewesen waren. *” Als deutliche Gestalten treten
uns nur einige von ihnen entgegen, vor allem Petrus, der ganz
offenbar die Fithrung des Kreises innehatte und darum héaufig
auch in den Evangelien als Sprecher des ganzen Kreises auf-
tritt (vgl. z. B. Mark. 8, 27 ff. Par.). Seine und seines Bruders
Berufung, auch die der beiden Zebedaiden werden erzéhlt; aber
das ist schon beinahe alles, was wir iiber die Berufungen der
Jiinger erfahren. Bereits Markus hat dariiber keine genaueren
Nachrichten gekannt, denn um die Berufung aller Zwolf nicht
zu iibergehen, mull er sich mit einem recht farblosen Sum-
marium begniigen (3, 13—19).

I11.

Wie ist es nun aber zu erkldren, dall das Wort Apostel
verchristlicht und damit zur Amtsbezeichnung wurde? Soviel
steht ja fest, dall schaliach/dnéotodog auch in der sparlichen
Verwendung in den Evangelien kaum iiber den rechtlichen
Begriff des Judentums hinausgeht. Damit stimmt auch iiberein,
daf} die bevollmichtigten Gesandten einer christlichen Ge-
meinde (vgl. Phil. 2, 25; 2. Kor. 8, 23) im Neuen Testament ge-
legentlich Apostel genannt werden. Das gleiche gilt fiir die
Abgesandten der Jerusalemer Urgemeinde (vgl. z. B. Act. 8,
14. 18; 9, 30; 11, 22; 15, 30. 40), bzw. der Gemeinde von Antiochia
(vgl. Act. 11, 30; 14, 4. 14) — auch wenn im Zusammenhang mit
diesen Berichten nicht immer der Apostelname erscheint.

26 Mark. 3, 16—19; Matth. 10, 2—4; Luk. 6, 14—16; Act. 1, 13.

7 Wire die Liste der Jiinger erst spéiteres Erzeugnis der Gemeinde, so
ware es weit wahrscheinlicher, dall alle vier Stellen, die die 12 Namen an-
geben, genau iibereinstimmten, Vgl. J. Wagenmann, Die Stellung des Apo-
stels Paulus neben den Zwolf in den ersten zwei Jahrhunderten, Beih. zur
ZNW 3, Giellen 1926, S. 5.



Ed. Lohse, Ursprung und Prdgung des christlichen Apostolates 267

Es wire schwer vorstellbar, dafl die palédstinische Bezeich-
nung schaliach schon in Jerusalem plétzlich von einer Funk-
tionsbezeichnung zu einem Amtstitel geworden sein sollte. Son-
dern dieser Wechsel kann erst durch die heidenchristliche
Gemeinde bewirkt worden sein, die den aramiischen Ausdruck
iibersetzte und ihm damit eine neue Bedeutung verlieh. Wie
wir aus der Apostelgeschichte und dem zweiten Korintherbrief
wissen, wurden von Jerusalem verschiedentlich Gesandte zu
anderen Gemeinden geschickt. Diese Abgesandten galten den
Heidenchristen als Amtstriger und wurden mit dem Titel gmwéo-
tohot benannt, der dann auch den urchristlichen Wanderpredi-
gern, die von Jerusalem oder einer anderen Gemeinde ausge-
sandt worden waren, beigelegt wurde. Die erste christliche
Gemeinde griechischer Zunge war Antiochia, so dal wir mit
hoher Wahrscheinlichkeit vermuten diirfen, dafl in ihr der
Wechsel von der jiidischen Funktionsbezeichnung schaliach
zur christlichen Amtsbezeichnung dméotolog erfolgt ist. *®

Paulus nennt 1. Kor. 9, 5 die wandernden Missionare
amoéotoror, und Rom. 16,7 erfahren wir die Namen zweier Glieder
der Urgemeinde, die Apostel waren, Junias und Andronikus.
Da Paulus ausdriicklich sagt, sie seien vor ihm Christen ge-
wesen, miissen sie zu den Christen der ersten Zeit gehoren, so
dafl wir vermuten diirfen, dall sie ihren Aposteltitel als Abge-
sandte der Urgemeinde erhielten. Denn es ist an keiner der Stel-
len des Neuen Testamentes, die diesen weiten Sprachgebrauch
aufweisen, gesagt, dall die Apostel dmdéorohot 'Incod Xpiotod wii-
ren. Eg ist darum auch nicht gerechtfertigt, sie als solche zu
bezeichnen. ** Weit wahrscheinlicher ist es doch, dall die Ab-
gesandten der Urgemeinde oder auch anderer Gemeinden auf
griechischem Sprachgebiet Apostel genannt wurden und dieser
Titel als Amtsbezeichnung dann auch auf bevollméchtigte
Wanderprediger iiberging. Bekanntlich hat sich dieser weitere
Sprachgebrauch des Wortes Apostel noch bis in das zweite
Jahrhundert erhalten (vgl. Did. 11, 3 ff.), er braucht also nicht
mit dem auf die Zwolf und Paulus begrenzten Apostelbegriff,

8 V'gl. Rengstort, a. a. 0., S. 436.
2 (Gegen v. Campenhausen, a. a. 0., 8. 106 ff. — Zur Sache vgl. Gal. 2, 12
Tivag 4o laxpBou.



*

268 Ed. Lohse, Ursprung und Prdgung des christlichen Apostolates

wie er sich dann in der spéteren Zeit durchsetzte, in einen ur-
sichlichen Zusammenhang gebracht zu werden. %

Solche Apostel, die ihre Bevollméchtigung von den Gemein-
den hatten, also dméortolor Twv ékxkAnowvv waren, haben offenbar
gegeniiber Paulus behauptet, er sei kein rechter Apostel, weil
er nicht von Jerusalem ausgesandt und beauftragt worden war.
Ihnen stellt Paulus seine Legitimation gegeniiber: er ist nicht
Apostel einer Gemeinde, sondern Apostel Jesu Christi.

Diese Wortverbindung dméotolog ’Ingod Xpiotod finden wir
erstmalig bei Paulus, 1. Thess. 2, 7. Waren wir bisher nur
einer Mehrzahl, bzw. Gruppe von Menschen, die als solche
dréoTohor genannt wurden, begegnet, so tritt uns hier bei Paulus
der Apostel als einzelner entgegen. Im 1. Thess. liegt noch kein
besonderer Ton darauf, dafl sich Paulus Apostel Jesu Christi
nennt. Weil er sein Apostolat noch nicht Gegnern gegeniiber
zu rechtfertigen braucht, fiihrt er sich im Briefeingang ohne die
offizielle Titulatur ein. Anders aber ist es wenig spéter im
Galaterbrief, der mit einer nachdriicklichen Betonung des Apo-
stelamtes eingetzt. In der Auseinandersetzung mit Gegnern, die
ihm das Recht, Apostel zu sein, streitig machen, ist Paulus ge-
zwungen, sein Verstindnis vom Apostelamt scharf auszupré-
gen. Nicht um einen Titel geht es ihm dabei, sondern um das
Evangelium und den besonderen Auftrag zu seiner Verkiindi-
gung, den Paulus als der eschatologische Vélkerapostel erhal-
ten hat. 2 Gab es andere Apostel, die von Menschen oder durch
Menschen bevollméichtigt worden waren — so die Apostel der
Gemeinden und die judaistischen Abgesandten, die nach Ga-
latien gekommen waren —, Paulus ist durch Jesus Christus

8 A.v. Harnack, Die Lehre der zwolf Apostel, Texte und Untersuchun-
gen 2, Leipzig 1884, S. 111—118, hat gezeigt, dafl wir unter den wandernden
Aposteln Evangelisten zu verstehen haben. — Zum Apostelbegriff in der
Didache vgl. zuletzt G. Sal}, Der Apostel in der Didache, in: In Memoriam
Ernst Lohmeyer, Stuttgart 1951, S. 233—239. Sal’ Versuch, einem galilii-
schen Apostelbegriff, wie er sich noch in der Didache niedergeschlagen ha-
ben soll, einen jerusalemisch-lukanischen gegeniiberzustellen, kann ich nicht
zustimmen.

3 Trotz des Plurals wird Paulus nur sich selbst als Apostel Jesu Christi
bezeichnet haben. Vgl. E. v, Dobschiitz, Die Thessalonicherbriefe, Géttingen
1909, S. 92 =z. St.

32 Vgl. v. Campenhausen, a.a. 0., S.108 u. &.



Ed. Lohse, Ursprung und Prdgung des christlichen Apostolates 269

und Gott, der Jesus von den Toten erweckt hat, Apostel gewor-
den (Gal. 1, 1). Der Auftraggeber und der von ihm erteilte Be-
fehl machen die Eigenart des paulinischen Apostolates aus.
Darin und nicht in der Aussendung durch die Gemeinde von
Antiochia (vgl. Act. 13, 1—3) liegt die Legitimation seines
Amtes.

Unbeschadet aller scharfen Auseinandersetzungen, die
Paulus um sein Amt hat fithren miissen, hat er aber doch stets
anerkannt, dal die Zwolf in Jerusalem gleichberechtigt als
Apostel neben ihm stehen. So spricht er von ihnen als denen,
«die vor mir Apostel waren» (Gal. 1, 17), betont aber, dafl er un-
abhingig von ihnen und nicht durch sie sein Amt erhielt (Gal.
1, 17 ff.). «Denn der, der dem Petrus die Kraft gab zum Apo-
stelamt fiir die Beschneidung, der hat auch mir die Kraft ge-
geben fiir die Heideny (Gal. 2, 9). % Paulus versteht also auch
das Apostelamt des Petrus von seinem eigenen Amt her: Gott
hat sie zu Aposteln gemacht, sie sind beide Apostel Jesu Christi.

So hatte das neue Verstindnis des Apostelamtes, das wir
zuerst bei Paulus finden, zur Folge, dall der Begriff Apostel
einen ganz fest geprigten Sinn erhielt und auf die Gruppe der
Zwolf und auf Paulus beschrinkt wurde. ** Denn nur sie sind
im wahren Sinne Apostel Jesu Christi. Durch Paulus wird es
geschehen sein, dafl der alte Begriff der dwdeka zuriicktrat und
statt dessen in der Heidenkirche sich das Wort Apostel durch-
setzte. ,

Diesen Uebergang von der palistinischen zur heidenchrist-
lichen Bezeichnung kénnen wir deutlich an 1. Kor. 15, 3 ff. be-
obachten. Paulus zitiert hier eine alte Formel, die er selbst
schon iibernahm und den Korinthern weitergab, als er dort als
Missionar wirkte. Sie enthélt in kurzen Worten den Inhalt des
Ivangeliums, nimlich den Siihnetod Christi, sein Begribnis
und seine Auferstehung am dritten Tage, die durch die Erschei-
nungen vor Kephas und den Zwdalfen beglaubigt wird. Bis zu die-

33 Petrus hat offenbar schon vor Paulus das Amt der Verkiindigung an
die Juden gehabt (vgl. Cullmann, a. a. O., S. 33. 39 ff.). Als Apostelamt diirfte
es erst durch Paulus bezeichnet worden sein. Vgl. A. Fridrichsen, The
Apostle and his Message, Uppsala 1947, S. 6. 18. d

¥ Gegen v. Campenhausen, a. a. 0., S. 118. Anm. 1: «Paulus ist an dieser
Entwicklung ginzlich unbeteiligt.» '



270 Ed. Lohse, Ursprung und Prdgung des christlichen Apostolates

sem Punkt reicht-der &lteste Teil der Ueberlieferung, die, wie
die semitische Sprachgrundlage der Formel beweist, schon in
der Urgemeinde gepriagt worden sein mub. ** Von V. 6 an bricht
die Satzkonstruktion um, statt der éni-Sitze folgen nun mit Zrearo
eingeleitete Hauptsétze, die die Reihe der Zeugen in chronolo-
gischer Folge fortsetzen. Paulus nennt in dieser Kette ein vier-
tes Glied, Jakobus, dann an fiinfter Stelle alle Apostel. *® Mog-
lich wire es, das toig dmootohoig mdowv im weiteren Sinne als auf
Wanderprediger beziiglich aufzufassen. Aber ndow driickt doch
sicher eine deutliche Betonung aus und stellt den Kreis der
Apostel als einen begrenzten heraus. * In den folgenden Versen
bezeichnet sich Paulus als den geringsten unter den Aposteln,
vergleicht sich also mit Autorititen hochsten Ranges. Daraus
wird gefolgert werden diirfen, dal} der Ausdruck dmécTohor dem
zuvor genannten der dwdexe entspricht. War dieses die alte
palidstinische Bezeichnung *, so wird nun in der Erweiterung
der Formel der jiingere, inzwischen geldufig gewordene Aus-
druck hinzugefiigt, und die Zwolf werden Apostel genannt. *
Bedeutsam ist, dal Paulus in dieser Kette der Zeugen fiir die
Auferstehung Jesu die Christuserscheinung vor Damaskus als
die letzte des Auferstandenen betrachtet, so dall damit zugleich

% Den Nachweis, dafl 1. Kor. 15, 3—5 auf die Urgemeinde zuriickgehen,
hat mit iiberzeugenden Griinden J. Jeremias, Die Abendmahlsworte Jesu,
2Gottingen 1949, S. 95—97, gefiihrt.

% G. Sall, Apostelamt und Kirche, Miinchen 1939, nimmt in dem sehr an-
regenden Abschnitt «<Das Werden des Apostelbegriffs in der Urgemeinde»
(8.132—142) an, daBl Jakobus in Jerusalem die Leitung innegehabt und
von dort Apostel ausgesandt hétte (woraus dann der Ursprung des christ-
lichen Apostolates hergeleitet werden soll), wihrend Petrus und die Zwélf
in Galilda blieben. Diese Aufteilung in zwei Urgemeinden, die im Anschluf}
an E. Lohmeyer, Galilda und Jerusalem, Gottingen 1936, entwickelt wird,
mul} als d&ullerst unwahrscheinlich gelten.

%7 Vgl. K. Holl, Der Kirchenbegriff des Paulus in seinem Verhéltnis zu
dem der Urgemeinde, Gesammelte Aufsitze zur Kirchengeschichte II, S. 48.

3 Vegl. F. Kattenbusch, Die Vorzugsstellung des Petrus und der Cha-
rakter der Urgemeinde, in: Festgabe fiir K. Miiller, Tiibingen 1922, S. 339,
Anm. 1: «In Jerusalem scheint mir oi ddexa der allein sicher nachweisbare
Ausdruck.»

3 V'gl. auch Gal.1,17 1., wo das Wort dwéoTolor nur den Zwilferkreis,
nicht einen weiteren Kreis von Missionaren bezeichnen kann.



Ed. Lohse, Ursprung und Prdgung des christlichen Apostolates 271

der Kreis der Apostel Jesu Christi geschlossen ist. ** Denn Apo-
stel Jesu Christi kann demnach nur sein, wer den auferstande-
nen Herrn gesehen hat.

Erkennt Paulus die Zwolf neben sich als Apostel Jesu
Christi an, so spricht er doch in seinem Sendungsbewuftsein
einen noch héheren Anspruch aus, der die Kinmaligkeit seines
Amtes herausstellt. Denn wenn Paulus Gal. 1, 15 sagt, Gott
habe ihn schon von Mutterleib an ausgesondert und berufen
durch seine Gnade, so versteht er sein Apostelamt als ein pro-
phetisches. ** So wie Jeremia nicht nur zeitweilig Prophet war,
sondern sein ganzes Lieben von Gott fiir dieses Amt beschlag-
nahmt war, so faflit auch Paulus sein Apostolat auf. Ob es durch
noch so viel Leiden und Verfolgung geht, er ist berufener Apo-
stel Gottes, der durch alles, was er in Verfolgungen und Néten
erdulden muf}, die Leiden Christi vollmacht (Kol. 1, 24). Von
Gott ausgesondert als auserwéhltes Riistzeug (vgl. 1. Kor. 1, 1;
2. Kor. 5, 18; Rém. 1, 1—7) und vom auferstandenen Herrn zum
Apostel berufen (vgl. Gal. 1, 12; Rém. 1, 5; 1. Kor. 1, 17 u. 8.),
sieht Paulus Gott den Vater und den Kyrios Jesus Christus
als eine Einheit, die ihm den Auftrag erteilt hat. Ein Zwang
liegt auf ihm (1. Kor. 9, 16), er kann nicht anders, als an Christi
Statt das Amt, das die Versshnung predigt, zu fithren (2. Kor.
5, 20). Er ist also in voller Autoritdt Repriasentant seines Herrn,
gerade so wie der jiidische schaliach als bevollméchtigter Ver-
treter seines Auftraggebers auftritt. Darum ist die ebenfalls
von Paulus gebrauchte Selbstbezeichnung als «Knecht Jesu
Christiy (R6m. 1, 1; Phil. 1, 1) geradezu gleichbedeutend mit
der als Apostel Jesu Christi. **

Paulus muB als Knecht seines Herrn in grofler Eile zu allen
Heiden — bis ans Ende der Welt — gehen, um ihnen die frohe

% Vgl. dazu A. v. Harnack, Mission und Ausbreitung, S. 333 ff. Freilich
wird man nicht mit Harnack 1. Kor. 4, 9 als weiteren Beweis dafiir anfithren
konnen (a.a.O., S.334, Anm. 3), denn was éoxdtoug bedeutet, wird in den
folgenden Versen ausgefiihrt.

8 Zum Verstiindnis des Apostolates durch Paulus vgl. auch Joh. Munek,
Paul, the Apostles and the T'welve, Studia Theologica III, 1950, S.96—110.
Munck hebt mit Recht hervor: «It is Paul who is the decisive factor in the
development of the apostolic idea» (S.101).

4 Vel. G. Sall, Zur Bedeutung von do0Ao¢ bei Paulus, ZNW 40, 1941,
S.24—31, bes. S.30 1.



272 Ed. Lohse, Ursprung und Prdgung des christlichen Apostolates

Botschaft zu verkiindigen (vgl. Rom. 1, 15; 15, 22). Weil er
doch, dal} sein geliebtes Volk Israel erst dann umkehren wird,
wenn das Evangelium zu den Heiden gekommen ist (Rom. 11,
13 £, 25 ff.). Darum die dréingende, nie rastende Titigkeit, denn
sein Amt seht unter dem Zeichen des Eschaton. Er ist der letzte
Apostel Jesu Christi und verteidigt diesen seinen Anspruch
auch gegen die Anfeindungen von seiten der Abgesandten aus
Jerusalem **, die nach Korinth gekommen sind und sich auf
hochste Autorititen berufen, mit der fiir ihn allein giiltigen
Legitimation: Er ist durch den Herrn selbst berufener Apostel,
dessen Amt ein letztes ist, denn nach ihm wird es keinen zwei-
ten, durch den erhhten Herrn berufenen Apostel mehr geben. *

IV.

Paulus ist es also gewesen, der den christlichen Apostel-
begriff in seiner besonderen Bedeutung erst geprigt hat. Diese
prignante Fassung des Apostelbegriffes hat sich in der folgen-
den Zeit durchgesetzt, so daB die weitere Fassung des Begriffes,
die auf die von der Urgemeinde ausgesandten Wanderprediger
bezogen war, allméhlich sich verliert und dann ganz verschwin-
det.

Die Kirche ist auf dem Grund der zwdolf Apostel und Pro-
pheten gebaut (vgl. Eph. 2, 20; Apk. 21, 14). Denn die Apostel
sind als die von Jesus selbst bevollméchtigten Gesandten das
Fundament der Kirche. Dieser Auffassung entsprechend trigt
nun auch der Verfasser des lukanischen Doppelwerkes den
Apostelbegriff in die Berichterstattung iiber die Anfinge zu-
riick. Im Lukasevangelium werden — wie wir sahen — die
Zwolf im Gegensatz zu Markus und Matthius schon zu Lebzei-
ten Jesu mehrfach Apostel genannt, und in der Apostelge-

% E.Kisemann, Die Legitimitéit des Apostels, ZNW 1942, 8. 33—71, hat
im Anschlufl an A. Schlatter, Paulus, der Bote Jesu Christi, Stuttgart 1934,
iiberzeugend nachgewiesen, dall es sich bei den UmepMav dmdéoTolor, bzw.
yevdamdomorot, mit denen sich Paulus in 2. Kor. 10—13 auseinandersetzt, um
Abgesandte aus der Jerusalemer Urgemeinde handelt.

" Die eschatologische Bedeutung des paulinischen Apostelbegriffs ist
besonders herausgestellt worden von A. Fridrichsen in seiner oben genann-
ten Schrift «The Apostle and his Messages».



Ed. Lohse, Ursprung und Prdgung des christlichen Apostolates 273

schichte tragen sie schon von Anfang an diesen Titel. ** Damit
entspricht das lukanische Doppelwerk dem spéteren kirchlichen
Verstindnis, und es ist nur konsequent, dall der Apostelbegriff
auf die Zwolf beschriankt bleibt. Von den Kémpfen des Paulus
um sein Apostelamt erfahren wir jedoch in der Apostelge-
schichte nichts mehr, denn die Zwdolf als die vom irdischen
Jesus Berufenen sind auch die Apostel. Sie haben eine ganz
besondere Ausriistung mit dem Geist erfahren (Act. 8, 14 {f.)
und iiben kraft dieser von Jerusalem aus ein Aufsichtsrecht
iiber die anderen Gemeinden aus (Act. 8, 14 £f.; 11, 22 ff.). Pau-
lus, der bei Liukas nicht den Titel eines Apostels erhélt *¢, und
die Zwolf haben iibereinstimmend dieselbe Liehre vertreten. Die
Unterschiede sind aufgehoben. So gehort der lukanische Apo-
stelbegriff der Zeit der werdenden Kirche, nicht mehr den An-
fangen an. *” Wir sehen daran, dal das paulinische Verstindnis
des Apostelamtes mit dem Begriff der Zwolf verbunden wurde.
Die Einmaligkeit des paulinischen Apostelamtes aber tritt fast
ganz in den Hintergrund, und es steigt die Bedeutung der
Zwolf. Das Bild, das Markus von den zwolf Jiingern noch ohne
schonende Riicksicht auch in ihrem Unverstand und Versagen
gezeichnet hatte, wird von Matthiius und Lukas verbessert und
in der spéteren Zeit in noch stirkerem Malle gehoben. *®

Diese Entwicklung setzt sich — wie wir hier nur noch kurz
andeuten konnen — in der friihkatholischen Kirche fort. Die
zwolf Apostel haben nach der spéteren kirchlichen Ueberliefe-
rung, die die im lukanischen Schrifttum anhebende Linie weiter-
filhrt, in einhelliger Uebereinstimmung die gleiche Lehre in

% In den Varianten der Handschriften des Neuen Testamentes setzt sich
diese Tendenz verstiarkt fort, vgl. Mark. 3, 14; Luk. 9, 1; Act. 5, 34.

% Paulus wird nur Act. 14, 4. 14 Apostel genannt. Diese Bezeichnung
entspricht aber dem allgemeinen, vorchristlichen schaliach-Begriff, der aus
dem Judentum kommt. Vgl. v. Campenhausen, a. a.O., S.115. Die Beauftra-
gung der Act. 14 genannten scheluchim war Act. 13, 1—3 erziihlt worden.

# Vgl. hierzu W. Mundle, Das Apostelbild der Apostelgeschichte, ZNW
1928, S. 36—54.

48 Vgl. z. B. Mark. 4, 38 mit Matth. 8, 25/ Luk. 8, 24; Mark. 4, 40 mit Matth.
8, 26 / Luk. 8, 25; Mark. 6, 52 fehlt bei Matth. und Luk.; vgl. Mark. 8, 17 mit
Matth. 16, 8 (fehlt bei Luk.); vgl. Mark. 8,33 mit Matth. 16,23 (fehlt bei
Luk.); Mark. 9, 33 ff. mit Matth. 18, 1 ff.; Mark. 10, 35 ff. mit Matth. 2C, 20—28
(fehlt bei Lukas) u. .

18



274 Ed. Lohse, Ursprung und Prdgung des christlichen Apostolates

aller Welt verkiindigt. ** Als Missionare — so meint man nun
— sind sie in alle Welt hinausgezogen, und jede Kirchenpro-
vinz setzt ihren Stolz darein, einen der zwdlf Apostel zu ihrem
Missionar zu haben.* Denn war schon der Herr selbst nicht
zu den Heiden gekommen, so doch wenigstens mittelbar durch
seine Vertreter, die zwolf Apostel, die seine Worte sicher iiber-
lieferten. Auf sie oder zumindest auf ihre Schiiler suchte man
alle heiligen Schriften zuriickzufiihren %, weil nur durch apo-
stolische Verfasserschaft die rechte Lehre gesichert zu sein
schien. So entsteht in der Heidenkirche ein ganz neues Bild von
den zwolf Aposteln, aber den einen Heidenapostel, der iiber-
haupt erst den christlichen Apostelbegriff entfaltet hatte, ver-
gall man schon bald.

Die verschiedenen Ansétze, die wir im Neuen Testament be-
obachteten, sind also miteinander verbunden worden, um das
frithkatholische Apostelbild zu gewinnen: der Zwolferkreis
als von Jesus selbst eingesetzt, der Apostelname als Titel und
das paulinische Verstindnis von seinem Amt als Apostel Jesu
Christi. Diese Verbindung erhob nun die Zwolf, die am ersten
Anfang der Kirche standen, zum Fundament der Kirche. Schon
Ende des ersten Jahrhunderts wurde in Rom, das nach 70 n.
Chr. fiir die Kirche die Nachfolge Jerusalems antrat, der Tra-
ditionsbegriff, der jiidischem Denken entstammt, auf die missio-
narische Arbeit der Apostel iibertragen. Denn das zeigten uns
deutlich die zu Beginn zitierten Worte aus dem ersten Clemens-
brief. Bald galten nur die von den Aposteln ernannten Nachfol-
ger als die bevollméchtigten Leiter der Gemeinden, so dall die
Rechtgliubigkeit der Kirche auf die Liehre der Apostel, die von
den ihnen in der successio apostolica nachfolgenden Bischofen
weitergegeben wird, begriindet wurde. ** Der Schlullstein auf
diese Entwicklung, die weit iiber das Neue Testament hinaus-

% Vgl. Clem. Alex., Strom. VII 17, 108; Tertullian, De praescr. 32.

5 Vgl. hierzu die oben zitierte Arbeit von J. Wagenmann, Die Stellung
des Apostels Paulus neben den Zwélf in den ersten zwei Jahrhunderten,
Gieflen 1926.

5 Schon Justin, Apol. I, 66 bezeichnet die Evangelien als dmouvnuoves-
oo TV ATooTOAWwY.

52 Zum Ganzen vgl. das ausgezeichnete Buch von W. Bauer, Rechtgliu-
bigkeit und Ketzerei im dltesten Christentum, Tiibingen 1934.



G. W. Locher, Das Geschichtsbild Huldrych Zwinglis 275

filhrt, aber ihre Anfinge schon im lukanischen Doppelwerk
hat, wurde in Rom gelegt. Damit war die Basis fiir die katho-
lische Kirche gewonnen. Freilich wuflte man kaum, wie weit
man sich damit von den Anfingen entfernt hatte. Vergessen
war die eschatologische Bedeutung des Zwdlferkreises, nahezu
ganz vergessen war auch Paulus, der sein Amt als das des letz-
ten der Apostel verstanden hatte. Aus den zwolf Aposteln und
aus Paulus wurden statt dessen in der katholischen Kirche
schemenhafte Garanten der Rechtgldubigkeit.

Mainz-Gonsenheim. Eduard Lohse.

Das Geschichtsbild Huldrych Zwinglis.

Vortrag vor der Antiquarischen Gesellschaft in Ziirich
am 20. Februar 1953.1

I.

Unser Thema fiihrt uns weit hinter das historisch so eifrige
19. Jahrhundert zuriick. Ein Geschichtsbild im Sinne einer um-
fassenden, synthetischen, zugleich deutenden Gesamtschau, in
der uns die Historie zur Kiinderin der Wahrheit iiber den Men-
schen wird, hat das 16. Jahrhundert nicht besessen und nicht
gesucht, auch Zwingli nicht. Es sei denn, man wolle den aus
Bibel und kirchlicher Ueberlieferung gewonnenen Leitfaden als

1 Zitate nach der Bandzahl von Zwinglis Werken im Corpus Reforma-
torum, soweit dort erschienen (Abkiirzung romische Ziffer mit oder ohne
CR), sonst nach der Edition von Schuler und Schulthef (SS). — Der Vor-
trag legt einige Ergebnisse umfassenderer Studien iiber Zwinglis Ge-
schichtsanschauung vor, die im Zusammenhang mit der Notwendigkeit
stehen, den Ziircher endlich nicht nur aus dem Vergleich mit den andern
Reformatoren und mit den Humanisten, sondern aus seinen eigenen Voraus-
setzungen zu verstehen (vgl. zu dieser Forderung die Einleitung meiner
«Theologie Huldrych Zwinglis im Lichte seiner Christologie» Bd. I, Ziirich
1952, hier abgekiirzt «Theol. I»). Wir wihlen die Belege zur Hauptsache
aus den fritheren Schriften (CR I und IT) und aus der ebenfalls in die Friih-
zeit zuriickgehenden Auslegung des Matthidusevangeliums (SS VI, 1), weil
in denselben das Zwinglische Versténdnis der Reformation naturgemifl am
urspriinglichsten hervortritt und der Verdacht nachtriglicher Deutung aus-
geschlossen wird.

18*



	Ursprung und Prägung des christlichen Apostolates

