
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 9 (1953)

Heft: 4

Artikel: Ursprung und Prägung des christlichen Apostolates

Autor: Lohse, Eduard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-879011

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-879011
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ed. Lohse, Ursprung und Prägung des christlichen Apostolates 259

den Vater, zu vergessen. Das aber darf sie nicht. Denn auch die
höchsten Namen sind Jesus von Nazareth gegeben —:

zur Ehre Gottes, des Vaters.

Zürich. Ludwig Koehler.

Ursprung und Prägung
des christlichen Apostolates.

«Den Aposteln wurde für uns von dem Herrn Jesus Christus
das Evangelium verkündigt, Jesus Christus wurde von Gott
ausgesandt, Christus von Gott und die Apostel von Christus.
Es geschah beides in rechter Ordnung nach dem Willen Gottes.
Als sie Aufträge erhalten hatten und durch die Auferstehung
unseres Herrn Jesus Christus mit Gewißheit erfüllt worden
und voll Glauben im Wort Gottes waren, zogen sie aus mit der
Freudigkeit des Heiligen Geistes, um das Evangelium zu
verkündigen, daß die Königsherrschaft Gottes nahe sei» (1. Clem.
42, 1—3). Diese Worte des ersten Clemensbriefes, Ende des
ersten Jahrhunderts von Rom nach Korinth gerichtet, entsprechen

dem Bild, das sich die heidenchristliche Kirche von der
Aussendung der Apostel macht: Christus hat die Zwölf als Apostel

erwählt, und mit ihrem Apostelamt ist der Missionsauftrag
verbunden.1 Als Gesandte Jesu Christi sind sie notwendig
Missionare. So sind sie in alle Lande hinausgezogen, haben überall
Gemeinden gegründet und diesen die rechte Ordnung gegeben.
Ja nicht nur dieses, sondern sie haben auch dafür gesorgt,
daß der Kirche die rechte und wahre Lehre überliefert werde.2
Hält sich die Kirche in der Auseinandersetzung mit Häretikern

und Andersgläubigen allein an die überlieferte apostolische

Wahrheit, so ist sie gefeit gegen Irrtum und Verführung
und kann als Hüterin der Rechtgläubigkeit gegen alle feindlichen

Angriffe bestehen.
Diese mit kurzen Strichen skizzierte Anschauung ist zwar

in späterer Zeit noch in Einzelheiten ausgestaltet oder abge-

1 Vgl. z. B. Justin, Apol. 1, 39; Dial. 110, 2; Hermas, Sim. IX 25, 2.
2 Vgl. die unter dem Namen der Apostel herausgegebenen Schriften wie

die Didache, die Epistula Apostolorum, die Apostolischen Konstitutionen u. a.

17



260 Ed. Lohse, Ursprung und Prägung des christlichen Apostolates

ändert worden, aber im Kern ist sie bereits zur Zeit der Wende
vom ersten zum zweiten nachchristlichen Jahrhundert vorhanden.

Wir nehmen darum die genannten Worte des ersten
Clemensbriefes zum Ausgangspunkt, um zu fragen, wo der

Ursprung des christlichen Apostolates zu suchen ist und wodurch
die Ausprägung dieses Amtes der Kirche bestimmt und geformt
wurde. Denn eben jene erste Zeit, in die die Ausbildung des

christlichen Apostolates gehört, liegt für uns noch weithin im
Dunkeln.3 Und dieses Dunkel ein wenig aufzuhellen, soll das
Bemühen unserer Untersuchung sein.

I.

Das Wort ànôanoKot; — der griechischen Sprache als Bezeichnung für
die Aufgabe, die ein Mensch zu erfüllen hat, nahezu vollkommen unbekannt4
— ist Uebersetzung der spätjüdischen Bezeichnung schaliach. Wir wissen
durch Zeugnisse der Kirchenväter5 und vor allem aus der rabbinischen
Literatur6, daß der Ausdruck schaliach/ànôaioXoç aus dem Rechtsleben
stammt und besagt, daß der von jemandem beauftragte Gesandte Vollmacht
hat, wie sein Auftraggeber selbst zu entscheiden.7 Der Gesandte gilt so

3 Vgl. H. v. Campenhausen, Der urchristliche Apostelbegriff, Studia
Theologica 1948, S. 96—130, bes.. S. 127.

4 Vgl. dazu Rengstorf, ThWB I, S. 406 f.; v. Campenhausen, a.a.O.,
S. 100.

5 Diese hat A. v. Harnack herangezogen, um die Ableitung des christlichen

Apostelbegriffes aus dem Judentum nachzuweisen; vgl. Mission und
Ausbreitung des Christentums in den ersten drei Jahrhunderten, 4Leipzig
1924 I, S. 340 ff. und H. Lietzmann, An die Römer, 4Tübingen 1933, S. 24.

6 Vgl. dazu: S. Krauß, Die jüdischen Apostel, Jewish Quaterly Review
1905, S. 370—382; II. Vogelstein, Die Entstehung und Entwicklung des

Apostolates im Judentum, Monatsschrift für Geschichte und Wissenschaft des

Judentums 1905, S. 427 ff.; derselbe, The Development of the Apostolate,
Hebrew Union College Annual, Cincinnati 1925, S. 99—123; S. Krauß, in:
Encyclopaedia Judaica III, S. Iff.; P. Billerbeck, Kommentar zum NT aus
Talmud und Midraseh, München 1926 III, S. 2 ff. ; K. H. Rengstorf, ThWB I,
S. 406 ff.; Ed. Lohse, Die Ordination im Spätjudentum und im Neuen Testament,

Göttingen 1951, S. 60—63.
7 Die Gleiehsetzung von àirôoTo\oç und schaliach ist auch von Hieronymus

ausdrücklich bezeugt, vgl. Rengstorf, a. a. O., S. 414. Nachdem Rengstorf
die Vorarbeiten von Krauß, Vogelstein und Billerbeck zusammenfassend
ausgewertet hat, dürfte der jüdische Ursprung des Apostelbegriffes nicht
mehr in Zweifel zu ziehen sein. Trotzdem meint H. Mosbech, Studia
Theologica II, 1950, S. 187 f.: «One might think that choosing the term àuôOToXoç

was a mere accident.»



Ed. Lohse, Ursprung und Prägung des christlichen Apostolates 261

viel wie der, der ihn sendet, d. h. er ist sein bevollmächtigter Repräsentant.
8

Wir können hier nicht das jüdische scha/iaeh-Institut im einzelnen
erläutern, sondern nur einige Beispiele anführen, die uns seine Eigenart
veranschaulichen sollen. Durch einen schaliach konnte man z.B. ein Verlöbnis
rechtsgültig abschließen.9 Ebenso war es möglich, eine Ehe durch einen
bevollmächtigten Abgesandten auflösen zu lassen, indem man diesem einen
Scheidebrief übergab und ihn das Scheidungszeremoniell vollziehen ließ.10
Der schaliach hatte sich bei allen Aufträgen streng an die ihm erteilte
Weisung zu halten und durfte sie auch nicht im geringsten überschreiten. So

war es z. B. zulässig, durch einen autorisierten Vertreter die Pristerhebe
von der Ernte absondern zu lassen. Aber diese Abgabe wurde sofort
ungültig, wenn der schaliach nur 1% mehr abhob, als dem Auftrag entsprach.11
Weil der schaliach als Beauftragter seines Herrn geradezu mit diesem
identifiziert werden kann, kommt ihm besondere Ehre zu, wie auch im alten
Orient dem Boten eines Königs die gleiche Achtung bezeigt wurde wie
diesem selbst(l. Sam. 25, 40 f.).

Das Verhältnis des schaliach zu seinem Auftraggeber gehört also, wie
wir sehen, in die rechtliche Sphäre.12 Das gilt auch für die häufig bezeugte
Praxis, daß die oberste jüdische Behörde, das Synedrium, Gesandte
abschickte, die bestimmte Anweisungen rechtlichen oder religiösen Inhaltes
an einzelne jüdische Gemeinden überbringen sollten. Sogar die berühmtesten
Gelehrten haben diesen Dienst getan.13 Ebenso wie der von einem Einzelnen
beauftragte schaliach ist auch der Abgesandte eines ihn bevollmächtigenden
Kollegiums nichts anderes als Repräsentant seiner Auftraggeber und hat
allein ihrer Anweisung zu entsprechen.

Schaliach ist also nicht ein Titel, der auf Grund eines festen Amtes
jemandem beigegeben wird, sondern lediglich Bezeichnung für denjenigen,
der einen fest umgrenzten und zeitlich befristeten Auftrag zu erfüllen hat.14
Ist sein Auftrag erfüllt, so ist auch seine Funktion als schaliach beendet.

II.
Diesem jüdischen Verständnis entsprechend findet sich das

Wort dnrrôa'ToXoç auch an einigen Stellen im Neuen Testament:
8 Vgl. die Formel «Der Abgesandte eines Menschen ist wie dieser selbst»

(Ber. V, 5), vgl. Joh. 13, 16, weitere Stellen bei Billerbeck, a. a. 0., S. 2.
9 Qid. II, 1 u. ö.; vgl. Rengstorf, a. a. 0., S. 415.
10 Gittin IV, 1.
11 Ter. IV, 4. Auf diese Stelle, die die Bedeutung des dem schaliach

erteilten Auftrages besonders gut kennzeichnet, ist bisher noch nicht
aufmerksam gemacht worden.

12 Aufgezeigt von Rengstorf, ThWB I, S. 414 f.
13 Belege ThWB I, S. 416 ff.
14 Der erteilte Auftrag war in einem Schreiben festgelegt, vgl. Act. 9, 2;

22,5; 28, 21.



262 Ed. Lohse, Ursprung und Prägung des christlichen Apostolates

2. Kor. 8, 23 und Phil. 2, 25 wird erwähnt, daß einzelne Gemeinden

dîToaroXoi absenden, um Geld und andere Gaben zu
überbringen. Und was wir Act. 13, 1—3 über die Aussendung des

Barnabas und des Saulus in Antiochia erfahren, entspricht —
obwohl das Wort à-rrôaxoXoç hier fehlt — durchaus dem, was wir
sonst über die Aussendung bevollmächtigter scheluchim wissen.

15 Mit dem jüdischen Verständnis des Apostelhegriffes
stimmen auch die Nachrichten der Evangelien über die
Wirksamkeit der zwölf Jünger zu Lebzeiten Jesu überein. Nur im
Zusammenhang mit ihrer zeitweiligen Aussendung legen ihnen
Markus (6, 30) und Matthäus (10, 2) die Bezeichnung Apostel
bei (vgl. Luk. 6, 13; 9, 10). Wie die jüdische Behörde ihre
Abgesandten meist zu zweien ausschickte, so wurden auch
die Jünger Jesu paarweise ausgesandt16 und galten also als
Apostel Jesu. Aber mit ihrer Rückkehr zu Jesus ist ihre Funktion

beendet, und infolgedessen werden sie auch nicht mehr
Apostel genannt. Es bleibt also auch in den synoptischen
Evangelien dabei, daß cbtôUToXoç nur Funktions-, nicht Amtsbezeichnung

ist. Freilich weicht Lukas an einigen Stellen von dieser
Regel ab — 11, 49; 17, 5; 22, 14; 24,10 —; doch diese Frage wird
unten noch zu erörtern sein.

Wenn die Gruppe der engsten Jünger Jesu zusammenfassend

charakterisiert werden soll, so werden sie einfach «die
Zwölf» (oi bübbeKa) oder «die zwölf Jünger» (oi bibbera podbixcd)

genannt. Daß dieser Kreis der Zwölf tatsächlich auf Jesu
Berufung und Gründung zurückgeht, wird man schwerlich —
obwohl es verschiedentlich versucht wurde 17 — bestreiten können.

Denn es ist kaum denkbar, daß bei nachträglicher
Konstruktion auch der Verräter Judas in den engsen Kreis der
Vertrauten Jesu eingefügt worden wäre. Wir werden daher
den Nachrichten der Evangelien, die den Zwölferkreis auf

15 Vgl. dazu Ed. Lohse, a. a. 0., S. 71—74.
16 Mark. 6, 7; Luk. 10, 1. A.Schlatter, Der Evangelist Matthäus, Stuttgart

1948, S. 325, macht darauf aufmerksam, daß die Jüngerverzeichnisse die
Namen paarweise zusammenordnen, wie auch in den Pirqe Aboth I, 4 ff. die
Namen der Rabbinen in Paaren überliefert sind.

17 So z. B. J. Wellhausen, Einleitung in die drei ersten Evangelien, Berlin
1911, S. 138—147; J.Weiß, Das Urchristentum, Göttingen 1917, S. 33 f.

Weiß' Versuch, das bUubeKa in 1. Kor. 15, 5 mit Hilfe der Textkritik zu
beseitigen, ist nicht haltbar.



Ed. Lohse, Ursprung und Prägunj) des christlichen Apostolates 263

Jesu Einsetzung zurückführen, Glauben schenken dürfen.
Aber selbst wenn man Zweifel daran aufrechterhalten wollte,
daß Jesus selbst die Gruppe der Zwölf ausgewählt und gesammelt

habe, so muß doch unbestreitbar feststehen, daß der
Zwölferkreis in die allerälteste Zeit der christlichen Gemeinde
zurückreicht, zumindest bereits vor der Bekehrung des Paulus
vorhanden war. Denn wie aus 1. Kor. 15, 5 hervorgeht, ist der
zusammenfassende Name des Kollegiums von Anfang an oi öthbeica

gewesen. Auch Act. 6, 2, in einem Stück alter Ueberlieferung,
die Lukas in sein Werk eingebaut hat, heißen sie oi tubbem. Sie
sind es, die dem Bericht nach die zwischen Hellenisten und
Hebräern in der Gemeinde aufgebrochenen Schwierigkeiten
schlichten und den Kreis der Sieben als Führung des
hellenistischen Teiles der Gemeinde anerkennen (Act. 6, 1—6).

Warum die Zahl des engsten Jüngerkreises gerade auf zwölf
beschränkt ist, erfahren wir aus Matth. 19, 28 (vgl. Luk. 22, 30).
Jesus sagt zu seinen Jüngern: «Amen, ich sage euch, daß ihr,
die ihr mir nachgefolgt seid, bei der Wiedergeburt, wenn der
Menschensohn auf dem Thron seiner Herrlichkeit sitzt, ebenfalls

auf zwölf Thronen sitzen und die zwölf Stämme Israels
richten werdet.» Damit ist ein messianischer Anspruch auf das

ganze Volk Israel erhoben, jeder der zwölf Jünger ist einem
der zwölf Stämme zugeordnet. Dieses Wort gehört ohne Frage
sehr alter Ueberlieferung an, denn hier wird ebenso wie Matth.
10, 5. 23 und 15, 24 Verheißung und Anspruch auf Israel
beschränkt. 18 Die Ankunft des Menschensohnes und das messia-
nische Gericht stehen in nächster Zukunft bevor. Dieser
eschatologischen Schau entsprechend ist die Bedeutung des

Zwölferkreises zu verstehen.
Das gilt auch für die Nachrichten, die wir über die

Wirksamkeit des Zwölferkreises in der ältesten Zeit der Urgemeinde
haben. Die Apostelgeschichte berichtet, der Auferstandene habe
den Zwölfen ausdrücklich befohlen, nicht von Jerusalem zu
weichen, sondern dort die Erfüllung der Verheißung zu
erwarten (Act. 1, 4). Wir spüren auf Schritt und Tritt in den
ersten Kapiteln der Apostelgeschichte, wie stark die Urge-

18 Vgl. z. St. J. Schniewind, Das Evangelium nach Matthäus, 'Göttingen
1950, S. 207; ferner: H. Mosbech, Apostolos in the New Testament, Studia
Theologica II, 1950, S. 185 f.



264 Ed. Lohse, Ursprung und Prägung des christlichen Apostolates

meinde und der Zwölferkreis von der Erwartung des baldigen
Endes bestimmt waren, so daß der Schreiber des Werkes mit
dieser alten Ueberlieferung kaum in Einklang zu bringen
vermag, daß eben diese Zwölf die Zeugen ihres Herrn in
Jerusalem, in ganz Judäa und Samaria und bis an das Ende der Erde
sein sollten (Act. 1, 8). Tatsächlich nämlich bleiben sie in der
Heiligen Stadt und ergänzen die durch den Tod des Judas
entstandene Lücke durch Zuwahl des Matthias, um damit für die
baldige Parusie die Heilsgemeinde vollständig zu repräsentieren

(Act. 1, 15—26). Sie denken gar nicht daran, missionarisch
zu wirken, sondern richten ihre Verkündigung nur an Israel.
Dieser Tatbestand darf von uns nicht dadurch übersehen werden,

daß die Apostelgeschichte häufiger den Titel Apostel
verwendet. Denn es läßt sich zeigen, daß diese Bezeichnung sicher
erst dem Sprachgebrauch des Verfassers des Werkes angehört,
fehlt sie doch in den alten Reden und Ueberlieferungsstücken.
Sie findet sich häufig in redaktionellen Summarien wie 2, 42.

43; 4, 33. 35; 5, 12.16 Oft tritt Petrus als Wortführer auf, dem
dann nur schemenhaft der Kreis der dTtöcrroXoi beigeordnet wird
(vgl. 2, 37; 5, 2 und dazu 4, 36. 37; 5, 29 und dazu 5, 18).20 Wenn
sie in der Apostelgeschichte als Apostel bezeichnet werden —
auch die Bezeichnungen in 5, 40 und 6, 6 (im Unterschiede zu
6, 2: oi bujöeKot) sind dem Sprachgebrauch des Verfassers
zuzuschreiben —, so entspricht das ebenso wie die Verwendung
dieses Titels im Lukasevangelium (11, 49 21

; 17, 5; 22, 14; 24,

10) dem späteren kirchlichen Verständnis des Apostolates.
Denn die Zwölf bleiben auch weiterhin in Jerusalem. Sie

sind es, die Jesus zu seinen Lebzeiten begleitet, die sein Leiden

und Sterben miterlebt haben und die nun Zeugen der
Auferstehung sind (Act. 1, 8—22; 2, 32; 3, 15; 5, 32; 10, 39). Aber
sie gehen — wie wir aus der Geschichte von Petrus und Kor-

19 Auch in 1, 2 und 26 ist der Aposteltitel sicher erst dem Verfasser des

Werkes, nicht der alten Ueherlieferung zuzuweisen. Denn in der Petrusrede
(1,15—22), für deren Wiedergabe altes Gut verwertet ist, steht er
bezeichnenderweise nicht.

20 Vgl. die Bezeichnung der Zwölf als oi irepi tôv TTétpov, Ign. Smyrn. 3, 2;
siehe auch Act. 2,14.

21 11, 49 bezieht sich nicht auf die Zwölf, sondern offenbar auf die
Boten, die Gott im Laufe der Heilsgeschichte zu Israel geschickt hat (vgl. 13,

34). Zur Sache siehe v. Campenhausen, a. a. O., S. 102.



Ed. Lohse, Ursprung und Prägung des christlichen Apostolates 265

nelius erfahren (Act. 10,1 bis 11,18) — nur zögernd an die
Aufgabe der Heidenmission heran. Auch als die Hellenisten aus
Jerusalem vertrieben werden und nun zur Mission schreiten
(Act. 8, 4 ff.), bleiben die Zwölf unangefochten in Jerusalem
(Act. 8, l).22 Erst die Verfolgung, die unter Herodes Agrippa
im Jahre 44 die Gemeinde trifft und den Zebedaiden Jakobus
dem Märtyrertod preisgibt, reißt die erste Lücke in ihren
Kreis.23 Petrus verläßt Jerusalem, und er ist in der Tat der
einzige der Zwölf, der — soviel wir wissen — Mission getrieben

hat (1. Kor. 9, 5).24 Nach dem Tode des Zebedaiden Jakobus
wird keine Ergänzungswahl mehr gehalten, und auch der
Herrenbruder Jakobus, der immer mehr in den Vordergrund tritt
und die Leitung der Jerusalemer Gemeinde übernimmt, wird
nicht mehr in den Kreis der Zwölf aufgenommen.25 Diese
Tatbestände können nur dadurch erklärt werden, daß um diese
Zeit bereits der Zwölferkreis seine entscheidende Bedeutung
verloren hatte. Hatten wir oben gesehen, daß Bestimmung und
Bedeutung der Zwölfzahl eschatologischer Art war, so wird
verständlich, warum ihr Kreis jetzt von der Bühne der
Geschichte des Urchristentums abtritt: Die Parusie war nicht
eingetreten; daher war es nicht mehr vonnöten, daß die Gruppe
der Zwölf vollständig versammelt war. So hatte bei dem
Zurücktreten der eschatologischen Erwartung die Auflösung des

22 ir\pv Tiüv 0ttckjt6\iuv : dem Apostelbegriff entspricht es kaum, daß die
Gesandten ständig in der Heiligen Stadt bleiben.

23 Noch spätere Nachrichten wissen darum, daß die Zwölf in Jerusalem
verweilten. Sie führen ihr Bleiben auf einen Befehl des Herrn zurück, daß
die Zwölf in Jerusalem bleiben und dann erst nach 12 Jahren zur Mission
ausziehen sollten. Clem. Alex., Strom. VI 5, 43; VI 6, 48; vgl. E. v. Dob-
schütz, Das Kerygma Petri, Texte und Untersuchungen XI, Leipzig 1893,
S. 22 f.

24 Vgl. 0. Cullmann, Petrus, Jünger — Apostel — Märtyrer, Zürich
1952, S. 39 ff. — Ob die sogenannte Kephaspartei in Korinth (1. Kor. 1, 12)
auf einen Aufenthalt des Petrus in Korinth zurückgeht, mag hier
dahingestellt bleiben.

25 Nach Act. 15, 2. 4. 6. 22. 23; 16, 4 bildeten zur Zeit des Apostelkonzils
die <3nrö<j<ro\oi zusammen mit den upeaßÜTepoi die leitende Behörde in Jerusalem.

Der Zwölferkreis hat also bereits seine Vorrangstellung verloren,
Jakobus ist an die Stelle des Petrus getreten. — Aus Gal. 1, 19 darf übrigens
nicht gefolgert werden, daß Jakobus Apostel gewesen wäre, denn er wird
als Herrenbruder dem Kreis der Apostel gegenübergestellt.



266 Ed. Lohse, Ursprung und Prägung des christlichen Apostolates

Zwölferkreises keine schwerwiegenden Folgen für die Kirche.
Ja man wußte schon bald nicht einmal mehr genau zu sagen,
wer denn eigentlich zu den Zwölfen gehört hatte. Die vier
Namenslisten, die uns von den Synoptikern und der Apostelgeschichte

überliefert sind2e, differieren in einigen Namensangaben.

Wahrscheinlich war es also den Evangelisten einige
Jahrzehnte später nicht mehr genau bekannt, wer die zwölf
Jünger Jesu gewesen waren.27 Als deutliche Gestalten treten
uns nur einige von ihnen entgegen, vor allem Petrus, der ganz
offenbar die Führung des Kreises innehatte und darum häufig
auch in den Evangelien als Sprecher des ganzen Kreises auftritt

(vgl. z. B. Mark. 8, 27 ff. Par.). Seine und seines Bruders
Berufung, auch die der beiden Zebedaiden werden erzählt; aber
das ist schon beinahe alles, was wir über die Berufungen der
Jünger erfahren. Bereits Markus hat darüber keine genaueren
Nachrichten gekannt, denn um die Berufung aller Zwölf nicht
zu übergehen, muß er sich mit einem recht farblosen Sum-
marium begnügen (3, 13—19).

III.
Wie ist es nun aber zu erklären, daß das Wort Apostel

verchristlicht und damit zur Amtsbezeichnung wurde? Soviel
steht ja fest, daß schaliach/àizôGroXoç auch in der spärlichen
Verwendung in den Evangelien kaum über den rechtlichen
Begriff des Judentums hinausgeht. Damit stimmt auch überein,
daß die bevollmächtigten Gesandten einer christlichen
Gemeinde (vgl. Phil. 2, 25; 2. Kor. 8, 23) im Neuen Testament
gelegentlich Apostel genannt werden. Das gleiche gilt für die
Abgesandten der Jerusalemer Urgemeinde (vgl. z. B. Act. 8,

14.18; 9, 30; 11, 22; 15, 30. 40), bzw. der Gemeinde von Antiochia
(vgl. Act. 11, 30; 14, 4. 14) — auch wenn im Zusammenhang mit
diesen Berichten nicht immer der Apostelname erscheint.

26 Mark. 3, 16—19; Matth. 10, 2—4; Luk. 6, 14—16; Act. 1, 13.
27 Wäre die Liste der Jünger erst späteres Erzeugnis der Gemeinde, so

wäre es weit wahrscheinlicher, daß alle vier Stellen, die die 12 Namen
angeben, genau übereinstimmten. Vgl. J. Wagenmann, Die Stellung des Apostels

Paulus neben den Zwölf in den ersten zwei Jahrhunderten, Beih. zur
ZNW3, Gießen 1926, S. 5.



Ed. Lohse, Ursprung und Prägung des christlichen Apostolates 267

Es wäre schwer vorstellbar, daß die palästinische Bezeichnung

schaliach schon in Jerusalem plötzlich von einer
Funktionsbezeichnung zu einem Amtstitel geworden sein sollte.
Sondern dieser Wechsel kann erst durch die heidenchristliche
Gemeinde bewirkt worden sein, die den aramäischen Ausdruck
übersetzte und ihm damit eine neue Bedeutung verlieh. Wie
wir aus der Apostelgeschichte und dem_zweiten Korintherbrief
wissen, wurden von Jerusalem verschiedentlich Gesandte zu
anderen Gemeinden geschickt. Diese Abgesandten galten den
Heidenchristen als Amtsträger und wurden mit dem Titel onröcr-

toXoi benannt, der dann auch den urchristlichen Wanderpredi-
gern, die von Jerusalem oder einer anderen Gemeinde ausgesandt

worden waren, beigelegt wurde. Die erste christliche
Gemeinde griechischer Zunge war Antiochia, so daß wir mit
hoher Wahrscheinlichkeit vermuten dürfen, daß in ihr der
Wechsel von der jüdischen Funktionsbezeichnung schaliach
zur christlichen Amtsbezeichnung ômôcrToXoç erfolgt ist.28

Paulus nennt 1. Kor. 9, 5 die wandernden Missionare
dtTTocTToXoi, und Rom. 16,7 erfahren wir die Namen zweier Glieder
der Urgemeinde, die Apostel waren, Junias und Andronikus.
Da Paulus ausdrücklich sagt, sie seien vor ihm Christen
gewesen, müssen sie zu den Christen der ersten Zeit gehören, so
daß wir vermuten dürfen, daß sie ihren Aposteltitel als
Abgesandte der Urgemeinde erhielten. Denn es ist an keiner der Stellen

des Neuen Testamentes, die diesen weiten Sprachgebrauch
aufweisen, gesagt, daß die Apostel ottocttoXoi NncroO XpidToû
wären. Es ist darum auch nicht gerechtfertigt, sie als solche zu
bezeichnen.29 Weit wahrscheinlicher ist es doch, daß die
Abgesandten der Urgemeinde oder auch anderer Gemeinden auf
griechischem Sprachgebiet Apostel genannt wurden und dieser
Titel als Amtsbezeichnung dann auch auf bevollmächtigte
Wanderprediger überging. Bekanntlich hat sich dieser weitere
Sprachgebrauch des Wortes Apostel noch bis in das zweite
Jahrhundert erhalten (vgl. Did. 11, 3 ff.), er braucht also nicht
mit dem auf die Zwölf und Paulus begrenzten Apostelbegriff,

28 "V gl. Rengstorf, a. a. 0., S. 436.
20 Gegen v. Campenhausen, a. a. 0., S. 106 ff. — Zur Sache vgl. Gal. 2,12

Tivaç émo 'laiaüßou.



268 Ed. Lohse, Ursprung und Prägung des christlichen Apostolates

wie er sich dann in der späteren Zeit durchsetzte, in einen
ursächlichen Zusammenhang gebracht zu werden.30

Solche Apostel, die ihre Bevollmächtigung von den Gemeinden

hatten, also dubcr-roXcn xuûv èKKXriffiwv waren, haben offenbar
gegenüber Paulus behauptet, er sei kein rechter Apostel, weil
er nicht von Jerusalem ausgesandt und beauftragt worden war.
Ihnen stellt Paulus seine Legitimation gegenüber: er ist nicht
Apostel einer Gemeinde, sondern Apostel Jesu Christi.

Diese Wortverbindung dirôUToXoç 'Ipaoû Xpicrroû finden wir
erstmalig bei Paulus, 1. Thess. 2, 7.31 Waren wir bisher nur
einer Mehrzahl, bzw. Gruppe von Menschen, die als solche
onroffxoXoi genannt wurden, begegnet, so tritt uns hier bei Paulus
der Apostel als einzelner entgegen. Im 1. Thess. liegt noch kein
besonderer Ton darauf, daß sich Paulus Apostel Jesu Christi
nennt. Weil er sein Apostolat noch nicht Gegnern gegenüber
zu rechtfertigen braucht, führt er sich im Briefeingang ohne die
offizielle Titulatur ein. Anders aber ist es wenig später im
Galaterbrief, der mit einer nachdrücklichen Betonung des
Apostelamtes einsetzt. In der Auseinandersetzung mit Gegnern, die
ihm das Recht, Apostel zu sein, streitig machen, ist Paulus
gezwungen, sein Verständnis vom Apostelamt scharf auszuprägen.

Nicht um einen Titel geht es ihm dabei, sondern um das

Evangelium und den besonderen Auftrag zu seiner Verkündigung,

den Paulus als der esehatologische Völkerapostel erhalten

hat.32 Gab es andere Apostel, die von Menschen oder durch
Menschen bevollmächtigt worden waren — so die Apostel der
Gemeinden und die judaistischen Abgesandten, die nach Ga-
latien gekommen waren —, Paulus ist durch Jesus Christus

30 A. v. Harnack, Die Lehre der zwölf Apostel, Texte und Untersuchungen

2, Leipzig 1884, S. 111—118, hat gezeigt, daß wir unter den wandernden
Aposteln Evangelisten zu verstehen haben. — Zum Apostelbegriff in der
Didache vgl. zuletzt G. Saß, Der Apostel in der Didache, in: In Memoriam
Ernst Lohmeyer, Stuttgart 1951, S. 233—239. Saß' Versuch, einem galiläi-
schen Apostelbegriff, wie er sich noch in der Didache niedergeschlagen
haben soll, einen jerusalemiseh-lukanisehen gegenüberzustellen, kann ich nicht
zustimmen.

31 Trotz des Plurals wird Paulus nur sich selbst als Apostel Jesu Christi
bezeichnet haben. Vgl. E. v. Dobschütz, Die Thessalonicherbriefe, Göttingen
1909, S. 92 z. St.

32 Vgl. v. Campenhausen, a. a. 0., S. 108 u. ö.



Ed. Lohse, Ursprung und Prägung des christlichen Apostolates 269

und Gott, der Jesus von den Toten erweckt hat, Apostel geworden

(Gal. 1, 1). Der Auftraggeher und der von ihm erteilte
Befehl machen die Eigenart des paulinischen Apostolates aus.
Darin und nicht in der Aussendung durch die Gemeinde von
Antiochia (vgl. Act. 13, 1—-3) liegt die Legitimation seines
Amtes.

Unbeschadet aller scharfen Auseinandersetzungen, die
Paulus um sein Amt hat führen müssen, hat er aber doch stets

anerkannt, daß die Zwölf in Jerusalem gleichberechtigt als
Apostel neben ihm stehen. So spricht er von ihnen als denen,
«die vor mir Apostel waren» (Gal. 1,17), betont aber, daß er
unabhängig von ihnen und nicht durch sie sein Amt erhielt (Gal.
1, 17 ff.). «Denn der, der dem Petrus die Kraft gab zum
Apostelamt für die Beschneidung, der hat auch mir die Kraft
gegeben für die Heiden» (Gal. 2, 9).33 Paulus versteht also auch
das Apostelamt des Petrus von seinem eigenen Amt her: Gott
hat sie zu Aposteln gemacht, sie sind beide Apostel Jesu Christi.

So hatte das neue Verständnis des Apostelamtes, das wir
zuerst bei Paulus finden, zur Folge, daß der Begriff Apostel
einen ganz fest geprägten Sinn erhielt und auf die Gruppe der
Zwölf und auf Paulus beschränkt wurde.34 Denn nur sie sind
im wahren Sinne Apostel Jesu Christi. Durch Paulus wird es

geschehen sein, daß der alte Begriff der öibbeKa zurücktrat und
statt dessen in der Heidenkirche sich das Wort Apostel durchsetzte.

Diesen Uebergang von der palästinischen zur heidenchristlichen

Bezeichnung können wir deutlich an 1. Kor. 15, 3 ff.
beobachten. Paulus zitiert hier eine alte Formel, die er selbst
schon übernahm und den Korinthern weitergab, als er dort als
Missionar wirkte. Sie enthält in kurzen Worten den Inhalt des

Evangeliums, nämlich den Sühnetod Christi, sein Begräbnis
und seine Auferstehung am dritten Tage, die durch die Erscheinungen

vor Kephas und den Zwölfen beglaubigt wird. Bis zu die-

33 Petrus hat offenbar schon vor Paulus das Amt der Verkündigung an
die Juden gehabt (vgl. Cullmann, a. a. 0., S. 33. 39 ff.). Als Apostelamt dürfte
es erst durch Paulus bezeichnet worden sein. Vgl. A. Fridrichsen, The
Apostle and his Message, Uppsala 1947, S. 6.18.

34 Gegen v. Campenhausen, a. a. 0., S. 118. Anm. 1 : «Paulus ist an dieser
Entwicklung gänzlich unbeteiligt.»



270 Ed. Lohse, Ursprung und Prägung des christlichen Apostolates

sem Punkt reicht der älteste Teil der Ueberlieferung, die, wie
die semitische Sprachgrundlage der Formel beweist, schon in
der Urgemeinde geprägt worden sein muß.35 Yon V. 6 an bricht
die Satzkonstruktion um, statt der öxi-Sätze folgen nun mit giteixa

eingeleitete Hauptsätze, die die Reihe der Zeugen in chronologischer

Folge fortsetzen. Paulus nennt in dieser Kette ein viertes

Glied, Jakohus, dann an fünfter Stelle alle Apostel.36 Möglich

wäre es, das xoîç cnxoaxôXoiç ixâcriv im weiteren Sinne als auf
Wanderprediger bezüglich aufzufassen. Aberirdtcriv drückt doch
sicher eine deutliche Betonung aus und stellt den Kreis der
Apostel als einen begrenzten heraus.S7 In den folgenden Versen
bezeichnet sich Paulus als den geringsten unter den Aposteln,
vergleicht sich also mit Autoritäten höchsten Ranges. Daraus
wird gefolgert werden dürfen, daß der Ausdruck cnxouxoXoi dem

zuvor genannten der bubbexa entspricht. War dieses die alte
palästinische Bezeichnung38, so wird nun in der Erweiterung
der Formel der jüngere, inzwischen geläufig gewordene
Ausdruck hinzugefügt, und die Zwölf werden Apostel genannt.39
Bedeutsam ist, daß Paulus in dieser Kette der Zeugen für die

Auferstehung Jesu die Christuserscheinung vor Damaskus als
die letzte des Auferstandenen betrachtet, so daß damit zugleich

35 Den Nachweis, daß 1. Kor. 15, 3—5 auf die Urgemeinde zurückgehen,
hat mit überzeugenden Gründen J. Jeremias, Die Abendmahlsworte Jesu,
2Göttingen 1949, S. 95—97, geführt.

36 G. Saß, Apostelamt und Kirche, München 1939, nimmt in dem sehr
anregenden Abschnitt «Das Werden des Apostelbegriffs in der Urgemeinde»
(S. 132—142) an, daß Jakobus in Jerusalem die Leitung innegehabt und
von dort Apostel ausgesandt hätte (woraus dann der Ursprung des christlichen

Apostolates hergeleitet werden soll), während Petrus und die Zwölf
in Galiläa blieben. Diese Aufteilung in zwei Urgemeinden, die im Anschluß
an E. Lohmeyer, Galiläa und Jerusalem, Göttingen 1936, entwickelt wird,
muß als äußerst unwahrscheinlich gelten.

37 Vgl. K. Holl, Der Kirchenbegriff des Paulus in seinem Verhältnis zu
dem der Urgemeinde, Gesammelte Aufsätze zur Kirchengeschichte II, S. 48.

38 Vgl. F. Kattenbusch, Die Vorzugsstellung des Petrus und der
Charakter der Urgemeinde, in: Festgabe für K.Müller, Tübingen 1922, S. 339,

Anm. 1 : «In Jerusalem scheint mir oi bibbtxa der allein sicher nachweisbare
Ausdruck.»

39 Vgl. auch Gal. 1,17 f., wo das Wort dudaxoXoi nur den Zwölferkreis,
nicht einen weiteren Kreis von Missionaren bezeichnen kann.



Ed. Lohse, Ursprung und Prägung des christlichen Apostolates 271

der Kreis der Apostel Jesu Christi geschlossen ist.40 Denn Apostel

Jesu Christi kann demnach nur sein, wer den auferstandenen

Herrn gesehen hat.
Erkennt Paulus die Zwölf neben sich als Apostel Jesu

Christi an, so spricht er doch in seinem Sendungsbewußtsein
einen noch höheren Anspruch aus, der die Einmaligkeit seines
Amtes herausstellt. Denn wenn Paulus Gal. 1, 15 sagt, Gott
habe ihn schon von Mutterleib an ausgesondert und berufen
durch seine Gnade, so versteht er sein Apostelamt als ein
prophetisches. 41 So wie Jeremia nicht nur zeitweilig Prophet war,
sondern sein ganzes Lehen von Gott für dieses Amt beschlagnahmt

war, so faßt auch Paulus sein Apostolat auf. Ob es durch
noch so viel Leiden und Verfolgung geht, er ist berufener Apostel

Gottes, der durch alles, was er in Verfolgungen und Nöten
erdulden muß, die Leiden Christi vollmacht (Kol. 1, 24). Von
Gott ausgesondert als auserwähltes Rüstzeug (vgl. 1. Kor. 1, 1;
2. Kor. 5,18; Rom. 1,1—7) und vom auferstandenen Herrn zum
Apostel berufen (vgl. Gal. 1, 12; Rom. 1, 5; 1. Kor. 1, 17 u. ö.),
sieht Paulus Gott den Vater und den Kyrios Jesus Christus
als eine Einheit, die ihm den Auftrag erteilt hat. Ein Zwang
liegt auf ihm (1. Kor. 9,16), er kann nicht anders, als an Christi
Statt das Amt, das die Versöhnung predigt, zu führen (2. Kor.
5, 20). Er ist also in voller Autorität Repräsentant seines Herrn,
gerade so wie der jüdische schaliach als bevollmächtigter
Vertreter seines Auftraggebers auftritt. Darum ist die ebenfalls
von Paulus gebrauchte Selbstbezeichnung als «Knecht Jesu
Christi» (Rom. 1, 1; Phil. 1, 1) geradezu gleichbedeutend mit
der als Apostel Jesu Christi.42

Paulus muß als Knecht seines Herrn in großer Eile zu allen
Heiden — bis ans Ende der Welt — gehen, um ihnen die frohe

40 Vgl. dazu A. v. Harnack, Mission und Ausbreitung, S. 333 ff. Freilich
wird man nicht mit Harnack 1. Kor. 4, 9 als weiteren Beweis dafür anführen
können (a. a. 0., S. 334, Anm. 3), denn was éoxdxouç bedeutet, wird in den

folgenden Versen ausgeführt.
41 Zum Verständnis des Apostolates durch Paulus vgl. auch Joh. Munck,

Paul, the Apostles and the Twelve, Studia Theologica III, 1950, S. 96—110.
Munck hebt mit Recht hervor : «It is Paul who is the decisive factor in the
development of the apostolic idea» (S. 101).

42 Vgl. G. Saß, Zur Bedeutung von boûloç bei Paulus, ZNW 40, 1941,
S. 24—31, bes. S. 30 f.



272 Ed. Lohse, Ursprung und Prägung des christlichen Apostolates

Botschaft zu verkündigen (vgl. Rom. 1, 15; 15, 22). Weiß er
doch, daß sein geliebtes Volk Israel erst dann umkehren wird,
wenn das Evangelium zu den Heiden gekommen ist (Rom. 11,
18 f., 25 ff.). Darum die drängende, nie rastende Tätigkeit, denn
sein Amt seht unter dem Zeichen des Eschaton. Er ist der letzte
Apostel Jesu Christi und verteidigt diesen seinen Anspruch
auch gegen die Anfeindungen von seiten der Abgesandten aus
Jerusalem43, die nach Korinth gekommen sind und sich auf
höchste Autoritäten berufen, mit der für ihn allein gültigen
Legitimation: Er ist durch den Herrn selbst berufener Apostel,
dessen Amt ein letztes ist, denn nach ihm wird es keinen zweiten,

durch den erhöhten Herrn berufenen Apostel mehr geben.41

IV.

Paulus ist es also gewesen, der den christlichen Apostelbegriff

in seiner besonderen Bedeutung erst geprägt hat. Diese
prägnante Fassung des Apostelbegriffes hat sich in der folgenden

Zeit durchgesetzt, so daß die weitere Fassung des Begriffes,
die auf die von der Urgemeinde ausgesandten Wanderprediger
bezogen war, allmählich sich verliert und dann ganz verschwindet.

Die Kirche ist auf dem Grund der zwölf Apostel und
Propheten gebaut (vgl. Eph. 2, 20; Apk. 21, 14). Denn die Apostel
sind als die von Jesus selbst bevollmächtigten Gesandten das
Fundament der Kirche. Dieser Auffassung entsprechend trägt
nun auch der Verfasser des lukanischen Doppelwerkes den
Apostelbegriff in die Berichterstattung über die Anfänge
zurück. Im Lukasevangelium werden — wie wir sahen — die
Zwölf im Gegensatz zu Markus und Matthäus schon zu Lebzeiten

Jesu mehrfach Apostel genannt, und in der Apostelge-

43 E. Käsemann, Die Legitimität des Apostels, ZNW 1942, S. 33—71, hat
im Anschluß an A. Schlatter, Paulus, der Bote Jesu Christi, Stuttgart 1934,

überzeugend nachgewiesen, daß es sich bei den ArrepAlav diröaroAoi, bzw.
ipeubaudairoXoi, mit denen sich Paulus in 2. Kor. 10—13 auseinandersetzt, um
Abgesandte aus der Jerusalemer Urgemeinde handelt.

44 Die eschatologische Bedeutung des paulmischen Apostelbegriffs ist
besonders herausgestellt worden von A. Fridrichsen in seiner oben genannten

Schrift «The Apostle and his Message».



Ed. Lohse, Ursprung und Prägung des christlichen Apostolates 273

schichte tragen sie schon von Anfang an diesen Titel.45 Damit
entspricht das lukanische Doppelwerk dem späteren kirchlichen
Verständnis, und es ist nur konsequent, daß der Apostelhegriff
auf die Zwölf beschränkt bleibt. Von den Kämpfen des Paulus
um sein Apostelamt erfahren wir jedoch in der Apostelgeschichte

nichts mehr, denn die Zwölf als die vom irdischen
Jesus Berufenen sind auch die Apostel. Sie haben eine ganz
besondere Ausrüstung mit dem Geist erfahren (Act. 8, 14 ff.)
und üben kraft dieser von Jerusalem aus ein Aufsichtsrecht
über die anderen Gemeinden aus (Act. 8, 14 ff.; 11, 22 ff.). Paulus,

der bei Lukas nicht den Titel eines Apostels erhält46, und
die Zwölf haben übereinstimmend dieselbe Lehre vertreten. Die
Unterschiede sind aufgehoben. So gehört der lukanische
Apostelhegriff der Zeit der werdenden Kirche, nicht mehr den
Anfängen an.47 Wir sehen daran, daß das paulinische Verständnis
des Apostelamtes mit dem Begriff der Zwölf verbunden wurde.
Die Einmaligkeit des paulinischen Apostelamtes aber tritt fast
ganz in den Hintergrund, und es steigt die Bedeutung der
Zwölf. Das Bild, das Markus von den zwölf Jüngern noch ohne
schonende Rücksicht auch in ihrem Unverstand und Versagen
gezeichnet hatte, wird von Matthäus und Lukas verbessert und
in der späteren Zeit in noch stärkerem Maße gehoben.48

Diese Entwicklung setzt sich — wie wir hier nur noch kurz
andeuten können — in der frühkatholischen Kirche fort. Die
zwölf Apostel haben nach der späteren kirchlichen Ueberliefe-
rung, die die im lukanischen Schrifttum anhebende Linie weiterführt,

in einhelliger Uebereinstimmung die gleiche Lehre in

45 In den Varianten der Handschriften des Neuen Testamentes setzt sich
diese Tendenz verstärkt fort, vgl. Mark. 3, 14; Luk. 9, 1; Act. 5, 34.

48 Paulus wird nur Act. 14, 4. 14 Apostel genannt. Diese Bezeichnung
entspricht aber dem allgemeinen, vorchristlichen schaliach-Begriff, der aus
dem Judentum kommt. Vgl. v. Campenhausen, a. a. 0., S. 115. Die Beauftragung

der Act. 14 genannten scheluchim war Act. 13,1—3 erzählt worden.
47 Vgl. hierzu W. Mundle, Das Apostelbild der Apostelgeschichte, ZNW

1928, S. 36—54.
48 Vgl. z. B. Mark. 4, 38 mit Matth. 8, 25 / Luk. 8, 24; Mark. 4, 40 mit Matth.

8, 26/Luk. 8, 25; Mark. 6, 52 fehlt bei Matth, und Luk.; vgl. Mark. 8, 17 mit
Matth. 16, 8 (fehlt bei Luk.) ; vgl. Mark. 8, 33 mit Matth. 16, 23 (fehlt bei
Luk.) ; Mark. 9, 33 ff. mit Matth. 18,1 ff.; Mark. 10, 35 ff. mit Matth. 20, 20—28

(fehlt bei Lukas) u. ö.

18



274 Ed. Lohse, Ursprung und Prägung des christlichen Apostolates

aller Welt verkündigt.49 Als Missionare — so meint man nun
— sind sie in alle Welt hinausgezogen, und jede Kirchenprovinz

setzt ihren Stolz darein, einen der zwölf Apostel zu ihrem
Missionar zu haben.50 Denn war schon der Herr selbst nicht
zu den Heiden gekommen, so doch wenigstens mittelbar durch
seine Vertreter, die zwölf Apostel, die seine Worte sicher
überlieferten. Auf sie oder zumindest auf ihre Schüler suchte man
alle heiligen Schriften zurückzuführen 51, weil nur durch
apostolische Verfasserschaft die rechte Lehre gesichert zu sein
schien. So entsteht in der Heidenkirche ein ganz neues Bild von
den zwölf Aposteln, aber den einen Heidenapostel, der
überhaupt erst den christlichen Apostelbegriff entfaltet hatte, vergaß

man schon bald.
Die verschiedenen Ansätze, die wir im Neuen Testament

beobachteten, sind also miteinander verbunden worden, um das
frühkatholische Apostelbild zu gewinnen: der Zwölferkreis
als von Jesus selbst eingesetzt, der Apostelname als Titel und
das paulinische Verständnis von seinem Amt als Apostel Jesu
Christi. Diese Verbindung erhob nun die Zwölf, die am ersten
Anfang der Kirche standen, zum Fundament der Kirche. Schon
Ende des ersten Jahrhunderts wurde in Rom, das nach 70 n.
Chr. für die Kirche die Nachfolge Jerusalems antrat, der
Traditionsbegriff, der jüdischem Denken entstammt, auf die
missionarische Arbeit der Apostel übertragen. Denn das zeigten uns
deutlich die zu Beginn zitierten Worte aus dem ersten Clemensbrief.

Bald galten nur die von den Aposteln ernannten Nachfolger

als die bevollmächtigten Leiter der Gemeinden, so daß die
Rechtgläubigkeit der Kirche auf die Lehre der Apostel, die von
den ihnen in der successio apostolica nachfolgenden Bischöfen
weitergegeben wird, begründet wurde.62 Der Schlußstein auf
diese Entwicklung, die weit über das Neue Testament hinaus-

49 Vgl. Clem. Alex., Strom. "VII 17, 108; Tertullian, De praescr. 32.
50 Vgl. hierzu die oben zitierte Arbeit von J. Wagenmann, Die Stellung

des Apostels Paulus neben den Zwölf in den ersten zwei Jahrhunderten,
Gießen 1926.

C1 Schon Justin, Apol. I, 66 bezeichnet die Evangelien als àiro|avri|aove(;-

potTd TtllV ätrocTTÖXuiv.
52 Zum Ganzen vgl. das ausgezeichnete Buch von W. Bauer, Rechtgläubigkeit

und Ketzerei im ältesten Christentum, Tübingen 1934.



G. W. Locher, Das Geschichtsbild Huldrych Zwingiis 275

führt, aber ihre Anfänge schon im lukanischen Doppelwerk
hat, wurde in Rom gelegt. Damit war die Basis für die katholische

Kirche gewonnen. Freilich wußte man kaum, wie weit
man sich damit von den Anfängen entfernt hatte. Vergessen
war die eschatologische Bedeutung des Zwölferkreises, nahezu
ganz vergessen war auch Paulus, der sein Amt als das des letzten

der Apostel verstanden hatte. Aus den zwölf Aposteln und
aus Paulus wurden statt dessen in der katholischen Kirche
schemenhafte Garanten der Rechtgläubigkeit.

Mainz-Gonsenheim. Eduard Lohse.

Das Geschichtsbild Huldrych Zwingiis.
Vortrag vor der Antiquarischen Gesellschaft in Zürich

am 20. Februar 1953.1

I.

Unser Thema führt uns weit hinter das historisch so eifrige
19. Jahrhundert zurück. Ein Geschichtsbild im Sinne einer
umfassenden, synthetischen, zugleich deutenden Gesamtschau, in
der uns die Historie zur Künder in der Wahrheit über den
Menschen wird, hat das 16. Jahrhundert nicht besessen und nicht
gesucht, auch Zwingli nicht. Es sei denn, man wolle den aus
Bibel und kirchlicher Ueberlieferung gewonnenen Leitfaden als

1 Zitate nach der Bandzahl von Zwingiis Werken im Corpus Reforma-
torum, soweit dort erschienen (Abkürzung römische Ziffer mit oder ohne

CR), sonst nach der Edition von Schuler und Schultheß (SS). — Der Vortrag

legt einige Ergebnisse umfassenderer Studien über Zwingiis
Geschichtsanschauung vor, die im Zusammenhang mit der Notwendigkeit
stehen, den Zürcher endlich nicht nur aus dem Vergleich mit den andern
Reformatoren und mit den Humanisten, sondern aus seinen eigenen
Voraussetzungen zu verstehen (vgl. zu dieser Forderung die Einleitung meiner
«Theologie Huldrych Zwingiis im Lichte seiner Christologie» Bd. I, Zürich
1952, hier abgekürzt «Theol. I>). Wir wählen die Belege zur Hauptsache
aus den früheren Schriften (CR I und II) und aus der ebenfalls in die Frühzeit

zurückgehenden Auslegung des Matthäusevangeliums (SS VI, 1), weil
in denselben das Zwinglische Verständnis der Reformation naturgemäß am
ursprünglichsten hervortritt und der Verdacht nachträglicher Deutung
ausgeschlossen wird.

18*


	Ursprung und Prägung des christlichen Apostolates

