Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 8 (1952)

Heft: 6

Artikel: Johanneische Literarkritik

Autor: Mendner, Siegfried

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877520

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877520
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

418 S. Mendner, Johanneische Literarkritik

1,1 und 2, der Ueberarbeitung der Jerusalemer Tempelvision
(c.8¢£.) im Blick auf die Vision in der Gola (c.1) und in der
Verflechtung der beiden Berufungsvisionen (c.1—3), die zu
einer so starken Verschmelzung beider gefiihrt hat, dal es
kaum moglich ist, sie noch einigermaflen reinlich voneinander
zu trennen. Wenn die jiidische Ueberlieferung ** zu berichten
weill, daf die Midnner der GroBsynode das Buch Hes. geschrie-
ben haben, so wird darin vielleicht insofern sich eine gute ge-
schichtliche Erinnerung widerspiegeln, als das Buch seine
jetzt vorliegende Fassung, also mit eingefiigten Fremdvoélker-
Sammlungen, der Gog-Perikope und dem Verfassungsentwurf,
erst in spiiter Zeit erhalten haben wird.

Nordkirchen i. W. Curt Kuhl.
(Abgeschlossen: 7. September 1952.)

Johanneische Literarkritik.

Als maligebend fiir die Beurteilung des vierten Evangeliums
gilt heute fast allgemein die Einheitlichkeit seiner theologischen
Sprache. Man pflegt sie gegen die Verfechter der Literarkritik
ins Feld zu fithren und glaubt damit, ihnen von vornherein
allen Wind aus den Segeln genommen zu haben. «Bei den weit
auseinandergehenden Hypothesen... wird verkannt, wie ein-
heitlich in Sprache und Denkweise das Johannesevangelium ge-
halten ist.» * Darum seien die Analysen «simtlich schlechthin
abzulehnen, weil sie an der formalen und materialen Gleich-
artigkeit aller Bestandteile von Johannes scheitern.» * Oder
man rit doch mit warnend erhobenem Finger zur Einsicht und
Zuriickhaltung: «Stehen die unterscheidenden Gréflen sich so

*7 Baba Bathra I, VI, Fol.15; zitiert nach L. Goldschmidt, Der Ba-
bylonische Talmud, Bd. VIII, 1933, S.56.

1 J. Behm, Der gegenwirtige Stand der Erforschung des Joh.-Ev.,
ThLZ 1948, 22. Er verweist auf E. Gaugler (Das Christus-Zeugnis des
Joh.-Ev. in: Jesus Chr. im Zeugnis der HI. Schrift und der Kirche, Sammel-
band, Mii. 1936, 37), auf den das Ganze des Joh.-Ev, den <«Eindruck monu-
mentaler Einheitlichkeits machte.

2 Jiilicher-Fascher, Einl.NT? S, 362 f.



S. Mendner, Johanneische Literarkrilik 419

nahe, so ist es vielleicht bei unserer Entfernung von ihnen doch
vorsichtiger, nicht allzu viel sehen zu wollen und das Einheit-
liche auch als Einheit zu behandeln.» * Da nun aber «selbst
Quellenkritiker wie Wellhausen, Bousset und Hirsch sich des
Eindrucks nicht haben erwehren konnen, daBl der Geist der
verschiedenen Stiicke, aus denen das Evangelium besteht, kein
grundverschiedener, sondern wesentlich der gleiche isty %, so
glaubt man wohl, hitten sie mit ihren Versuchen gleichsam
selbst ihr Grab geschaufelt. Um die Haltlosigkeit der Hypo-
thesen von Wendt, Spitta, Hirsch zu erweisen, unterzieht sie
Ed. Schweizer einer groflartig angelegten sprachstatistisch-
stilkritischen Ueberpriifung.® Da sich seine 33 aufgespiirten
johanneischen Stileigentiimlichkeiten fast durchweg auch in
den von ihnen vorgenommenen Scheidungen finden, hilt er sie
schon fiir erledigt. ¢ Sein irrefithrendes Spektrum verlockt ihn
zu dem voreiligen Schlull, daf die Finheit des Werkes am Ende
des Entwicklungsprozesses stehe und somit die einheitliche
Abfassung garantiert sei. Darin tduscht er sich; denn es darf
als sicher gelten, dal} alle die, welche sich zu einer Weiterfiih-
rung oder Ueberholung des urspriinglichen Evangeliums be-
rufen und verpflichtet fiihlten, «den Ton des Meisters festge-
halten und kopiert haben».? Und doch ist ihnen dies nicht
iiberall gelungen. Die These von der Einheitlichkeit in Sprache,
Stil und Geist, welche an sich schon wertlos und ohne Beweis-
kraft ist, erweist sich als Phrase und verfliichtigt sich bei
naherem Zusehen in ein Nichts.

3 A. Meyer in ThR 13, 1910, 26. Aehnlich resigniert auch M. Dibelius
in RGG*? III 356 und — trotz richtiger Allgemeinbeurteilung — H. Lietz-
mann, Gesch, der Alt. Kirche I (1932) S. 236.

4 Zitiert nach Behm a. O.

5 EGO EIMI ... Die religionsgesch. Herkunft und theol. Bedeutung der
joh. Bildreden, zugleich ein Beitrag zur Quellenfrage des 4. Ev. (Forsch.
z. Rel. u. Lit. AT u. NT, N. F. 38 = 56).

¢ Davon scheint mit Joach. Jeremias, Joh. Literarkritik, ThB1 20, 1941,
37 1. heute jeder iiberzeugt zu sein. Von irgendeinem Widerspruch ist mir
nichts bekannt.

7 A. von Harnack, Zur Textkritik und Christologie der Schriften des
Joh., SBer. Berl. Ak. 1915, 551 (= Stud. zur Gesch. NT u. Alt. Kirche 1931
I 126). Die einmalige, vielleicht mehrmalige Bearbeitung und Erweiterung
habe noch in dem Kreise stattgefunden, aus dem die Schrift urspriinglich
stamme. Vgl. auch H. Windisch, ThLLZ 1909, 16 und A. Meyer a. O. 161.

27*



420 S. Mendner, Johanneische Literarkritik

Die Szene der Tempelreinigung findet mit 2, 23-25 ihren
AbschluB: ‘Qg¢ d¢ Av év Toig 'lepogohbpoig év T macxe év T €opTi),
oA\l émioTevoav eic TO Ovoua avTol, Yewpolvres avTol TG onueia d
¢moiers 22 adtog d¢ ‘Inoolg olk émiotevev abTOV 0dTOIg DI TO QOTOV
yivokev mdvrag *kai 811 00 ypeiov eixev fva Tig paptupfon mepi To0
avdpwmou: avtdg yap éyivwokev Ti Av év @ dvdpwrw. Den unvorein-
genommenen Leser der Stelle verwundert die Raschheit der
Bekehrung (émiotevoav), um so mehr, als Jesus zuvor bei den
Juden allseitige Ablehnung erfahren zu haben scheint. Worin
bestand wohl der Glaube jener Menschen? Schwerlich hielten
sie Jesus, ohne daf er sich ihnen offenbart hatte, gleich fiir den
Messias. Vielleicht schwebt dem Verfasser, allgemein und un-
verbindlich verstanden, der Glaube an einen Propheten, seine
Vollmacht, das Prestige seines Auftretens, seine gottliche Sen-
dung o. &. vor.® Warum aber ist das nicht deutlicher gesagt?
Und ausgerechnet wird mit Glaube das Verhalten jener Men-
schen bezeichnet, denen Jesus sich nicht anvertraute, d. h. an-
vertrauen wollte.® Dieses geheimnisvolle, hochst sonderbare
Verhalten Jesu (V. 24) % wird iiberraschenderweise damit
begriindet, dall er sie alle gekannt habe. Diese Motivierung
hiitte wohl eher zu den unglidubigen und zweifelnden Juden
zuvor bei der Tempelreinigung gepalt als zu den «gldubigeny,
also fiir Jesus eingenommenen Menschen. Die Wendung klingt
nidmlich so, als wenn die Leute, von denen hier die Rede ist,
fiir Jesu Zwecke ungeeignet schienen und daBl er dies von
vornherein gewullt habe. Damit aber verliert sein Auftreten
den Boden, und so schwebt auch seine Machtoffenbarung durch
die (vielen) Zeichen, auf die — freilich matt und unbestimmt
g.nug — in V.23 verwiesen wird, grundlos und unverstanden
in der Luft. Fiir Jesu iibernatiirliches Wissen eriibrigt sich
angeblich jedes Menschenzeugnis (V.25). Aber <man kann

8 Vgl. J. Grill, Untersuch. iiber d. Entst. des 4. Ev. IT (1923) S. 6. Durch
Streichung der Formel ei¢ 10 dvoua will dem Texte aufhelfen A. Merx,
Die 4 kanon. Evv. nach ihrem #ltesten bekannten Texte, Erl. Joh.-Ev. IT 2b
(1911) S. 52 1.

® Dies befremde, meint Fr. Biichsel, Das Ev. nach Joh. 1946 (NT-
deutsch® Bd. 4) z. St., verlegen auf 8, 30, eine anders geartete Stelle, ver-
weisend.

10 ¢Die Versagung der Selbstoffenbarung erscheint lieblos, hart», so
bemerkt Biichel a.O., ohne mit seiner Rechtfertigung zu iiberzeugen.



S. Mendner, Johanneische Literarkritik 421

unter To0 Gvdpwmouv nur einen bestimmten Menschen verste-
hen ¥, und wer soll das anders sein als der Verriter? Aber
an das Vorhergehende schlieft der Vers nicht an: die Stelle
ist verzweifelt und wiirde allein zum Beweis dienen, daf} das
vierte Evangelium nicht intakt erhalten ist.» 2

Man darf wohl sagen: Die Verse sind gekennzeichnet durch
eine leere und verschwommene Ausdrucksweise. Sie dulert
sich auch in der unnétigen Breite des Schlusses (adtdc yap . . .),
der doch dasselbe besagt wie dia 10 avt. y. . und also phrasenhaft
und nichtig wirkt. Stilistisch eigenartig beriihrt die Wiederholung
der Vokabeln motederv und 6 dvdpwmrog mit anderem Bedeutungs-
inhalt. Von einer bezeichnenden Umstéindlichkeit der Formulie-
rung spricht Bultmann, weswegen er es nicht fiir richtig héalt, «<mit
syrs das d1& 10 ktA. V.24 zu streichen und V. 25 mit kol o0 xpeiav
€ixev bzw. o0 ydp xp. eixev zu beginnens.'?

Dabei fehlt der sogenannte color Johanneus durchaus nicht.
Kann man doch so gut wie jeden Gedanken und jede Formu-
lierung aus dem Evangelium selbst belegen. Man vergleiche
etwa 1, 12; 5, 34; 6, 2. 64; 11, 45; 16, 30. Nur, was an diesen
Stellen und auch sonst im sinngeméflen Zusammenhang steht
und ordentlich ausgedriickt wird, wirkt in dem Kunterbunt
von 2, 23—25 zusammengestoppelt unverstindlich. Es erhebt
sich der Verdacht, dal die angefiihrten Parallelen zu den vor-
liegenden Versen die Bausteine geliefert haben, der Baumeister
es aber nicht verstand, sie organisch zusammenzusetzen und
dem Ganzen einen echten johanneischen Anstrich zu geben. Er
gibt sich allenthalben Bléflen in der Form und auch Materie
und verrit zu guter Letzt noch seine Herkunft durch eine ge-
wisse exklusive Art seiner Sprache. Wihrend sonst die Formel
moteverv eic 10 dvoua die hochste Stufe des Glaubens bezeichnet
(1, 12; 3, 18; 20, 31), ist in 2, 23 merkwiirdigerweise die nie-
drigste, auf Zeichen gegriindete gemeint. paprupeiv erscheint

11 Da es sich hier um das Zeugnis eines (beliebigen) Individuums han-
delt, kann 6 &vdpwmog nicht, wie im Schluflsatz und in 7, 51, generell vom
Menschen verstanden werden. Die abfillige Kritik A. Meyers a. 0. 68 er-
scheint darum ungerechtfertigt.

12 K. Schwartz, Aporien im vierten Evangelium, Nachr. der Gott. Ges.
der Wiss. 1907, 352, 3. — Im folg.- wird nur nach Seite zitiert (Aporien
II—IV im Jahrgang 1908)!

13 Dag Ev. des Joh. (Krit.-exeg. Komm. NT Meyer!t 1950) S.92, 5.



422 S. Mendner, Johanneische Literarkritik

sonst nirgendwo — von 3. Joh. 12 abgesehen — in Verbindung
mit einem Menschenzeugnis, sondern nur mit der Person
Christi. Und die besondere Verwendung von mortelelv «anver-
traueny ist im Neuen Testament recht selten, bei Johannes
iiberhaupt eine Singularitit. *

Wellhausen ** verwirft diese «eigenartige Berichterstat-
tung» 1* als redaktionell. Dagegen sanktioniert sie Bultmann,
indem er sie dem Evangelisten selbst in die Schuhe schiebt, der
hier — unabhéngig von seinen Quellen — eigenméichtig vor-
gegangen sei. Da er andernorts noch von einem Kkirchlichen
Redaktor spricht, gerét er freilich in eine sehr miBlliche Lage.
Sein Evangelist ist némlich alles andere als ein freier Schopfer
und Gestalter, unterscheidet sich iiberhaupt kaum von einem
mechanisch arbeitenden Kompilator und Redaktor, und so
fragt es sich, wo in dem Einzelfalle der Trennungsstrich zu
ziehen ist. Aber schon die Zweiquellen-Theorie (B. nimmt eine
Reden- und eine onueia-Quelle an) erweist sich infolge einer
rein mechanischen Anwendung als unhaltbar. ¥*

In Wahrheit sind Evangelist und Redaktor scharf von ein-
ander zu unterscheidende Groflen. Wie wiirde sich auch dieses
in Gedanken und Sprechweise kiimmerliche Produkt mit der
meisterhaften Anlage und Gestaltung des Ganzen vertragen?
Mag sie auch durch die Masse der erlittenen Eingriffe oft genug
gestért und zerstort sein, vielfach verdunkelt erscheinen, so
schimmert sie selbst da noch allenthalben durch und beweist
durch ihr Vorhandensein, dafl mit ihr als einer sicheren Kom-
ponente gerechnet werden kann.® Der vierte Evangelist darf

14 Auf diese und andere Spracheigentiimlichkeiten verweist R. H.
Strachan (Is the Fourth Gospel a Literary Unity?) in The Expository
Times 27, 1916, 233.

15 Das Kv. Johannis 1908 (z.St.).

16 Tadelnde Bezeichnung von W. Heitmiiller, der in der 3. Aufl. der
Schriften des NT IV (1920) noch kritischer vorgeht als in der 2., aber hier
iiber den Argwohn verschiedener Hiénde nicht hinauskommt.

17 Vgl. W. Michaelis, Einleitung NT, Bern 1946, 107 ff. Grundsétzlich
gilt, da man <mit der Annahme der Benutzung schriftlicher Quellen bei
der Abfassung des Evangeliums noch erheblich zuriickhaltender zu sein
hat, als iiblich» (Jeremias, ThBI 1936, 44).

18 Zwar spricht Ed. Meyer von einer «Abgerissenheit der Darstellung
und stilistischen Unbeholfenheit des Verfassers» und nennt Bauer dessen
schriftstellerische Mittel und Mafnahmen «primitiv» und «in ihrer AeuBer-



S. Mendner, Johanneische Literarkritik 423

als «ein dpetraldyog allerbester Arty» gelten, ein «bonus narra-
tor» **, der «die Szenen anschaulich und dramatisch zu gestal-
ten weill. Er gibt seinem Evangelium den Charakter einer fort-
laufenden dramatischen Entwicklung.» * Ja man spricht gar
von einer «gewaltigen Dichtung», weill hinsichtlich gelegent-
licher Stimmungsbilder «keinen Dichter der alten Welt, der der-
gleichen gekonnt hiitte» und vergleicht die beriihmten Szenen in
Goethes Egmont damit. ** Das Verhér vor Pilatus wird sogar
zu den «groBten dramatischen Schopfungen der Weltliteratury
gezihlt. ** Nun zu glauben, dafl der Verfasser die kiinstlerische
Vollendung seines Werkes samt und sonders irgendwelchen
Quellen verdanke — das wire die notwendige Folge, wenn man
die d&rmlichen Verse 2, 23—25 durch den endgiiltigen Gestalter
des Evangeliums deckte —, erscheint doch unsinnig und licher-
lich.

Das kiinstlerische Vermogen unterliegt in der Beurteilung
allzu leicht dem Subjektiven und soll darum beileibe nicht den
Ausschlag geben, vielmehr nur als bescheidene Stimme im
Chore mitklingen. Und doch bestiinde wohl ein Recht, diesen

lichkeit nicht gerade imponierend. Noch weniger fiihlt man sich zum Lob
gestimmt angesichts der zahlreichen Widerspriiche und sonstigen Schwie-
rigkeiten, in die der vierte Evangelist sich selbst und seine Leser ver-
strickt> (ThR. N. F. 1, 1929, 142). Aber diese und &hnliche Charakteristiken
diirften aus den unechten und durch die Redaktion entstellten Partien
des Werkes gewonnen sein, die sogar zu der Phantasie eines unvollendeten
Entwurfes (Driseke, A. Meyer, IFaure, Strathmann) oder unvollkommenen
Alterswerkes (Hoffmann, Albertz) gefiihrt haben.

19 Bezeichnungen von Schwartz S. 516 und Fr. BlaB (Ev. secundum
Johannem 1902). Letzterer wird aber von Wellhausen, Ev. Joh. 5 wegen
gseiner verkehrten Methode und beschrénkten Textkritik mit Recht getadelt.

20 Vgl. Windisch in seinem anregenden Aufsatz iiber den joh. Er-
zihlungsstil (Eucharisterion fiir H. Gunkel IT 1923, 211). Ueber Johannes
als Dramatiker weitere Literatur bei E. Stauffer, Theologie NT® 1947,
Anm. 70.

*1 So E. Hirsch (Das 4. Ev. in seiner urspriingl. Gestalt verd. u. erkl.
1936, 68. 78. 193), der auch sonst manches feinsinnig beobachtet hat.

22 'Windisch a. O. 204. Nach Ansicht der Gegenseite handelt es sich frei-
lich nur um <subjektive Geschmacksurteile», denen gegeniiber der <echte
Historiker» sehr miBtrauisch zu sein habe (Biichsel, ThBl 1936, 148). Die
kiinstlerische Durcharbeitung, die an vielen Stellen durchaus anerkannt
wird, soll, weil nicht iiberall vorhanden, eben nicht durchgéngig beabsichtigt

gewesen sein.



424 S. Mendner, Johanneische Literarkritik

Faktor entscheidend in die Waagschale zu werfen bei einer
solchen Hédufung von Diskrepanzen. Hier durch Retuschieren
oder Teilstreichungen aufzuhelfen **, erweist sich von vorn-
herein als aussichtslos und ist methodisch auch grundverkehrt.
Es bleibt ndmlich nicht bei einer iiberall zutage tretenden Ge-
gensitzlichkeit. Diese verdichtet sich vielmehr zum offenen
Widerspruch und fiihrt so zu einem Bruch im Gefiige des Gan-
zen. In 7, 21 weist Jesus auf seine einzige, den Juden bisher
gezeigte Tat hin (Heilung des Lahmen). Kann er sich ihnen
also schon vorher durch Zeichen offenbart haben? Weiter er-
scheint die Zahlung der zwei ersten galildischen Wunder (2, 11
und 4. 54) als geistlose Spielerei, wenn sich die Zeichen von
Jerusalem dazwischenschieben.* Wo auch immer sonst von
ihnen summarisch berichtet wird, bleiben sie schattenhaft und
verdédchtig, und sie passen iiberhaupt nicht in die auserlesene
Darstellung des Evangelisten und in die festgeschlossene, sich
bis zur Totenerweckung steigernde Mirakelreihe seiner Schrift
hinein. *® Da sie nun aber in 2, 23—25 unbestreitbar den po-
laren Kern bilden, steht und féllt mit ihnen die gesamte Partie.

Durch den schweren Kompositionsfehler ist der Bau des
ganzen Werkes gefdhrdet. Kis wird immer deutlicher, dal man
nicht an der Aushebung der fraglichen Verse vorbeikommt.
Dabei enthiillt sich ihre lockere und schlechte Verankerung:
V. 22: Die Jiinger glaubten spiiter (nach der Auferstehung) der
Schrift und der Rede Jesu, V. 23: viele glaubten (schon jetzt) an
seinen Namen, da sie die Zeichen sahen. Das ist eine holperige,
primitiv dullere Verkniipfung, die durchaus gekiinstelt wirkt.

28 Auller BlaBl, Merx (8. Anm. 8 u. 19) versucht dies auch Hirsch, Stu-
dien zum 4. Ev. 1936, 48. Vgl. auch Heitmiiller (Anm. 16).

22 Vgl. Schwartz S. 16. Jedoch scheint 2, 11 sekundir zu sein. Er verrit
Rezensorengenre. «Wir fragen verwundert: Warum ist diese Weinge-
schichte ein onueiov, das zudem als dpyx? besondere Beachtung verdient,
das ein Beweis der d6%Za Jesu ist, durch das die Jiinger zum Glauben kom-
men», den sie doch in Kap. 1 bereits vor aller Oeffentlichkeit bekundet
haben? Die Geschichte kénne sehr fein mit 2,10 aufhoren, folgert K. L.
Schmidt, Der joh. Charakter vom Hochzeitswunder zu Kana, Harnack-
Ehrung 1921, 35 und 38.

2 Zusammenfassung nach Schwartz S.121. Vgl. auch W. Bousset, ThR
12, 1909, 50, 1: «Die Hervorhebung der vielen onuelo. Jesu scheint iiber-
haupt Kennzeichen einer Redaktion zu sein.»



S. Mendner, Johanneische Literarkritik 426

«Auch ist die Erzihlung so ungeschickt gefiihrt, dall mit 2,23
...neu eingesetzt werden mully (Schwarz S.118). Wir sind
nach 2, 13 genau im Bilde, dafl wir uns zu Ostern in Jerusalem
befinden. Und so klingt die Ueberbetonung von Zeit und Ort
fremd und miifig und stért auch in der umstindlichen Formu-
lierung.

Ohne 2, 23—25 wirkt nun aber die vorausgehende Skizze
durchaus fragmentarisch. Man kann sich des Eindrucks nicht
erwehren, dafl es der Redaktion um eine gewisse Abrundung
zu tun war. Gleichzeitig sollte das folgende vorbereitet werden.
Angeblich erliutert das Nachtgesprich mit Nikodemus bei-
spielhaft, was zuvor allgemein iiber das Verhiltnis Jesu zu
den Leuten berichtet war.* Wenigstens einem offenbart sich
der Herr, der sich allen versagt hatte. Freilich iiberrascht nach
dem bisherigen Gang der Ereignisse das klare Zeugnis des
Pharisiiers, und es bleibt auch unklar, auf welche Majoritét
er sich in V. 2 beruft. ?* Vor allem aber haben die Zeichen, auf
die Nikodemus hier anspielt, wie festgestellt, gar nicht statt-
gefunden, und so ist auch ein Verweis dieser Art undenkbar.
Da aber von anderen Zeichen noch nicht die Rede war ®,
schwebt die Perikope, die sowieso nicht recht auf das Vorher-
gehende abgestimmt ist, nach Ausfall von 2, 23—25 véllig in
der Luft.

Mit der Ausscheidung der verdichtigen Verse ist also nichts
gewonnen, eine Heilung des Textes jedenfalls nicht erreicht.
Demnach miissen wir annehmen, dal} der redaktionelle Eingriff
tiefer gegangen ist. Die Abschluliverse von Kap.2, die eine Art
Briicke bilden, konnen moéglicherweise als Basis zu seiner
Aufdeckung dienen * und gewinnen somit symptomatische Be-
deutung.

6 Vgl. Fr. Spitta, Das Joh.-Ev. als Quelle der Gesch. Jesu 1910, 78.

27 A. Meyer, ThR 13, 20 findet eine Erkldrung des merkwiirdigen Plu-
rals in dem besonderen Zutrauen des Nikodemus, und B. Weill hért aus
ihm, daB ¢auch andere Schriftgelehrte im Hohen Rat sich von dem neu auf-
getretenen Rabbi angezogen fiihlten» (Das Joh.-Ev. als einheitl. Werk 1912,
57). Etwa durch seinen barschen Tempelauftritt?

28 A. Meyer a. O. bringt die exegetische Zauberei fertig, hinter 3,2 eine
Anspielung auf das eine Kanawunder zu finden.

2 Gje erfordert eine umfassende Analyse, zu der der Platz hier nicht
ausreicht.



426 S. Mendner, Johanneische Literarkritik

In enger Beziehung zu 2, 23—25 stehen die Verse 4, 43—462.
In ihrer Funktion entsprechen sich beide Stellen, und schon der
Hinweis auf die Zeichen in Jerusalem (V. 45) * it die gleiche
Hand vermuten, die ihre Textoperation durch eine Klammer
stiitzen und vertuschen wollte. Eine gewisse Verwandtschaft
bekundet sich auch in der Diktion. Die kausale Verwendung
des Partizips (éwpoxdteg) kommt auller 2, 23 nur noch in dem
Nachtragskapitel 21, 12 vor, und ¢déZavro ist johanneische Sin-
gularitit. Fiir den Redaktor charakteristisch ist der auf eine
absolute Autonomie Jesu hinzielende Gebrauch von avtég (vgl.
2, 24).* Die Verbindung mit ydp ist iiberhaupt neben 4, 44 nur
noch 2, 25 und 6, 6 zu belegen und kommt, wie adtoi yép (4, 42.
45), soweit ich sehe, nur innerhalb von sekundiren Partien
vor. Ja, vollends die Reihe xai adtoi yap (4, 45) ist einzig im
Neuen Testament. Sachliche Widerspriiche treten hinzu. «Nir-
gendwo ist davon die Rede, daBl ganz Galilia Jesu wegen der
Wunder zugefallen sei, dagegen war 3, 22 erziihlt, dafl er durch
Taufen Anhinger gewinnty (Schwartz, S.120). Noch wunder-
licher ist der leichtfertig, in vager Anlehnung an die Synoptiker
hingestreute Vers 44 mit dem «zu Hause nicht geehrten Pro-
pheten», der von jeher Anstof} erregte und als eine bise crux
interpretationis gilt. Jesus stammt aus (Galilia, eine Tatsache,
welcher unser Evangelist unmillverstiindlich Nachdruck ver-
liehen hat (1,45 f.; 7, 41. 52). Also scheidet Judia (Jerusalem)
als Heimat von vornherein aus, streng genommen aber auch
Galilda, denn das verlangt der Sinn von 4, 45 und die Logik
des Ganzen: Jesus geht nach (Galilda, da ein Prophet in seiner
Heimat nichts gilt, und wird dort freundlich aufgenommen.
Noch weniger kann man an eine bestimmte Stadt denken. Und
doch bedeutet der griechische Ausdruck eigentlich nur Vater-
stadt, nicht allgemein Heimat, verlangt also sinngemif} einen
bestimmten Ort; denn da hier nirgendwo von einer Stadt die

30 Das mwdvta & émoinoe ist freilich recht verwaschen. Auch Schwartz
S.120 tadelt das nichtssagende Universalpronomen, das iibrigens als eine
der beliebtesten Vokabeln bei den Interpolatoren gilt, vgl. Mendner, Der
Text der Metamorphosen Ovids (Koln. Diss.) 1939,43 und grundsétzlich
G. Jachmann (Eine Elegie des Properz — ein Uberlieferungsschicksal),
Rhein. Mus.-84, 1935 26,3 und Nachr. d. Gott. Ges. d. Wiss., Phil.-Hist. Kl1. I

(Altertumsw.) 1936, 195 (Binneninterpolation IT).
3t Richtige Erkenntnis von Strachan, The Expos. Times 27, 234.



S. Mendner, Johanneische Literarkritik 427

Rede ist, sondern nur von Landschaften, bleibt nur iibrig, den
Allgemeinsinn (Vaterland) zu substituieren. Also kommt schon
gar nicht der Geburtsort Nazareth in Frage. *> Bei dieser Aus-
wegslosigkeit braucht man indes nicht stehenzubleiben; denn
der eben umrissene Zusammenhang der Stelle und vor allem
die Begriindungsartikel zwingen zur Annahme, dafl dem Ver-
fasser dieser Partie als Heimat Jesu Judéda (Jerusalem) vor-
geschwebt haben muf. ** Ohne diesen Schluf ist die Stelle ohne
jede Logik, und so kann sich denn Schwartz das yép nur ver-
sehentlich mit einer «Randbemerkungsy in den Text hinein-
geraten denken (S. 120). ** Indem der schon stark belastete Vers
zum Schlull noch mit einer der Haupttatsachen des Grundtextes
aufs schirfste kontrastiert, verwirft er sich selbst.

Kein Wunder, dafl seine Entfernung kritischerseits oftmals
empfohlen wurde. Aber es ist unmethodisch, sich allein damit
zu begniigen. Der Vers mul} vielmehr als festes Glied im Rah-
men des Zwischenstiickes gesehen werden. Dieses baute und
fiillte der belesene Rezensor mit einem Zitat anderer Tradition

32 Auf Grund der wortlichen Identitit mit den Synoptikern fordert dies
kurzerhand T. Sigge, Das Joh.-Ev. und die Syn. 1935, 99. Diese an sich in-
haltsleere Aussage, meint M.-J. Lagrange (¥vangile selon Saint Jean®
1927), stelle die Verbindung zum synoptischen Bericht her. Jesus ¢«geht nach
Galilda, um diese (sonst giiltige) Erfahrung durch sein Kommen zu dndern»
(0. Holtzmann, NT 1926 IT). E. Meyer (Urspr. u. Anf. des Christentums I
1921, 327. 1) findet die Bestitigung des Wortes in dem Erfolg aullerhalb der
wotpic in Jerusalem. Nach Hirsch (Stud. 55) soll damit die Kiirze des Ver-
weilens bei den Samaritern begriindet werden. Das sind nichts einbringende
Verlegenheitsauskiinfte, die sich beliebig vermehren lieBen. Zur Geschichte
dieser Stelle vgl. besonders Th. Zahn, Das Ev. des Joh. (Komm. NT 4) 5.6
1921 und Bultmann, Komm. 150, 6.

38 Tt scems to imply that Judea, and not Galilee, is the mwatpic of Jesus
(Strachan a. 0.). Diese friiher beliebte These (zur Orientierung vgl. Kost-
lin in Tiib. Theol. Jb. 1851, 185.1 und G. Wetzel, Die Echtheit und Glaub-
wiirdigkeit des Ev. Joh. 1899, 73) wird von H. H. Wendt (Das Joh.-Ev. 1900,
27, Anm, und Die Schichten im 4. Ev. 1911, 108) gegen allseitige Anfeindung
wieder aufgegriffen (nach Bultmann auch von dem mir unzuginglichen
E. C. Hoskyns, The Fourth Gospel? 1947). Im Prinzip behilt er zwar recht,
aber den Widerspruch zu 1, 46 usw. verdeckt sein eitles Gerede nicht. Schon
Origenes deutete hier mwarpic auf Judda (als Heimat der Propheten).

# Zum «Randmythos» vgl. grundsitzlich Jachmann, Binn.-Itp. I (Anm.
30) S. 125, 132, 2. Wellhausen, Erweiterungen und Aenderungen im 4. Ev.
1907, 33, lieB sich gleichfalls blenden: Man sehe nur nicht, wie der Vers hier-
hergeraten sei.



428 S. Mendner, Johanneische Literarkritik

aus und hatte dabei wohl die damals populire, von Matthius
und Lukas bezeugte Geburtslegende Jesu im Raume Jeru-
salems (Bethlehem) vor Augen.

V. 43 vermerkt den Aufbruch und die Riickkehr nach Gali-
laa, nicht anders wie 4, 3, nimmt also den unterbrochenen Fa-
den unmittelbar wieder auf und negiert damit die Samarien-
reise **. Ist sie deplaziert, wie Wellhausen vermutet? *® 4, 4
besagt, dal Jesus durch Samarien ziehen muflite. Aber die
Durchquerung des Landes erscheint eher von Galilda aus nach
Jerusalem oder umgekehrt notwendig als von Judéda nach Ga-
lilia aus einer nordlichen Gegend am Jordan, wo wir Jesus
nach 3. 22 f. vermuten miissen. ** Behilt Wellhausen recht, so
wire ein weiteres Motiv der Redaktion aufgedeckt. Aber damit
erfassen wir wohl noch nicht ganz den Umfang ihrer Planung.
Scheint sie doch noch eine andere Umstellung vollzogen und
hier verankert zu haben. Warum wird der Abstecher nach
Kana erwéhnt, da doch nichts davon berichtet wird, was Jesus
dorthin getrieben und was er da getan hat? Die fliichtige No-
tiz V. 462 wird nur erkldrbar, wenn man sie sich gleichsam als
Klammer und restlichen Bestandteil des urspriinglichen Kon-
textes vorstellt, von welchem der Bearbeiter ausgegangen ist
und den er dadurch in gewissem Sinne sanktionieren wollte.
Genau so auffallend wie hier die blofle Erwihnung von Kana
ist aber auch in 2, 12 die von Kapernaum. ** «Die Uebersiedlung
hat jede Bedeutung verloren, wenn Kapernaum nur bezogen
wird, um gleich wieder verlassen zu werden, und wenn dort
nichts geschieht.» ** Noch entscheidender ist, dal das Wein-

35 Richtig Hirsch, Stud. 55.

3 Er sucht ihren urspriinglichen Platz im K.7. Im Grundsétzlichen
pflichten auch Schwartz S.504 und A. Loisy, NT 1922, 677 bei. Sind die
Jiingerpartien Nachtrag? Vgl. Spitta, Joh.-Ev. 98 ff. Bultmann schiebt die
fraglichen Verse dem redigierenden Evangelisten zu.

37 Etant dans la vallée du Jordain, Jésus aurait trés bien pu remonter
la vallée et entrer en Galilée par Scythopolis; ¢’était le plus court, meint La-
grange, Komm. 130. 4. Aus uns unbekannten Griinden habe sich Jesus aber
anders entschlossen.

38 Vgl. Spitta S. 66 und Bultmann S. 152, 2.

3 Wellhausen, Ev. Joh.14. — «Eine unverstandene und fiir den Auf-
bau von E (— urspriingliches Evangelium) sinnlose, auch aus R nicht er-
erklirbare Notiz», urteilt Hirsch, Stud. 47 unbefangen, sucht aber félsch-



S. Mendner, Johanneische Literarkritik 429

wunder weder formell noch inhaltlich in irgendeiner Beziehung
zu dem Vorhergehenden steht. * Sprunghaft unvermittelt taucht
Jesus nach seiner Berufung und der Jiingerwahl in Kana auf
(2, 1), ohne daBl wir etwas vom Verlaufe seiner Reise, von der
Ankunft in Galilia und irgendeiner Aufnahme zu Hause er-
fahren haben. Wohl wurde beiliufig in 1,43 der Plan einer
Heimreise mitgeteilt. Aber geniigt das? ** Grundlos und iiber-
raschend wird auch im Anfangsvers datiert. Von wo aus soll
der dritte Tag berechnet werden? (Schwartz S.527). Man ist
versucht, den Schriftsteller beim Wort zu nehmen und 2, 1 an
die Zeitangaben des ersten Kapitels anzugliedern. Das fiihrt
aber, wie die unsichere und divergierende Exegese beweist, nur
zu Verlegenheiten und sachlichen Schwierigkeiten.

Ohne Vollzug einer Umstellung scheint man ihrer nicht Herr
werden zu konnen. Fingerzeige geben die Verse 2, 12 und 4, 463,
besonders auch 4, 54. «Von der zwischen Hochzeitswunder und
Heilung aus der Ferne liegenden Jerusalemreise und den vie-
len Zeichen daselbst 2, 23; 3, 2; 4, 45 weill 54 gar nichts. Der
Vers setzt einen nachher geéinderten Plan des Johannes-Evan-
geliums voraus, nach welchem 2, 1—11; 4, 46—54 nidher ge-
standen haben.» **. _

Den urspriinglichen Aufbau und Bestand des vierten Evan-
geliums wird man wohl niemals in allen Einzelheiten mit Si-
cherheit zuriickgewinnen konnen. Das entbindet die Kritik frei-
lich nicht von dem Versuch einer Rekonstruktion. Neben vielen
anderen Gegebenheiten wird sie die Moglichkeiten grofziigiger

licherweise eine Ueberlieferungsquelle dahinter. Heitmiiller spricht von
einem bedeutungslosen, ritselhaften Vers. Aehnlich B. Weill (NT I 1904), er
will ihn aber verlegen als <«unvergelliche Erinnerung des Erz#éhlers» ver-
stehen und rechtfertigen.

10 Ausfiihrlicher Beweis bei Spitta S. 65, vgl. auch W. Soltau, Zum Pro-
blem des Joh.-Ev., ZNW 1901, 141.

4 Richtig schon Al. Schweizer, Das Joh.-Ev. nach seinem Wert unter-
sucht 1841, vgl. auch Spitta S. 64,1 und Wellhausen S. 12.

22 (. Holtzmann zu 4, 54. Vgl. auch A. Faure, Die atl. Zitate im 4. Ev.
und die Quellenscheidungshypothese, ZNW 1922, 110, Wellhausen und Spitta
plddieren fiir eine Vorverlegung der zweiten Geschichte. Ich glaube umge-
kehrt, daBl die erste riickversetzt werden muf}. Dafiir scheint mir auch der
Vers 2,11 zu sprechen, der aus 4, 54 deduziert und wohl infolge der Meta-
these zugesetzt wurde (vgl. Anm. 24).



430 S. Mendner, Johanneische Literarkritik

Umstellungen ins Auge fassen miissen. *®* Dall man ohne sie
nicht auskommt, mag der Schulfall Kapitel 5 bekriftigen. Die
Situation von 7 ist die ndmliche wie in 5. Von der Heilung des
Kranken zu Bethesda wird in 7, 21 geredet, als wire sie eben
erst geschehen. Und doch liegt nach eigener Darstellung (vgl.
5,1;6,4; 7, 2) mehr als Jahresfrist dazwischen. ** Am schlimm-
sten aber ist und bleibt der folgende schwere Kompositions-
fehler. Mit dem néchsten Kapitel werden wir nidmlich unver-
mittelt mitten hinein nach Galilia versetzt, und 6, 1 «klingt
fast so, als lige der See von Tiberias in Judiday (Schwartz
S.121). So nimmt es nicht wunder, dall man von jeher gerade
hier eine Umstellung empfahl.* Wenn man noch nicht zu

4 Man macht davon seit langem ausgiebigen Gebrauch, zumeist freilich
unter falschen Voraussetzungen: Auf anglikanischer Seite haben sich be-
reits feste Schemata eingebiirgert (vgl. die Uebersicht bei W. Fr. Howard,
The Fourth Gospel in Recent Criticism and Interpretation® 1945, 264. App.
D). Auch Bultmann ist hier zu nennen. Man gewinnt den Eindruck, daf} die-
ses Verfahren, weil toleranter und unverbindlicher als die <«gewagte»
Athetese, darum um so exzessiver verwandt wird.

2 Vel. Wendt, Schichten 4. Ev. 48 und jetzt H. Strathmann, Das Ev.
nach Joh. 1951 (NT-deutsch® Bd. 4) S. 9. Auch wenn der Zeitraum kiirzer
ausfiele (unbestimmtes Fest in 5, 1 und verdichtiger Vers 6, 4!), bliebe das
Dilemma. Hier kommt selbst Dibelius um ein Zugestandnis nicht herum:
«Ein Abschnitt wie 7, 20—24 ist weder mit der Annahme einer Ueberliefa-
rung noch mit der Voraussetzung einer bestimmten Kompositionstechnik zu
erkliren; hier scheint der Text in der Tat bearbeitet worden zu sein»
(RGG?* IIT 356). Friiher galt die Verpflanzung von 7, 15—24 (19—24) in
das Kap. 5 als besonders gliicklich und erprobt, vgl. H. J. Holtzmann, ZNW
1902, 52. Dafiir setzten sich u. a. auch Wendt, Spitta, Heitmiiller und neuer-
dings Hirsch und Jeremias (ThBI1 1941, 41f.) ein. Dagegen etwa Biichsel,
ThBI1 1936, 145. Andere sehen hier freilich keine Schwierigkeit. Die Auf-
filligkeit lasse sich néimlich gut erkliren, wenn man von der Voraussetzung
ausgehe, dal «dem alten Johannes die Parallaxe der Entfernung die zwel
Punkte recht nmahe aneinander brachtes, belehrt uns G. Hoffmann, Das
Joh.-Ev. als Alterswerk 1933, 51. Auch Strathmann setzt «<manches auf die
Rechnung der Psychologie des hohen Alters» (S.10). Es ist ja heutzutage
Mode geworden, Stérungen und Widerspriiche in die Physiognomie des
Autors selbst einzutragen, die man freilich dadurch zur ungliicklichen
Fratze verzerrt. Vgl. hiergegen grundsitzlich Wellhausen S. 5.

%5 Vgl. Bultmann S. 154. Die Versuche reichen iiber Ludolphus de
Saxonia (14. Jahrh.) bis hinab zu Tatian. Zur Geschichte dieser Umstellung
g. bes. H. J. Holtzmann, ZNW 1902, 52 und Sigge, Joh. u. Syn. 104. Es fehlt
freilich auch nicht an Rechtfertigungsversuchen: Man kénne eine solche Be-



S. Mendner, Johanneische Literarkritik 431

einer befriedigenden Losung gekommen ist, so liegt das wohl
daran, dafl man entweder zu willkiirlich verfuhr oder die re-
daktionelle Tétigkeit unterschétzte und zu mechanisch und
dullerlich vorging. *¢

schreibung nicht einmal einem einfédltigen Erzidhler zumuten und diirfe
daher nicht an eine Reise denken, ereifert sich Zahn in seinem Kommentar.
Er scheint damit sagen zu wollen, dall man sich 6, 1 einfach mit der Prisenz
Jesu in Galilda abzufinden habe. Nach Meyer-Weill, Komm.? 1902, 192 «ist
es ganz in der Weise unseres Evangelisten, den Leser so mitten in die
galildische Wirksamkeit zu versetzeny. Hoffmann a. 0. 90 ermuntert uns,
daBl der altersschwache Johannes bei 6, 1 vergessen habe, dafl Kap. 5 in
Judia spielte. Nach Cladder, Unsere Evv. 1919, 197 mufl man hinter diesem
Kapitel, wie auch sonst hiufig, gedanklich entsprechende Teile des Markus
einschalten. Damit ist nach seiner und anderer Meinung alles klar und also
der klaffende Rifl zugestopft.

% Kine Gewaltkur vollzieht Schwartz S. 154 ff., indem er das Lokal-
kolorit in Kap. b beseitigt und das Wunder in Galilda stattfinden 1a0t. Um-
gekehrt verfuhr Spitta, der aus 6, 1 die Ortsangaben entfernte, Vs. 4—26
strich und die Fortsetzung nach Judia verlegte (wobei er noch Teile des
8. Kap. vorwegnimmt!), wohl in Anlehnung an Al. Schweizer a.O. und H.
Delff (Gesch. des Rabbi Jesus von Nazareth 1889, 1091.), die kurzerhand
6, 1—29 athetierten und also die zweite Hilfte des Kapitels auf gleicher
Linie mit K. 5 verlaufen lassen konnten. Aber uniiberbietbar bleibt R.
Schiitz, der in seinem sonst hochst bedeutsamen Aufsatz iiber den 1. Teil
des Joh.-Ev. gleich das gesamte Kap. 5 verdédchtigt (ZNW 1907, 250). Die
gemifigte Richtung begniigt sich mit der Versetzung einiger Verse des
5. Kap. (s. Anm. 44) oder der Vertauschung von Kap. 5 und 6. Strathmann
a.0. 9 denkt an eine Placierung von 5, 2ff. hinter 7 13 (vgl. auch
Bultmann S. 216 und 217, 1) und kommt wohl damit dem Richtigen am
nichsten. In V. 11 platzt die Aufruhrstimmung ganz unmotiviert herein
(vgl. Loisy, Le 4me Ev.* 1901, 495), und durch die fehlende Unterscheidung
zu den Juden in V. 13 entsteht eine arge Verwirrung (vgl. treffend Biich-
sel z. St.). Nimmt man nun die Verse 12 und 13 als Schlufiglied von Kap. 5
— man verschmerzt sein Fehlen in der iiberlieferten Anordnung kaum! —
und scheidet den kiimmerlichen Vers 7, 11 als morsche Briicke aus (Vor-
lage 11, 56!), so ergédbe sich ein abgerundetes Bild. Der verspitete Auf-
bruch Jesu ohne Begleitung erfiithre eine innere Berechtigung in dem
stillen Beginn seiner Wirksamkeit, der Heilung des Geldhmten, die ihrer-
seits die Legitimation zu seinem &ffentlichen Auftreten in der Stadt abgibt.
Damit erhielte der Tempelbesuch mitten auf dem Fest (7, 14) eine vorziigli-
che zeitliche Einordnung und Begriindung. Die ganze Handlung aber, insbe-
sondere die Reise Jesu in der Stille, bekdme noch eine tiefere Verwurzelung
und wiirde damit hinsichtlich des weiteren Verlaufes durchaus nicht mehr
inkonsequent wirken (infolge 7,8!), wenn man mit Wellhausen die Sama-
rienreise hierher setzte: nach 7, 10 und vor 5, 1. Das Aergernis der unklaren



432 S. Mendner, Johanneische Literarkritik

Eine falsche Vorstellung macht man sich, wenn man von
Verwirrung und Unordnung des Textes spricht und dabei an
irgendwelche Blattverschiebungen denkt. Diese verleiten zu der
Annahme einer postumen Sammlung und einer fast zufilligen
Entstehung der iiberlieferten Endgestalt. Der Evangelist habe
auf lose Blitter geschrieben oder diktiert, die dann ein Schiiler
nach seinem plotzlichen Tode bestmdéglichst geordnet hat. ¥
Noch immer spuken die «durcheinandergeschobenen Blittery,
die Spitta mathematisch zu beweisen gesucht hat. GroBes Un-
heil hat er angerichtet, leider viel Eindruck gemacht und man-
cherlei Widerhall gefunden. *®* Rein mechanisch angewandt und
mit barer Willkiir durchgefiihrt sind alle darauf aufgebauten
Konstruktionen von vornherein zum Scheitern verurteilt. *®
Nicht der unkontrollierbare Zufall hat die Unordnung ins Leben
gerufen, sondern eine bewulit vorgehende Redaktion *°, der es

Zeitbestimmung in 5, 1 fiele damit, weil mit ¢«dem Fest der Juden» jetzt ein-
deutig das kurz vorher erwidhnte Laubhiittenfest bestimmt wire. s ist das
gribte Fest der Juden (nach Jos. Ant. VIII 4,1; XV 3,3) und kann fast
schlechthin als «das Fest» gelten, wie schon die appositionelle Verwendung
in 7,2 und der Sprachgebrauch des AT beweisen, vgl. Zahn; er identifiziert
auch unbekiimmert das Fest in 5, 1 damit. Das méchte auch A. Schlatter, Der
Evglist. Joh. 1930, 140, sieht aber mit Recht ein Bedenken darin, dafl spiter
(7,2) erst der volle Name auftaucht. Die jetzige Isolierung von 5,1 laBt
diese Deutung nicht zu. Die Lesart mit Artikel, die als die schwierigere
vor der gut bezeugten Variante das grolere Recht auf Rezeption hatte (vgl.
von Soden im textkr. App.), ist nunmehr approbiert. — Wie ich nachtriglich
fand, schlug eine #hnliche Ordnung schon B. W. Bacon (The Fourth Gospel
in Research and Debate 1910) vor: K. 6, 4, 4—42 (43); b, 1—47; 7, 15 {1

# B. H. Streeter, The Four Gospels—a study of origins 1924, 381 f.

48 So bei Lewis, Clark, Cronin, Macgregor (vgl. Howard a. O. 129) und
jiingst F. R. Hoare, der mit The original order and chapters of St. John’s
Gospel (1944) eine schlechthin uniiberbietbare arithmetische Spielerei ge-
liefert hat.

#® Dort wo die Kalkulation nicht aufgeht, scheut man selbst vor Strei-
chungen und Auffiillung durch Verpflanzung einzelner Verse nicht zuriick.
So etwa J. M. Thompson, The Expositor 8. IX, 1915, 433. Nach seiner Mei-
nung geht die Verwirrung auf einen Pap.-Codex des 2./3. Jahrh. zuriick
(S. 429). Demnach miiite unsere gesamte hsl. Ueberlieferung auf einem zu-
fillig verwirrten Archetypus fullen (!).

% Beides vermengen E. Carpenter, The Johannine Writings 1927
und A. H McNeile, Introduction to the New Test. 1927 (nach Howard a. O.
60 1.).



S. Mendner, Johanneische Literarkritik 433

um andere Dinge ging als eine klare Komposition. Diese edi-
torischen Umstellungen haben, teilweise mit (umfangreichen)
Zusétzen verbunden, einen anderen Plan und Aufbau in das
bestehende Werk hineingetragen und zu einer ganz neuen
Textgestalt gefiihrt.®* Der Kritiker mull sich zunichst frei
machen von der iiberlieferten Ordnung. Eingenommen von ihr
und ganz in_ihrem Banne sieht man durch das Kvangelium
eine einheitliche Disposition gehen, die alle Versuche von Um-
ordnung im Keime ersticke.® Schon «unter formalen Ge-
sichtspunkten sei es nicht moéglich, dem vierten Evangelium
die literarische Einheit abzusprechensy, ist die Quintessenz eines
Aufsatzes, dessen Verfasser ®* dabei einer miilligen Spielerei
mit den Zahlen 3 und 7 anheimféllt. Einem gleichen Phantom
jagt Hirsch nach. Nur spiirt er eine andere durchgingige Ord-
nung auf (7 und 5), zu deren Rechtfertigung er seine ganze
Beredsamkeit in die Waagschale wirft. Aber damit folgt man 5
nach Bauers treffendem Bilde nur einem Irrlicht, das vom festen
Boden immer weiter in den Sumpf fortlockt. 5

Alle Analysen, die auf ein bestimmtes, selbst gestecktes Ziel
lossteuernd in Starrheit und Voreingenommenheit durchge-
fithrt werden, miissen zwangsliufig in der Enge und Verirrung
enden. Wenn sich die johanneische Literarkritik mit ihren
unterschiedlichen und oft geradezu widersprechenden Ergeb-
nissen festgefahren hat, so mag das von Willkiir und Subjek-
tivitit zeugen. Grofer Schaden ist dadurch angerichtet worden,
und man wundert sich nicht, dal das ganze Verfahren so in

51 Hier hat wohl Bacon (a. O. 523) noch klarer als Wellhausen gesehen:
In every case these displacements occur in conjunction with passages which
by their direct connexion with the Appendix or otherwise give independent
evidence of having been introduced by R (= redactor).

52 So meint A. Meyer, ThR 13, 23. «Das Joh.-Ev. im Lichte der Strophen-
theorie» scheint seinem Autor D. H. Miiller «eine gewisse Abwehr gegen
die zersetzende Kritik zu bieten» (SBer. Wien, phil.-hist. K1. 161, Abh. 8,
1909).

5 E. Lohmeyer, Ueber Aufbau und Gliederung des 4. Ev., ZNW 1928, 33.

5 So schon Kostlin, Theol. Jb. 1851, 194 ff.

5% ThR N. F. 1, 1929, 144. Vgl. auch Bultmann S. 78, 2 und W. von Loewe-
nich, Joh. Denken in ThBI 1, 1936, 265. Den einzigen sicheren Einschnitt des
Buches erkennt Heitmiiller a. O. 30 f. wohl richtig hinter 12, 36—50.

28



434 H. Kraft, Gab es einen Gnostiker Karpokrates?

Mifkredit geraten ist.® Aber die innere Berechtigung sollte
man ihm darum noch nicht grundsétzlich absprechen.

Koln-Buchheim. Siegfried Mendner.

Gab es einen Gnostiker Karpokrates?

Im allgemeinen wissen wir von den Griindern der gnosti-
schen Sekten nicht mehr als den Namen. Die Regel hat nur
zwei Ausnahmen, Markion, iiber dessen Person wir Tertul-
lians ausfiihrlichem Werk einiges entnehmen koénnen, und
Karpokrates. Von ihm berichtet Klemens des lingeren in den
Stromata, und der relativen Ausfiihrlichkeit dieser Angaben
verdankt es die kleine und unbedeutende Sekte der Karpokra-
tianer, daf sie in unsern kirchengeschichtlichen Darstellungen
so breiten Raum beanspruchen kann. Was ldft sich aber in
Wirklichkeit iiber Karpokrates und seine Sekte den Quellen
entnehmen?

Die élteste Nachricht finden wir bei Kelsos (Origenes, Gg.
Kels. V 62; Koetschau Il 65 ff.). Nach ihm sind die Christen in
unzéhlige Sekten und Griippchen zerrissen, die einander heftig
befehden und dadurch ihre eigene Wahrheit aufheben. Darum
kommt es ihm darauf an, moglichst viele Sektennamen aufzu-
zihlen, «einen Haufen Namen auszuschiitteny, und nach der
Erwihnung der Kirchenchristen, Markioniten und Valentinia-
ner!, «Gnostikery ?, Sibyllisten, Simonianer und Helenianer

% Ts it possible that this chameleon-like R has at last come to an end?
spottet Howard S. 114. Vgl. die auch in manchem berechtigte schroffe Ah-
weisung Biichsels im Komm. S. 26 und in ThBI] 1936, 143 ff. (Besprechung
von Hirsch). Opinio communis ist heute doch wohl, dafi sich «die Literar-
kritik als ungeeigneter Weg zum Verstindnis des Evangeliums erwiesen
haty (Dibelius, Joh. 15, 13. Eine Studie zum Traditionsproblem des Joh.-Ev.,
Festgabe fiir A. Deilmann 1927, 184). The theories of Wellhausen ... belong
to an epoch when the analytic propensity was allowed to run riod, regi-
striert Howard (Christianity according to St. John 1947 16) und bedauert
lebhaft, daf Bultmann wieder to this subjective treatment by postulating an
cecclesiastical redactiony (S.17) verfillt.

1 Sie werden nicht mit Namen genannt, sind aber durch ihre Lehren
eindeutig charakterisiert.

? ¢«Gnostiker» als Selbstbezeichnung fithren in erster Linie die christ-
lichen Verwandten heidnischer Gnosis, also Ophiten und verwandte Rich-
tungen.



	Johanneische Literarkritik

