
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 8 (1952)

Heft: 6

Artikel: Johanneische Literarkritik

Autor: Mendner, Siegfried

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877520

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877520
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


418 S. Mendner, Johanneische Literarkritik

1,1 und 2, der Ueberarbeitung der Jerusalemer Tempelvision
(c. 8 f.) im Blick auf die Vision in der Gola (c. 1) und in der
Verflechtung der beiden Berufungsvisionen (c. 1—3), die zu
einer so starken Verschmelzung beider geführt hat, daß es

kaum möglich ist, sie noch einigermaßen reinlich voneinander
zu trennen. Wenn die jüdische Ueberlieferung 27 zu berichten
weiß, daß die Männer der Großsynode das Buch Hes. geschrieben

haben, so wird darin vielleicht insofern sich eine gute
geschichtliche Erinnerung widerspiegeln, als das Buch seine

jetzt vorliegende Fassung, also mit eingefügten Fremdvölker-
Sammlungen, der Gog-Perikope und dem Verfassungsentwurf,
erst in später Zeit erhalten haben wird.

Nordkirchen i. W. Curt Kühl.

(Abgeschlossen: 7. September 1952.)

Johanneische Literarkritik.
Als maßgebend für die Beurteilung des vierten Evangeliums

gilt heute fast allgemein die Einheitlichkeit seiner theologischen
Sprache. Man pflegt sie gegen die Verfechter der Literarkritik
ins Feld zu führen and glaubt damit, ihnen von vornherein
allen Wind aus den Segeln genommen zu haben. «Bei den weit
auseinandergehenden Hypothesen... wird verkannt, wie
einheitlich in Sprache und Denkweise das Johannesevangelium
gehalten ist.» 1 Darum seien die Analysen «sämtlich schlechthin
abzulehnen, weil sie an der formalen und materialen
Gleichartigkeit aller Bestandteile von Johannes scheitern.»2 Oder
man rät doch mit warnend erhobenem Finger zur Einsicht und
Zurückhaltung: «Stehen die unterscheidenden Größen sich so

27 Baba Bathra I, VI, Fol. 15; zitiert nach L. Goldschmidt, Der
Babylonische Talmud, Bd. VIII, 1933, S. 56.

1 J. Behm, Der gegenwärtige Stand der Erforschung des Joh.-Ev.,
ThLZ 1948, 22. Er verweist auf E. Gaugier (Das Christus-Zeugnis des
Joh.-Ev. in: Jesus Chr. im Zeugnis der Hl. Schrift und der Kirche, Sammelband,

Mü. 1936, 37), auf den das Ganze des Joh.-Ev. den «Eindruck
monumentaler Einheitlichkeit» machte.

2 Jülicher-Faseher, Einl.NT7 S. 362 f.



6'. Mendner, Johanneische Literarkritik 419

nahe, so ist es vielleicht bei unserer Entfernung von ihnen doch
vorsichtiger, nicht allzu viel sehen zu wollen und das Einheitliche

auch als Einheit zu behandeln.» 3 Da nun aber «selbst
Quellenkritiker wie Wellhausen, Bousset und Hirsch sich des
Eindrucks nicht haben erwehren können, daß der Geist der
verschiedenen Stücke, aus denen das Evangelium besteht, kein
grundverschiedener, sondern wesentlich der gleiche ist» 4, so
glaubt man wohl, hätten sie mit ihren Versuchen gleichsam
selbst ihr Grab geschaufelt. Um die Haltlosigkeit der
Hypothesen von Wendt, Spitta, Hirsch zu erweisen, unterzieht sie
Ed. Schweizer einer großartig angelegten sprachstatistisch-
stilkritischen Ueberprüfung.6 Da sich seine 88 aufgespürten
johanneischen Stileigentümlichkeiten fast durchweg auch in
den von ihnen vorgenommenen Scheidungen finden, hält er sie
schon für erledigt.6 Sein irreführendes Spektrum verlockt ihn
zu dem voreiligen Schluß, daß die Einheit des Werkes am Ende
des Entwicklungsprozesses stehe und somit die einheitliche
Abfassung garantiert sei. Darin täuscht er sich; denn es darf
als sicher gelten, daß alle die, welche sich zu einer Weiterführung

oder Ueberholung des ursprünglichen Evangeliums
berufen und verpflichtet fühlten, «den Ton des Meisters festgehalten

und kopiert haben».7 Und doch ist ihnen dies nicht
überall gelungen. Die These von der Einheitlichkeit in Sprache,
Stil und Geist, welche an sich schon wertlos und ohne Beweiskraft

ist, erweist sich als Phrase und verflüchtigt sich hei
näherem Zusehen in ein Nichts.

3 A. Meyer in ThR 13, 1910, 26. Aehnlieh resigniert auch M. Dibelius
in RGG2 III 356 und — trotz richtiger Allgemeinbeurteilung — H. Lietz-
mann, Gesch. der Alt. Kirche I (1932) S. 236.

4 Zitiert nach Behm a. 0.
5 EGO EIMI Die religionsgesch. Herkunft und theol. Bedeutung der

joh. Bildreden, zugleich ein Beitrag zur Quellenfrage des 4. Ev. (Forsch,
z. Rel. u. Lit. AT u. NT, N. F. 38 56).

6 Davon scheint mit Joach. Jeremias, Joh. Literarkritik, ThBl 20, 1941,
37 f. heute jeder überzeugt zu sein. Von irgendeinem Widerspruch ist mir
nichts bekannt.

7 A. von Harnack, Zur Textkritik und Christologie der Schriften des

Joh., SBer. Berl. Ak. 1915, 551 Stud, zur Gesch. NT u. Alt. Kirche 1931

I 126). Die einmalige, vielleicht mehrmalige Bearbeitung und Erweiterung
habe noch in dem Kreise stattgefunden, aus dem die Schrift ursprünglich
stamme. Vgl. auch H. Windisch, ThLZ 1909, 16 und A. Meyer a. 0. 161.

27*



420 S. Mendner, Johanneische Literarkritik

Die Szene der Tempelreinigung findet mit 2, 23-25 ihren
Abschluß: 'Qç bè rjv èv toîç 'lepocroXùpoiç èv Ttîi Trctffx0 TÔ éopif),
rroXXoi éTritTTtuaav eiç tô övoua aÙTOÛ, S-eiupoôvTeç aÙTOÛ Ta ffriueîa â

êiroiei - 24aÙTÔç bè 'IriffoCç oùk èmOTeuev aÙTÔv aÙToiç bià tô aÙTÔv

Yivlu(ïk6iv nâvTaç S5 Kai öti où xpeiav eîxev ïva tiç papTuppcrp Ttepi toû
av&pdjTrou aÙTÔç pap erivioaKev ti rjv èv tûj dv&pujrruj. Den
unvoreingenommenen Leser der Stelle verwundert die Raschheit der
Bekehrung (èiriOTeucrav), um so mehr, als Jesus zuvor bei den
Juden allseitige Ablehnung erfahren zu haben scheint. Worin
bestand wohl der Glaube jener Menschen? Schwerlich hielten
sie Jesus, ohne daß er sich ihnen offenbart hatte, gleich für den
Messias. Vielleicht schwebt dem Verfasser, allgemein und
unverbindlich verstanden, der Glaube an einen Propheten, seine
Vollmacht, das Prestige seines Auftretens, seine göttliche
Sendung o. ä. vor.8 Warum aber ist das nicht deutlicher gesagt?
Und ausgerechnet wird mit Glaube das Verhalten jener
Menschen bezeichnet, denen Jesus sich nicht anvertraute, d. h.
anvertrauen wollte.9 Dieses geheimnisvolle, höchst sonderbare
Verhalten Jesu (V. 24) 10 wird überraschenderweise damit
begründet, daß er sie alle gekannt habe. Diese Motivierung
hätte wohl eher zu den ungläubigen und zweifelnden Juden
zuvor bei der Tempelreinigung gepaßt als zu den «gläubigen»,
also für Jesus eingenommenen Menschen. Die Wendung klingt
nämlich so, als wenn die Leute, von denen hier die Rede ist,
für Jesu Zwecke ungeeignet schienen und daß er dies von
vornherein gewußt habe. Damit aber verliert sein Auftreten
den Boden, und so schwebt auch seine Machtoffenbarung durch
die (vielen) Zeichen, auf die — freilich matt und unbestimmt
g^nug — in V. 23 verwiesen wird, grundlos und unverstanden
in der Luft. Für Jesu übernatürliches Wissen erübrigt sich
angeblich jedes Menschenzeugnis (V. 25). Aber «man kann

8 Vgl. J. Grill, Untersuch, über d. Entst. des 4. Ev. II (1923) S. 6. Durch
Streichung der Formel eiç tô ôvopa will dem Texte aufhelfen A. Merx,
Die 4 kanon. Ew. nach ihrem ältesten bekannten Texte, Erl. Joh.-Ev. II 2b

(1911) S. 52 f.
9 Dies befremde, meint Fr. Büchsei, Das Ev. nach Joh. 1946 (NT-

deutsch4 Bd. 4) z. St., verlegen auf 8, 30, eine anders geartete Stelle,
verweisend.

10 «Die Versagung der Selbstoffenbarung erscheint lieblos, hart», so

bemerkt Büchel a. 0., ohne mit seiner Rechtfertigung zu überzeugen.



S. Mendner, Johanneische Literarkritik 421

unter toö dvöpujTiou nur einen bestimmten Menschen verstehen

und wer soll das anders sein als der Verräter? Aber
an das Vorhergehende schließt der Vers nicht an: die Stelle
ist verzweifelt und würde allein zum Beweis dienen, daß das
vierte Evangelium nicht intakt erhalten ist.» 12

Man darf wohl sagen: Die Verse sind gekennzeichnet durch
eine leere und verschwommene Ausdrucksweise. Sie äußert
sich auch in der unnötigen Breite des Schlusses (aùxôç -rap
der doch dasselbe besagt wie bid to aux. j. tt. und also phrasenhaft
und nichtig wirkt. Stilistisch eigenartig berührt die Wiederholung
der Vokabeln Tnoxeùeiv und ö avhpuuTroç mit anderem Bedeutungsinhalt.

Von einer bezeichnenden Umständlichkeit der Formulierung

spricht Bultmann, weswegen er es nicht für richtig hält, «mit
syrs das bià tö kt\. V. 24 zu streichen und V. 25 mit Kai où xpOav

eiXev bzw. où yàp XP- eiX6V zu beginnen».13
Dabei fehlt der sogenannte color Johanneus durchaus nicht.

Kann man doch so gut wie jeden Gedanken und jede Formulierung

aus dem Evangelium selbst belegen. Man vergleiche
etwa 1, 12; 5, 34; 6, 2. 64; 11, 45; 16, 30. Nur, was an diesen
Stellen und auch sonst im sinngemäßen Zusammenhang steht
und ordentlich ausgedrückt wird, wirkt in dem Kunterbunt
von 2, 23—25 zusammengestoppelt unverständlich. Es erhebt
sich der Verdacht, daß die angeführten Parallelen zu den
vorliegenden Versen die Bausteine geliefert haben, der Baumeister
es aber nicht verstand, sie organisch zusammenzusetzen und
dem Ganzen einen echten johanneischen Anstrich zu geben. Er
gibt sich allenthalben Blößen in der Form und auch Materie
und verrät zu guter Letzt noch seine Herkunft durch eine
gewisse exklusive Art seiner Sprache. Während sonst die Formel
incfTeüeiv etç tö övoua die höchste Stufe des Glaubens bezeichnet
(1, 12; 3, 18; 20, 31), ist in 2, 23 merkwürdigerweise die
niedrigste, auf Zeichen gegründete gemeint. papxupeîv erscheint

11 Da es sich hier um das Zeugnis eines (beliebigen) Individuums handelt,

kann ô dvOpumoç nicht, wie im Schlußsatz und in 7, 51, generell vom
Menschen verstanden werden. Die abfällige Kritik A. Meyers a. 0. 68

erscheint darum ungerechtfertigt.
12 E. Schwartz, Aporien im vierten Evangelium, Nachr. der Gött. Ges.

der Wiss. 1907, 352, 3. — Im folg. wird nur nach Seite zitiert (Aporien
II—IV im Jahrgang 1908)

13 Das Ev. des Joh. (Krit.-exeg. Komm. NT Meyer11 1950) S. 92, 5.



422 S. Mendner, Johanneische Literarkritik

sonst nirgendwo — von 3. Joh. 12 abgesehen — in Verbindung
mit einem Menschenzeugnis, sondern nur mit der Person
Christi. Und die besondere Verwendung von mcfTeûeiv
«anvertrauen» ist im Neuen Testament recht selten, bei Johannes
überhaupt eine Singularität.14

Wellhausen15 verwirft diese «eigenartige Berichterstattung»
16 als redaktionell. Dagegen sanktioniert sie Bultmann,

indem er sie dem Evangelisten selbst in die Schuhe schiebt, der
hier — unabhängig von seinen Quellen — eigenmächtig
vorgegangen sei. Da er andernorts noch von einem kirchlichen
Redaktor spricht, gerät er freilich in eine sehr mißliche Lage.
Sein Evangelist ist nämlich alles andere als ein freier Schöpfer
und Gestalter, unterscheidet sich überhaupt kaum von einem
mechanisch arbeitenden Kompilator und Redaktor, und so
fragt es sich, wo in dem Einzelfalle der Trennungsstrich zu
ziehen ist. Aber schon die Zweiquellen-Theorie (B. nimmt eine
Reden- und eine ofiueîa-Quelle an) erweist sich infolge einer
rein mechanischen Anwendung als unhaltbar.17

In Wahrheit sind Evangelist und Redaktor scharf von
einander zu unterscheidende Größen. Wie würde sich auch dieses
in Gedanken und Sprechweise kümmerliche Produkt mit der
meisterhaften Anlage und Gestaltung des Ganzen vertragen?
Mag sie auch durch die Masse der erlittenen Eingriffe oft genug
gestört und zerstört sein, vielfach verdunkelt erscheinen, so
schimmert sie selbst da noch allenthalben durch und beweist
durch ihr Vorhandensein, daß mit ihr als einer sicheren
Komponente gerechnet werden kann.18 Der vierte Evangelist darf

14 Auf diese und andere Spracheigentümlichkeiten verweist R. H.
Strachan (Is the Fourth Gospel a Literary Unity?) ip The Expository
Times 27, 1916, 233.

16 Das Ev. Johannis 1908 (z. St.).
18 Tadelnde Bezeichnung von W. Ileitmüller, der in der 3. Aufl. der

Schriften des NT IV (1920) noch kritischer vorgeht als in der 2., aber hier
über den Argwohn verschiedener Hände nicht hinauskommt.

17 Vgl. W. Michaelis, Einleitung NT, Bern 1946, 107 ff. Grundsätzlich
gilt, daß man «mit der Annahme der Benutzung schriftlicher Quellen bei
der Abfassung des Evangeliums noch erheblich zurückhaltender zu sein
hat, als üblich» (Jeremias, ThBl 1936, 44).

18 Zwar spricht Ed. Meyer von einer «Ahgerissenheit der Darstellung
und stilistischen Unbeholfenheit des Verfassers» und nennt Bauer dessen
schriftstellerische Mittel und Maßnahmen «primitiv» und «in ihrer Aeußer-



S. Mendner, Johanneische Literarkritik 423

als «ein àpeTaXôpoç allerbester Art» gelten, ein «bonus narrator»

19, der «die Szenen anschaulich und dramatisch zu gestalten

weiß. Er gibt seinem Evangelium den Charakter einer
fortlaufenden dramatischen Entwicklung.» 20 Ja man spricht gar
von einer «gewaltigen Dichtung», weiß hinsichtlich gelegentlicher

Stimmungsbilder «keinen Dichter der alten Welt, der
dergleichen gekonnt hätte» und vergleicht die berühmten Szenen in
Goethes Egmont damit.21 Das Verhör vor Pilatus wird sogar
zu den «größten dramatischen Schöpfungen der Weltliteratur»
gezählt.22 Nun zu glauben, daß der Verfasser die künstlerische
Vollendung seines Werkes samt und sonders irgendwelchen
Quellen verdanke — das wäre die notwendige Folge, wenn man
die ärmlichen Verse 2, 28—25 durch den endgültigen Gestalter
des Evangeliums deckte —, erscheint doch unsinnig und lächerlich.

Das künstlerische Vermögen unterliegt in der Beurteilung
allzu leicht dem Subjektiven und soll darum beileibe nicht den
Ausschlag geben, vielmehr nur als bescheidene Stimme im
Chore mitklingen. Und doch bestünde wohl ein Recht, diesen

lichkeit nicht gerade imponierend. Noch weniger fühlt man sich zum Lob
gestimmt angesichts der zahlreichen Widersprüche und sonstigen
Schwierigkeiten, in die der vierte Evangelist sich selbst und seine Leser
verstrickt» (ThR. N. F. 1, 1929, 142). Aber diese und ähnliche Charakteristiken
dürften aus den unechten und durch die Redaktion entstellten Partien
des Werkes gewonnen sein, die sogar zu der Phantasie eines unvollendeten
Entwurfes (Dräseke, A. Meyer, Faure, Strathmann) oder unvollkommenen
Alterswerkes (Hoffmann, Albertz) geführt haben.

18 Bezeichnungen von Schwartz S. 516 und Fr. Blaß (Ev. secundum
Johannem 1902). Letzterer wird aber von Wellhausen, Ev. Joh. 5 wegen
seiner verkehrten Methode und beschränkten Textkritik mit Recht getadelt.

20 Vgl. Windisch in seinem anregenden Aufsatz über den joh.
Erzählungsstil (Eucharisterion für H. Gunkel II 1923, 211). Ueber Johannes
als Dramatiker weitere Literatur bei E. Stauffer, Theologie NT3 1947,
Anm. 70.

21 So E. Hirsch (Das 4. Ev. in seiner ursprüngl. Gestalt verd. u. erkl.
1936, 68. 78. 193), der auch sonst manches feinsinnig beobachtet hat.

22 Windisch a. O. 204. Nach Ansicht der Gegenseite handelt es sich freilich

nur um «subjektive Geschmacksurteile», denen gegenüber der «echte
Historiker» sehr mißtrauisch zu sein habe (Büchsei, ThBl 1936, 148). Die
künstlerische Durcharbeitung, die an vielen Stellen durchaus anerkannt
wird, soll, weil nicht überall vorhanden, eben nicht durchgängig beabsichtigt
gewesen sein.



424 S. Mendner, Johanneische Literarkritik

Faktor entscheidend in die Waagschale zu werfen bei einer
solchen Häufung von Diskrepanzen. Hier durch Retuschieren
oder Teilstreichungen aufzuhelfen23, erweist sich von
vornherein als aussichtslos und ist methodisch auch grundverkehrt.
Es bleibt nämlich nicht bei einer überall zutage tretenden
Gegensätzlichkeit. Diese verdichtet sich vielmehr zum offenen
Widerspruch und führt so zu einem Bruch im Gefüge des Ganzen.

In 7, 21 weist Jesus auf seine einzige, den Juden bisher
gezeigte Tat hin (Heilung des Lahmen). Kann er sich ihnen
also schon vorher durch Zeichen offenbart haben? Weiter
erscheint die Zählung der zwei ersten galiläischen Wunder (2, 11

und 4. 54) als geistlose Spielerei, wenn sich die Zeichen von
Jerusalem dazwischenschieben.24 Wo auch immer sonst von
ihnen summarisch berichtet wird, bleiben sie schattenhaft und
verdächtig, und sie passen überhaupt nicht in die auserlesene
Darstellung des Evangelisten und in die festgeschlossene, sich
bis zur Totenerweckung steigernde Mirakelreihe seiner Schrift
hinein.25 Da sie nun aber in 2, 28—25 unbestreitbar den
polaren Kern bilden, steht und fällt mit ihnen die gesamte Partie.

Durch den schweren Kompositionsfehler ist der Bau des

ganzen Werkes gefährdet. Es wird immer deutlicher, daß man
nicht an der Aushebung der fraglichen Verse vorbeikommt.
Dabei enthüllt sich ihre lockere und schlechte Verankerung:
V. 22: Die Jünger glaubten später (nach der Auferstehung) der
Schrift und der Rede Jesu, V. 23: viele glaubten (schon jetzt) an
seinen Namen, da sie die Zeichen sahen. Das ist eine holperige,
primitiv äußere Verknüpfung, die durchaus gekünstelt wirkt.

23 Außer Blaß, Merx (s. Anm. 8 u. 19) versucht dies auch Hirsch,
Studien zum 4. Ev. 1936, 48. Vgl. auch Heitmüller (Anm. 16).

24 Vgl. Schwartz S. 16. Jedoch scheint 2,11 sekundär zu sein. Er verrät
Bezensorengenre. «Wir fragen verwundert: Warum ist diese Weinge-
schichte ein apueiov, das zudem als dpxh besondere Beachtung verdient,
das ein Beweis der bôZa Jesu ist, durch das die Jünger zum Glauben
kommen», den sie doch in Kap. 1 bereits vor aller Oeffentlichkeit bekundet
haben? Die Geschichte könne sehr fein mit 2,10 aufhören, folgert K. L.
Schmidt, Der joh. Charakter vom Hochzeitswunder zu Kana, Harnaek-
Ehrung 1921, 35 und 38.

26 Zusammenfassung nach Schwartz S. 121. Vgl. auch W. Bousset, ThR
12, 1909, 50, 1: «Die Hervorhebung der vielen appela Jesu scheint
überhaupt Kennzeichen einer Redaktion zu sein.»



S. Mendner, Johanneische Literarkritik 425

<Auch ist die Erzählung so ungeschickt geführt, daß mit 2,23

...neu eingesetzt werden muß» (Schwarz S. 118). Wir sind
nach 2,13 genau im Bilde, daß wir uns zu Ostern in Jerusalem
befinden. Und so klingt die Ueherbetonung von Zeit und Ort
fremd und müßig und stört auch in der umständlichen
Formulierung.

Ohne 2, 23—25 wirkt nun aber die vorausgehende Skizze
durchaus fragmentarisch. Man kann sich des Eindrucks nicht
erwehren, daß es der Redaktion um eine gewisse Abrundung
zu tun war. Gleichzeitig sollte das folgende vorbereitet werden.
Angeblich erläutert das Nachtgespräch mit Nikodemus
beispielhaft, was zuvor allgemein über das Verhältnis Jesu zu
den Leuten berichtet war.26 Wenigstens einem offenbart sich
der Herr, der sich allen versagt hatte. Freilich überrascht nach
dem bisherigen Gang der Ereignisse das klare Zeugnis des

Pharisäers, und es bleibt auch unklar, auf welche Majorität
er sich in V. 2 beruft.27 Vor allem aber haben die Zeichen, auf
die Nikodemus hier anspielt, wie festgestellt, gar nicht
stattgefunden, und so ist auch ein Verweis dieser Art undenkbar.
Da aber von anderen Zeichen noch nicht die Rede war28,
schwebt die Perikope, die sowieso nicht recht auf das
Vorhergehende abgestimmt ist, nach Ausfall von 2, 23—25 völlig in
der Luft.

Mit der Ausscheidung der verdächtigen Verse ist also nichts
gewonnen, eine Heilung des Textes jedenfalls nicht erreicht.
Demnach müssen wir annehmen, daß der redaktionelle Eingriff
tiefer gegangen ist. Die Abschlußverse von Kap.2, die eine Art
Brücke bilden, können möglicherweise als Basis zu seiner
Aufdeckung dienen 29 und gewinnen somit symptomatische
Bedeutung.

26 Vgl. Fr. Spitta, Das Joh.-Ev. als Quelle der Gesch. Jesu 1910, 78.
27 A. Meyer, ThR 13, 20 findet eine Erklärung des merkwürdigen Plurals

in dem besonderen Zutrauen des Nikodemus, und B. Weiß hört aus
ihm, daß «auch andere Schriftgelehrte im Hohen Rat sich von dem neu
aufgetretenen Rabbi angezogen fühlten» (Das Joh.-Ev. als einheitl. Werk 1912,

57). Etwa durch seinen barschen Tempelauftritt?
28 A. Meyer a. 0. bringt die exegetische Zauberei fertig, hinter 3, 2 eine

Anspielung auf das eine Kanawunder zu finden.
20 Sie erfordert eine umfassende Analyse, zu der der Platz hier nicht

ausreicht.



426 S. Mendner, Johanneische Literarkritik

In enger Beziehung zu 2, 23—25 stehen die Verse 4, 43—46a.

In ihrer Funktion entsprechen sich beide Stellen, und schon der
Hinweis auf die Zeichen in Jerusalem (V. 45) 30 läßt die gleiche
Hand vermuten, die ihre Textoperation durch eine Klammer
stützen und vertuschen wollte. Eine gewisse Verwandtschaft
bekundet sich auch in der Diktion. Die kausale Verwendung
des Partizips (éwpotKÔxeç) kommt außer 2, 23 nur noch in dem
Nachtragskapitel 21, 12 vor, und èhéEavxo ist johanneische
Singularität. Für den Redaktor charakteristisch ist der auf eine
absolute Autonomie Jesu hinzielende Gebrauch von aùxôç (vgl.
2, 24).31 Die Verbindung mit yap ist überhaupt neben 4, 44 nur
noch 2, 25 und 6, 6 zu belegen und kommt, wie aùxoi yap (4, 42.

45), soweit ich sehe, nur innerhalb von sekundären Partien
vor. Ja, vollends die Reihe Kai aùxoi ydp (4, 45) ist einzig im
Neuen Testament. Sachliche Widersprüche treten hinzu.
«Nirgendwo ist davon die Rede, daß ganz Galiläa Jesu wegen der
Wunder zugefallen sei, dagegen war 3, 22 erzählt, daß er durch
Taufen Anhänger gewinnt» (Schwartz, S. 120). Noch wunderlicher

ist der leichtfertig, in vager Anlehnung an die Synoptiker
hingestreute Vers 44 mit dem «zu Hause nicht geehrten
Propheten», der von jeher Anstoß erregte und als eine böse crux
interpretationis gilt. Jesus stammt aus Galiläa, eine Tatsache,
welcher unser Evangelist unmißverständlich Nachdruck
verliehen hat (1,45 f.; 7, 41. 52). Also scheidet Judäa (Jerusalem)
als Heimat von vornherein aus, streng genommen aber auch
Galiläa, denn das verlangt der Sinn von 4, 45 und die Logik
des Ganzen: Jesus geht nach Galiläa, da ein Prophet in seiner
Heimat nichts gilt, und wird dort freundlich aufgenommen.
Noch weniger kann man an eine bestimmte Stadt denken. Und
doch bedeutet der griechische Ausdruck eigentlich nur Vaterstadt,

nicht allgemein Heimat, verlangt also sinngemäß einen
bestimmten Ort; denn da hier nirgendwo von einer Stadt die

30 Das itcivTci 0 f?TToiri<je ist freilich recht verwaschen. Auch Schwartz
S.120 tadelt das nichtssagende Universalpronomen, das übrigens als eine
der beliebtesten Vokabeln bei den Interpolatoren gilt, vgl. Mendner, Der
Text der Metamorphosen Ovids (Köln. Diss.) 1939,43 und grundsätzlich
G. Jachmann (Eine Elegie des Properz — ein Überlieferungsschicksal),
Rhein. Mus. 84,1935 26,3 und Nachr. d. Gött. Ges. d. Wiss., Phil.-Hist. Kl. I
(Altertumsw.) 1936,195 (Binneninterpolation II).

31 Richtige Erkenntnis von Strachan, The Expos. Times 27, 234.



S. Mendner, Johanneische Literarkritik 427

Rede ist, sondern nur von Landschaften, bleibt nur übrig, den

Allgemeinsinn (Vaterland) zu substituieren. Also kommt schon

gar nicht der Geburtsort Nazareth in Frage.32 Bei dieser Aus-
wegslosigkeit braucht man indes nicht stehenzubleiben; denn
der eben umrissene Zusammenhang der Stelle und vor allem
die Begründungsartikel zwingen zur Annahme, daß dem
Verfasser dieser Partie als Heimat Jesu Judäa (Jerusalem)
vorgeschwebt haben muß.33 Ohne diesen Schluß ist die Stelle ohne
jede Logik, und so kann sich denn Schwartz das pâp nur
versehentlich mit einer «Randbemerkung» in den Text
hineingeraten denken (S. 120).34 Indem der schon stark belastete Vers
zum Schluß noch mit einer der Haupttatsachen des Grundtextes
aufs schärfste kontrastiert, verwirft er sich selbst.

Kein Wunder, daß seine Entfernung kritischerseits oftmals
empfohlen wurde. Aber es ist unmethodisch, sich allein damit
zu begnügen. Der Vers muß vielmehr als festes Glied im Rahmen

des Zwischenstückes gesehen werden. Dieses baute und
füllte der belesene Rezensor mit einem Zitat anderer Tradition

32 Auf Grund der wörtlichen Identität mit den Synoptikern fordert dies
kurzerhand T. Sigge, Das Joh.-Ev. und die Syn. 1935, 99. Diese an sich
inhaltsleere Aussage, meint M.-J. Lagrange (Evangile selon Saint Jean*
1927), stelle die Verbindung zum synoptischen Bericht her. Jesus «geht nach
Galiläa, um diese (sonst gültige) Erfahrung durch sein Kommen zu ändern»
(O. Holtzmann, NT 1926 II). E. Meyer (Urspr. u. Anf. des Christentums I
1921, 327. 1) findet die Bestätigung des Wortes in dem Erfolg außerhalb der
iraxplç in Jerusalem. Nach Hirsch (Stud. 55) soll damit die Kürze des
Verweilens bei den Samaritern begründet werden. Das sind nichts einbringende
Verlegenheitsauskünfte, die sich beliebig vermehren ließen. Zur Geschichte
dieser Stelle vgl. besonders Th. Zahn, Das Ev. des Joh. (Komm. NT 4) 5.6

1921 und Bultmann, Komm. 150, 6.
33 It seems to imply that Judea, and not Galilee, is the TraTpîç of Jesus

(Strachan a. O.). Diese früher beliebte These (zur Orientierung vgl. Köst-
lin in Tüb. Theol. Jb. 1851, 185.1 und G. Wetzel, Die Echtheit und
Glaubwürdigkeit des Ev. Joh. 1899, 73) wird von H. H. Wendt (Das Joh.-Ev. 1900,

27, Anm. und Die Schichten im 4. Ev. 1911,108) gegen allseitige Anfeindung
wieder aufgegriffen (nach Bultmann auch von dem mir unzugänglichen
E. C. Hoskyns, The Fourth Gospel2 1947). Im Prinzip behält er zwar recht,
aber den Widerspruch zu 1, 46 usw. verdeckt sein eitles Gerede nicht. Schon

Origenes deutete hier irciTpiç auf Judäa (als Heimat der Propheten).
34 Zum «Randmythos» vgl. grundsätzlich Jachmann, Binn.-Itp. I (Anm.

30) S. 125, 132, 2. Wellhausen, Erweiterungen und Aenderungen im 4. Ev.
1907, 33, ließ sich gleichfalls blenden: Man sehe nur nicht, wie der Vers
hierhergeraten sei.



428 S. Mendner, Johanneische Literarkritik

aus und hatte dabei wohl die damals populäre, von Matthäus
und Lukas bezeugte Geburtslegende Jesu im Räume
Jerusalems (Bethlehem") vor Augen.

V. 43 vermerkt den Aufbruch und die Rückkehr nach Galiläa,

nicht anders wie 4, 3, nimmt also den unterbrochenen Faden

unmittelbar wieder auf und negiert damit die Samarien-
reise 35. Ist sie deplaziert, wie Wellhausen vermutet? 38 4, 4

besagt, daß Jesus durch Samarien ziehen mußte. Aber die
Durchquerung des Landes erscheint eher von Galiläa aus nach
Jerusalem oder umgekehrt notwendig als von Judäa nach
Galiläa aus einer nördlichen Gegend am Jordan, wo wir Jesus
nach 3. 22 f. vermuten müssen.37 Behält Wellhausen recht, so
wäre ein weiteres Motiv der Redaktion aufgedeckt. Aber damit
erfassen wir wohl noch nicht ganz den Umfang ihrer Planung.
Scheint sie doch noch eine andere Umstellung vollzogen und
hier verankert zu haben. Warum wird der Abstecher nach
Kana erwähnt, da doch nichts davon berichtet wird, was Jesus
dorthin getrieben und was er da getan hat? Die flüchtige Notiz

V. 46a wird nur erklärbar, wenn man sie sich gleichsam als
Klammer und restlichen Bestandteil des ursprünglichen
Kontextes vorstellt, von welchem der Bearbeiter ausgegangen ist
und den er dadurch in gewissem Sinne sanktionieren wollte.
Genau so auffallend wie hier die bloße Erwähnung von Kana
ist aber auch in 2,12 die von Kapernaum.38 «Die Uebersiedlung
hat jede Bedeutung verloren, wenn Kapernaum nur bezogen
wird, um gleich wieder verlassen zu werden, und wenn dort
nichts geschieht.» 33 Noch entscheidender ist, daß das Wein-

35 Richtig Hirsch, Stud. 55.
38 Er sucht ihren ursprünglichen Platz im K. 7. Im Grundsätzlichen

pflichten auch Schwartz S. 504 und A. Loisy, NT 1922,677 bei. Sind die
Jüngerpartien Nachtrag? Vgl. Spitta, Joh.-Ev. 98 ff. Bultmann schiebt die
fraglichen Verse dem redigierenden Evangelisten zu.

37 Etant dans la vallée du Jordain, Jésus aurait très bien pu remonter
la vallée et entrer en Galilée par Scythopolis; c'était le plus court, meintLa-
grange, Komm. 130. 4. Aus uns unbekannten Gründen habe sich Jesus aher
anders entschlossen.

38 Vgl. Spitta S. 66 und Bultmann S. 152, 2.
39 Wellhausen, Ev. Joh. 14. — «Eine unverstandene und für den Aufbau

von E ursprüngliches Evangelium) sinnlose, auch aus R nicht
ererklärbare Notiz», urteilt Hirsch, Stud. 47 unbefangen, sucht aber fälsch-



S. Mendner, Johanneische Literarkritik 429

wunder weder formell noch inhaltlich in irgendeiner Beziehung
zu dem Vorhergehenden steht.40 Sprunghaft unvermittelt taucht
Jesus nach seiner Berufung und der Jüngerwahl in Kana auf
(2, 1), ohne daß wir etwas vom Verlaufe seiner Reise, von der
Ankunft in Galiläa und irgendeiner Aufnahme zu Hause
erfahren haben. Wohl wurde beiläufig in 1,43 der Plan einer
Heimreise mitgeteilt. Aber genügt das? 41 Grundlos und
überraschend wird auch im Anfangsvers datiert. Von wo aus soll
der dritte Tag berechnet werden? (Schwartz S. 527). Man ist
versucht, den Schriftsteller beim Wort zu nehmen und 2, 1 an
die Zeitangaben des ersten Kapitels anzugliedern. Das führt
aber, wie die unsichere und divergierende Exegese beweist, nur
zu Verlegenheiten und sachlichen Schwierigkeiten.

Ohne Vollzug einer Umstellung scheint man ihrer nicht Herr
werden zu können. Fingerzeige geben die Verse 2,12 und 4, 46a,

besonders auch 4, 54. «Von der zwischen Hochzeitswunder und
Heilung aus der Ferne liegenden Jerusalemreise und den vielen

Zeichen daselbst 2, 23; 3, 2; 4, 45 weiß 54 gar nichts. Der
Vers setzt einen nachher geänderten Plan des Johannes-Evangeliums

voraus, nach welchem 2, 1—11; 4, 46—-54 näher
gestanden haben.» 42.

Den ursprünglichen Aufhau und Bestand des vierten
Evangeliums wird man wohl niemals in allen Einzelheiten mit
Sicherheit zurückgewinnen können. Das entbindet die Kritik freilich

nicht von dem Versuch einer Rekonstruktion. Neben vielen
anderen Gegebenheiten wird sie die Möglichkeiten großzügiger

licherweise eine Ueberlieferungsquelle dahinter. Heitmiiller spricht von
einem bedeutungslosen, rätselhaften Vers. Aehnlich B. Weiß (NT 1 1904), er
will ihn aber verlegen als «unvergeßliche Erinnerung des Erzählers»
verstehen und rechtfertigen.

40 Ausführlicher Beweis bei Spitta S. 65, vgl. auch W. Soltau, Zum
Problem des Joh.-Ev., ZNW 1901,141.

41 Richtig schon AI. Schweizer, Das Joh.-Ev. nach seinem Wert untersucht

1841, vgl. auch Spitta S. 64,1 und Wellhausen S. 12.
42 0. Holtzmann zu 4,54. Vgl. auch A. Faure, Die atl. Zitate im 4. Ev.

und die Quellenscheidungshypothese, ZNW 1922,110. Wellhausen und Spitta
plädieren für eine Vorverlegung der zweiten Geschichte. Ich glaube umgekehrt,

daß die erste rückversetzt werden muß. Dafür scheint mir auch der
Vers 2,11 zu sprechen, der aus 4, 54 deduziert und wohl infolge der Metathese

zugesetzt wurde (vgl. Anm. 24).



430 S. Mendner, Johanneische Literarkritik

Umstellungen ins Auge fassen müssen.48 Daß man ohne sie
nicht auskommt, mag der Schulfall Kapitel 5 bekräftigen. Die
Situation von 7 ist die nämliche wie in 5. Von der Heilung des
Kranken zu Bethesda wird in 7, 21 geredet, als wäre sie eben
erst geschehen. Und doch liegt nach eigener Darstellung (vgl.
5,1; 6, 4; 7, 2) mehr als Jahresfrist dazwischen.44 Am schlimmsten

aber ist und bleibt der folgende schwere Kompositionsfehler.

Mit dem nächsten Kapitel werden wir nämlich unvermittelt

mitten hinein nach Galiläa versetzt, und 6, 1 «klingt
fast so, als läge der See von Tiberias in Judäa» (Schwartz
S. 121). So nimmt es nicht wunder, daß man von jeher gerade
hier eine Umstellung empfahl.45 Wenn man noch nicht zu

43 Man macht davon seit langem ausgiebigen Gebrauch, zumeist freilich
unter falschen Voraussetzungen: Auf anglikanischer Seite haben sich
bereits feste Schemata eingebürgert (vgl. die Uebersicht bei W. Fr. Howard,
The Fourth Gospel in Recent Criticism and Interpretation3 1945, 264. App.
D). Auch Bultmann ist hier zu nennen. Man gewinnt den Eindruck, daß dieses

Verfahren, weil toleranter und unverbindlicher als die «gewagte»
Athetese, darum um so exzessiver verwandt wird.

44 Vgl. Wendt, Schichten 4. Ev. 48 und jetzt H. Strathmann, Das Ev.
nach Joh. 1951 (NT-deutsch6 Bd. 4) S. 9. Auch wenn der Zeitraum kürzer
ausfiele (unbestimmtes Fest in 5, 1 und verdächtiger Vers 6, 4!), bliebe das
Dilemma. Hier kommt selbst Dibelius um ein Zugeständnis nicht herum:
«Ein Abschnitt wie 7, 20—24 ist weder mit der Annahme einer Ueberliefe-
rung noch mit der Voraussetzung einer bestimmten Kompositionstechnik zu
erklären; hier scheint der Text in der Tat bearbeitet worden zu sein»
(RGG2 III 356). Früher galt die Verpflanzung von 7, 15—24 (19—24) in
das Kap. 5 als besonders glücklich und erprobt, vgl. H. J. Holtzmann, ZNW
1902, 52. Dafür setzten sich u. a. auch Wendt, Spitta, Heitmüller und neuerdings

Hirsch und Jeremias (ThBl 1941, 41 f.) ein. Dagegen etwa Büchsei,
ThBl 1936, 145. Andere sehen hier freilich keine Schwierigkeit. Die
Auffälligkeit lasse sich nämlich gut erklären, wenn man von der Voraussetzung
ausgehe, daß «dem alten Johannes die Parallaxe der Entfernung die zwei
Punkte recht nahe aneinander brachte», belehrt uns G. Hoffmann, Das
Joh.-Ev. als Alterswerk 1933, 51. Auch Strathmann setzt «manches auf die
Rechnung der Psychologie des hohen Alters» (S. 10). Es ist ja heutzutage
Mode geworden, Störungen und Widersprüche in die Physiognomie des

Autors selbst einzutragen, die man freilich dadurch zur unglücklichen
Fratze verzerrt. Vgl. hiergegen grundsätzlich Wellhausen S. 5.

45 Vgl. Bultmann S. 154. Die Versuche reichen über Ludolphus de
Saxonia (14. Jahrh.) bis hinab zu Tatian. Zur Geschichte dieser Umstellung
s. bes. H. J. Holtzmann, ZNW 1902, 52 und Sigge, Joh. u. Syn. 104. Es fehlt
freilich auch nicht an Rechtfertigungsversuchen: Man könne eine solche Be-



S. Mendner, Johanneische Literarkritik 431

einer befriedigenden Lösung gekommen ist, so liegt das wohl
daran, daß man entweder zu willkürlich verfuhr oder die
redaktionelle Tätigkeit unterschätzte und zu mechanisch und
äußerlich vorging.40

Schreibung nicht einmal einem einfältigen Erzähler zumuten und dürfe
daher nicht an eine Reise denken, ereifert sich Zahn in seinem Kommentar.
Er scheint damit sagen zu wollen, daß man sich 6, 1 einfach mit der Präsenz
Jesu in Galiläa abzufinden habe. Nach Meyer-Weiß, Komm.9 1902, 192 «ist
es ganz in der Weise unseres Evangelisten, den Leser so mitten in die
galiläisehe Wirksamkeit zu versetzen». Hoffmann a. 0. 90 ermuntert uns,
daß der altersschwache Johannes bei 6, 1 vergessen habe, daß Kap. 5 in
Judäa spielte. Nach Cladder, Unsere Ew. 1919, 197 muß man hinter diesem
Kapitel, wie auch sonst häufig, gedanklich entsprechende Teile des Markus
einsehalten. Damit ist nach seiner und anderer Meinung alles klar und also
der klaffende Riß zugestopft.

40 Eine Gewaltkur vollzieht Schwartz S. 154 ff., indem er das
Lokalkolorit in Kap. 5 beseitigt und das Wunder in Galiläa stattfinden läßt.
Umgekehrt verfuhr Spitta, der aus 6, 1 die Ortsangaben entfernte, Vs. 4—26

strich und die Fortsetzung nach Judäa verlegte (wobei er noch Teile des
8. Kap. vorwegnimmt!), wohl in Anlehnung an AI. Schweizer a. O. und H.
Delff (Gesch. des Rabbi Jesus von Nazareth 1889, 109 f.), die kurzerhand
6, 1—29 atbetierten und also die zweite Hälfte des Kapitels auf gleicher
Linie mit K. 5 verlaufen lassen konnten. Aber unüberbietbar bleibt R.

Schütz, der in seinem sonst höchst bedeutsamen Aufsatz über den 1. Teil
des Joh.-Ev. gleich das gesamte Kap. 5 verdächtigt (ZNW 1907, 250). Die
gemäßigte Richtung begnügt sich mit der Versetzung einiger Verse des
5. Kap. (s. Anm. 44) oder der Vertauschung von Kap. 5 und 6. Strathmann
a. O. 9 denkt an eine Placierung von 5, 2 ff. hinter 7, 13 (vgl. auch
Bultmann S. 216 und 217, 1) und kommt wohl damit dem Richtigen am
nächsten. In V. 11 platzt die Aufruhrstimmung ganz unmotiviert herein
(vgl. Loisy, Le 4me Ev.1 1901, 495), und durch die fehlende Unterscheidung
zu den Juden in V. 13 entsteht eine arge Verwirrung (vgl. treffend Büchsei

z. St.). Nimmt man nun die Verse 12 und 13 als Schlußglied von Kap. 5

— man verschmerzt sein Fehlen in der überlieferten Anordnung kaum! —
und scheidet den kümmerlichen Vers 7, 11 als morsche Brücke aus (Vorlage

11, 56!), so ergäbe sich ein abgerundetes Bild. Der verspätete
Aufbruch Jesu ohne Begleitung erführe eine innere Berechtigung in dem
stillen Beginn seiner Wirksamkeit, der Heilung des Gelähmten, die ihrerseits

die Legitimation zu seinem öffentlichen Auftreten in der Stadt abgibt.
Damit erhielte der Tempelbesuch mitten auf dem Fest (7,14) eine vorzügliche

zeitliche Einordnung und Begründung. Die ganze Handlung aber,
insbesondere die Reise Jesu in der Stille, bekäme noch eine tiefere Verwurzelung
und würde damit hinsichtlich des weiteren Verlaufes durchaus nicht mehr
inkonsequent wirken (infolge 7,8!), wenn man mit Wellhausen die Sama-
rienreise hierher setzte: nach 7,10 und vor 5,1. Das Aergernis der unklaren



432 S. Mendner, Johanneische Literarkritik

Eine falsche Vorstellung macht man sich, wenn man von
Verwirrung und Unordnung des Textes spricht und dabei an
irgendwelche Blattverschiebungen denkt. Diese verleiten zu der
Annahme einer postumen Sammlung und einer fast zufälligen
Entstehung der überlieferten Endgestalt. Der Evangelist habe
auf lose Blätter geschrieben oder diktiert, die dann ein Schüler
nach seinem plötzlichen Tode bestmöglichst geordnet hat.47
Noch immer spuken die «durcheinandergeschobenen Blätter>,
die Spitta mathematisch zu beweisen gesucht hat. Großes
Unheil hat er angerichtet, leider viel Eindruck gemacht und
mancherlei Widerhall gefunden.48 Rein mechanisch angewandt und
mit barer Willkür durchgeführt sind alle darauf aufgebauten
Konstruktionen von vornherein zum Scheitern verurteilt.49
Nicht der unkontrollierbare Zufall hat die Unordnung ins Leben
gerufen, sondern eine bewußt vorgehende Redaktion 50, der es

Zeitbestimmung in 5,1 fiele damit, weil mit «dem Fest der Juden» jetzt
eindeutig das kurz vorher erwähnte Lauhhüttenfest bestimmt wäre. Es ist das

größte Fest der Juden (nach Jos. Ant. VIII 4,1; XV 3,3) und kann fast
schlechthin als «das Fest» gelten, wie schon die appositionelle Verwendung
in 7,2 und der Sprachgehrauch des AT beweisen, vgl. Zahn; er identifiziert
auch unbekümmert das Fest in 5,1 damit. Das möchte auch A. Schlatter, Der
Evglist. Joh. 1930, 140, sieht aber mit Recht ein Bedenken darin, daß später
(7, 2) erst der volle Name auftaucht. Die jetzige Isolierung von 5,1 läßt
diese Deutung nicht zu. Die Lesart mit Artikel, die als die schwierigere
vor der gut bezeugten Variante das größere Recht auf Rezeption hatte (vgl.
von Soden im textkr. App.), ist nunmehr approbiert. — Wie ich nachträglich
fand, schlug eine ähnliche Ordnung schon B. W. Bacon (The Fourth Gospel
in Research and Debate 1910) vor: K. 6, 4, 4—42 (43) ; 5, 1—47; 7, 15 ff.

B. H. Streeter, The Four Gospels—a study of origins 1924, 381 f.
48 So bei Lewis, Clark, Cronin, Macgregor (vgl. Howard a. O. 129) und

jüngst F. R. Hoare, der mit The original order and chapters of St. John's
Gospel (1944) eine schlechthin unüberbietbare arithmetische Spielerei
geliefert hat.

49 Dort wo die Kalkulation nicht aufgeht, scheut man selbst vor
Streichungen und Auffüllung durch Verpflanzung einzelner Verse nicht zurück.
So etwa J. M. Thompson, The Expositor 8. IX, 1915, 433. Nach seiner
Meinung geht die Verwirrung auf einen Pap.-Codex des 2./3. Jahrh. zurück
(S. 429). Demnach müßte unsere gesamte hsl. Ueberlieferung auf einem
zufällig verwirrten Archetypus fußen

50 Beides vermengen E. Carpenter, The Johannine Writings 1927

und A. H McNeile, Introduction to the New Test. 1927 (nach Howard a. 0.
60 f.).



S. Mendner, Johanneische Literarkiitik 433

um andere Dinge ging als eine klare Komposition. Diese
editorischen Umstellungen haben, teilweise mit (umfangreichen)
Zusätzen verbunden, einen anderen Plan und Aufbau in das
bestehende Werk hineingetragen und zu einer ganz neuen
Textgestalt geführt.51 Der Kritiker muß sich zunächst frei
machen von der überlieferten Ordnung. Eingenommen von ihr
und ganz in. ihrem Banne sieht man durch das Evangelium
eine einheitliche Disposition gehen, die alle Versuche von Um-
ordnung im Keime ersticke.52 Schon «unter formalen
Gesichtspunkten sei es nicht möglich, dem vierten Evangelium
die literarische Einheit abzusprechen», ist die Quintessenz eines
Aufsatzes, dessen Verfasser 53 dabei einer müßigen Spielerei
mit den Zahlen 3 und 7 anheimfällt. Einem gleichen Phantom
jagt Hirsch nach. Nur spürt er eine andere durchgängige
Ordnung auf (7 und 5), zu deren Rechtfertigung er seine ganze
Beredsamkeit in die Waagschale wirft. Aber damit folgt man 64

nach Bauers treffendem Bilde nur einem Irrlicht, das vom festen
Boden immer weiter in den Sumpf fortlockt.55

Alle Analysen, die auf ein bestimmtes, selbst gestecktes Ziel
lossteuernd in Starrheit und Voreingenommenheit durchgeführt

werden, müssen zwangsläufig in der Enge und Verirrung
enden. Wenn sich die johanneische Literarkritik mit ihren
unterschiedlichen und oft geradezu widersprechenden Ergebnissen

festgefahren hat, so mag das von Willkür und Subjektivität

zeugen. Großer Schaden ist dadurch angerichtet worden,
und man wundert sich nicht, daß das ganze Verfahren so in

61 Hier hat wohl Bacon (a. 0. 523) noch klarer als Wellhausen gesehen:
In every case these displacements occur in conjunction with passages which
by their direct connexion with the Appendix or otherwise give independent
evidence of having been introduced by R redactor).

52 So meint A. Meyer, ThR 13, 23. «Das Joh.-Ev. im Lichte der Strophentheorie»

scheint seinem Autor D. H. Müller «eine gewisse Abwehr gegen
die zersetzende Kritik zu bieten» (SBer. Wien, phil.-hist. Kl. 161, Abh. 8,

1909).
63 E. Lohmeyer, Ueber Aufbau und Gliederung des 4. Ev., ZNW 1928, 33.
54 So schon Köstlin, Theol. Jb. 1851,194 ff.
66 ThR N. F. 1, 1929, 144. Vgl. auch Bultmann S. 78, 2 und W. von Loewe-

nich, Joh. Denken in ThBl 1, 1936, 265. Den einzigen sicheren Einschnitt des

Buches erkennt Heitmüller a. 0. 30 f. wohl richtig hinter 12, 36—50.

28



434 H. Kraft, Gab es einen Gnostiker Karpokrates?

Mißkredit geraten ist.56 Aber die innere Berechtigung sollte
man ihm darum noch nicht grundsätzlich absprechen.

Köln-Buchheim. Siegfried Mendner.

Gab es einen Gnostiker Karpokrates?
Im allgemeinen wissen wir von den Gründern der gnosti-

schen Sekten nicht mehr als den Namen. Die Kegel hat nur
zwei Ausnahmen, Markion, über dessen Person wir Tertul-
lians ausführlichem Werk einiges entnehmen können, und
Karpokrates. Von ihm berichtet Klemens des längeren in den
Stromata, und der relativen Ausführlichkeit dieser Angaben
verdankt es die kleine und unbedeutende Sekte der Karpokra-
tianer, daß sie in unsern kirchengeschichtlichen Darstellungen
so breiten Raum beanspruchen kann. Was läßt sich aber in
Wirklichkeit über Karpokrates und seine Sekte den Quellen
entnehmen?

Die älteste Nachricht finden wir bei Kelsos (Origenes, Gg.
Kels. Y 62; Koetschau II 65 ff.). Nach ihm sind die Christen in
unzählige Sekten und Grüppchen zerrissen, die einander heftig
befehden und dadurch ihre eigene Wahrheit aufheben. Darum
kommt es ihm darauf an, möglichst viele Sektennamen
aufzuzählen, «einen Haufen Namen auszuschütten», und nach der
Erwähnung der Kirchenchristen, Markioniten und Valentinia-
ner1, «Gnostiker»2, Sibyllisten, Simonianer und Helenianer

56 Is it possible that this chameleon-like R has at last come to an end?

spottet Howard S. 114. Vgl. die auch in manchem berechtigte schroffe
Abweisung Biichsels im Komm. S. 26 und in ThBl 1936, 143 ff. (Besprechung
von Hirsch). Opinio communis ist heute doch wohl, daß sich «die Literar-
kritik als ungeeigneter Weg zum Verständnis des Evangeliums erwiesen
hat» (Dihelius, Joh. 15,13. Eine Studie zum Traditionsproblem des Joh.-Ev.,
Festgabe für A. Deißmann 1927,184). The theories of Wellhausen belong
to an epoch when the analytic propensity was allowed to run riod,
registriert Howard (Christianity according to St. John 1947, 16) und bedauert
lebhaft, daß Bultmann wieder to this subjective treatment by postulating an
«ecclesiastical redaction» (S. 17) verfällt.

1 Sie werden nicht mit Namen genannt, sind aber durch ihre Lehren
eindeutig charakterisiert.

2 «Gnostiker» als Selbstbezeichnung führen in erster Linie die christlichen

Verwandten heidnischer Gnosis, also Ophiten und verwandte
Richtungen.


	Johanneische Literarkritik

