
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 8 (1952)

Heft: 5

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


386

Rezensionen.
[Werner Bieder, Die kolossische Irrlehre und die Kirche von

heute (Theologische Studien, hrsg. V.K.Barth, Heft 33),
Zollikon-Zürich, Evang. Verlag AG., 1952, 80 S., Fr. 5.40.

Irrlehre ist ein polemischer Begriff, der nur als Gegensatz
zu einer irgendwie festlegbaren «rechten Lehre» gehraucht
werden kann. Wo im Neuen Testament von Irrlehre die Rede
ist, geschieht es daher in Ablehnung dieser Irrlehre von dem
Standpunkt der dem neutestamentlichen Schriftsteller
selbstverständlichen rechten Lehre aus. Die Folge davon ist, daß wir die
Anschauungen der in den einzelnen neutestamentlichen Schriften

bekämpften Irrlehre nur soweit kennenlernen, als die
Polemik der einzelnen Verfasser einen Hinweis auf bestimmte,
besonders hervortretende Züge der häretischen Anschauungen
erfordert. Die Gesamtanschauung der jeweiligen Irrlehrer können

wir aber nur aus der Zusammenschau der Einzelzüge mehr
oder weniger hypothetisch erschließen, während andererseits
die Einzelzüge wieder nur aus dem Gesamtzusammenhang
verständlich sind. Ist infolgedessen das Gesamtverständnis der
bekämpften Lehren immer nur hypothetisch zu gewinnen, so läßt
sich die Richtigkeit und Stichhaltigkeit der von den einzelnen
neutestamentlichen Schriftstellern gegen diese Irrlehren
geführten Polemik auch nur vermutungsweise nachprüfen. Die
Anschauungen der in den einzelnen Schriften bekämpften Gruppen

sind darum ausführlicher in der Regel nur in Exkursen
der Kommentare oder in Aufsätzen behandelt worden, und die
Auswertung der so gewonnenen Erkenntnis für das Leben der
Kirche von heute muß unsicher und problematisch bleiben.

Es ist daher kühn zu nennen, daß Werner Bieder es sich
zur Aufgabe gestellt hat, in monographischer Form die im pau-
linischen Kolosserbrief bekämpfte Irrlehre zu schildern und
zugleich zu fragen, welche Folgerung die Kirche von heute aus
der von Paulus bekämpften Gefahr zu ziehen habe. Er macht
das nun freilich nicht so, daß er die Anschauungen der
Irrlehrer im Zusammenhang darzustellen sucht, sondern er will in
10 Abschnitten die einzelnen von Paulus genannten Anschauungen

der Irrlehrer verständlich machen und die Berechtigung
der paulinischen Polemik dagegen nachweisen, um dann in



Rezensionen 387

einem 2. Teil zu fragen, welche Lehren die Kirche von heute
aus der von Paulus bekämpften Gefahr zu ziehen habe. Zwei
Einwände gegen diese Darstellung lehnt er im voraus ab: Wenn
der Historiker sagen sollte, daß man die vereinzelten Angaben
des Paulus nicht zu einem Phantasiegemälde verbinden solle,
so antwortet B. auf diesen seihst erhobenen Einwand gar nicht,
sondern stellt fest, daß man über die Häresie nicht objektiv
«über den Parteien» stehend schreiben könne, sondern nur als
Parteigänger des Paulus; erst diese Parteinahme «macht uns
recht sehend für Wesen und Wirkung der Häresie»; wenn der
Theologe einwendet, man solle sich nicht mit der Dämonie
beschäftigen, so erwidert Bieder, daß die Beschäftigung mit dem
«Negativ des Glaubens» den Glauben nur um so heller leuchten
lasse. Man sieht aus dieser kurzen methodischen Vorbemerkung,

daß für B. die Beschäftigung mit der Geschichte als
solche der Verteidigung bedarf, und daß er es als selbstverständlich

voraussetzt, daß der Theologe sich ohne Einschränkung

auf die Seite des Paulus stellen müsse. Sein Bemühen in
den einzelnen Abschnitten seiner Darstellung geht denn auch
konsequent dahin, zu zeigen, daß Paulus gegenüber den
Anschauungen der Irrlehrer recht hat. Diese Anschauungen werden

aber den einzelnen Hinweisen des Paulus entnommen, ohne
daß der Versuch gemacht würde, die Gesamtanschauung der
Irrlehrer zu umreißen.

Da B. sorgfältig exegesiert und die Literatur beherrscht,
kann er selbstverständlich auf diesem Wege manche wertvollen

Erkenntnisse gewinnen. Es ergibt sich, daß die Irrlehrer
eine freiwillige Kultgenossenschaft bilden, die traditionelle
Elten, Sabbat, Neumondsfest feiert, daß sie Nahrungsmittelaskese
treiben und die Geschlechtlichkeit verachten, Visionen
hochschätzen und auf diese Weise hoffen, am Ende des asketischen
Heilswegs an der Fülle göttlicher Emanation Anteil zu erhalten.

Und es zeigt sich ebenso, daß Paulus dem frei gewählten
Kult die Pflicht der Dankbarkeit des Christen gegenüberstellt
und sich an den Herrn gebunden fühlt statt an die Welt wie die
Irrlehrer. Befriedigung des Fleisches und betrügerische
Propaganda erscheinen angesichts der paulinischen Heiligung des
Leibes und der wahren Mission durch Verkündigung des Wortes

der Wahrheit als abzulehnende Züge im Verhalten der Irr-
25*



388 Rezensionen

lehrer. Aber sogleich zeigt sich auch die Bedenklichkeit der
methodischen Voraussetzungen des Verfassers. Weil die
Irrlehre nicht als geschichtliche Größe ins Auge gefaßt wird,
sondern nur als das «Negativ des Glaubens», weil also zwar
von der Irrlehre geredet, aber nicht der Versuch gemacht wird,
die einzelnen Züge zu einem wenn auch hypothetischen
Gesamtbild zusammenfügen, bleibt das Bild der Irrlehre völlig

schemenhaft. Schon die eben gegebene Zusammenstellung
mußte ja die zerstreuten Ausführungen des Verfassers
zusammenziehen, und dem Leser wird nicht klar, warum die Irrlehrer

einen eigenen Kult neben den christlichen stellen, was die
Motive ihrer Askese sind, warum sie eine eigene ethische
Ueberlieferung mit der jüdisch-urchristlichen verbinden. Zeigt
sich schon in dieser Bruchstückhaftigkeit der Darstellung die
Folge des Fehlens eigentlich geschichtlicher Intention, so erst
recht in einer Reihe von Ueberinterpretationen, die sich nur
aus der zur Alleinmethode gemachten Absicht erklären, die
Richtigkeit der paulinischen Bekämpfung der Irrlehrer zu
erweisen. Daß die Häretiker trotz bppaKeia tüjv àrféXiuv Kol. 2,18
keine Engelverehrung getrieben hätten (S. 25), hatte schon
Percy nicht überzeugend nachweisen können; wenn sich B. ihm
anschließt, so sucht er diese Annahme mit der Behauptung zu
stützen, daß die Häretiker «auf ihre Art Christus verkündigen
und ihn womöglich allein ehren wollten» (S. 24), bleibt aber
den Beweis für diese Behauptung schuldig, weil die Frage nach
der polytheistischen Grundanschauung der Irrlehrer nicht
gestellt wird. Wenn die ethische Forderung der Häretiker als im
Gegensatz zu der Einheitlichkeit des göttlichen Willens stehend
geschildert wird (S. 29), so ist dieser Gedanke der Pluralität
der ethischen Forderungen völlig eingetragen, und es wird
nicht beachtet, daß die Polemik des Paulus gegen die ethischen
Forderungen der Irrlehrer ausschließlich die falsche Autorität
bekämpft, die hinter ihrer Ethik steht und dann auch zu
falschen Forderungen führt. Wenn der von den Häretikern
geforderten Feier von Festtagen und Sabbaten als Anschauung des
Paulus entgegengestellt wird, daß der Christ «in geschenkten
Tagen, nicht in festgelegten Terminen lebt», so ist das eine
völlig willkürliche Konstruktion, die darum nötig ist, weil der
innere Zusammenhang zwischen der Festtagsfeier der Häreti-



Rezensionen 389

ker und ihrer Gesetzlichkeit nicht erörtert wird. Wenn das
schwierige ôéXuuv èv TaTrewxppooûvrç (Kol. 2, 18) übersetzt wird
durch «Lust habend an der Askese», so ist nicht nur dieser
Sprachgehrauch von Tcnreivoqppocruvri überhaupt nicht nachgewiesen,

sondern der paulinische Gedanke vom Leib des Christen
als Tempel des Heiligen Geistes unmethodisch aus dem 1. Ko-
rintherbrief eingetragen, um die paulinische Ablehnung der
«Schonungslosigkeit» dem Leib gegenüber (Kol. 2, 23) zu
begründen.

Trotz vieler überzeugender Ausführungen im einzelnen
rächt sich so die im methodischen Ansatz ungeschichtliche
Einstellung des Verfassers. So sehr es theologisch berechtigt und
notwendig ist, die paulinische Polemik ernst zu nehmen und
darum auf ihre ganz konkrete Botschaft für die heutige
Gemeinde zu befragen, so wenig geht es an, diese Befragung
vorzunehmen, ehe die geschichtliche Wirklichkeit, mit der Paulus
sich auseinandersetzt, so objektiv wie möglich untersucht worden

ist. Das ist aber nur möglich, wenn man die Irrlehre
zunächst nicht im Lichte der paulinischen Polemik, sondern in
ihrem eigenen Zusammenhang zu erkennen sucht, weil ja nur
dann auch entschieden werden kann, ob die Polemik des Paulus

die wirklichen oder konstruierte Gegner bekämpft, ob sie
darum sachlich berechtigt ist oder nicht.

Weil diese methodische Grundlage der Untersuchung des
ersten Teils problematisch ist, muß auch der zweite Teil von
Bieders Schrift blaß und unverbindlich bleiben. Er besteht im
großen und ganzen nur aus Fragen, ob die paulinischen
Warnungen uns angehen. Von dieser Auswahl von Fragen wird
jeder Leser diejenigen mit Ja beantworten, die ihm zusagen,
wird sich aber nicht angeredet fühlen, wenn er betroffen wäre,
weil die angedeuteten Gefahren nicht konkret und eindeutig
genannt und bekämpft werden. Und wenn B. in diesem
Zusammenhang den Gedanken äußert: «Muß die kolossische
Häresie uns nicht zur Warnung dienen, das theologische
Nachdenken schlechterdings auf das zu beschränken, was der
Verkündigung in den Gemeinden frommt?» (S. 77), so ist das eine
äußerst gefährliche Begrenzung der Aufgabe der Theologie,
und man wundert sich, daß der Verf. dann nicht wenigstens
konkreter das nennt, was auf Grund der paulinischen Polemik



390 Rezensionen

der Gemeinde von heute frommt. Theologie hat es ja immer
mit der geschichtlichen Rede Gottes zur Welt von damals oder
von heute zu tun.

Mainz. Werner Georg Kümmel.

David Lerch, Heil und Heiligung bei John Wesley. Zürich,
1941, Christliche Vereinsbuchhandlung, IX u. 180 S. Fr. 5.—.

Wesleys Lehre von der Heiligung wird als das Zentrum
seines Denkens und seiner Verkündigung verstanden und hat
darum die Forschung immer wieder beschäftigt. Die Reihe der
Monographien, die ihr gewidmet worden sind, eröffnet nach
Paul Fleischs summarischer Darstellung (Zur Geschichte der
Heiligungsbewegung I: Von Wesley bis Boardman, 1910) die
große niederländische Dissertation von C. N. Impeta, De Leer
van de Heiliging en Volmaking hij Wesley en Fletcher, 1918,

die in Deutschland weithin unbekannt blieb und schwer
zugänglich ist. Es folgten R. Newton Flew, The Idea of Christian
Perfection, 1934; Erich von Eicken, Rechtfertigung und
Heiligung bei Wesley (1934) ; Percy Scott, John Wesleys Lehre von
der Heiligung (Studien zur Geschichte des neueren Protestantismus

17, 1939) und das vorliegende Buch. (Die neueste
Darstellung des Schweden Harald Lindström, Wesley and
Sanctification [1946] war mir hier noch nicht erreichbar.)

Lerchs Sonderstellung liegt zunächst in der Begrenzung,
die er sich in der Verwendung des Quellenmaterials auferlegt.
Das ist methodisch sehr zu begrüßen, da in der theologisch so

wenig bearbeiteten englischen Kirchengeschichte nur dieser
Weg zu haltbaren Ergebnissen führt, und da es sich in der
Person Lerchs um einen ungewöhnlich eindringenden
Interpreten handelt. Er nimmt seinen Ausgangspunkt von den bisher
kaum untersuchten Explanatory Notes upon the New Testament
(1755), einer freien Uebersetzung und Paraphrase von Bengels
Gnomon, die unter Benutzung von Philipp Doddridges Family
Expositor (1745—1760), John Guyses Practical Exposition
of the Four Gospels (1739) und gelegentlicher Heranziehung
von John Heylyns Theological Lectures at Westminster
Abbey with an Interpretation of the Four Gospels (1749)
entstand. Darüber hinaus richtet Lerch seine Aufmerksamkeit

vor allem auf die Predigten, deren Spuren in den Notes



Rezensionen 391

upon the New Testament überall an den entscheidenden Stellen
sichtbar werden. Durch einen vorbildlich sorgfältigen Vergleich
mit Bengels Gnomon gewinnt er das weittragende Ergebnis,

daß Wesley den für den deutschen Spätpietisten
grundlegenden Gedanken der göttlichen Heilsökonomie nicht
übernahm, dagegen in der Betonung des Wachstums für die neue
Existenz des Glaubenden ihm tief verbunden blieb.

Die zweite Eigenart Lerchs, des systematisch-theologischen
Schülers von Emil Brunner, beruht in der Strenge und Energie
seines dogmatischen Denkens. Dabei ist er sich — in dankenswerter

Umsicht — darüber klar, daß Wesley selbst diese
Strenge vor allem in der Begriffsprägung und Ausdrucksweise
vermissen läßt, wenngleich die sachlichen Zusammenhänge von
ihm mit Klarheit und Bestimmtheit gesehen werden. Er gliedert

sich so mit Erfolg in die wachsende Ernstnahme der Theologie

bei dem Begründer der methodistischen Kirche ein, die
die gegenwärtige Forschung kennzeichnet. Sie hat wohl bei
noch keinem seiner Vorgänger solch schöne Früchte getragen.

Die Problementfaltung des Heils- und Heiligungszusammenhanges

geschieht sehr übersichtlich nach folgenden großen
Linien: I. Der natürliche Mensch, II. Der Mensch unter dem
Gesetz, III. Der Mensch unter der Gnade. Schon diese
Gliederung deutet den theozentrischen Blickpunkt — im Sinne
Wesleys — eindrucksvoll an. Noch mehr macht dies ein
Vergleich mit der letzten vorausgehenden Studie von Scott (s. o.)
einsichtig, die die «Verwirklichung der Heiligung» ganz
anthropologisch unter den Stichworten «Das neue Leben», «Die
Lehre von der Gewißheit», «Sünde bei den Gläubigen», «Die
Vollkommenen», «Die Gemeinschaft» beschreibt. Mit Recht
erkennt Lerch im Unterschiede zu ihm dem Gesetz, das dort nur
eine angehängte Rolle erhält, die ausschlaggebende Bedeutung
zu. Unter seinen Kapitelüberschriften bringt er einen erdrük-
kenden Reichtum von Einzelinterpretationen, die hier
begreiflicherweise auch nicht an Beispielen reproduziert werden können.

Gewiß droht dabei die Gefahr der Ueberinterpretation, die
sich jedem nahelegt, der an Wesley arbeitet. Daher rührt der
Eindruck einer gewissen Umständlichkeit, die sich in vielen
Wiederholungen kundgibt. Theologisch am wichtigsten sind die
folgenden Tatbestände und Zusammenhänge:



392 Rezensionen

1. Das Gesetz behält bleibende Heilsbedeutung, weil es als die
Willenskundgabe Gottes Gott selbst repräsentiert (S. 57). Hier verschärft und
unterbaut der Verf. Erkenntnisse, die die bisherige Forschung gesehen
oder mindestens geahnt hatte (vgl. Scott, S. 59 ff., August Lang, Puritanis-
mus und Pietismus, Studien zu ihrer Entwicklung in England von Martin
Butzer bis zum Methodismus 1941, S. 338 f., Martin Schmidt, Die Bedeutung
Luthers für John Wesleys Bekehrung, Luther-Jb. XX (1938), S. 145 ff.,
158f.). Infolgedessen schwächt Wesley den gleichwohl festgehaltenen
Unterschied von Gesetz und Evangelium gegenüber der reformatorischen
Anschauung ab. Dies ist der innere Grund dafür, daß er sich den Bengel-
schen Grundgedanken von der Heilsökonomie aus der coccejanisehen
Tradition nicht anzueignen vermag. Das Gesetz ist «die in Christus verwirklichte,

geschenkte und geforderte Liebe» (S. 67). Dies hat erhebliche
Konsequenzen für die Auffassung von der

2. Sünde. Wenn sie als Verletzung des Gesetzes bestimmt wird, so heißt
das, daß sie Mißachtung der Liehe Gottes ist. Sie wird also im Grunde
personal verstanden, ihr Wesen ist Feindschaft gegen Gott, nicht Uebertretung
einer unpersönlichen, statutarischen Norm.

3. Gnade bezeichnet einerseits Gottes Gesinnung und Haltung gegen
den Sünder, dann die Kraft zum neuen Leben, von da aus aber auch den
Gnadenbesitz des neuen Menschen. Dies ermöglicht die Aufnahme katholi-
sierender Wendungen wie «Kanäle der Gnade» und die Pluralisierung des

Gnadenbegriffs. Schon dieses habituelle, bisweilen fast dingliche
Gnadenverständnis weist darauf hin, daß

4. — pietistisch — die Wiedergeburt im Zentrum steht. Sie ist Aende-

rung des ganzen Menschen, Neuschöpfung, und besitzt darum formal die
Eigenschaften des organischen Lebens, vor allem die Wachstümlichkeit.
«Heiligung» bedeutet den Fortschritt im neuen Sein, in dem Jesus Christus
selbst gegenwärtig ist. Ihr eignet die höhere Natürlichkeit der neuen
Kreatur.

5. Dieser Fortschritt gipfelt in der Liebe. Das wird nicht nur bibli-
zistisch mit 1. Kor. 13 und Kol. 3,14, sondern auch inhaltlich durch die
Gleichsetzung mit der vollkommenen Erfüllung des göttlichen Willens
begründet. Es geht Wesley in seinem vielberufenen «Perfektionismus» um
die biblische Verbindung von Imperativ und (futurischem) Indikativ, von
Gebot und Verheißung (S. 134). Die Gottesgemeinschaft hat ihr Wesen in
der Liehe, die die Sünde nicht nur bedeckt, sondern überwindet. Dies ist
auch der Sinn der bevorzugten Formel «the mind which was in Christ»
oder «the whole mind of Christ» (voûç XpioroO 1. Kor. 2,16), die jedem Leser
Wesleys auffällt. Sie weist außerdem auf den objektiven Grund der Heiligung,

das Werk Christi, hin. Hier hätte der Verf. gut getan, die Frage
nach «Christus als Urbild» (vgl. hierzu Erich Seebergs platonisch-mystische

Luther-Deutung [Luther : Christus. Wirklichkeit und Urbild, 1937]
und Schleiermacher, Glaubenslehre 1§ 114 ff., 2§ 93 ff.) aufzunehmen. Die
wenigen Stellen, an denen Wesley psychologistisch dem Menschen die
Liebe als Eigenbesitz zuschreibt, bedeuten jedoch eine Ueberschreitung
des nt.lichen Tatbestandes (S. 166).



MiszeUe 393

Diese Ergebnisse erbringen kein neues Wesleybild,
sondern bestätigen und verschärfen die bisher bekannten Züge.
Neu ist die Sorgfalt und die systematische Strenge, die auf die
Erhebung und Deutung des Tatbestandes verwandt werden. So

hat das Buch seinen vorzüglichen Wert in den trefflichen
Einzelanalysen. Neu ist vor allem aber die Belegung durch Wes-
leys Verständnis des NTs. Lerch hat das Verdienst, durch seine
eindringende Untersuchung implicite die Frage nach Wesleys
Schriftgebrauch unüberhörbar gestellt zu haben. Gerade darum
hätte man von ihm, dem wir inzwischen das große Werk über
Isaaks Opferung in christlicher Deutung verdanken, eine
stärkere Berücksichtigung hermeneutischer Gesichtspunkte
erwarten dürfen. Dazu wäre — technisch — ein Bibelstellenregister

wertvoll gewesen.
Merkwürdigerweise ist Lerch an der bedeutsamen Formel

«holiness is happiness» vorübergegangen, die sich — m. E.
betont und nicht zufällig — durch Wesleys ganzes Schrifttum
zieht. Sie hat eine Vorgeschichte in der puritanischen Eschatologie

(vgl. darüber demnächst meinen Aufsatz «Die Eschatologie

in der Frühgestalt angelsächsischer Büß- und Bekehrungspredigt

bei den puritanischen Erbauungsschriftstellern Arthur
Dent, Lewis Bayly, John Bunyan» in Theologia viatorum IV
[1952]). Sie wird dann vor allem von Henry Scougal in seinem
von Wesley und Whitefield geliebten Erbauungsbuche «The
Life of God in the Soul of Man» (°1733) aufgenommen. Die
eigentümliche Kreuzung theozentrischer und eudämonistischer Motive

läßt sich daran aufschlußreich beobachten.

Berlin-Zehlendorf. Martin Schmidt.

Miszelle.
Germain Morin. Eine Selbstdarstellung.

Dom Germain Morin O.S.B., der geniale Entdecker und Herausgeber
patristischer Texte, erhielt 1919 «anläßlich der Zwing! i-Feier zum Gedächtnis

des zürcherischen Reformators, der am ersten Sonntag des Jahres 1519

sein Amt am Großmünster antrat», von der theologischen Fakultät der
Universität Zürich die Würde eines Doctor theologiae honoris causa — sicher
der einzige Fall der Ehrung eines katholischen Priesters durch eine
evangelische Fakultät. Das Elogium lautete: «wegen seiner Verdienste um die


	Rezensionen

