Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 8 (1952)

Heft: 5

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

386

Rezensionen.

Werner Bieder, Die kolossische Irrlehre und die Kirche von
heute (Theologische Studien, hrsg. v. K. Barth, Heft 33),
Zollikon-Ziirich, Evang. Verlag AG., 1952, 80 S., Fr. 5.40.

Irrlehre ist ein polemischer Begriff, der nur als Gegensatz
zu einer irgendwie festlegbaren <«rechten Lehres gebraucht
werden kann. Wo im Neuen Testament von Irrlehre die Rede
ist, geschieht es daher in Ablehnung dieser Irrlehre von dem
Standpunkt der dem neutestamentlichen Schriftsteller selbstver-
standlichen rechten Lehre aus. Die Folge davon ist, dall wir die
Anschauungen der in den einzelnen neutestamentlichen Schrif-
ten bekdmpften Irrlehre nur soweit kennenlernen, als die Po-
lemik der einzelnen Verfasser einen Hinweis auf bestimmte,
besonders hervortretende Ziige der héretischen Anschauungen
erfordert. Die Gesamtanschauung der jeweiligen Irrlehrer kon-
nen wir aber nur aus der Zusammenschau der Einzelziige mehr
oder weniger hypothetisch erschliefen, wihrend andererseits
die Einzelziige wieder nur aus dem Gesamtzusammenhang ver-
standlich sind. Ist infolgedessen das Gesamtverstindnis der be-
kidmpften Lehren immer nur hypothetisch zu gewinnen, so 140t
sich die Richtigkeit und Stichhaltigkeit der von den einzelnen
neutestamentlichen Schriftstellern gegen diese Irrlehren ge-
filhrten Polemik auch nur vermutungsweise nachpriifen. Die
Anschauungen der in den einzelnen Schriften bekdmpften Grup-
pen sind darum ausfiihrlicher in der Regel nur in Exkursen
der Kommentare oder in Aufsitzen behandelt worden, und die
Auswertung der so gewonnenen Erkenntnis fiir das Leben der
Kirche von heute mull unsicher und problematisch bleiben.

Es ist daher kithn zu nennen, dall Werner Bieder es sich
zur Aufgabe gestellt hat, in monographischer Form die im pau-
linischen Kolosserbrief bekdmpfte Irrlehre zu schildern und
zugleich zu fragen, welche Folgerung die Kirche von heute aus
der von Paulus bekimpften Gefahr zu ziehen habe. Er macht
das nun freilich nicht so, daBl er die Anschauungen der Irr-
lehrer im Zusammenhang darzustellen sucht, sondern er will in
10 Abschnitten die einzelnen von Paulus genannten Anschau-
ungen der Irrlehrer verstéindlich machen und die Berechtigung
der paulinischen Polemik dagegen nachweisen, um dann in



Rezensionen 887

einem 2. Teil zu fragen, welche Lehren die Kirche von heute
aus der von Paulus bekdmpften Gefahr zu ziehen habe. Zwei
Einwinde gegen diese Darstellung lehnt er im voraus ab: Wenn
der Historiker sagen sollte, dal man die vereinzelten Angaben
des Paulus nicht zu einem Phantasiegemélde verbinden solle,
so antwortet B. auf diesen selbst erhobenen Einwand gar nicht,
sondern stellt fest, dal man iiber die Héresie nicht objektiv
«iiber den Parteieny stehend schreiben kénne, sondern nur als
Parteiginger des Paulus; erst diese Parteinahme «macht uns
recht sehend fiir Wesen und Wirkung der Héresiey; wenn der
Theologe einwendet, man solle sich nicht mit der Démonie be-
schiftigen, so erwidert Bieder, dafl die Beschiftigung mit dem
«Negativ des Glaubensy den Glauben nur um so heller leuchten
lasse. Man sieht aus dieser kurzen methodischen Vorbemer-
kung, daB fiir B. die Beschiiftigung mit der Geschichte als
solche der Verteidigung bedarf, und dall er es als selbstver-
stindlich voraussetzt, dall der Theologe sich ohne Einschrén-
kung auf die Seite des Paulus stellen miisse. Sein Bemiihen in
den einzelnen Abschnitten seiner Darstellung geht denn auch
konsequent dahin, zu zeigen, dal Paulus gegeniiber den An-
schauungen der Irrlehrer recht hat. Diese Anschauungen wer-
den aber den einzelnen Hinweisen des Paulus entnommen, ohne
dall der Versuch gemacht wiirde, die Gesamtanschauung der
Irrlehrer zu umreillen.

Da B. sorgfiltig exegesiert und die Literatur beherrscht,
kann er selbstverstindlich auf diesem Wege manche wertvol-
len Erkenntnisse gewinnen. Es ergibt sich, daf die Irrlehrer
eine freiwillige Kultgenossenschaft bilden, die traditionelle Ri-
ten, Sabbat, Neumondsfest feiert, dafl sie Nahrungsmittelaskese
treiben und die Geschlechtlichkeit verachten, Visionen hoch-
schitzen und auf diese Weise hoffen, am Ende des asketischen
Heilswegs an der Fiille gottlicher Emanation Anteil zu erhal-
ten. Und es zeigt sich ebenso, dall Paulus dem frei gewihlten
Kult die Pflicht der Dankbarkeit des Christen gegeniiberstellt
und sich an den Herrn gebunden fiihlt statt an die Welt wie die
Irrlehrer. Befriedigung des Fleisches und betriigerische Pro-
paganda erscheinen angesichts der paulinischen Heiligung des
Leibes und der wahren Mission durch Verkiindigung des Wor-
tes der Wahrheit als abzulehnende Ziige im Verhalten der Irr-

25™*



388 Rezensionen

lehrer. Aber sogleich zeigt sich auch die Bedenklichkeit der
methodischen Voraussetzungen des Verfassers. Weil die Irr-
lehre nicht als geschichtliche Grofle ins Auge gefalit wird,
sondern nur als das «Negativ des Glaubensy, weil also zwar
von der Irrlehre geredet, aber nicht der Versuch gemacht wird,
die einzelnen Ziige zu einem wenn auch hypothetischen Ge-
samtbild zusammenfiigen, bleibt das Bild der Irrlehre vél-
lig schemenhaft. Schon die eben gegebene Zusammenstellung
mulblte ja die zerstreuten Ausfithrungen des Verfassers zusam-
menziehen, und dem Leser wird nicht klar, warum die Irrleh-
rer einen eigenen Kult neben den christlichen stellen, was die
Motive ihrer Askese sind, warum sie eine eigene ethische
Ueberlieferung mit der jiidisch-urchristlichen verbinden. Zeigt
sich schon in dieser Bruchstiickhaftigkeit der Darstellung die
Folge des Fehlens eigentlich geschichtlicher Intention, so erst
recht in einer Reihe von Ueberinterpretationen, die sich nur
aus der zur Alleinmethode gemachten Absicht erkliren, die
Richtigkeit der paulinischen Bekédmpfung der Irrlehrer zu
erweisen. Dafl die Hiretiker trotz ®pnoxeic v dyyéwy Kol. 2,18
keine KEngelverehrung getrieben hitten (S.25), hatte schon
Percy nicht iiberzeugend nachweisen kénnen; wenn sich B. ihm
anschliefit, so sucht er diese Annahme mit der Behauptung zu
stiitzen, dall die Héretiker «auf ihre Art Christus verkiindigen
und ihn womdoglich allein ehren wollteny (S.24), bleibt aber
den Beweis fiir diese Behauptung schuldig, weil die Frage nach
der polytheistischen Grundanschauung der Irrlehrer nicht ge-
stellt wird. Wenn die ethische Forderung der Héaretiker als im
Gegensatz zu der Einheitlichkeit des gottlichen Willens stehend
geschildert wird (S.29), so ist dieser Gedanke der Pluralitét
der ethischen Forderungen viéllig eingetragen, und es wird
nicht beachtet, dall die Polemik des Paulus gegen die ethischen
Forderungen der Irrlehrer ausschliefilich die falsche Autoritit
bekéimpft, die hinter ihrer Ethik steht und dann auch zu fal-
schen Forderungen fiihrt. Wenn der von den Hiretikern gefor-
derten Feier von Festtagen und Sabbaten als Anschauung des
Paulus entgegengestellt wird, daBl der Christ «in geschenkten
Tagen, nicht in festgelegten Terminen lebty, so ist das eine
vollig willkiirliche Konstruktion, die darum nétig ist, weil der
innere Zusammenhang zwischen der Festtagsfeier der Hireti-



Rezensionen 389

ker und ihrer Gesetzlichkeit nicht erortert wird. Wenn das
schwierige 3é\wv év Tamewvoppooivy (Kol. 2, 18) iibersetzt wird
durch «Lust habend an der Askesey, so ist nicht nur dieser
Sprachgebrauch von tamewvoppogivn iiberhaupt nicht nachgewie-
sen, sondern der paulinische Gedanke vom Leib des Christen
als Tempel des Heiligen Geistes unmethodisch aus dem 1. Ko-
rintherbrief eingetragen, um die paulinische Ablehnung der
«Schonungslosigkeity dem Leib gegeniiber (Kol. 2, 23) zu be-
griinden. ‘

Trotz vieler iiberzeugender Ausfiihrungen im einzelnen
riacht sich so die im methodischen Ansatz ungeschichtliche Ein-
stellung des Verfassers. So sehr es theologisch berechtigt und
notwendig ist, die paulinische Polemik ernst zu nehmen und
darum auf ihre ganz konkrete Botschaft fiir die heutige Ge-
meinde zu befragen, so wenig geht es an, diese Befragung vor-
zunehmen, ehe die geschichtliche Wirklichkeit, mit der Paulus
sich auseinandersetzt, so objektiv wie mdéglich untersucht wor-
den ist. Das ist aber nur méglich, wenn man die Irrlehre zu-
ndchst nicht im Lichte der paulinischen Polemik, sondern in
ihrem eigenen Zusammenhang zu erkennen sucht, weil ja nur
dann auch entschieden werden kann, ob die Polemik des Pau-
lus die wirklichen oder konstruierte Gegner bekémpft, ob sie
darum sachlich berechtigt ist oder nicht.

Weil diese methodische Grundlage der Untersuchung des
ersten Teils problematisch ist, mul auch der zweite Teil von
Bieders Schrift blal und unverbindlich bleiben. Er besteht im
groflen und ganzen nur aus KFragen, ob die paulinischen War-
nungen uns angehen. Von dieser Auswahl von Fragen wird
jeder Leser diejenigen mit Ja beantworten, die ihm zusagen,
wird sich aber nicht angeredet fiihlen, wenn er betroffen wiire,
weil die angedeuteten (Gefahren nicht konkret und eindeutig
genannt und bekédmpft werden. Und wenn B. in diesem Zu-
sammenhang den Gedanken dullert: «Mul die kolossische Hé-
resie uns nicht zur Warnung dienen, das theologische Nach-
denken schlechterdings auf das zu beschrinken, was der Ver-
kiindigung in den Gemeinden frommt?» (S. 77), so ist das eine
dulerst gefihrliche Begrenzung der Aufgabe der Theologie,
und man wundert sich, dafl der Verf. dann nicht wenigstens
konkreter das nennt, was auf Grund der paulinischen Polemik



390 Rezensionen

der Gemeinde von heute frommt. Theologie hat es ja immer
mit der geschichtlichen Rede Gottes zur Welt von damals oder
von heute zu tun.

Mainz. Werner Georg Kummel.

David Lerch, Heil und Heiligung bei John Wesley. Ziirich,
1941, Christliche Vereinsbuchhandlung, IX u. 180 S. Fr. 5.—.

Wesleys Lehre von der Heiligung wird als das Zentrum
seines Denkens und seiner Verkiindigung verstanden und hat
darum die Forschung immer wieder beschéftigt. Die Reihe der
Monographien, die ihr gewidmet worden sind, eréffnet nach
Paul Fleischs summarischer Darstellung (Zur Geschichte der
Heiligungsbewegung I: Von Wesley bis Boardman, 1910) die
grofle niederlindische Dissertation von C.N. Impeta, De Leer
van de Heiliging en Volmaking bij Wesley en Fletcher, 1913,
die in Deutschland weithin unbekannt blieb und schwer zu-
ginglich ist. Es folgten R. Newton Flew, The Idea of Christian
Perfection, 1934; Erich von KEicken, Rechtfertigung und Hei-
ligung bei Wesley (1934); Percy Scott, John Wesleys Lehre von
der Heiligung (Studien zur Geschichte des neueren Protestan-
tismus 17, 1939) und das vorliegende Buch. (Die neueste Dar-
stellung des Schweden Harald Lindstrém, Wesley and Sancti-
fication [1946] war mir hier noch nicht erreichbar.)

Lerchs Sonderstellung liegt zunichst in der Begrenzung,
die er sich in der Verwendung des Quellenmaterials auferlegt.
Das ist methodisch sehr zu begriilen, da in der theologisch so
wenig bearbeiteten englischen Kirchengeschichte nur dieser
Weg zu haltbaren Krgebnissen fiihrt, und da es sich in der
Person Lerchs um einen ungewdohnlich eindringenden Inter-
preten handelt. Er nimmt seinen Ausgangspunkt von den bisher
kaum untersuchten Explanatory Notes upon the New Testament
(1755), einer freien Uebersetzung und Paraphrase von Bengels
Gnomon, die unter Benutzung von Philipp Doddridges FFamily
Expositor (1745—1760), John Guyses Practical Ixposition
of the Four Gospels (1739) und gelegentlicher Heranziehung
von John Heylyns Theological Lectures at Westminster Ab-
bey with an Interpretation of the Four Gospels (1749)
entstand. Dariiber hinaus richtet Lerch seine Aufmerksam-
keit vor allem auf die Predigten, deren Spuren in den Notes



Rezensionen 391

upon the New Testament iiberall an den entscheidenden Stellen
sichtbar werden. Durch einen vorbildlich sorgfiltigen Vergleich
mit Bengels Gnomon gewinnt er das weittragende Ergeb-
nis, dall Wesley den fiir den deutschen Spitpietisten grund-
legenden Gedanken der gottlichen Heilsokonomie nicht iiber-
nahm, dagegen in der Betonung des Wachstums fiir die neue
Existenz des Glaubenden ihm tief verbunden blieb.

Die zweite Eigenart Lerchs, des systematisch-theologischen
Schiilers von Emil Brunner, beruht in der Strenge und Energie
seines dogmatischen Denkens. Dabei ist er sich — in dankens-
werter Umsicht — dariiber klar, dall Wesley selbst diese
Strenge vor allem in der Begriffsprigung und Ausdrucksweise
vermissen laBt, wenngleich die sachlichen Zusammenhéinge von
ihm mit Klarheit und Bestimmtheit gesehen werden. Er glie-
dert sich so mit Erfolg in die wachsende Ernstnahme der Theo-
logie bei dem Begriinder der methodistischen Kirche ein, die
die gegenwiirtige Forschung kennzeichnet. Sie hat wohl bei
noch keinem seiner Vorginger solch schone Friichte getragen.

Die Problementfaltung des Heils- und Heiligungszusammen-
hanges geschieht sehr iibersichtlich nach folgenden groflen
Linien: I. Der natiirliche Mensch, II. Der Mensch unter dem
Gesetz, III. Der Mensch unter der Gnade. Schon diese Glie-
derung deutet den theozentrischen Blickpunkt — im Sinne
Wesleys — eindrucksvoll an. Noch mehr macht dies ein Ver-
gleich mit der letzten vorausgehenden Studie von Scott (s. 0.)
einsichtig, die die «Verwirklichung der Heiligungy ganz an-
thropologisch unter den Stichworten «Das neue Lebeny, «Die
Lehre von der Gewillheity, «Siinde bei den Gldubigeny, «Die
Vollkommeneny, «Die Gemeinschafty beschreibt. Mit Recht er-
kennt Lerch im Unterschiede zu ihm dem Gesetz, das dort nur
eine angehingte Rolle erhilt, die ausschlaggebende Bedeutung
zu. Unter seinen Kapiteliiberschriften bringt er einen erdriik-
kenden Reichtum von Einzelinterpretationen, die hier begreif-
licherweise auch nicht an Beispielen reproduziert werden kon-
nen. Gewill droht dabei die Gefahr der Ueberinterpretation, die
sich jedem nahelegt, der an Wesley arbeitet. Daher riihrt der
Eindruck einer gewissen Umsténdlichkeit, die sich in vielen
Wiederholungen kundgibt. Theologisch am wichtigsten sind die
folgenden Tatbestinde und Zusammenhinge:



392 Rezensionen

1. Das Gesetz behilt bleibende Heilsbedeutung, weil es als die Wil-
lenskundgabe Gottes Gott selbst représentiert (8.57). Hier verschirft und
unterbaut der Verf, Erkenntnisse, die die bisherige Forschung gesehen
oder mindestens geahnt hatte (vgl. Scott, S. 59 ff., August Lang, Puritanis-
mus und Pietismus, Studien zu ihrer Entwicklung in England von Martin
Butzer bis zum Methodismus 1941, S. 338 f., Martin Schmidt, Die Bedeutung
Luthers fiir John Wesleys Bekehrung, Luther-Jb. XX (1938), S.145 ff.,
158 1.). Infolgedessen schwiicht Wesley den gleichwohl festgehaltenen Un-
terschied von Gesetz und Evangelium gegeniiber der reformatorischen
Anschauung ab. Dies ist der innere Grund dafiir, daB er sich den Bengel-
schen Grundgedanken von der Heilsokonomie aus der coccejanischen Tra-
dition nicht anzueignen vermag. Das Gesetz ist «die in Christus verwirk-
lichte, geschenkte und geforderte Liebe» (8. 67). Dies hat erhebliche Konse-
quenzen fiir die Auffassung von der

2. Siinde. Wenn sie als Verletzung des Gesetzes bestimmt wird, so heil}t
das, dal sie Miflachtung der Liebe Gottes ist. Sie wird also im Grunde per-
sonal verstanden, ihr Wesen ist Feindschaft gegen Gott, nicht Uebertretung
einer unpersonlichen, statutarischen Norm.

3. Gnade bezeichnet einerseits Gottes Gesinnung und Haltung gegen
den Siinder, dann die Kraft zum neuen Leben, von da aus aber auch den
Gnadenbesitz des neuen Menschen. Dies ermoglicht die Aufnahme katholi-
sierender Wendungen wie «Kanile der Gnade» und die Pluralisierung des
Gnadenbegriffs. Schon dieses habituelle, bisweilen fast dingliche Gnaden-
verstindnis weist darauf hin, daf

4. — pietistisch — die Wiedergeburt im Zentrum steht. Sie ist Aende-
rung des ganzen Menschen, Neuschopfung, und besitzt darum formal die
Eigenschaften des organischen Lebens, vor allem die Wachstiimlichkeit.
«Heiligung> bedeutet den Fortschritt im neuen Sein, in dem Jesus Christus
selbst gegenwirtig ist. IThr eignet die hohere Natiirlichkeit der neuen
Kreatur.

5. Dieser Fortschritt gipfelt in der Liebe. Das wird nicht nur bibli-
zistisch mit 1.Kor. 13 und Kol. 3,14, sondern auch inhaltlich durch die
Gleichsetzung mit der vollkommenen Erfiillung des gottlichen Willens
begriindet. Es geht Wesley in seinem vielberufenen «Perfektionismusy um
die biblische Verbindung von Imperativ und (futurischem) Indikativ, von
Gebot und Verheilung (S.134). Die Gottesgemeinschaft hat ihr Wesen in
der Liebe, die die Siinde nicht nur bedeckt, sondern iiberwindet. Dies ist
auch der Sinn der bevorzugten Formel «the mind which was in Christ»
oder ¢«the whole mind of Christ> (vod¢ Xpiotod 1. Kor. 2,16), die jedem Leser
Wesleys auffillt. Sie weist aullerdem auf den objektiven Grund der Heili-
gung, das Werk Christi, hin. Hier hitte der Verf. gut getan, die Frage
nach «Christus als Urbild> (vgl. hierzu Erich Seebergs platonisch-mysti-
sche Luther-Deutung [Luther : Christus. Wirklichkeit und Urbild, 1937]
und Schleiermacher, Glaubenslehre §114 ff. 2§93 ff.) aufzunehmen, Die
wenigen Stellen, an denen Wesley psychologistisch dem Menschen die
Liebe als Eigenbesitz zuschreibt, bedeuten jedoch eine Ueberschreitung
des nt.lichen Tatbestandes (S.166).



Miszelle 393

Diese Ergebnisse erbringen kein neues Wesleybild, son-
dern bestitigen und verschéirfen die bisher bekannten Ziige.
Neu ist die Sorgfalt und die systematische Strenge, die auf die
Erhebung und Deutung des Tatbestandes verwandt werden. So
hat das Buch seinen vorziiglichen Wert in den trefflichen Ein-
zelanalysen. Neu ist vor allem aber die Belegung durch Wes-
leys Verstindnis des NT's. Lerch hat das Verdienst, durch seine
eindringende Untersuchung implicite die Frage nach Wesleys
Schriftgebrauch uniiberhérbar gestellt zu haben. Gerade darum
hétte man von ihm, dem wir inzwischen das groflie Werk iiber
Isaaks Opferung in christlicher Deutung verdanken, eine
stirkere Beriicksichtigung hermeneutischer Gesichtspunkte er-
warten diirfen. Dazu wére — technisch — ein Bibelstellen-
register wertvoll gewesen.

Merkwiirdigerweise ist Lerch an der bedeutsamen Formel
<holiness is happinessy voriibergegangen, die sich — m. E. be-
tont und nicht zufillig — durch Wesleys ganzes Schrifttum
zieht. Sie hat eine Vorgeschichte in der puritanischen Eschato-
logie (vgl. dariiber demnéchst meinen Aufsatz «Die Eschatolo-
gie in der Friihgestalt angelséchsischer Bull- und Bekehrungs-
predigt bei den puritanischen Erbauungsschriftstellern Arthur
Dent, Lewis Bayly, John Bunyan» in Theologia viatorum IV
[1952]). Sie wird dann vor allem von Henry Scougal in seinem
von Wesley und Whitefield geliebten Erbauungsbuche «The
Life of God in the Soul of Many (°1733) aufgenommen. Die eigen-
tiimliche Kreuzung theozentrischer und euddmonistischer Mo-
tive laBt sich daran aufschlufireich beobachten.

Berlin-Zehlendorf. Martin Schmidt.

Miszelle.

Germain Morin. Eine Selbstdarstellung.

Dom Germain Morin O.8.B., der geniale Entdecker und Herausgeber
patristischer Texte, erhielt 1919 «anldflich der Zwingli-Feier zum Gedicht-
nis des ziircherischen Reformators, der am ersten Sonntag des Jahres 1519
sein Amt am GroBmiinster antraty, von der theologischen Fakultiit der Uni-
versitdt Ziirich die Wiirde eines Doctor theologiae honoris causa — sicher
der einzige Fall der Ehrung eines katholischen Priesters durch eine evan-
gelische Fakultit. Das Elogium lautete: «<wegen seiner Verdienste um die



	Rezensionen

