
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 8 (1952)

Heft: 4

Artikel: Mennonitentum und Pietismus : ein Versuch

Autor: Crous, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877514

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877514
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


279

Mennoiiitentum und Pietismus.
Ein Versuch.1

I. Täufertum und Pietismus.

Max Goebel2 nennt den Pietismus den Enkel des Täufer-
tums, Albrecht Ritsehl3 abgeschwächtes Täufertum. Rohert
Friedmann4, der ihrem Verhältnis näher nachgeht,
unterstreicht ihre Verschiedenheit im Grunde, entsprechend dem
verschiedenen Lebensgefühl des 16. und 18. Jahrhunderts:
Beide verwerfen die allgemeine Volkskirche und gelehrte Dog-
matik; beide fordern Wiedergeburt und Heiligung. Absonderung

aber heißt bei den Täufern Abstand von der Welt, bei den
Pietisten Rückzug aus der Kirche; Wiedergeburt und Heiligung

meint bei den Täufern Gelassenheit im Leiden unter dem
Kreuz und tätige Liebe, Nachfolge Christi in Gottesfurcht, bei
den Pietisten jedoch die Tendenz auf einen humanitären
Moralismus und den Genuß der eigenen Erwählung, praxis pieta-
tis, in Gottseligkeit.

Man braucht nur Liedgut der Täufer und der Pietisten
einander gegenüberzustellen, um das zu sehen, etwa Blaurock5
dort und Tersteegen 6 hier.

Blaurock:
1. Gott führt ein recht Gericht,

Und niemand mags ihm brechen.
Wer hie thut seinen Willen nicht,
Dess Urtheil wird er sprechen.

2. Gnädig bist du, o Herr, und gut,
Gütiglich läßt dich finden.
Wer hie auf Erd dein Willen thut.
Erkennst vor deine Kinden.

1 Ernst Crous in Mennonitische Geschichtshlätter III 1938 S. 22—32 und
IV 1939 S. 13—24; in Der Mennonit III 1950 Nr. 1/2, 5/6, 7/9, und in Mennonite
Quarterly Review XXV 1951 S. 235—262, z. T. mit Abbildungen und mit
Literatur.

2 Geschichte des christlichen Lebens in der rheinisch-westphälischen
evangelischen Kirche, Kohlenz 1849—60.

3 Geschichte des Pietismus, Bonn 1880—86.
4 Mennonite Piety through the centuries (Studies in Anabaptist and

Mennonite History 7), Goshen, Indiana, 1949.
5 Ausbund, das ist: Etliche schöne Christliche Lieder, 13. Aufl.,

Lancaster County, Pa., 1949.
6 Evangelisches Gesangbuch für Brandenburg und Pommern, Berlin u.

Frankfurt/Oder 1931.



280 E. Crous, Mennonitentum und Pietismus

29. Ach Herr, so gib uns Liebe rein,
Zu wandeln unverdrossen,
So wir von hinnen g'schieden seyn,
Die Thür nicht sey verschlossen.

31. Selig ist, der da wachen thut
Mit den klugen Jungfrauen,
Der wird einnehmen ewigs Gut,
Und Gottes Klarheit schauen.

Tersteegen:
1. Allgenugsam Wesen, das ich hab erlesen mir zum höchsten Gut,

du vergnügst alleine völlig, innig, reine Seele, Geist und Mut.
Wer dich hat, ist still und satt;
wer dir kann im Geist anhangen,
darf nichts mehr verlangen.

Von der ersten Glaubenstaufe (Zürich, 21. Januar 1525) 7

bis zur letzten Hinrichtung (Zürich, 29. September 1614) 8

hatten die Täufer durch drei Generationen hindurch ihre Sache
«ritterlich» verfochten. Im Laufe der Zeit hatten aber die meisten

entweder sich bekehren lassen oder den Wanderstab
ergriffen, Gefängnis oder Galeeren erduldet, den Märtyrertod
erlitten. Einst hatte Anneken von Rotterdam 9 gesungen:

«Ich geh auf der Propheten Weg,
Der Marter und Apostel Steg
Ist auch nicht hesser gwcsen.»

Jetzt hatten Baptisten (seit 1611) und Quäker (seit 1647) es

übernommen, für die Grundsätze der Täufer zu werben, während

das kleine Häuflein Mennoniten, das übrigblieb, als die
Stillen im Lande nur noch geduldet wurde.

Hatten früher die Täufer Antriebe gegeben, so gerieten nun
die Mennoniten — in dem Maße, in dem sie sich der Umgebung
und ihrer Kultur öffneten — unter Einflüsse von anderswoher.
Aufklärung und Liberalismus, Humanismus und Modernismus
sind mancherorts für die Weiterentwicklung der Mennoniten von
größter Bedeutung geworden. Sogar an Stellen, an denen man
es zunächst nicht vermuten sollte, etwa in dem amischen «Ge-

7 Harold S. Bender, Conrad Grebel (Studies in Anabaptist and Menno-
nite History 6), Goshen, Indiana, 1950.

8 Hans Landis; s. Mennonitisches Lexikon II 609; Ausbund 132; Thielem
J. v. Braght, Der blutige Schauplatz oder Märtyrer-Spiegel der Taufs-Ge-
sinnten oder Wehrlosen Christen, übers., Philadelphia 1849, zu dem Jahr
1614.

9 Bibliographie des Martyrologes Néerlandais, La Haye 1890, II S. 762

Nr. 672; Ausbund 18; Märtyrerspiegel, zu dem Jahr 1539.



E. Crous, Mennonitentum und Pietismus 281

sangbuch zum Gebrauch bei dem öffentlichen Gottesdienste
und der häuslichen Erbauung. Zunächst für einen Theil der
Mennoniten-Gemeinden beider Hessen, der baierischen Pfalz,
Rheinpreußens und des Herzogthums Nassau bestimmt»,
Wiesbaden 1848 und Regensburg 1859. Hier lesen wir z. B. unter
«Liedern von den Pflichten des Christen gegen sich selbst» als
Nr. 192 über «Bildung des Verstandes und Herzens als Sorge
für die Seele» ein Gedicht «Religionsliebe» (Melodie: Wer
nur den lieben Gott läßt walten) von dem Kieler Professor Joh.
Otto Thieß (1762—1810):
1. Religion, von Gott gegeben, 7. Religion, des Lebens Wonne,

Sei ewig meinem Herzen werth! Begleite du mich bis ans Grab,
Wie traurig ist das Erdenleben, Und leuchte dann gleich einer
Für den, der einen Trost entbehrt! Sonne,
Nur du erheiterst meinen Sinn Mir vor in's Todesthal hinab!
Und führst mich sanft zum Ziele Mein reinster Dank vor Gottes

hin. Thron
Sei Dank für Dich, Religion!

Die Mehrheit der Mennoniten unserer Zeit aber ist vom Pietismus

in einer seiner Wellen geprägt worden, also vom Altpietismus

nebst Baptisten und Quäkern seit 1625, von Réveil oder
Erweckung seit 1815, von der Gemeinschaftsbewegung seit
1875.

II. Der Altpietismus.10

In Holland ist der führende Kopf des 17. Jahrhunderts Ga-
lenus Abrahamsz de Haan (1622—1706), Arzt und seit 1648

Prediger der Amsterdamer Mennonitengemeinde. Wir finden
ihn in mannigfacher Beziehung wie zu den Sozinianern oder
polnischen Brüdern, den Vorläufern der Aufklärung, so zu
den Kollegianten und Quäkern. Robert Friedmann 4 beschreibt
ausführlich die Erbauungsbücher, die 1625—1723 immer mehr
in den Pietismus hineinführen:

Pieter Pietersz (1574—1651): Wegh na Vredenstadt 1625

usw. Jan Philipsz Schabaelje (um 1586—1656): Wandelende
ziele 1635 usw. Joost Hendricksz (1572—1644): Predicatien
1644 usw. Tieleman Jansz van Braght (1625—1664) : School

10 S. Mennonitisches Lexikon (Lieferung 38, im Erscheinen), Artikel
Pietismus und die dort weiter genannten Artikel und die dort angeführte
Literatur.



282 E. Crous, Mennonitentum und Pietismus

der Deugd 1657 usw. Tieleman Tielen van Sittert: Christliches

Glaubensbekenntnis (eine Sammelschrift) 1664 usw. Herman

Schyn (1662—1727) : Geschiedenisse der Mennoniten 172B

usw. Am Ende dieser Reihe steht, führend im 18. Jahrhundert,
Joannes Deknatel (1698—1759), seit 1725 Prediger der Doops-
gezindengemeinde zum Lamm, 1784 durch den Herrnhuter-
bischof Spangenberg für den Pietismus gewonnen. Er arbeitete
aufs engste mit Zinzendorf und der Brüdergemeine zusammen,
sieht auch John Wesley bereits 1788 in seinem Hause und
zeigt «Menno Simons im Kleinen», d. h. in einer Auswahl seiner

Werke (1753 und 1758), als einen Pietisten.

Die Krefelder Mennonitengemeinde11 stand insbesondere
1670—1683 unter dem Einfluß der Quäker, 1705—1725 unter
dem der Tunker oder Dompelaars und 1735—1769 unter dem

Tersteegens. Die Quäker-Mennoniten wanderten 1683, die Tunker

1719 und 1729 nach Pennsylvanien aus. Arnold, Hochmann
und Tersteegen führten einen regen Briefwechsel mit Krefelder
Mennoniten, auch Gliedern der großen Kaufmannsfamilie von
der Leyen.12 Hochmann und Tersteegen predigten in der Men-
nonitenkirche zu Krefeld.

In der Hamburger Mennonitengemeinde 13, wo schon Gerrit
Roosen (1612—1711) den Uebergang der Anschauungen deutlich

bekundet, kam es 1648 unter dem Einfluß englischer
Baptisten und holländischer Kollegianten zu einer Spaltung wegen
der Tauffrage, ging 1659 eine Gruppe zu den Quäkern über; im

11 Gerhard von Beckerath, Die wirtschaftliche Bedeutung der Krefelder
Mennoniten und ihrer Vorfahren im 17. und 18. Jahrhundert, Rechts- u.
Staatswissenschaftl. Diss. Bonn 1951. — Dirk Cattepoel, Das religiöse
Leben in der Krefelder Mennonitengemeinde des 17. und 18. Jahrhunderts
(Beiträge zur Geschichte rheinischer Mennoniten Schriftenreihe des Men-
nonitischen Geschichtsvereins 2, Weierhof [Pfalz] 1939 S. 5—28). — Paul
Koch, Der Einfluß des Calvinismus und des Mennonitentums auf die nieder-
rheinische Textilindustrie, Staatswissenschaftl. Diss. München 1928 (1929),
Krefeld 1928. — Friedrich Nieper, Die ersten deutschen Auswanderer von
Krefeld nach Pennsylvanien, Neukirchen 1940.

12 Wilhelm Kurschat, Das Haus Friedrich und Heinrich von der Leyen
in Krefeld, Frankfurt a. M. 1933.

13 Robert Dollinger, Geschichte der Mennoniten in Schleswig-Holstein,
Hamburg u. Lübeck (Quellen u. Forschungen zur Geschichte Schleswig-
Holsteins 17), Neumünster i. H. 1930.



E. Crous, Mennonitentum und Pietismus 283

späteren 18. Jahrhundert ergriff der Pietismus die große
Kaufmannsfamilie van der Smissen ", die mit Tersteegen,
Spangenberg, Whitefield, Jung-Stilling und Lavater mannigfach
Gemeinschaft pflegte.

Der Aelteste der Neuwieder Mennonitengemeinde, Lorenz
Friedenreich (um 1728—1794), den 1774 Lavater mit Basedow
und Goethe besuchte, hielt durch Briefe und Reisen die Fühlung

aufrecht mit Tersteegen einerseits und den pietistischen
Mennoniten in Holland und Deutschland andererseits.

In der Pfalz 15 erlebte die Kriegsheimer Mennonitengemeinde
bereits 1657 den Einbruch der Quäker; 1664 gilt das Menno-

nitenprivileg auch den Quäkern, 1677 war Penn selbst dort,
1679 schrieb der Mennonitenprediger von Gerolsheim, Hin-
rich Cassel, gegen sie, und 1685 wurden sie ausgewiesen: sie
zogen nach Pennsylvanien. Den Pietismus vertreten namentlich

die Mennonitenprediger Adam Krehbiel (gest. 1804) vom
.Weierhof und Peter Weber 16 von Hardenburg (1731—1781),
die Besuchsreisen und Briefe mit Friedenreich, Krefeld, Dek-
natel und Tersteegen verbanden. Weber gewann im Badischen
ebenfalls Freunde seiner Sache; doch kamen er und die
badischen Brüder dabei zu anderen Predigern in einen so scharfen
Gegensatz, daß sie wiederholt des Predigeramtes entsetzt wurden

und Weber sogar einmal ins Gefängnis gehen mußte; selbst
das Abendmahl konnte zeitweilig nicht gehalten werden;
wiederholt wurden die Schweizer Brüder zur Wiederherstellung
des Friedens gebeten. Webers Bibliothek zeigte den Bereich
seines Gesichtskreises; wir finden dort Arnold, Francke, Richter,

Tersteegen, Oetinger, Madame de Guyon und Swedenborg;
dazu vollständig die Reihe der mennonitischen
Erbauungsschriftsteller in Holland, insbesondere Deknatel, dessen Schriften

Weber bekehrt hatten. Und David Möllinger (1709—1787),
dem mennonitischen Vater des pfälzischen Ackerbaus, fühlt
sich Johann Heinrich Jung-Stilling (1740—1817), der Profes-

14 Heinz Münte, Das Altonaer Handlungshaus van der Smissen 1682 bis
1824 (Altonaer Zeitschrift für Geschichts- u. Heimatkunde 2), Altona 1932.

15 Ernst H. Correll, Das schweizerische Täufermennonitentum, Tübingen

1925.
16 Christian Neff, Peter Weber in: Christlicher Gemeinde-Kalender für

das Jahr 1930, Kaiserslautern (Pfalz), S. 61—102.



284 E. Crous, Mennonitentum und Pietismus

sor der Nationalökonomie, im Glauben verbunden: «Möllinger
und Stilling, zween Brüder, die der Herr aus dem Staub erhob»,
so trägt er sich in das Stammbuch des verehrten Aelteren ein.

III. Réveil und Erweckung.17

Eine Erweckung, ein Réveil im französischen und
niederländischen Sprachgebrauch, ging nach den napoleonischen
Kriegen im Zeichen der Romantik durch viele Länder. Oft von
einer Erneuerung des Konfessionalismus, des jeweils
überkommenen Bekenntnisses, begleitet und häufiger allmählich
verschlungen. Diese Strömung erfaßte mannigfach auch die
Mennoniten. Eine Erneuerung der überlieferten Glaubenseigenart

trat bei ihnen allerdings nur gelegentlich und vorübergehend

— etwa in Krefeld — in die Erscheinung, nicht zum
wenigsten wohl, weil schon etwa 1830 der Gegensatz zwischen
den holländischen und nordwestdeutschen Gemeinden einerseits

und den süddeutschen andrerseits als sehr ausgeprägt
empfunden wurde 18 und so verschiedene Versuche einer eigenen

Predigerschule nicht zum rechten Ziele führten. Es ergab
sich vielmehr umgekehrt, daß der Einfluß fremder Universitäten,

Predigerschulen, Missionsschulen usw. das Eigene oft
stark zurückdrängte und bei der Selbständigkeit der
Einzelgemeinden der Einfluß von außen sich in ihnen häufig örtlich
verschieden auswirkte.

In Hamburg liefen die pietistischen Beziehungen einfach
weiter. «Die Familie van der Smissen war damals (1824)
führend in den erweckten Kreisen Altonas, die ihren Mittelpunkt
in der dortigen Brüdergemeinde hatten» (Mennonitisches Lexikon,

Band II, Seite 146). Jakob Gysbert van der Smissen (1746
bis 1829), Altdiakon der Hamburger Mennonitengemeinde,
insbesondere pflegte bald auch zu führenden Persönlichkeiten der
neuen Erweckung eine nähere Verbindung. Der Buchhändler

17 S. Mennonitisches Lexikon (Lieferung 39, in Vorbereitung), Artikel
Réveil und die dort weiter genannten Artikel und die dort angeführte
Literatur.

18 Briefe Isaak Molenaars an Willem de Clercq (Mennonitische Blätter
1917 S. 74—77, 1918 S. 4—6. 11—14; insbesondere 1918 S. 13, Brief vom
15. 6.1830) ; auch Doopsgezinde Bijdragen 1911.



E. Crous, Mennonitentum und Pietismus 285

Friedrich Perthes (1772—1843) veranlaßte ihn, sich als Schriftführer

an der Begründung der Hamburg-Altonaischen
Bibelgesellschaft zu beteiligen. Johannes Evangelista Goßner (1773
bis 1858) fand eben in der Zeit, als die Weltfirma van der
Smissen zusammenbrach, 1824, zuerst in dieser Familie Unterkunft

und die Möglichkeit, weitere Fühlung zu nehmen, und
hat hier wohl sein «Schatzkästlein, enthaltend biblische
Betrachtungen mit erbaulichen Liedern auf alle Tage im Jahre
zur Beförderung häuslicher Andacht und Gottseligkeit» begonnen,

das 1825 bei Karl Tauchnitz in Leipzig erschien. Jakob
Gysbert van der Smissen war schon 1786 auch Mitbegründer
der «Sammlungen für Liebhaber christlicher Wahrheit und
Gottseligkeit», des Organs der Christentumsgesellschaft in
Basel (s.u.), geworden und im Briefwechsel mit Isaak Molenaar

in Krefeld (s.u.), und zwar irgendwie im Interesse von
Johann Cornies, dem großen Führer der Rußlandmennoniten.
— In Hamburg entstand wenig später, 1834, auch die erste
Baptistengemeinde in Deutschland durch Johann Gerhard
Oncken (1800—1884).

In Krefeld und Holland kam es durch die Erweckung zu
einem Rückschlag gegen die Aufklärung, die ein halbes
Jahrhundert früher den Pietismus abgelöst hatte. — Am Niederrhein

gaben den Auftakt zur Erweckung der Arzt Samuel Col-
lenbusch (1724—1803) in Barmen und die Brüder Johann
Gerhard und Friedrich Arnold Hasenkamp (1736—4777, bzw. 1747
bis 1795), die nacheinander Rektoren in Duisburg waren. Wie
schon dieses Gedankengut die Krefelder Mennoniten berührt,
zeigt eine Bemerkung des Buchhändlers Abraham ter Meer
(1729—1804) 10 in seinem Tagebuch vom 23. August 1767: «Ich
hin heut nach Duisburg gewesen und vom Rector Hasenkamp
eine philosophisch-christliche Predigt gehört... recht nach
meinem Geschmack, er erklärte sich gantz für die Unsterblichkeit

der Seelen der Thieren.» — Die eigentlichen Träger der
Erweckung am Niederrhein sind die Brüder Friedrich Adolf
und Gottfried Daniel Krummacher (1767—1845 bzw. 1774 bis

19 Dirk Cattepoel, Das religiöse Leben in der Krefelder Mennoniten-
gemeinde des 17. und 18. Jahrhunderts (Beiträge zur Geschichte rheinischer

Mennoniten Schriftenreihe des Mennonitischen Geschichtsvereins 2,

Weierhof [Pfalz] 1939 S.23).



286 E. Croas, Mennonitentum und Pietismus

1837) und der Sohn des älteren, Friedrich Wilhelm (1796 bis
1868). Als Friedrich Adolf, der Parabeldichter, 1793—1800
Rektor in Mörs war, stand er 1794 auch mit einem der von der
Leyens, dem Kommerzienrat Friedrich Heinrich, Conrads
Sohn (1765—1842) in Beziehung. Die Missionsschule in
Barmen, die 1825 im Zuge der Erweckung entstanden war, wurde
gerne von Mennoniten besucht; es seien genannt Heinrich Dirks
(1842—1915), der erste rußländische mennonitische Missionar,
in den sechziger Jahren, die Pfälzer Prediger Thomas Löwenberg

(1849—1928) um 1870 und Abraham Hirschler (1858 bis
1931) 1878—1880 sowie der westpreußische Aelteste Ernst
Regehr (geb. 1903, jetzt in Uruguay) um 1930. Ueber die Eigenart

der Schule sagt Walter Birnbaum: 20 «Der Unterricht im
Seminar ist ganz auf die Vorbereitung zum praktischen Dienst
ausgerichtet: alle ,nur theoretische' Theologie fehlt, auch die
alten Sprachen; dafür steht neben überwiegendem Bibelunter-
richt Englisch, Holländisch; beide Sprachen werden nicht
mechanisch eingepaukt, sondern in ihrem lebendigen Organismus
gelehrt, um daran das Auffassen fremder Sprachidiome zu
bilden. Naturkunde nimmt durch Richters (des ersten Leiters)
Neigung viel Raum ein; sie soll dienen, ,sehen zu lernen'.» —
Der Réveil in Holland drang auch bei den Mennoniten ein. Jan
ter Borg (1782—1847), Prediger in Amsterdam, neigte dadurch
mehr und mehr calvinistischen Anschauungen und der Kindertaufe

zu, so daß er 1828 sein Amt bei den Mennoniten niederlegte.

Willem de Clercq (1795—1844), ein großer Kaufmann,
erlebte seine Erweckung, als ein noch ungetauftes Kind zu
sterben drohte, und wandte sich 1825 der reformierten Kirche
zu. Ebenso Willem Messchaert (1799—1844), ein Buchhändler
und Literat. — Eine Sonderstellung nimmt Isaak Molenaar
(1776—1834), seit 1818 Prediger in Krefeld, ein. Er hatte 1801/2
in Jena im Bereich der Klassiker studiert und als erster in
Krefeld bei der Predigt an Stelle der bisher üblichen holländischen

die deutsche Sprache angewandt. Vorher (1813—1818)
war er Prediger in Leiden gewesen und dort mit den Führern
des Réveil, Willem Bilderdijk (1752—1831) und Isaak da Costa
(1798—1860), in Verbindung gekommen; er kannte auch ter

20 Die freien Organisationen der Deutschen Evangelisehen Kirche
(Theologische Wissenschaft, hrsg. von Erich Seeberg), Stuttgart 1939 S. 54.



E. Crous, Mennonitentum und Pietismus 287

Borg und Messchaert; mit Willem de Clercq unterhielt er 1828
bis 1830 einen wichtigen Briefwechsel.18 Er erwähnt in ihm
die «evangelical» Olney Hymns 1779 von John Newton (1725
his 1807) und einen Vers des Pietisten Ernst Gottlieb Woltersdorf

(1725—1761); er empfiehlt Ernst Wilhelm Hengstenberg
(1802—1869), seit 1826 Professor in Berlin, und die 1827
gegründete Evangelische Kirchenzeitung aus der Berliner Erwek-
kung sowie die Christlichen Gedichte (1829) von Albert
Knapp (1798—1864) aus der württembergischen Erweckung
und rühmt Goßners Schatzkästlein als ein herrliches Buch.
Er blieb trotz den holländischen Einflüssen Mennonit und bei
der «Bejahrtentaufe», dachte auch an Kirchenzucht und Wehr-
losigkeit von einst. Es möchte mit seiner Einstellung
zusammenhängen, daß gerade in seiner Zeit Glieder seiner Gemeinde
sich durch alle Instanzen hindurch bis zu König Friedrich
Wilhelm III. hin für Wehrlosigkeit und Eidesablehnung
einsetzten. Nach seinem Tode gaben seine Freunde 1836 seine
deutschen «Predigten» in Mörs, seine holländischen «Leerrede-
nen» in Amsterdam heraus. Die Gemeinde im ganzen aber war
nicht mitgegangen; sein Wirken blieb für sie Zwischenspiel.
Bei dem Nachfolger wollte man weder «ein vernunftsstolzes,
kaltes und erkältendes Scheinchristentum» noch «einen
ausschließenden, bedenklichen, über alles Menschliche den Stab
brechenden Mysticismus» haben.21

Von der Pfalz berichtet Isaak Molenaar 18 1830: «Daß ein
Mennonit ein Gläubiger ist, nimmt man so fest an, daß die
sogenannten ,Erweckten oder Pietisten oder Frommen', wie man
sie dort nennt, auch Proselyten, wenn sie aus ihren toten
Gemeinden ausgehen, zum mindesten äußerlich an sie sich
anschließen.» In der Mitte des 19. Jahrhunderts fand die Hahn-
sche Gemeinschaft württembergischer Pietisten auch Eingang
in die badischen Mennonitengemeinden Dühren-Ursenbacher
Hof und Heimbronner Hof, später Bretten. Noch 1933 schlug
sich so vorübergehend eine Brücke von dem
Badisch-Württembergisch-Bayerischen Gemeindeverband der Mennoniten zu der

21 Dirk Cattepoel, Die akademisch vorgebildeten Prediger der Krefelder

Mennonitengemeinde (Beiträge zur Geschichte rheinischer Mennoniten
Schriftenreihe des Mennonitischen Geschichtsvereins 2, Weierhof [Pfalz]

1939 S. 83).



288 E. Crous, Mennonitentum und Pietismus

Gesamtheit der Hahnischen Gemeinschaft. — In Basel, dem
Vorort im Süden, erwuchs die Erweckungsbewegung aus der
1780 gegründeten Deutschen Christentumsgesellschaft, deren
Fäden weit ins Reich liefen (s.o. van der Smissen). Christian
Friedrich Spittler (1782—1867), hervorragend unter den Männern

der Basler Erweckung, eine Persönlichkeit, «die unglaubliches

gewollt und zustande gebracht hat» 22, begründete u. a.
drei in unserem Zusammenhang besonders wichtige Schulen:
1815 die Missionsanstalt in Basel unter Leitung von Christian
Gottlieb Blumhardt (1779—1888), um in Bjähriger sprachlicher
Vorschule und in 3jährigem theologischen Unterricht Zöglinge
für die «schon lange mit glücklichem Erfolg arbeitenden
englischen und holländischen Missionsgesellschaften als Verbreiter

einer wohltätigen Zivilisation und als Verkünder des
Evangeliums des Friedens» heranzubilden; 1820 in Schloß Beuggen
am Rhein etwas oberhalb Basel, das der Großherzog von Baden
zur Verfügung stellte, ein Seminar für Armenschullehrer,
zugleich Rettungshaus für verwahrloste arme Kinder unter
Leitung von Christian Heinrich Zeller (1779—1860); und 1840

sein Lieblingswerk St. Chrischona nördlich von Basel dicht an
der badischen Grenze als Anstalt zur Ausbildung von Arbeitern

für die Innere Mission, 1865—1888 und noch einmal 1890
bis 1909 unter der Leitung von Heinrich und Dora Rappard
(1837—1909 bzw. 1842—1923). Die Erziehungsanstalt in Beuggen

hat auch manchen Mennoniten gebildet: Jakob Ellenberger
I (1800—1879), in Beuggen 1824—1829, später Prediger der
Mennonitengemeinde Friedelsheim in der Pfalz, und Michael
Löwenberg (1821—1874), in Beuggen in den dreißiger Jahren,
später Begründer der einzigen mennonitischen Schule in
Deutschland, der Realanstalt am Donnersberge, ebenfalls in
der Pfalz. «Zwischen Zeller und den Mennoniten bestand ein
brüderliches Verhältniß und ein gegenseitiges Vertrauen. Er
ließ sich mit diesen Brüdern nicht auf eine theologische
Controverse ein, aber er sagte den Mennoniten: Wenn ihr euch
nicht entschließen könnt, eure Kinder taufen zu lassen, so solltet

ihr doch in einer eigenen kleinen Handlung sie zu Jesu brin-

22 Wilhelm Hadorn, Geschichte des Pietismus in den Schweizerischen
Keformierten Kirchen, Konstanz u. Emmishofen (1901), S. 493.



E. Crous, Mennonitentum und Pietismus 289

gen und Ihn bitten, daß Er sie segne.» 23 Es mag auch damit
zusammenhängen, daß die pfälzisch-hessische Konferenz der
Mennoniten 1830 und noch einmal 1843 die Einsegnung der
Kinder beim ersten Kirchgang der Mutter beschloß und das

pfälzische Formularbuch von 1852, der badische Leitfaden von
1921 und das Handbuch für Prediger der Allgemeinen Konferenz

der Mennoniten von Nordamerika 1893 die Kindereinsegnung

liturgisch festlegen. Die Pilgermission zu St. Chrischona,
die in diesem Jahre 1952 die 5. Mennonitische Weltkonferenz
beherbergen soll, bildete eine ungewöhnlich lange Reihe von
Mennoniten aus, u. a. Michael Landes (1845—1927), auf
Chrischona 1867—70, den ersten berufsmäßigen Reiseprediger des
Gemeindeverbandes und wohl der deutschen Mennoniten
überhaupt, seinen Nachfolger Jakob Hege (1848—1911), auf
Chrischona 1872—1875, und Gysbert van der Smissen (1859—1923),
auf Chrischona 1884—1886; die Prediger Johannes Hirschler
(1856—1933), auf Chrischona 1880—1883, von Monsheim in
Rheinhessen und Matthias Pohl (1860—1934), auf Chrischona
1881, von Sembach in der Rheinpfalz; Emmanuel Landes, Sohn
von Michael Landes, Prediger in Ingolstadt, und Christian
Schnebele, Leiter des Bibelheims auf dem Thomashof; Pierre
Sommer, Aeltester der Mennonitengemeinde in Montbêliard, und
die Schweizer Mennonitenältesten Samuel Nußbaumer, Samuel
Gerber und Hans Rüfenacht; Johann Klassen (1872—1950),
auf Chrischona 1893—1896, später Missionar auf Java.

In der Westschweiz hatte die Erweckung früh in Genf
begonnen. Anders als in Holland, wo die «Bejahrtentaufe» auf
Widerstand stieß, hieß es hier: der Täufergedanke «einer
Kirche nach dem Vorbild der apostolischen, welche nur
Bekehrte als Glieder anerkennt und die Kindertaufe verwirft, fand
bei vielen Erweckten Zustimmung» (Hadorn 22 Seite 431). Von
hier nahm der Gedanke der Freikirche, den der Réveil so vielfach

aufnahm, seinen Ausgang. Auch die Freien Evangelischen
Gemeinden, die 1854 ins Wuppertal kamen, haben hier ihren
Ursprung; in der Schweiz selbst hatten sie schon 1829 auch in
Bern Fuß gefaßt. Und wenn 1831 in Genf die erste Evangelische
Gesellschaft zum Schutze des evangelischen Glaubens inner-

23 Heinrich W. J. Thiersch, Christian Heinrich Zeller's Leben, Basel
1876 II S. 76.

19



290 E. Crous, Mennonitentum und Pietismus

halb der Landeskirche entstand, so folgte ihr sogleich eine
Evangelische Gesellschaft des Kantons Bern. Die Evangelische
Gesellschaft des Kantons Bern ebenso wie später die Freien
Evangelischen Gemeinden hahen schließlich auch die Schweizer

Mennonitengemeinden, insbesondere im Emmental, in den
Bereich der Erweckung gezogen. Das der Evangelischen
Gesellschaft nahestehende Seminar Muristalden in Bern wurde
immer auch von mennonitischen Zöglingen besucht. Die «Neue
Mädchenschule» in Bern, ebenfalls der Evangelischen Gesellschaft

verbunden, stellte hauptsächlich die Lehrerinnen an den
Privatschulen der Täufer im Jura.

Ein Ausläufer der Erweckungsbewegung ist schließlich die
Mennonitische Brüdergemeinde in Rußland. Anregungen
kamen von den Predigten Ludwig Hofackers (1798—1828), des
führenden Mannes der württembergischen Erweckung, die man
in Chortitza eifrig las, und von jenem Pastor Eduard Wüst
(1817—1859), der 1845 aus Württemberg zu den Separierten in
Neuhoffnung in der Nähe von Berdjansk zog und in der Mo-
lotschna durch sein Wort nach Peter Martin Friesen24 als
mächtiger Förderer des mennonitischen Brudertums sich
erwies. So entstand 1860 in der Molotschna und 1862 in Chortitza
die Mennonitische Brüdergemeinde als eine pietistische
Freikirche inmitten der «Kirchengemeinden», die landeskirchliche
Züge angenommen hatten.

Als eine Krönung der ganzen Bewegung kann man die
Evangelische Allianz ansehen, die 1851 in London und 1855

in Paris feste Gestalt annahm und 1857 auf der Versammlung
in Berlin unter dem Schutze von König Friedrich Wilhelm IV.
ihre eindrucksvollste Darstellung fand, schien doch nach Lord
Shaftesbury eine neue Epoche in der Weltgeschichte angebrochen.

Sie will alle Evangelischen der Erde, die auf einem
Glaubensgrund stehen, vereinigen zur Abwehr feindlicher Einflüsse
und zur Stärkung und Förderung eines biblisch-evangelischen
Christentums. Allerdings Hengstenberg mit seiner Evangelischen

Kirchenzeitung, die einst Isaak Molenaar empfahl, hatte
inzwischen einen gründlichen Wandel zum Konfessionalismus

24 Peter Martin Friesen, Die Alt-Evangelisehe Mennonitische Brüderschaft

in Rußland (1789—1910) im Rahmen der mennonitischen Gesamtgeschichte,

Halbstadt, Taurien, 1911 I S. 168.



E. Crous, Mennonitentum und Pietismus 291

erlebt und verließ Berlin, um den «Greuel der Verwüstung»
nicht mit ansehen zu müssen. Die Mennoniten aber nahmen
zahlreich teil: die Prediger Johannes Molenaar, der Sohn
von Isaak Molenaar, aus Monsheim und Johannes Risser aus
Sembach (beide 1810—1868) ; Berend C. Roosen (1820—1904)
aus Hamburg, Jakob Mannhardt (1801—1885) aus Danzig,
der Aelteste Johann Quiring aus Thiensdorf und der Lehrer
David Epp aus Heubuden, der Vorsteher der Danziger
Gemeinde, Kaufmann August Momber, und der Sohn von Prediger
Mannhardt, Dr. Wilhelm Mannhardt, der Folklorist, aus Berlin.
Risser schrieb einen ausführlichen und begeisterten Bericht in
den Mennonitischen Blättern (1857 Seite 63ff.). 1861 war
Molenaar auch auf der Versammlung in Genf. 1903, bei der
Neugliederung der Allianz in Deutschland, wurde Pastor Hinrich
van der Smissen (1851—1928) Mitglied des leitenden
Zehnerausschusses und Vorsitzender der Hamburger Gruppe. Christian

Neff aber sagt (Mennonitisches Lexikon, Band I, Seite
35) von den Mennoniten: «Sie sind vielfach die Träger des

reinen, lauteren, auf den besten Motiven beruhenden, christlichen
Allianzgedankens.»

IV. Die Gemeinschaftsbewegung.25

Wie Réveil und Erweckung den zurückgedrängten Altpietismus

neu belebt hatten, so tat es zwei Menschenalter später
die Gemeinschaftsbewegung mit Réveil und Erweckung. Der
Anstoß kam von Amerika, wo die Evangelisten Finney (1792
bis 1875) und Moody (1837—1899) einen besonderen Predigtstil
entwickelt hatten. Seit den Tagen zu Anfang April 1875, als der
«Weltmissionar» 26 Robert Pearsall Smith (1827—1898) in der
Berliner Garnisonskirche in die Menge gerufen hatte: «Freuet
euch, freuet euch aber gleich jetzt», fand sie auch ihren Weg
nach Deutschland und in die Schweiz.

Die Bewegung erfaßte manche Mennonitengemeinden
Deutschlands nicht oder nur wenig. Den nordwestdeutschen
Stadtgemeinden blieb sie fern. In Westpreußen erfaßte sie mehr

25 Paul Fleisch, Die moderne Gemeinschaftsbewegimg in Deutschland,
3. Aufl., I Leipzig 1912.

26 Fr. Winkler, Robert Pearsall Smith und der Perfektionismus (Biblische

Zeit- und Streitfragen IX. 12), Berlin-Lichterfelde 1914 S. 17.

19*



292 E. Crous, Mennonitentum und Pietismus

das kleine als das große Marienburger Werder. Das Gesangbuch

der süddeutschen Mennoniten 27 bringt gospel songs nur
spärlich, etwa das berühmte: «Näher, mein Gott, zu Dir.»
Und doch werden die «Eeichslieder» 28 und namentlich in der
Schweiz die «Siegeslieder» 29 auch von Mennoniten viel gesungen.

Nach Otto Funcke (1836—1900) und seinen Schriften fragen

die mennonitischen Flüchtlinge noch heute. Für die
Wirksamkeit eines Evangelisten wie Jakob Vetter (1872—1918) unter

den Mennoniten mag auf das Zeugnis Samuel Geisers, des
Geschichtsschreibers der Schweizer Mennoniten, hingewiesen
werden.30

Vor allem bedeutsam sind wieder die Schulen im Geiste der
Gemeinschaft, durch die so viele Mennoniten hindurchgegangen
sind. Ihre Wirkung in die Mennonitengemeinden hinein in all
ihrer Streuung von Turkestan bis Kansas und weiter kann
schwerlich überschätzt werden.

1876, im Gegensatz zur liberalen Theologie auf den Universitäten

und gleichsam als eine freie Fakultät, entstand auf
bibelgläubiger Grundlage die Evangelische Predigerschule in Basel,
ein vierjähriger Lehrkurs ohne Internat, mit Benutzung der
Universität. Sie ist im Laufe der Zeit von vielen Mennoniten
besucht worden.31 Wir verzeichnen mit ihrer Stellung Anfang
der zwanziger Jahre unseres Jahrhunderts: die Prediger
deutscher Mennonitengemeinden Adolf Ellenberger (Friedrichstadt,
später Amerika), Johannes Foth (Friedelsheim), Emil
Händiges (Ibersheim, später Elbing) und Heinrich Pauls (Memel-
niederung); die Lehrer an rußländischen Mennonitenschulen
(Zentralschulen) Abraham Bärgen (Gnadenfeld, Molotschna),

27 Gesangbuch zum gottesdienstlichen und häuslichen Gebrauch in
Evangelischen Mennoniten-Gemeinden, hrsg. von der Konferenz der süddeutschen
Mennoniten zu Ludwigshafen a. Rh., 3. veränderte Aufl., Stuttgart 1910.

28 Reichs-Lieder, Deutsches Gemeinschaftsliederbuch, Neubearbeitung
1931, Neumünster (1935).

29 Sieges-Lieder, 11. Aufl., Geisweid (Westf.) 1915.
30 Samuel Geiser, Die Taufgesinnten-Gemeinden, Eine kurzgefaßte

Darstellung der wichtigsten Ereignisse des Täufertums, Karlsruhe (Baden)
1931 S. 480.

31 Lebenszeichen aus dem Kreis der ev. Predigersehule in Basel
(Redaktor Pfarrer G. Keller) Januar 1922 / Januar 1923 / Januar 1924 / Juni
1925.



E. Crous, Mennonitentum und Pietismus 293

Salomon Ediger (Ohrloff, Molotschna), Peter Epp (Pawlowka
bei Chortitza), Heinrich Funk (New York, Gouvernement Je-
katerinoslaw), Heinrich Neufeld (Schönfeld, Gouvernement
Jekaterinoslaw) ; die rußländischen Prediger Peter Dirks
(Nikolaifeld am Kaukasus, später Rosario in Mexiko), Johann
Klassen (Chortitza), GustavRempel (Gnadenfeld, Molotschna);
Jakob Rempel32 (Lehrer in Chortitza, später Aeltester in Grünfeld,

Kreis Kriwoi-Rog); ferner Peter Dyck (Kondratjewka,
Gouvernement Jekaterinoslaw), Abraham Fröse (Ketschkas
über Alexandrowsk) Viktor Günther (Ohrloff, Molotschna),
Jakob Toews (Jekaterinoslaw), Benjamin Unruh (Halbstadt,
Molotschna, später Vertreter der rußländischen Mennoniten in
Karlsruhe), Kornelius Wiens (Halbstadt, Molotschna); Jakob
Quiring, Reiseprediger in Chicago.

1881 folgt die «trefflich und zweckmäßig eingerichtete
theologische Lehranstalt» der Baptisten in Hamburg-Horn, mit
einem vierjährigen Lehrkurs in Sprachen, Realien und Theologie.

Sie zog häufig Mennoniten an, namentlich Prediger und
Missionare der Mennonitenbrüdergemeinde in Rußland; ich
nenne Jakob Kroeker (s.u.), der 1894—1898, und die
rußländischen, später nach Amerika ausgewanderten Prediger Joh.
G. Wiens (geb. 1874) und Professor Abraham Warkentin (geb.
1885), die 1899—1908 bzw. 1912—1915 in Hamburg-Horn
studierten.

1882 wurde in Neukirchen bei Mörs eine neue Missionsanstalt

eröffnet. Sie steht «rein auf dem Allianzboden» und will
nicht «einer Einzelkirche, sondern dem Herrn Jesu Christo und
dem himmlischen und ewigen Reich Gottes im Glauben nach
der Richtschnur des Wortes Gottes dienen». Sie nimmt daher
Brüder aller kirchlichen Richtungen auf. Kollektiert wird nicht,
sondern man «erwartet alles vom Herrn». «Sie ist die Vertreterin

eines zum Biblizismus abgeschwächten, darbystisch (im
Sinne der open brethren) gefärbten Kalvinismus. Die Anstalt
sollte zwar in erster Linie Missionare ausbilden, doch
überwogen bald die ,Evangelisten'» (Fleisch 25 S. 64). Als mennoni-
tischer Schüler 1927—1931 sei Professor Cornelius Krahn
genannt, aus Rosenthal hei Chortitza gebürtig, jetzt an dem men-

32 Er bekannte sich anch später noch als Schüler von Theodor Jelling-
haus (1841—1913).



294 E. Crous, Mennonitentum und Pietismus

nonitischen Bethel College, North Newton, Kansas, der neueste
Biograph von Menno Simons.

1893 siedelte das 1886 in Bonn errichtete Johanneum nach
Barmen über. 1905 begann die Allianzbibelschule in Berlin,
1918 wurde sie nach Wiedenest bei Gummersbach verlegt.

Die lebendigste Verbindung von Gemeinschaftsbewegung
und Mennonitentum ist aber Jakob Kroeker (1872—1948).33
In Rußland geboren, mit 13 Jahren erweckt, vom 22. bis 26.
Jahre Schüler des Baptistenseminars in Hamburg, seit 1910 in
Wernigerode am Harz, wo er 1918 den Missionsbund «Licht im
Osten» gründete. Er verband damit ein Missionsseminar zur
Ausbildung russischer Prediger, jährliche Glaubens- und
Missionskonferenzen und die Zeitschrift «Dein Reich komme».
Schon in Rußland war er mit Professor Ernst Ferdinand Stroe-
ter (1846—1922) u. a., insbesondere mit Dr. Friedrich Wilhelm
Baedeker (1823—1906), der einst Smith als Dolmetscher
gedient hatte, und durch ihn mit den Erweckten im hohen Petersburger

Adel in Verbindung gekommen. Durch ihn fand er auch
den Weg zur Blankenburger Allianzkonferenz, die süddeutsche
und besonders rußländische Mennoniten besuchten und auch
mit bedeutenden Geldmitteln unterstützten. Er wurde Mitglied
des Komitees und fehlte selten auf einer größeren Allianzkonferenz,

wie er ja auch vielfach als Redner herangezogen wurde;
ich habe ihn in Berlin ebensowohl im CVJM. wie im
Lazaruskrankenhause gehört. Der Mennonit Walter Fellmann bezeugt
von ihm: «Unseren Kreisen entstammend, gehörte er der ganzen

Christenheit» (Maria Kroeker, S. 209). Friedrich Heitmül-
ler vom Blankenhurger Allianz-Komitee aber schreibt über
ihn: In Wernigerode «begann sein Wirken ins Weite und
wurde er jener wahrhaft ökumenische Mann Gottes, der in
einer vorbehaltlosen Anerkennung aller Kinder Gottes in allen
Kirchen und Freikirchen, Gemeinden und Gemeinschaften
stand. Man hat mich im Laufe der Jahrzehnte manchmal
gefragt, zu welcher Kirche oder Freikirche Jakob Kroeker eigentlich

gehöre. Ich habe dann jedesmal geantwortet, daß er von
Haus aus Mennonit sei, sonst aber als Glied der Gemeinde Jesu
allen Kindern Gottes verbunden sei und daß er kein höheres

33 Maria Kroeker, Ein reiches Leben, Erinnerungen aus dem Leben des

Missionsdirektors Jakob Kroeker, Wüstenrot (Württ.) 1949.



E. Crous, Mennonitentum und Pietismus 295

Vorrecht kenne als das des Dienstes zur Auferbauung der Ge-

samtgemeinde Jesu. ,Mennonit' war sein Beiname, ,Christ'
sein eigentlicher Name. So war Jakob Kroeker also durch und
durch Allianzmann. Deshalb ist er aus der Geschichte der
Evangelischen Allianz in Deutschland nicht wegzudenken.» 34

V. Amerika.

Revivals gibt es in der Neuen Welt wie Erweckungen in der
Alten, aber der Rhythmus ist anders, manchmal im Einklang
mit der europäischen Entwicklung, manchmal auch selbständig.
Bei den zahlreichen Gruppen der amerikanischen Mennoniten
spannt sich der Bogen von den Altamischen, die zäh an der
Ueberlieferung des 17. Jahrhunderts festhalten, bis zur Menno-
nitischen Brüdergemeinde, die schon von Rußland (s. o.) her
«evangelical» ist. Der Einfluß des Pietismus ist wie in Europa
stark. Das Mennonite Hymnary der General Conference of the
Mennonite Church of North America35 hat ein ganzes «Buch»:
Gospel Songs, umfassend die Nummern 437—504, also 68! Von
den vor zehn Jahren führenden Mennoniten haben über 40 seit
1894 das Moody Bible Institute in Chicago besucht oder das
Correspondence Work des Instituts benutzt und ein Dutzend
sich in der Winona Lake Bible School weitergebildet; über 80

verdanken ihre Ausbildung Seminaren der Baptisten; als
ausgesprochen pietistische Schule gründeten Mennoniten verschiedener

Gruppen 1943 das Grace Bible Institute in Omaha,
Nebraska. 36 Auch sonst sind die mennonitischen Colleges mehr
oder weniger pietistisch ausgerichtet, betonen aber ebenfalls
stark die eigene Ueberlieferung in Wehrlosigkeit undHilfswerk.

Was ich hier vorlege 37, darf nur als ein erster Versuch ge-
34 «Evangelisehe Allianz», Witten (Ruhr) 1949, 2. Folge S. 4.
35 Walter H. Hohmann und Lester Hostetier, The Mennonite Hymnary,

Berne, Indiana, und Newton, Kansas (1946).
36 Abraham Warkentin und Melvin Gingerich, Who's who among the

Mennonites, North Newton, Kansas 1943.
37 Außer der schon genannten Literatur wurden mannigfach benutzt:

Karl Heußi, Kompendium der Kirchengeschichte, 10. Aufl., Tübingen 1949.

— Die Religion in Geschichte und Gegenwart, 2. Aufl., Tübingen 1926—32.

— Mennonitisches Lexikon, hrsg. von Christian Hege und Christian Neff,
Bd. 1 ff., Frankfurt am Main und Weierhof (Pfalz) 1913 ff. — Mennoniti-
scher (früher Christlicher) Gemeinde-Kalender seit 1892.



296 E. Teufel, Die Beschlagnahme und Verwaltung des Täufergutes durch

wertet werden; er wird manche Berichtigung und Ergänzung,
um die ich bitte, fordern. Er möchte aber zeigen, wie eine alte
und kleine Freikirche darum ringt, verwandte Anregungen der
Zeit aufzunehmen und doch die überkommene Eigenart zu
wahren.

Göttingen. Ernst Crous.

Die Beschlagnahme und Verwaltung des Täufergutes
durch den Fiskus im Herzogtum Württemberg im

16. und 17. Jahrhundert.
Die neu gedruckt erschienenen Täuferurkunden von Baden und der

Pfalz, von Bayern II, von Hessen, von der Schweiz (Bd. I, Zürich) geben
uns sehr willkommene Auskunft auch über die Beschlagnahme und Verwaltung

des Täuferguts in diesen Ländern. Warten wir noch einige weitere
in Arbeit befindliche Täuferquellen-Bände ah, so ist das Material so reich,
daß wir diese täufergeschichtliche Frage im Zusammenhang untersuchen
können. Da die von G. Bossert, Vater und Sohn, besorgte Sammlung der
Täufer-Akten des Herzogtums Württemberg (1930) bis jetzt weitaus die
reichhaltigste ist, so diene sie als Grundlage unsrer Untersuchung über
die Schicksale des Täuferguts in diesem Territorium. In den württembergischen

Urkunden ums Jahr 1600 begegnet uns die traurige Gestalt des
herzoglichen Landprokurators Georg Eßlinger. Als höherer Beamter hatte er
die Beschlagnahme der Täufergüter unter sich, war aber kein treuer
Haushalter und wurde 1608 vom Landtag angeklagt wegen Unterschleifs von
55 000 Gulden Täufergut. Die Akten des gegen ihn geführten Kriminal-
prozesses (Staatsarchiv Stuttgart) sind einst von Bossert eingesehen und
teilweise in den württembergischen Täuferquellen abgedruckt worden, siehe
dort S. 1144 im Personenregister.

Das Mennonitische Lexikon Bd. I (Aachen bis Friedrich) enthält keinen
Artikel über Eßlinger und seinen Prozeß. Es ist daher nötig, die Prozeß-
Akten nochmals durchzugehen und neu auszuwerten. Dazu fehlt hier der
Raum. Schon im Jahr 1597 heißt Eßlinger in den Akten turbator publicae
tranquillitatis, leichtfertiger, eigenwilliger Gesell mit seinem Lästermaul.
Im Jahr 1608 nennt die Landtagsklagsehrift ihn einen vermessenen und
gewissenlosen Mann (§42).

Die von Herzog Ulrich in seiner Regierungszeit (1534—1550) für
Württemberg erlassene «Ordnung der Wiedertäufer» vom Jahr 1536 (im Wortlaut

bei Bossert S. 57 Nr. 81) enthält zum erstenmal die Bestimmung, daß
die hartnäckigen Wiedertäufer, die aber keines Aufruhrs (Bauernkrieg,
Reich zu Münster) überführt sind, aus dem Herzogtum ausgewiesen werden

und daß all ihr Hab und Gut, sofern sie nicht Weib und Kind haben, in-
ventiert und «zu unsrem fisco eingezogen» werde. Das Wort «fiseus» kommt
hier zum erstenmal vor, S. 60 Z. 11.


	Mennonitentum und Pietismus : ein Versuch

