
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 8 (1952)

Heft: 4

Artikel: Die Zwickauer Propheten, Thomas Müntzer und die Täufer

Autor: Bender, Harold S.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877513

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877513
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


262 H. S. Bender, Die Zwickauer Propheten, Thomas Müntzer und die Täufer

Natürlich bleibt es auffallend, daß die begüterten Kreise sich
zurückhielten, während die in bescheideneren Verhältnissen
lebenden Leute an der Erweckung mitmachten. Aber ist es etwa
heute mit der Beteiligung der verschiedenen Schichten am
kirchlichen Leben anders? Diese Verteilung hat mit ökonomischen
Sehnsüchten nichts zu tun.

Daß soziale Hoffnungen in der Zolliker Täuferbewegung
mitspielten, wird vollends unwahrscheinlich, wenn wir noch
einmal an das schwere innere Ringen zurückdenken, das der
Bekehrung der Einzelnen vorausging, an die terrores conscien-
tiae, welche diese Männer durchmachten. Diesen Kleinhauern
ging es nicht um Geld und Gut, sondern um die Schuld vor
Gott und um die Befreiung von dieser Schuld.

Es handelt sich bei der Entstehung der Täuferkirche von
Zollikon um die Geburt einer Gemeinschaft von rein religiösem
Gepräge.

Die junge Pflanzung ist bald gewaltsam unterdrückt worden.

Aber das schmälert ihre Bedeutung nicht. In Zollikon hat
sich ein neuer Typus der Kirchenbildung abzuzeichnen begonnen,

der Typus des Freikirchentums. Zollikon ist die Wiege
dieses Gedankens, der von hier aus seinen Siegeszug durch
vier Jahrhunderte und durch die ganze Welt angetreten hat.

Zürich. Fritz Blanke.

Die Zwickauer Propheten,
Thomas Müntzer und die Täufer.

Wenn man die Nachschlagewerke von heute sowie die
allgemeinen Werke der Kirchengeschichte liest, ist man geradezu
erstaunt zu erfahren, daß trotz der großen Gelehrtenarbeit,
die gerade in den letzten Jahrzehnten auf dem Gebiete der
Täuferforschung geleistet wurde, keine einheitliche Auffassung
über den Ursprung und Charakter der ersten Täufer zu finden
ist. Mangel an Bekanntschaft mit den Ergebnissen der Spezial-
Täuferforschung seitens der Artikelschreiber mag zum Teil die
Verantwortung dafür tragen-, theologische oder kirchliche
Voreingenommenheit haben auch wahrscheinlich ihren Anteil dar-



H. S. Bender, Die Zwickauer Propheten, Thomas Müntzer und die Täufer 263

an. Aber auch unter den Täuferforschern selbst war bis vor
kurzem keine volle Einigkeit erzielt. Angesichts der allerletzten
Ergebnisse sind wir nun endlich in der Lage, doch mit fast
zwingender Sicherheit die Frage nach dem Ursprung und so
auch nach dem Charakter der Täuferbewegung zu beantworten.
Die Gründe dafür sollen im folgenden klargelegt werden.

Die ältere Auffassung, wonach die Wiedertäufer ihren
Anfang in Zwickau (1521) hatten, eigentlich am Anfang nur
Schwärmer waren, Männer des inneren Lichts, mit persönlichen,

göttlichen Offenbarungen ausgerüstet, enthusiastischfanatisch,

revolutionär und staatsgefährlich, daß ihre Ideen
von dort aus über ganz Deutschland und weiter getragen wurden,

und daß die friedliche Richtung sich erst nachher allmählich

herausentwickelte, besonders nach der Ernüchterung durch
die furchtbare Katastrophe zu Münster (1535), wird immer
noch wiederholt. So in Heußis Kompendium, der Kirchengeschichte

(1949), Qualbens History of the Christian Church
(1948), Calwer Kirchenlexikon (1941), Der Große Brockhaus
(1935), Encyclopaedia Britannica (1936), Kirchliches
Handlexikon (1912), Wetzer und Weltes Kirchenlexikon (1893) und
in Karl Holl, Gesammelte Aufsätze («Luther und die Schwärmer»,

1923), um nur einige herauszugreifen. Die neuere
Auffassung sieht den Anfang in Zürich (1525) im Schöße der
Zwinglischen Reformation, wo die ersten Täufer, eifrige
Anhänger Zwingiis, nachdem Zwingli ihre Forderung, die
Gemeinde als eine Gemeinde der ernsten Christen aufzurichten,
abgewiesen hatte, diese Gemeinde als eine vollständig friedliche,

heilige, auf Grund des Neuen Testaments gebaute
Gemeinde gründeten und in keiner Weise schwärmerisch oder
umstürzlerisch waren, auch mit Zwickau und Thomas Müntzer
gar nichts zu tun hatten. So RGG. (1. Aufl., 1913, W. Köhler)

; Troeltsch, Soziallehren (1912) ; Mennonitisches Lexikon
(1913 ff.) ; Bax, Rise and Fall of the Anabaptists (1903) ; Schweizer

Lexikon (1948) u. a. Eine dritte Auffassung sieht die Täufer

als eine zweiköpfige Bewegung, die an zwei Punkten
einsetzte, Zwickau und Zürich, wovon die eine, die revolutionäre,
schließlich ausgestorben ist, die andere sich weiter als eine
evangelische Sekte entwickelte. Herzog-Haucks Realenzyklopädie

(3. Aufl., Bd. 1,1893), in einem sonst ausgezeichneten Ar-



264 H. S. Bender, Die Zwickauer Propheten, Thomas Müntzer und die Täufer

tikel von G. Uhlhorn, ist typisch für diese Auffassung, die wir
hier zitieren:

«Die Bewegung setzte an zwei Punkten ein, in Thüringen und Sachsen

einerseits, andererseits in der Schweiz. In beiden Gebieten trägt sie aber
ihren eigentümlichen verschiedenen Charakter. In Thüringen und Sachsen

ist sie enthusiastisch-fanatisch, in der Schweiz ist sie quietistisch.
Zur Wiedertaufe kommt es in Sachsen noch nicht, zwar finden sich hei

den Zwickauer Propheten und hei Müntzer Zweifel an der Berechtigung
der Kindertaufe, aber die Konsequenzen dieser Zweifel, die Vollziehung der
Taufe der Erwachsenen und die Sammlung einer Gemeinde von Getauften,
werden noch nicht vollzogen. Ihrem enthusiastischen Charakter entsprechend

lenkt die Bewegung sofort auf revolutionäre Bahnen ein und geht
darauf aus, mit Gewalt... das Bestehende umzustürzen und den Bund der
Auserwählten. aufzurichten. Anders in der Schweiz Ihr Ideal ist die
Herstellung einer Gemeinde der Heiligen nach dem Vorbilde der Pfingst-
gemeinde Mit der Wiedertaufe war die Bildung eigener Gemeinden
gegeben... Wohl hielt man in diesen Kreisen Müntzer für einen Propheten
und suchte in Verbindung mit ihm zu treten, aber man ordnete sich ihm
nicht unter, sondern wahrte seine Selbständigkeit. Dem finsteren,
revolutionären, zur Gewalt greifenden Geiste Müntzers trat man entschieden
entgegen.»

Walther Köhler, der zuerst (RGO, 1918) und auch
zuletzt fast vollständig auf der zweiten Auffassung (der des
ausschließlichen Zürcher Ursprungs) stand, vertritt in RGG (2.
Auflage, 1931) eine Variante der dritten Auffassung in folgenden

Worten (Bd. V, Sp. 1915) :

«Die zwischen Karl Holl und Ernst Troeltsch entbrannte Kontroverse
nach dem Ursprung der Wiedertäufer löst sich dahin, daß Zürich (so
Troeltsch) die erste Täufergemeinde und die erste Wiedertaufe von
Erwachsenen 1524 zeigte (Grehel, Manz, Blaurock), aber die Gedanken an
Wiedertaufe und Ablösung der Gemeinde der Gläubigen von der Volkskirche

zuerst in den Kreisen der Wittenberger Sehwarmgeister (Karlstadt,
Zwilling, Münzer) 1521/22 auftauchten (so Holl), mit denen die Zürcher
Gemeinschaftschristen in Beziehung standen, ohne durch sie hervorgerufen
zu sein.»

Die Frage nach dem Ursprung des Täufertums ist keine
harmlose Frage der bloßen Geographie oder gar der Biographie.

Denn wenn es wirklich geschichtlich richtig sein sollte,
daß die Täuferbewegung grundsätzlich schwärmerisch-fanatisch

statt biblizistisch, revolutionär statt friedlich-konstruktiv,
in Zwickau angefangen hat, daß sie immer mit einem Thomas-



H. S. Bender, Die Zwickauer Propheten, Thomas Müntzer und die Täufer 265

Müntzer-Aufruhr oder einem Münster-Reich schwanger war,
so müßten wir sie wohl endgültig mit Holl verurteilen.

Wenn man aber die geschichtlichen Tatsachen in Zwickau
und Zürich ansieht, so muß man sich fragen, wie man
überhaupt dazu kam, die Zwickauer Propheten oder Müntzer
Wiedertäufer zu nennen und von einer Wiedertäuferbewegung in
Sachsen und Thüringen im Jahre 1521/22 zu reden. Es besteht
kein Zweifel darüber, daß nirgends vor 1525 (Zürich) in der
Reformationszeit eine Wiedertaufe vollzogen wurde, wenigstens

als Glaubenstaufe, besonders nicht in Wittenberg oder
Zwickau, und nicht von Karlstadt, Storch oder Müntzer. Luther
und Melanchthon haben die Zwickauer Propheten erst später
Wiedertäufer genannt, nachdem sie von wirklichen Wiedertäufern

anderswo gehört hatten. Vor 1525 ist das Wort
Wiedertäufer gar nicht gebraucht worden, und 1525 zuerst in
Zürich. Die Stadt Mühlhausen, die Müntzer-Stadt von 1525, der
1552 von einer kaiserlichen Gesandtschaft vorgehalten wurde,
bei ihr sei zur Zeit des Aufstandes der Bauern «die schändliche,

ungeistliche Sekte der Wiedertäuferei im Schwange
gegangen», versicherte, daß zu jener Zeit «die Sekte der Wiedertäufer

noch unbekannt gewesen sei» (Wiswedel, Bilder I, 1928,
S. 51). Annemarie Lohmann (Zur geistlichen Entwicklung Thomas

Müntzers, 1931, S. 48) behauptet in ihrer gründlichen Studie,

daß die Erwachsenentaufe «Müntzers Grundauffassung
gerade widerspricht». Im September 1524, bei seinem Besuch
bei Oekolampad in Basel, erzählte Müntzer, wie er immer noch
die neugeborenen Kinder taufe, und um diese Zeit veröffentlichte

er eine Tauf liturgie für die Kindertaufe, Von der Taufe,
wie man die heldet. Auch in dem Punkt der Gemeinde der
Gläubigen und Heiligen, der ein noch wesentlicheres Merkmal
für die Täufer ist als die Glaubenstaufe, ist Müntzer kein
Wiedertäufer. Bis zum Ende seines Lebens war er Pfarrer in
einer (staatskirchlichen) Gemeinde, zuletzt in Mühlhausen, wo
er sich Mitte Februar 1525 als Prediger an der Marienkirche
anstellen ließ. Er wollte zuletzt Gottes Reich auf Erden bauen,
wenn nötig mit Gewalt, aber nicht in der Form der abgesonderten

Gemeinde der Heiligen, sondern in der Form eines
christlichen Reiches, wo die Auserwählten Gottes die
Gottlosen mit dem Schwert zwingen sollten. Da die Wiedertaufe



266 H. S. Bender, Die Zwickauer Propheten, Thomas Müntzer und die Täufer

notwendigerweise nur im Zusammenhang mit einer abgesonderten

Gemeinde geübt wird, ist nicht anzunehmen, daß man
sich in Zwickau oder Mühlhausen überhaupt Gedanken darüber
gemacht hat. Es findet sich auch in den Akten kein einziger
Beweis dafür, daß die äußerliche Wiedertaufe oder
abgesonderte Gemeinde der Gläubigen in Sachsen oder Thüringen
zu jener Zeit praktisch erwogen oder geübt wurde.

Noch 1524 veröffentlichte Müntzer einige Kirchenordnungen,
ganz im Sinne Luthers. Daß er eine Kreuzesmystik predigte und
dann später zum Teil in ausdrücklichem Gegensatz zu seiner
früheren friedlichen Haltung und Betonung der Forderungen
der Bergpredigt radikale soziale und politische Ideen mit reli-
giös-chiliastischen verquickte und schließlich selbst etwa drei
Wochen an dem Bauernaufruhr in Thüringen teilnahm (den er
aber nicht anstiftete), macht ihn auch nicht zum Anstifter und
Führer einer Täuferbewegung. Deshalb ist die fortwährende
Benennung Müntzers als Wiedertäufer geschichtlich vollständig
unhaltbar. Müntzer ist in keinem Sinne selbst Wiedertäufer
gewesen. Ob seine Ideen die später aufkommende Täuferbewegung

in Zürich beeinflußt haben, wird gleich noch zu
untersuchen sein.

Auch Nikolaus Storch, der im Winter 1520/21 mit seinem
spiritualistisch-taboritischen Gedankengut, wie Lohmann
bezeugt, Müntzer aus der bisherigen lutherischen Bahn drängte,
war kein Wiedertäufer. Eine Zeitlang (1520—21) bestand in
Zwickau, besonders unter den zahlreichen Tuchknappen und
kleinen Handwerksmeistern, ein Konventikelchristentum, das
sehr wahrscheinlich dem Einfluß von Luthers reformatorischen
Schriften von 1520 zuzuschreiben ist; aber es handelt sich nicht
um Wiedertäufer, sondern evangelische Lutheraner. In vielen
Orten hat es ja in den zwanziger Jahren Gruppen gegeben, die
die Botschaft Luthers und seine Schriften ernst nahmen und
die für sich selbst die Bibel zu lesen und auszulegen begannen,
run so das allgemeine Priestertum praktisch einzuführen. Die
Andachten dieser Leute in Zwickau wurden aber von dem
Prediger an der Katharinenkirche geleitet, eben Thomas Müntzer,
der zu dieser Zeit ein eifriger Anhänger und Freund Luthers
war. Nachdem man Müntzer im April 1521 seines Amtes
enthohen hatte, kamen die Laien, voran Nikolaus Storch, ein Tuch-



H. S. Bender, Die Zwickauer Propheten, Thomas Müntzer und die Täufer 267

scherermeister, an die Leitung, bis dieser Ende Dezember nach
Wittenberg ging. Ob Storch wirklich seine Anhänger in 12
Apostel und 72 Jünger organisierte, wie ihm in einem
zeitgenössischen Dokument (von Seidemann, Thomas Münzer, 1842,
S. 109 zitiert) nachgesagt wird, mag dahingestellt bleiben.
Jedenfalls war die «Sekte Storchitarum» in Zwickau und später
in Hof keine Gemeinde. Mit seiner spiritualistischen
Schriftdeutung und seiner Betonung der inneren Erleuchtung des Geistes

war Storch den äußeren Gnadenmitteln der Kirche gegenüber

gleichgültig. Die Kindertaufe wurde von ihm sehr in
Zweifel gezogen, ja abgelehnt, und die Taufe selbst von einigen
als überhaupt nicht zur Seligkeit notwendig erachtet. Die
«Bewegung» Storchs (Müntzer war von April 1521 bis Februar
1522 in Böhmen) artete in einen starken Subjektivismus aus,
erlosch aber nach seinem Weggang im Dezember bald vollständig,

besonders nachdem Luther im April 1522 vier gewaltige
Predigten gegen den Radikalismus gehalten hatte. Storch selber
führte ein unstetes Wanderleben, bis er 1-525 in einem Münchener

Spital starb. Daß das bisherige ungerechte Urteil über
Storch zu seinen Gunsten wird revidiert werden müssen, hat
nichts mit seinem angeblichen Wiedertäufertum zu tun.

Die bekannten Vorgänge im Dezember 1521 in Wittenberg,
wohin Storch sich in Begleitung von Markus Stübner und Thomas

Drechsel begab, um seine Ideen den Führern der
Reformation selbst vorzutragen, brauchen hier nicht wiederholt zu
werden. Daß die «Propheten» dort zeitweilig etwas Erfolg hatten,

sogar in ihren Argumenten gegen die Kindertaufe (aber
nicht für eine Wiedertaufe), hat wenig Bedeutung. Karlstadt,
der schon vorher mit einer radikalen Erneuerung und Reform
des Gottesdienstes usw. angefangen hatte, stimmte den
«Propheten» zu in der Verwerfung der Kindertaufe, hat aber nie die
Wiedertaufe verlangt oder versucht, sie einzuführen. Martin
Cellarius, der auch für die Verwerfung der Kindertaufe
gewonnen war, wurde wieder bald von Luther umgestimmt, blieb
aber sein Leben lang, besonders in Straßburg, wo er schon
1525 oder 1526 hinkam, den wirklichen Täufern, denen er sich
niemals anschloß, freundlich gesinnt. Ihn und Karlstadt als
Wiedertäufer zu stempeln, ist vollständig irreführend; beide



268 H. S. Bender, Die Zwickauer Propheten, Thomas Müntzer und die Täufer

beendeten ihre Laufbahn als Professoren an der Basler Universität.

So verschwindet die sogenannte Wiedertäuferbewegung in
Zwickau, obwohl Zweifel über die Berechtigung der Kindertaufe

unter dem Volk als Niederschlag zurückblieben. Daß
später, von 1526 an, richtige Wiedertäufer in Sachsen und
Thüringen auftauchten, ändert nichts an der Sache; denn wie Wapp-
ler in seinem gründlichen Werk, Die Täuferbewegung in
Thüringen von 1526—1584 (Jena 1913), ausführt, ist diese Bewegung

aus dem Süden Deutschlands dorthin getragen worden.
An den Anfang seiner Darstellung setzt Wappler die Ueber-
schrift «Vorgeschichte. Luther und die religiös-soziale Bewegung

in Sachsen und Thüringen bis zum Auftreten der
Wiedertaufe»; und das 1. Kapitel trägt den Titel «Luthers
Glaubensstellung und die spiritualistische Opposition gegen sie
(Zwickauer Propheten, Karlstadt und Münzer)». Es sollte die
Benennung «Wiedertäufer» für die spiritualistische Bewegung
von 1521—22 fallengelassen werden und dafür der Ausdruck
«Spiritualisten» eingesetzt werden.

Wenn gegen diese Aenderung der Einwand gemacht werden
sollte, die Zwickauer Propheten hätten damals doch die
Kindertaufe verworfen, so mögen zwei Antworten darauf gegeben
werden. 1. Nicht die Ablehnung der Kindertaufe, sondern die
Erwachsenentaufe oder Glaubenstaufe, als Zeichen der wahren
Gemeinde Christi, ist das richtige Wahrzeichen der Täufer.
2. Schwenckfeld sagte im Jahre 1531: «Wenn alle Wiedertäufer

sind, die die Kindertaufe nicht unterstützen, dann sind
Wiedertäufer überall» (Epistolar, Band II, Teil II, S. 296).
Tatsächlich waren es sehr viele, sogar unter den führenden
Reformatoren, besonders in Süddeutschland und der Schweiz, die
anfangs bereit waren, die Kindertaufe fallenzulassen, oder die
ihr gleichgültig oder schwankend gegenüberstanden. Luther
selbst hatte schwere innere Kämpfe gerade in bezug auf
Gemeinde und Taufe. In einem Brief an Melanchthon im Jahre
1522 schreibt er: «Ich habe immer erwartet, daß der Teufel
diesen wunden Punkt berühren würde; aber er wollte es nicht
durch Papisten. Uns selbst macht dieser schärfste Zwiespalt
sehr zu schaffen.» (Der Brief ist abgedruckt in Enders, Bd. 3,
S. 272—277.) Und in einem Brief vom 1. Januar 1522 an Spala-



H. S. Bender, Die Zwickauer Propheten, Thomas Müntzer und die Täufer 269

tin, worin er über die Zwickauer Propheten berichtet, daß sie
predigten, die Kindertaufe sei nicht schriftgemäß, schreibt Me-
lanchthon (Corp. Ref. I, S. 534) :

«Diese zwei Meinungen sind wahrlich nicht zu verwerfen und werden
wahrscheinlich Leuten Schwierigkeiten machen, die viel mehr gelehrt sind
als ich, und auch den Massen. Nun, ich erwartete, der Teufel wurde uns an
einer schwachen Stelle angreifend

Die schwache Stelle besteht natürlich darin, daß die Taufe
von neugeborenen Kindern mit dem Grundsatz von der
Rechtfertigung durch den Glauben in Konflikt steht. Argumente, wie
z. B., die Säuglinge könnten doch glauben, oder die Paten könnten

den notwendigen, aber fehlenden Glauben der Kinder durch
ihren stellvertretenden Glauben ersetzen, bezeugen nur die Not,
in der Luther steht. Zwingli selbst bekennt in seinem
Taufbüchlein von 1525: «Denn der irrtumb hat ouch mich vor etwas
jaren verfürt, das ich meint, es wäre vil Wäger, man touffte die
kindle erst, so sy zu gutem alter komen wärend» (Krit. Zw.-Ausg.
IV, 228). Oekolampad war auch lange gleicher Meinung (Usteri,
Oekolampads Stellung zur Kindertaufe in: Studien und Kritiken
1883), bis er endlich Zwingiis Stellung 1525 folgte. Die schwankende

Stellung der Straßburger hat Zwingli berechtigterweise
viel Sorge gemacht. (Viel Material zu der Stellung der
Reformatoren zur Kindertaufe hat John Horsch in seinem: Infant
Baptism, Its Origin Among Protestants [Scottdale 1917]
gesammelt.) Man darf niemals immer dort eine Täuferbewegung
wittern, wo Bedenken gegen die Kindertaufe laut wurden,
besonders in den ersten Jahren der Reformation bis 1525, wo die
endgültige Stellung der Reformatoren noch nicht festgelegt war.

Angesichts der oben angeführten Tatsachen muß man sich
ernstlich fragen: Wie kam es dann, daß die kurze spiritualisti-
sche Bewegung in Sachsen 1520—22 und die darauffolgende
revolutionäre Bewegung von Müntzer 1524—25 als
Wiedertäuferbewegungen bezeichnet wurden und daß Thomas Müntzer
sogar als der Urheber und Stifter der ganzen Bewegung
angesehen wurde, was seither durch fast vier Jahrhunderte
hindurch der Fall gewesen ist? Die Verantwortung dafür tragen
Luther, Melanchthon und Menius; denn ihnen ist die ganze
kirchliche Geschichtsschreibung in diesem Punkte gefolgt.
Die erste Erwähnung der Behauptung, daß der Anfang der
Wiedertäufer in Sachsen zu suchen sei, findet sich, soweit ich



270 H. S. Bender, Die Zwickauer Propheten, Thomas Müntzer und die Täufer

sehen kann, in einem Brief von Melanchthon an Friedrich My-
conius in Gotha vom Februar 1530, wo es heißt: «... Storch
und seinen Anhang, dem dies ganze Geschlecht der Wiedertäufer

seinen Ursprung verdankt» (zitiert in Wappler, Die
Stellung Kursachsens zur Täuferbewegung, Münster 1910,
S. 13). Man beachte, daß er auch die Zwinglianer von Storch
herleitet: «ita ab uno ciconia ortae sunt omnes istae factiones
Anabaptistarum et Zwinglianorum.» Luther hat sogar, in seiner

Vorrede zu Menius' Von dem Geist der Widertäufer von
1544, den Ursprung der Täufer mit Karlstadt und Zwingli in
Zusammenhang gebracht. Daß die Geschichtstheorie von
Melanchthon und Luther auf bloßer Vermutung beruht, ist klar.
In seiner ersten Schrift gegen die Wiedertäufer, Von der Wi-
dertauffe an zwen Pfarherrn, ein Brief (1528), gibt Luther zu,
daß seine Kenntnisse von den Wiedertäufern sehr gering seien.
«Wir hie in unsers Fürsten landen haben noch nichts von dem

geschmeyss solcher prediger, Gott sey lob und dank in ewig-
keyt.» Und in der ersten Schrift von Melanchthon, geschrieben
im Januar 1528, Underricht Philip Melanchthon wider die
Lere der Widerteuffer, ist es klar, daß er nicht aus persönlicher

Bekanntschaft mit den Wiedertäufern oder mit ihren
Schriften schreibt. Vielleicht hatten die beiden Wittenberger
schon die Schrift von Urbanus Rhegius aus Augsburg, Wider
den Newen Taufforden, September 1527 geschrieben, in der
Hand, aber diese sagt auch nichts von einem Ursprung der
Täufer in Zwickau. Die zweite Schrift von Melanchthon von
1535, Etliche Propositiones wider die Lehr der Widerteuffer,
ist ein direkter Angriff auf die Schrift Restitutio von Bernhard
Rothmann in Münster. Von da an spielt Münster natürlich eine
Hauptrolle in der Polemik der evangelischen Schriftsteller
gegen die Wiedertäufer. Immerhin, die Kenntnisse der Wittenherger

Polemiker über die Wiedertäufer sind meistens aus
zweiter Hand, besonders hei Luther. Walther Köhler meint:
«Eine genaue Kenntnis des täuferischen Schrifttums besitzt
Luther anscheinend nicht, so gewiß er allerlei ,weiß', ,gehört'
und ,gelesen' hat» (Menn. Lex. II, 704).

Die ersten Schriften in der Schweiz und Süddeutschland
über und gegen die Wiedertäufer wissen ebenfalls nichts von
einem Ursprung der Wiedertäufer in Sachsen und Thüringen



H. S. Bender, Die Zwickauer Propheten, Thomas Müntzer und die Täufer 271

1521/22. Urbanus Rhegius' Büchlein von 1527 wurde schon
erwähnt. Zwingli weiß nichts davon. In seiner ersten Schrift
von 1530 Von dem Unverschämpten fräfel weiß Bullinger nur,
daß die Wiedertaufe eine Belebung der alten Ketzereien von
Novatian, Auxentius und Pelagius ist; erst in seinem Der
Widertöufferen Ursprung von 1560, dessen erstes Kapitel die
Ueberschrift trägt «Von dem Ursprung des widertoufs, har-
langend von Thomas Müntzern und dessen verkehrter ufrüri-
scher leer», weiß er von einem Ursprung «dort unten in Sachsen

in 1521 und 1522» zu berichten und erwähnt Storch und
Müntzer. Sebastian Francks Chronica (1531) berichtet nur von
Süddeutschland. Johannes Gast von Basel weiß auch nichts
von einem Zusammenhang mit Sachsen und Mitteldeutschland
zu berichten in seinem De Anabapüsmi Exordio (Basel 1544).
Aber die späteren Schriftsteller stimmen alle überein in ihrer
Geschichtskonstruktion: die Täuferbewegung hat mit Storch
und Müntzer angefangen. So Arnold Meshovius Historiae Ana-
baptisticae (Coloniae 1617): «Principium mihi operis erit Nicolaus

Pelargus (Storch) socios Pelargus quos inter facile
Principes fuere (Karlstadt, Melanchthon, Gerhard Westerburg,
Markus Stübner, Gabriel Zwilling, Cellarius, Thomas Müntzer).»

Von seinen «Sieben Büchern» ist das erste ausschließlich

Wittenberg und Zwickau gewidmet. Sehr interessant ist,
daß der katholische Meshovius Melanchthon zu den Wieder-
täuler-principes rechnet, nicht ganz mit Unrecht, wenn man
Bedenken gegen die Kindertaufe als Merkmal der Wiedertäufe-
rei gebrauchen will. Um einen Schriftsteller aus dem nächsten
Jahrhundert zu erwähnen (fast jeder beliebige würde dasselbe
Ergebnis bringen), nehmen wir Ehre-Gott Daniel Colberg,
Professor in Greifswald, mit seinem 1710 in Leipzig erschienenen

Das Platonisch-Hermetische Christentum begreifend die
historische Erzählung vom Ursprung und vielerlei Sekten der
heutigen fanatischen Theologie Unterm Namen der Paracel-
sisten, Weigelianer, Rosenkreutzer, Quäker, Wiedertäufer,
Bourignisten, Labadisten und Quietisten. Kapitel IX berichtet
über die Wiedertäufer, und Absatz 2 hat die Ueberschrift
«Ursprung der Wiedertäufer. Claus Storch, Thomas Müntzer,
Heinrich Pfeiffer». J. C. Füßli in Beiträge zur Erläuterung der
Kirchen-Reformation des Schweizerlandes I (Zürich 1741,



272 H. S. Bender, Die Zwickauer Propheten, Thomas Müntzer und die Täufer

S. 109) spiegelt den Stand der damaligen Geschichtsschreibung
wider, indem er den Versuch der holländischen mennoniti-
schen Geschichtsschreiber (besonders Schyns), einen walden-
sischen Ursprung der Täufer zu begründen, abwehrt mit dem
Hinweis: «Die meisten Geschichtsschreiber kommen darinnen
überein, daß die Wiedertäuferei von Niclaus Storch und Thomas

Müntzer ihren Ursprung habe Wollen wir mit dem
gemeinen Hauffe so lange dafür halten, die wiedertäufferische
Secte habe ihren Ursprung von obgedachten, unruhigen Köpfen,

bis man uns mit Grund etwas anders darthun kann.»
Füßli weiß, daß Sebastian Francks Chronica (1531) nichts von
diesem sächsischen Ursprung weiß, sondern die Täufer erst in
und nach dem Bauernkrieg und im Süden aufkommen läßt; aber
er lehnt diese Theorie ah, besonders weil Bullinger in seiner
Reformationsgeschichte das Gegenteil bewiesen habe.

Im 19. Jahrhundert ist Johannes Hast typisch; schon der
Titel seines Buches verrät seine Position: Geschichte der
Wiedertäufer von ihrem Entstehen zu Zwickau in Sachsen bis auf
ihren Sturz zu Münster in Westfalen (Münster 1836). Richard
Bachmann betitelt sein Heftchen von 1880: Niclaus Storch, der
Anfänger der Zwickauer Wiedertäufer. Mit beliebigen Beispielen

könnte man das Fortbestehen dieser Theorie im 19.
Jahrhundert und später belegen. Erst der gründliche Cornelius
(Geschichte des Münsterischen Aufruhrs, Zweites Buch: Die
Wiedertaufe, Leipzig 1860) hat sie abgeschafft und den

wirklichen Anfang in Zürich gesehen. Ihm sind andere namhafte
kritische Forscher gefolgt.

Die Gegner der Wiedertäufer von 1525 an haben mit dem
Namen «Wiedertäufer» alle treffen wollen, die aus irgendeinem
Grund in Opposition zur Hauptlinie der Reformation standen,
also den ganzen «Linken Flügel». Nach der münsterischen
Sache im Jahre 1535 war es den evangelischen Führern klar,
daß das innerste Wesen der täuferischen Bewegung
schwärmerisch-revolutionär, also der bestehenden sozial-politischen
Ordnung gefährlich sei, und das für Staat und Kirche zugleich.
Man kann ihrer Stellung dem Täufertum gegenüber nicht
gerecht werden, ohne dies in Betracht zu ziehen. Das hat Roland
Bainton in der neuesten Luther-Biographie (Hier stehe ich,
Göttingen 1951, S. 325 f.) klar zum Ausdruck gebracht.



H. S. Bender, Die Zwickauer Propheten, Thomas Müntzer und die Täufer 273

«Luther sah schon die bloße Enthaltung von öffentlichen Aemtern und
vom Kriegsdienst als Aufruhr an... Melanchthon schloß diesmal, auch das

passive Verhalten der Wiedertäufer mit seinem Verwerfen von Obrigkeit,
Eid, Privateigentum und Mischehen zerreiße an sich schon die bürgerliche
Ordnung und sei deshalb schon aufrührerisch. Der täuferische Einspruch
gegen das Bestrafen von Lästerung sei seihst schon eine solche. Das
Aufgehen der Kindertaufe würde eine heidnische Gesellschaft und Trennung
von der Kirche hervorrufen, und die Bildung von Sekten sei eine Beleidigung

Gottes.»

Luther und Melanchthon sahen auch in den friedlichen
Wiedertäufern immer die versteckten Revolutionäre, die zu gegebener

Zeit wieder in direktem Aufruhr losbrechen würden. Alle
Täufer seien entweder schon kommunistisch oder sie warteten
bloß auf einen günstigen Augenblick, um den Kommunismus
aufzurichten und ihren Gewaltstaat zu gründen. In der Furcht
und Phantasie war man bereit, alles zu glauben, auch die
schändlichsten Verbrechen. Das schlichte, aufrichtige, reine
Leben der Täufer sei nur Heuchelei, «gleißnerisch». Man würde
vielleicht meinen, sie hätten den Heiligen Geist, aber tatsächlich
sei es der Teufel, der in ihnen wohne.

«Die empfiengend die vorstender der Widertöuffern durch und mit dem

Widertouff in ire gmeind zum zeichen der ahsunderung zur husz und besse-

rung desz labens. Und sämliche fürtend dannerhin ir laben under einem
schyn eines gar geistlichen wandels, schultend übel den gyt, die hochfart,
das schweeren, das wüst reden und Unzuchten der wält, das zutrincken und
frässen: und sagtend vil von dem töden desz alten menschens, etc. In summa:
die glysznery war grosz und manigfalt.» (Bullinger, Der Widertöufferen
Ursprung, Zürich 1560, folio 15v.)

Die reformierten Prediger des Kantons Bern schrieben 1532

an den Berner Rat:
«Nämlich die wil die toffer sich in einen schin usserlicher frumkeit vil

mee dann wir und allen gmeinden, so wir unss Christo Jesu berumet, dar-
stellent und sich von ergerlichen lästern, so aber by unss allenthalben
gemein, sich absundernt» (zitiert in McGlothlin, Die Berner Täufer bis 1532,

Berlin 1902, S. 36).

Im Jahre 1531 hat Bullinger (Von dem unverschampten
fräfel) die Täufer die «teuflischen Feinde und Zerstörer der
Kirche Gottes» genannt. Zwingli aber weiß 1527 von ihnen zu
sagen, wenn man das Leben und den Wandel der Täufer
untersuche, sei der erste Eindruck der, daß es unsträflich, göttlich,
volksliebend, ja außer dieser Welt scheine. Selbst die Kritiker

18



274 H. S. Bender, Die Zwickauer Propheten, Thomas Müntzer und die Täufer

würden bezeugen, daß ihr Wandel ordentlich sei (Krit. Zw.-
Ausg.VI, 24—25).

Die Reformatoren haben es wirklich schwer, mit den Täufern

fertig zu werden, und sind offenbar aus ihrem Vorurteil
heraus nicht mehr fähig, ihnen gerecht zu werden. In der
zweiten Auflage (1535) seiner Propositiones von 1528 fügt Me-
lanchthon eine wichtige Bemerkung hinzu, indem er behauptet,
es habe keinen Zweck, die guten und die bösen Wiedertäufer
auseinanderzuhalten. Man brauche nicht zu sagen, die Wiedertäufer

seien nicht alle so schlecht wie die zu Münster; denn der
Teufel habe sie alle verführt, und ein Teufel sei nicht frömmer
als irgendein anderer Teufel. Also seien alle Wiedertäufer
gleich ; nur hätten sie nicht alle die gleiche gute Gelegenheit wie
die münsterischen, Aufruhr zu stiften. Und in seiner Verlegung
etlicher unchristldcher Artikel, welche die Wiedertäufer
vorgehen (1536) bekräftigt er dieses Urteil wieder, indem er die
Wiedertäufer alle als von dem Teufel und gegen Gott tituliert;
Münster sei ein Beispiel dafür, was immer aus den Täufern
werde.

«Wiedertäufer» bedeutet im 16. Jahrhundert einfach die
Feinde der Wahrheit, die Gegner Gottes und seiner Sache, die
größte Gefahr für die bestehende Ordnung von Gesellschaft,
Staat und Christentum. Sie sind eine teuflische Sekte von
teuflischem Ursprung und sind als solche erbarmungslos auszurotten.

So haben Luther, Melanchthon, Zwingli und andere den
weltlichen Fürsten samt Stadträten geraten, und so wurde auch
gehandelt. (Philipp von Hessen bildet eine rühmliche
Ausnahme.) Die Vertreter der Kirche, die Theologen und
Geschichtsschreiber aus späteren Zeiten haben augenscheinlich
einfach diese Auffassungen nachgeschrieben und womöglich
bekräftigt, ohne auf die Quellen zu schauen oder auf die
Wiedertäufer selbst. Nikolaus Storch und Thomas Müntzer waren
die ersten, die die evangelische Sache angegriffen hatten, und
sie verwarfen die Kindertaufe; ergo, sie haben die Wieder-
täuferei angefangen. Man brauchte dazu keinen Beweis über
tatsächliche Zusammenhänge mit den späteren eigentlichen
Wiedertäufern.

Diese allgemeine Auffassung wurde aufs stärkste unterstützt

von Bullinger, der als Autorität galt und der einen direk-



H. S. Bender, Die Zwickauer Propheten, Thomas Müntzer und die Täufer 275

ten Zusammenhang zwischen Müntzer und den ersten Täufern
in Zürich konstruierte. Nach ihm ist die Wiedertaufe «dort
unten in Sachsen» 1521/22 angefangen worden. Die Zürcher
haben ihre Wiedertaufe «aus Müntzer gesogen»; Grebel, Manz
und «andere unruhige Köpfe» hätten nicht nur die Schriften
von Müntzer gelesen, sondern sie hätten ihn persönlich bei
seinem Aufenthalt in Grießen unweit Waldshut aufgesucht.
Das alles schreibt Bullinger 1560 (Der Widertäufferen
Ursprung) und 1572 Reformationsgeschickte) als Tatsachen, aber
ohne irgendwelche Angaben oder Quellen. (Andere haben
dasselbe von Hubmaier gesagt, er habe Müntzer besucht und
seine Wiedertaufe von ihm empfangen, aber ohne Beweis.) Die
einzige mögliche persönliche Verbindung der Zürcher Brüder
mit Müntzer war durch Hans Huiuf, Mitunterzeichner des

Anhangs des Briefes an Müntzer, der eben (nach der Niederschrift

des Hauptbriefes) aus Halle zurückgekehrt war, «der by
dir gewäsen ist inn kurtzen».

Diese Aussagen von Bullinger habe ich in meinem Buch
über Conrad Grebel (Conrad Grebel, 1950, S. 112—116) gründlich

untersucht und glaube, nicht mit Unrecht sagen zu dürfen,
daß wir es hier mit einer Erfindung zu tun haben. Seine Ge-
schichtskonstruktion hat Bullinger erst sehr spät und allmählich

entwickelt; nur in der Reformationsgeschichte berichtet er
von dem Besuch der Zürcher bei Müntzer in Grießen. Jakob
Berchthold, in seiner Schrift Das Zwinglibild und die Zürcherischen

Reformationschroniken (1929) erklärt, wie Bullinger
dazu kam. Er beweist, daß Bullinger kein objektiver,
wissenschaftlicher Geschichtsschreiber war, sondern der Schützer
des guten Namens der Zürcher Kirche und der Stadt Zürich,
der durch tendenziöse Geschichtskonstruktion sein geliebtes
Zürich von der Verantwortung für die verfluchte Wiedertäufersekte

entlasten will. In dem Abschnitt «Tendenzen in Bullingers

Geschichtsschreibung» beschreibt Berchthold Bullingers
Einstellung: «Bullingers Grundstellung ist: das Gute ist im
eigenen Land, in der Schweiz erwachsen; das Böse griff aus
dem Auslande in das Gebiet des Staates Zürich hinüber; so die
Wiedertäuferei. So die Bauernunruhen.»

Ein anderer Beweis für die Abhängigkeit der Schweizer
Täufer von Müntzer soll der Brief vom 4. September 1524 von

18*



276 H. S. Bender, Die Zwickauer Propheten, Thomas Müntzer und die Täufer

Conrad Grebel und Genossen an «den warhaftigen und ge-
trüwn verkündiger des evangelii Tome Müntzer zu Alstett am
Hartz, unserem Getrüwen und lieben Mitbruder in Christo»
sein. Wenn man aber den Brief genau ansieht, wird es klar,
daß die Zürcher im Gegenteil sich als völlig selbständig gegenüber

Müntzer erweisen, daß sie ihn frei kritisieren und ermahnen

und daß sie ihn gerade in den Punkten ablehnen, wo er
von ihren Grundsätzen abweicht. Es wird aus dem Brief deutlich,

daß sie Müntzer erst kürzlich und nur durch fünf Schriften,

die er 1523 und 1524 veröffentlicht hat, kennen — Schriften,
die keineswegs wegen Aufruhr usw. zu beanstanden sind —,
daß sie ihre eigene Position vorher festgelegt hatten, daß sie in
wesentlichen Punkten, wie z. B. Anwendung von Gewalt und
Begründung aller Zeremonien und Grundsätze ausschließlich
auf die Schrift, von ihm abweichen. Der Brief stützt die Theorie

der Abhängigkeit der Zürcher von Müntzer nicht. Uebrigens
hat der Brief Müntzer gar nicht erreicht. Er war falsch adressiert

(Müntzer war nicht mehr in Alstett) ; das Original befindet
sich in der Vadianischen Briefsammlung in St. Gallen, eine
Kopie wurde nicht gemacht, wie ausdrücklich von Grebel im
Brief selber bezeugt wird. (Siehe oben S. 255 Anm. 31.)

Schließlich ergibt ein ideengeschichtlicher und theologischer
Vergleich Müntzers mit den schweizerischen Täufern triftige
Gründe, sie so stark voneinander zu trennen, daß es kaum
möglich ist, daß die leitenden Ideen übertragen worden sind.

1. Die Schweizer Täufer sind «eine Kirche der radikalen
Bibelleser» (Cornelius), sie sind Biblizisten (Köhler), alles
andere als Leute, die, wie Storch und Müntzer, von direkter
geistgegebener Offenbarung und Inspiration leben. Gerade hier
setzt ihre Kritik an Müntzer sehr scharf an.

«Darumb so bittend und ermanend wir dich, wellist dich ernstlich
flissen, allein götlichs wort unerschroken predigen, allein götliche brtich
ufrichten und schirmen, allein gut und recht schetzen, dass in heiterer clarer
gschrift erfunden mag werden, alle anschläg wort brüch und gutdünken
aller menschen auch din selbsz verwerfen hassen und verfluchen... Züch
mit dem wort und mach ein christliche Gemein mit hilf Christi und seiner
Regel... Esz ist wiszheit und rates me don gnug in der Geschrift, wie man
al stend, alle menschen lernen regieren wisen und from machen sol nach
einmal manend wir dich: wellist nichts menschlichem gutdenken, eignen
oder frembdem handien leren oder ufrichten, was ufgericht ist widerum



H. S. Bender, Die Zwickauer Propheten, Thomas Müntzer und die Täufer 277

niderwerfen, und wellist allein götlichs claresz wort und brüch ufriohten
und leren.>

Der so schreibt, ist kein Mystiker oder Spiritualist.
2. Die Schweizer Täufer sind Pazifisten im Sinne der

Bergpredigt, Vertreter der vollständigen Wehrlosigkeit, die alle
Gewalt ablehnen. In diesem Punkte greifen sie auch Müntzer
scharf an; denn sie hatten gehört, Müntzer predige jetzt Gewalt.

«Desz Huiufen bruder sehribt, du habest wider die fürsten gepredigt,
dasz man sy mit der faust angriffen solte. Ist esz war, oder so du krieg
schirmen soltest, die taflen, dasz gsang, oder andersz so nit in clarem wort
fundist, so erman ich dich by gmeinem heil unser allen, wellist darvon
abstan.» «Man sol ouch dasz evangel ium und sine annemer nit schirmen mit
dem Schwert oder sy sieh selbsz, alsz wir durch unseren bruder vernomen
hand dich also meinen und halten. Rechte gleubige Christen sind schaf
mitten under den wölfen, schaf der Schlachtung. Müssend in angst und not
trübsal ferfolgung liden und sterben getoufft werden, in dem für probiert
werden, und dasz vatterland der ewigen ruw nit mit erwürgung liplicher
finden, sunder der geistlichen erlangen. Sy gebruchend ouch weder welt-
lichs Schwert noch krieg, wan by inen ist das tötten gar abgetan, wol aber
wir werend noch desz alten gsatzes, in welchem ouch (so fer wir unsz
bedenkend) der krieg, nach dem sy dasz gelobt land erobert hattend, nun ein
plag gewesen ist.»

Ist es möglich, daß ein Conrad Grebel, der solches schreibt,
seine Wiedertaufe aus einem Müntzer hätte saugen können,
der als seine Symbole das rote Kreuz und das bloße Schwert
genommen hatte, Symbole, die darauf hindeuten, daß die
Auserwählten das Recht und die Pflicht haben, die Gottlosen
auszurotten, und der fordert, daß das Ideal der neuen vollkommenen

Gemeinde, wenn die Obrigkeiten in diesen Zeiten
versagen, mit Gewalt von den Laien verwirklicht werden müsse?

Schon diese Frage könnte an sich genügen. In der Lösung
von sozialen Fragen war Müntzer für die Anwendung von
Gewalt, während die Täufer-Brüder nach apostolischem Vorbild

auf dem Wege der freiwilligen Hilfe das Elend der Armen
und Bedrückten lindern wollten. Die Täufer-Brüder, obwohl
sie dem Staat sein Recht als eine Ordnung Gottes einräumten,
wollten kein obrigkeitliches Amt bekleiden; Müntzer dagegen
verquickte Politisches mit Religiösem und wollte das Reich
Gottes in einem christlichen Staat auf Erden verwirklichen.

Die bloße Gegenüberstellung der Grundsätze der ersten
Zürcher Täufer und Thomas Müntzers beweist, daß keine Ab-



278 H. S. Bender, Die Zwickauer Propheten, Thomas Müntzer und die Täufer

hängigkeit jener von diesem vorliegt. Wir geben zu, daß später
ein Hubmaier bereit war, mit dem Schwert gegen die Türken
zu ziehen, daß ein Hans Denk unter den Spiritualisten des

Inneren Worts zu finden ist, daß ein Hutter den Kommunismus
unter den mährischen Brüdern eingeführt hat, daß ein Jan von
Leyden ein irdisches Königreich in Münster aufgerichtet und
mit dem Schwert verteidigt hat, daß Einzelne hie und da sich
der Visionen gerühmt haben. Das sind aber spätere Entwicklungen,

nicht ursprüngliches, wesentliches Täufertum, und
dazu nicht direkt von Storch und Müntzer abzuleiten.

Wir wissen auch, daß Einzelne, die in dem Banne von Müntzer

waren, später Täufer geworden sind, daß z. B. ein Hans
Hut, der als wandernder evangelischer Buchführer an dem
Vertrieb der Schriften Müntzers (aber auch der Wittenberger)
sich beteiligte und mit seinen Büchern in Frankenhausen war,
später 1526—27 sich den Täufern anschloß und als Apostel
des friedlichen Glaubens viel für die Bewegung getan hat. Ein
Melchior Rinck, ehemaliger lutherischer Pfarrer, dann Münt-
zerianer, der sogar an der Schlacht zu Frankenhausen
teilgenommen hatte, spielte 1527 und später als eifriger Täuferapostel

in Mitteldeutschland eine bedeutende Rolle. Gewiß wurden

auch andere, die vom Bauernaufstand und von der
Müntzerischen Bewegung, wie auch später vom Münsterischen
Reiche, mitgerissen worden waren, später für das Täufertum
gewonnen. Ob als Täuferapostel oder einfache Täuferbrüder,
waren sie vielleicht nicht alle sofort und vollständig von
Müntzerischen Ideen losgekommen. Aber die große schweizerischsüddeutsche

Täuferbewegung samt der mährischen und
holländischen, die von hervorragenden Führern wie Michael Sattler,

Pilgram Marbeck, Jakob Hutter, Peter Riedemann, Menno
Simons und Dirk Philips geleitet war, und die trotz einem nie
endenden Martyrium das 16. Jahrhundert überlebt hat und
heute im Welt-Mennonitentum mit seinen 400 000 Seelen
weiterlebt, das im Jahre 1952 in Basel seine fünfte Weltkonferenz
veranstaltet, ist in dem Schöße der Schweizer Reformation
geboren und gehört, wenn auch als «linker Flügel», in die große
evangelische Bewegung hinein.

Goshen, Indiana/USA. Harold S. Bender.


	Die Zwickauer Propheten, Thomas Müntzer und die Täufer

