Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 8 (1952)

Heft: 4

Artikel: Die Zwickauer Propheten, Thomas Mintzer und die Taufer
Autor: Bender, Harold S.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877513

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877513
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

262 H. S. Bender, Die Zwickauer Propheten, Thomas Miintzer und die T'dufer

Natiirlich bleibt es auffallend, daf} die begiiterten Kreise sich
zuriickhielten, wéhrend die in bescheideneren Verhiiltnissen
lebenden Leute an der Erweckung mitmachten. Aber ist es etwa
heute mit der Beteiligung der verschiedenen Schichten am kirch-
lichen Leben anders? Diese Verteilung hat mit 6konomischen
Sehngiichten nichts zu tun.

Dal} soziale Hoffnungen in der Zolliker T#éuferbewegung
mitspielten, wird vollends unwahrscheinlich, wenn wir noch
einmal an das schwere innere Ringen zuriickdenken, das der
Bekehrung der Einzelnen vorausging, an die terrores conscien-
tiae, welche diese Minner durchmachten. Diesen Kleinbauern
ging es nicht um Geld und Gut, sondern um die Schuld vor
Gott und um die Befreiung von dieser Schuld.

Es handelt sich bei der Entstehung der Téduferkirche von
Zollikon um die Geburt einer Gemeinschaft von rein religiosem
Geprage.

Die junge Pflanzung ist bald gewaltsam unterdriickt wor-
den. Aber das schmiilert ihre Bedeutung nicht. In Zollikon hat
sich ein neuer Typus der Kirchenbildung abzuzeichnen begon-
nen, der Typus des Freikirchentums. Zollikon ist die Wiege
dieses Gedankens, der von hier aus seinen Siegeszug durch
vier Jahrhunderte und durch die ganze Welt angetreten hat.

Ziirich. Fritz Blanke.

Die Zwickauer Propheten,
Thomas Miintzer und die Tiaufer.

Wenn man die Nachschlagewerke von heute sowie die all-
gemeinen Werke der Kirchengeschichte liest, ist man geradezu
erstaunt zu erfahren, dal trotz der groflen Gelehrtenarbeit,
die gerade in den letzten Jahrzehnten auf dem Gebiete der T#u-
ferforschung geleistet wurde, keine einheitliche Auffassung
iiber den Ursprung und Charakter der ersten Tédufer zu finden
ist. Mangel an Bekanntschaft mit den Ergebnissen der Spezial-
Tauferforschung seitens der Artikelschreiber mag zum Teil die
Verantwortung dafiir tragen; theologische oder kirchliche Vor-
eingenommenheit haben auch wahrscheinlich ihren Anteil dar-



H. S. Bender, Die Zwickauer Propheten, Thomas Miinizer und die Téufer 263

an. Aber auch unter den Tauferforschern  selbst war bis vor
kurzem keine volle Einigkeit erzielt. Angesichts der allerletzten
Ergebnisse sind wir nun endlich in der Lage, doch mit fast
zwingender Sicherheit die Frage nach dem Ursprung und so
auch nach dem Charakter der Téuferbewegung zu beantworten.
Die Griinde dafiir sollen im folgenden klargelegt werden.
Die #ltere Auffassung, wonach die Wiedertdufer ihren An-
fang in Zwickau (1521) hatten, eigentlich am Anfang nur
Schwirmer waren, Midnner des inneren Lichts, mit persén-
lichen, gottlichen Offenbarungen ausgeriistet, enthusiastisch-
fanatisch, revolutionir und staatsgefihrlich, dafl ihre Ideen
von dort aus iiber ganz Deutschland und weiter getragen wur-
den, und daf die friedliche Richtung sich erst nachher allméh-
lich herausentwickelte, besonders nach der Erniichterung durch
die furchtbare Katastrophe zu Miinster (1535), wird immer
noch wiederholt. So in Heullis Kompendium der Kirchenge-
schichte (1949), Qualbens History of the Christian Church
(1948), Calwer Kirchenlexikon (1941), Der Grofie Brockhaus
(1935), Encyclopaedia Britannica (1936), Kirchliches Hand-
lexikkon (1912), Wetzer und Weltes Kirchenlexilon (1893) und
in Karl Holl, Gesammelte Aufsitze («Luther und die Schwir-
mery, 1923), um nur einige herauszugreifen. Die neuere Auf-
fassung sieht den Anfang in Ziirich (1525) im Schofle der
Zwinglischen Reformation, wo die ersten Téaufer, eifrige An-
hinger Zwinglis, nachdem Zwingli ihre Forderung, die Ge-
meinde als eine Gemeinde der ernsten Christen aufzurichten,
abgewiesen hatte, diese Gemeinde als eine vollstindig fried-
liche, heilige, auf Grund des Neuen Testaments gebaute Ge-
meinde griindeten und in keiner Weise schwirmerisch oder
umstiirzlerisch waren, auch mit Zwickau und Thomas Miintzer
gar nichts zu tun hatten. So RGG. (1. Aufl., 1913, W. Koh-
ler); Troeltsch, Soziallehren (1912); Mennonitisches Lexikon
(1913 if.); Bax, Rise and Fall of the Anabaptists (1903); Schwei-
zer Lexikon (1948) u. a. Eine dritte Auffassung sieht die Téu-
fer als eine zweikopfige Bewegung, die an zwei Punkten ein-
setzte, Zwickau und Ziirich, wovon die eine, die revolutionéare,
schlieflich ausgestorben ist, die andere sich weiter als eine
evangelische Sekte entwickelte. Herzog-Haucks Realenzyklo-
pidie (3. Aufl., Bd. I, 1893), in einem sonst ausgezeichneten Ar-



264 H. S. Bender, Die Zwickauer Propheten, Thomas Miintzer und die Tdufer

tikel von G. Uhlhorn, ist typisch fiir diese Auffassung, die wir
hier zitieren:

<Die Bewegung setzte an zwei Punkten ein, in Thiiringen und Sachsen
einerseits, andererseits in der Schweiz. In beiden Gebieten trigt sie aber
ihren eigentiimlichen verschiedenen Charakter. In Thiiringen und Sach-
sen... ist sie enthusiastisch-fanatisch, in der Schweiz ist sie quietistisch.
... Zur Wiedertaufe kommt es in Sachsen noch nicht, zwar finden sich bei
den Zwickauer Propheten und bei Miintzer Zweifel an der Berechtigung
der Kindertaufe, aber die Konsequenzen dieser Zweifel, die Vollziehung der
Taufe der Erwachsenen und die Sammlung einer Gemeinde von Getauften,
werden noch nicht vollzogen., Threm enthusiastischen Charakter entspre-
chend lenkt die Bewegung sofort auf revolutionire Bahnen ein und geht
darauf aus, mit Gewalt ... das Bestehende umzustiirzen und den Bund der
Auserwihlten . .. aufzurichten. Anders in der Schweiz ... Ihr Ideal ist die
Herstellung einer Gemeinde der Heiligen nach dem Vorbilde der Pfingst-
gemeinde ... Mit der Wiedertaufe war die Bildung eigener Gemeinden ge-
geben ... Wohl hielt man in diesen Kreisen Miintzer fiir einen Propheten
und suchte in Verbindung mit ihm zu treten, aber man ordnete sich ihm
nicht unter, sondern wahrte seine Selbstindigkeit. Dem finsteren, revolu-
tionéren, zur Gewalt greifenden Geiste Miintzers trat man entschieden ent-
gegen.»

Walther Koéhler, der zuerst (RGG, 1913) und auch zu-
letzt fast vollstindig auf der zweiten Auffassung (der des aus-
schliefilichen Ziircher Ursprungs) stand, vertritt in RGG (2.
Auflage, 1931) eine Variante der dritten Auffassung in folgen-
den Worten (Bd. V, Sp. 1915):

«Die zwischen Karl Holl und Ernst Troeltsch entbrannte Kontroverse
nach dem Ursprung der Wiedertdufer 16st sich dahin, dafl Ziirich (so
Troeltsch) die erste Tdufergemeinde und die erste Wiedertaufe von Er-
wachsenen 1524 zeigte (Grebel, Manz, Blaurock), aber die Gedanken an
Wiedertaufe und Ablésung der Gemeinde der Glaubigen von der Volks-
kirche zuerst in den Kreisen der Wittenberger Schwarmgeister (Karlstadt,
Zwilling, Miinzer) 1521/22 auftauchten (so Holl), mit denen die Ziircher
Gemeinschaftschristen in Beziehung standen, ohne durch sie hervorgerufen
zZu sein.»

Die Frage nach dem Ursprung des Téufertums ist keine
harmlose Frage der blofen Geographie oder gar der Biogra-
phie. Denn wenn es wirklich geschichtlich richtig sein sollte,
dafl die Téauferbewegung grundsitzlich schwirmerisch-fana-
tisch statt biblizistisch, revolutionéar statt friedlich-konstruktiv,
in Zwickau angefangen hat, dafl sie immer mit einem Thomas-



H. S. Bender, Die Zwickauer Propheten, Thomas Miintzer und die Tdufer 265

Miintzer-Aufruhr oder einem Miinster-Reich schwanger war,
so miiiten wir sie wohl endgiiltig mit Holl verurteilen.

‘Wenn man aber die geschichtlichen Tatsachen in Zwickau
und Ziirich ansieht, so mufl man sich fragen, wie man iiber-
haupt dazu kam, die Zwickauer Propheten oder Miintzer Wie-
dertiufer zu nennen und von einer Wiedertiuferbewegung in
Sachsen und Thiiringen im Jahre 1521/22 zu reden. Es besteht
kein Zweifel dariiber, dafl nirgends vor 1525 (Ziirich) in der
Reformationszeit eine Wiedertaufe vollzogen wurde, wenig-
stens als Glaubenstaufe, besonders nicht in Wittenberg oder
Zwickau, und nicht von Karlstadt, Storch oder Miintzer. Luther
und Melanchthon haben die Zwickauer Propheten erst spiter
Wiedertdufer genannt, nachdem sie von wirklichen Wieder-
tdufern anderswo gehort hatten. Vor 1525 ist das Wort Wie-
dertdufer gar nicht gebraucht worden, und 1525 zuerst in Zii-
rich. Die Stadt Miihlhausen, die Miintzer-Stadt von 1525, der
1552 von einer kaiserlichen Gesandtschaft vorgehalten wurde,
bei ihr sei zur Zeit des Aufstandes der Bauern «die schind-
liche, ungeistliche Sekte der Wiedertduferei im Schwange ge-
gangen», versicherte, dafl zu jener Zeit «die Sekte der Wieder-
tdufer noch unbekannt gewesen seiy (Wiswedel, Bilder I, 1928,
S. 51). Annemarie Lohmann (Zur geistlichen Entwicklung Tho-
mas Miuntzers, 1931, S. 48) behauptet in ihrer griindlichen Stu-
die, daB die Erwachsenentaufe «Miintzers Grundauffassung
gerade widersprichty. Im September 1524, bei seinem Besuch
bei Ockolampad in Basel, erzéhlte Miintzer, wie er immer noch
die neugeborenen Kinder taufe, und um diese Zeit verdsffent-
lichte er eine Taufliturgie fiir die Kindertaufe, Von der Taufe,
wie man die heldet. Auch in dem Punkt der Gemeinde der
Gldubigen und Heiligen, der ein noch wesentlicheres Merkmal
fiir die Tdufer ist als die Glaubenstaufe, ist Miintzer kein
Wiedertidufer. Bis zum Ende seines Lebens war er Pfarrer in
einer (staatskirchlichen) Gemeinde, zuletzt in Miihlhausen, wo
er sich Mitte Februar 1525 als Prediger an der Marienkirche
anstellen lief. Er wollte zuletzt Gottes Reich auf Erden bauen,
wenn noétig mit Gewalt, aber nicht in der Form der abgeson-
derten Gemeinde der Heiligen, sondern in der Form eines
christlichen Reiches, wo die Auserwihlten Gottes die Gott-
losen mit dem Schwert zwingen sollten. Da die Wiedertaufe



266 H.S. Bender, Die Zwickauer Propheten, Thomas Miintzer und die T'dufer

notwendigerweise nur im Zusammenhang mit einer abgeson-
derten Gemeinde geiibt wird, ist nicht anzunehmen, daf man
sich in Zwickau oder Miihlhausen iiberhaupt Gedanken dariiber
gemacht hat. Es findet sich auch in den Akten kein einziger
Beweis dafiir, daB die #uBerliche Wiedertaufe oder abge-
sonderte Gemeinde der Gliubigen in Sachsen oder Thiiringen
zu jener Zeit praktisch erwogen oder geiibt wurde.

Noch 1524 veroffentlichte Miintzer einige Kirehenordnungen,
ganz im Sinne Luthers. DaB er eine Kreuzesmystik predigte und
dann spiter zum Teil in ausdriicklichem Gegensatz zu seiner
fritheren friedlichen Haltung und Betonung der Forderungen
der Bergpredigt radikale soziale und politische Ideen mit reli-
givs-chiliastischen verquickte und schlieflich selbst etwa drei
Wochen an dem Bauernaufruhr in Thiiringen teilnahm (den er
aber nicht anstiftete), macht ihn auch nicht zum Anstifter und
Fiihrer einer Tduferbewegung. Deshalb ist die fortwihrende
Benennung Miintzers als Wiedertdufer geschichtlich vollstindig
unhaltbar. Miintzer ist in keinem Sinne selbst Wiedertiaufer
gewesen. Ob seine Ideen die spiter aufkommende Téuferbewe-
gung in Ziirich beeinflullt haben, wird gleich noch zu unter-
suchen sein.

Auch Nikolaus Storch, der im Winter 1520/21 mit seinem
spiritualistisch-taboritischen Gedankengut, wie Lohmann be-
zeugt, Miintzer aus der bisherigen lutherischen Bahn dringte,
war kein Wiedertiufer. Eine Zeitlang (1520—21) bestand in
Zwickau, besonders unter den zahlreichen Tuchknappen und
kleinen Handwerksmeistern, ein Konventikelchristentum, das
sehr wahrscheinlich dem Einflul von Luthers reformatorischen
Schriften von 1520 zuzuschreiben ist; aber es handelt sich nicht
um Wiedertdufer, sondern evangelische Lutheraner. In vielen
Orten hat es ja in den zwanziger Jahren Gruppen gegeben, die
die Botschaft Luthers und seine Schriften ernst nahmen und
die fiir sich selbst die Bibel zu lesen und auszulegen begannen,
um so das allgemeine Priestertum praktisch einzufiihren. Die
Andachten dieser Leute in Zwickau wurden aber von dem Pre-
diger an der Katharinenkirche geleitet, eben Thomas Miintzer,
der zu dieser Zeit ein eifriger Anh&nger und Freund Luthers
war. Nachdem man Miintzer im April 1521 seines Amtes ent-
hoben hatte, kamen die Laien, voran Nikolaus Storch, ein Tuch-



H.S. Bender, Die Zwickauer Propheten, Thomas Miintzer und die T'dufer 267

scherermeister, an die Leitung, bis dieser Ende Dezember nach
Wittenberg ging. Ob Storch wirklich seine Anhiinger in 12
Apostel und 72 Jiinger organisierte, wie ihm in einem zeitge-
nossischen Dokument (von Seidemann, Thomas Miinzer, 1842,
S. 109 zitiert) nachgesagt wird, mag dahingestellt bleiben. Je-
denfalls war die «Sekte Storchitarum» in Zwickau und spiiter
in Hof keine Gemeinde. Mit seiner spiritualistischen Schrift-
deutung und seiner Betonung der inneren Erleuchtung des Gei-
stes war Storch den dufleren Gnadenmitteln der Kirche gegen-
iiber gleichgiiltig. Die Kindertaufe wurde von ihm sehr in
Zweifel gezogen, ja abgelehnt, und die Taufe selbst von einigen
als tiberhaupt nicht zur Seligkeit notwendig erachtet. Die «Be-
wegungy Storchs (Miintzer war von April 1521 bis Februar
1522 in B6hmen) artete in einen starken Subjektivismus aus,
erlosch aber nach seinem Weggang im Dezember bald vollstin-
dig, besonders nachdem Luther im April 1522 vier gewaltige
Predigten gegen den Radikalismus gehalten hatte. Storch selber
fithrte ein unstetes Wanderleben, bis er 1525 in einem Miinche-
ner Spital starb. Dal das bisherige ungerechte Urteil iiber
Storch zu seinen Gunsten wird revidiert werden miissen, hat
nichts mit seinem angeblichen Wiedertaufertum zu tun.

Die bekannten Vorgénge im Dezember 1521 in Wittenberg,
wohin Storch sich in Begleitung von Markus Stiibner und Tho-
mas Drechsel begab, um seine Ideen den Fiihrern der Refor-
mation selbst vorzutragen, brauchen hier nicht wiederholt zu
werden. Dal} die «Propheteny dort zeitweilig etwas Erfolg hat-
ten, sogar in ihren Argumenten gegen die Kindertaufe (aber
nicht fiir eine Wiedertaufe), hat wenig Bedeutung. Karlstadt,
der schon vorher mit einer radikalen Erneuerung und Reform
des Gottesdienstes usw. angefangen hatte, stimmte den «Pro-
pheteny zu in der Verwerfung der Kindertaufe, hat aber nie die
Wiedertaufe verlangt oder versucht, sie einzufithren. Martin
Cellarius, der auch fiir die Verwerfung der Kindertaufe ge-
wonnen war, wurde wieder bald von Luther umgestimmt, blieb
aber sein Leben lang, besonders in Straflburg, wo er schon
1525 oder 1526 hinkam, den wirklichen T#ufern, denen er sich
niemals anschlof, freundlich gesinnt. Thn und Karlstadt als
Wiedertiufer zu stempeln, ist vollstindig irrefithrend; beide



268 H. S. Bender, Die Zwickauer Propheten, Thomas Miintzer und die Tdufer

beendeten ihre Laufbahn als Professoren an der Basler Univer-
sitit.

So verschwindet die sogenannte Wiedertiuferbewegung in
Zwickau, obwohl Zweifel iiber die Berechtigung der Kinder-
taufe unter dem Volk als Niederschlag zuriickblieben. Dal
gpiter, von 1526 an, richtige Wiedertaufer in Sachsen und Thii-
ringen auftauchten, &ndert nichts an der Sache; denn wie Wapp-
ler in seinem griindlichen Werk, Die Téduferbewegung in Thii-
ringen von 1526—1584 (Jena 1913), ausfiihrt, ist diese Bewe-
gung aus dem Siiden Deutschlands dorthin getragen worden.
An den Anfang seiner Darstellung setzt Wappler die Ueber-
schrift «Vorgeschichte. Luuther und die religits-soziale Bewe-
gung in Sachsen und Thiiringen bis zum Auftreten der Wie-
dertaufey; und das 1. Kapitel trigt den Titel «Luthers Glau-
bensstellung und die spiritualistische Opposition gegen sie
(Zwickauer Propheten, Karlstadt und Miinzer)». Es sollte die
Benennung « Wiedertdufery fiir die spiritualistische Bewegung
von 1521—22 fallengelassen werden und dafiir der Ausdruck
«Spiritualisteny eingesetzt werden.

Wenn gegen diese Aenderung der Einwand gemacht werden
sollte, die Zwickauer Propheten hétten damals doch die Kin-
dertaufe verworfen, so mégen zwei Antworten darauf gegeben
werden. 1. Nicht die Ablehnung der Kindertaufe, sondern die
Erwachsenentaufe oder Glaubenstaufe, als Zeichen der wahren
Gemeinde Christi, ist das richtige Wahrzeichen der Téufer.
2. Schwenckfeld sagte im Jahre 1531: «Wenn alle Wieder-
taufer sind, die die Kindertaufe nicht unterstiitzen, dann sind
Wiedertiufer iiberally (Epistolar, Band II, Teil II, S.296).
Tatséchlich waren es sehr viele, sogar unter den fiihrenden Re-
formatoren, besonders in Siiddeutschland und der Schweiz, die
anfangs bereit waren, die Kindertaufe fallenzulassen, oder die
ihr gleichgiiltig oder schwankend gegeniiberstanden. Luther
selbst hatte schwere innere Kidmpfe gerade in bezug auf Ge-
meinde und Taufe. In einem Brief an Melanchthon im Jahre
1522 schreibt er: «Ich habe immer erwartet, daf der Teufel
diesen wunden Punkt beriihren wiirde; aber er wollte es nicht
durch Papisten. Uns selbst macht dieser schérfste Zwiespalt
sehr zu schaffen.y (Der Brief ist abgedruckt in Enders, Bd. 3,
S.272—277.) Und in einem Brief vom 1. Januar 1522 an Spala-



H. S. Bender, Die Zwickauer Propheten, Thomas Miintzer und die Tdufer 269

tin, worin er iiber die Zwickauer Propheten berichtet, daB sie
predigten, die Kindertaufe sei nicht schriftgemil, schreibt Me-
lanchthon (Corp. Ref. I, S. 534):

«Diese zwei Meinungen sind wahrlich nicht zu verwerfen und werden
wahrscheinlich Leuten Schwierigkeiten machen, die viel mehr gelehrt sind
als ich, und auch den Massen. Nun, ich erwartete, der Teufel wiirde uns an
einer schwachen Stelle angreifen.»

Die schwache Stelle besteht natiirlich darin, dafl die Taufe
von neugeborenen Kindern mit dem Grundsatz von der Recht-
fertigung durch den Glauben in Konflikt steht. Argumente, wie
z. B., die Séduglinge konnten doch glauben, oder die Paten kénn-
ten den notwendigen, aber fehlenden Glauben der Kinder durch
ihren stellvertretenden Glauben ersetzen, bezeugen nur die Nof,
in der Luther steht. Zwingli selbst bekennt in seinem Tauf-
biichlein von 1525: «Denn der irrtumb hat ouch mich vor etwas
jaren verfiirt, das ich meint, es wére vil wiger, man touffte die
kindle erst, so sy zu gutem alter komen wérendy (Krit. Zw.-Ausg.
IV, 228). Oekolampad war auch lange gleicher Meinung (Usteri,
Ocekolampads Stellung zur Kindertaufe in: Studien und Kritiken
1883), bis er endlich Zwinglis Stellung 1525 folgte. Die schwan-
kende Stellung der Straflburger hat Zwingli berechtigterweise
viel Sorge gemacht. (Viel Material zu der Stellung der Refor-
matoren zur Kindertaufe hat John Horsch in seinem: Infant
Baptism, Its Origin Among Protestants [Scottdale 1917] ge-
sammelt.) Man darf niemals immer dort eine Téduferbewegung
wittern, wo Bedenken gegen die Kindertaufe laut wurden, be-
sonders in den ersten Jahren der Reformation bis 1525, wo die
endgiiltige Stellung der Reformatoren noch nicht festgelegt war.

Angesichts der oben angefiihrten Tatsachen mull man sich
ernstlich fragen: Wie kam es dann, dal} die kurze spiritualisti-
sche Bewegung in Sachsen 1520—22 und die darauffolgende
revolutionire Bewegung von Miintzer 1524—25 als Wieder-
tauferbewegungen bezeichnet wurden und dafl Thomas Miintzer
sogar als der Urheber und Stifter der ganzen Bewegung an-
gesehen wurde, was seither durch fast vier Jahrhunderte hin-
durch der Fall gewesen ist? Die Verantwortung dafiir tragen
Luther, Melanchthon und Menius; denn ihnen ist die ganze
kirchliche Geschichtsschreibung in diesem Punkte gefolgt.
Die erste Erwiahnung der Behauptung, dall der Anfang der
Wiedertédufer in Sachsen zu suchen sei, findet sich, soweit ich



270 H. S. Bender, Die Zwickauer Propheten, Thomas Miintzer und die Tdufer

sehen kann, in einem Brief von Melanchthon an Friedrich My-
conius in Gotha vom Februar 1530, wo es heifit: <. .. Storch
und seinen Anhang, dem dies ganze Geschlecht der Wieder-
tiufer seinen Ursprung verdankts (zitiert in Wappler, Die
Stellung Kursachsens ... zur Tduferbewegung, Miinster 1910,
S.13). Man beachte, dal er auch die Zwinglianer von Storch
herleitet: «ita ab uno ciconia ortae sunt omnes istae factiones
Anabaptistarum et Zwinglianorum.y Luther hat sogar, in sei-
ner Vorrede zu Menius’ Von dem Geist der Widertdufer von
1544, den Ursprung der Téufer mit Karlstadt und Zwingli in
Zusammenhang gebracht. Dal} die Geschichtstheorie von Me-
lanchthon und Luther auf blofler Vermutung beruht, ist klar.
In seiner ersten Schrift gegen die Wiedertiufer, Von der Wi-
dertauffe an zwen Pfarherrn, ein Brief (1528), gibt Luther zu,
daf} seine Kenntnisse von den Wiedertiufern sehr gering seien.
«Wir hie in unsers Fiirsten landen haben noch nichts von dem
geschmeyss solcher prediger, Gott sey lob und dank in ewig-
keyt.» Und in der ersten Schrift von Melanchthon, geschrieben
im Januar 1528, Underricht Philip Melanchthon wider die
Lere der Widerteuffer, ist es klar, daB er nicht aus person-
licher Bekanntschaft mit den Wiedertdufern oder mit ihren
Schriften schreibt. Vielleicht hatten die beiden Wittenberger
schon die Schrift von Urbanus Rhegius aus Augsburg, Wider
den Newen Taufforden, September 1527 geschrieben, in der
Hand, aber diese sagt auch nichts von einem Ursprung der
Téufer in Zwickau. Die zweite Schrift von Melanchthon von
1535, Etliche Propositiones wider die Lehr der Widerteuffer,
ist ein direkter Angriff auf die Schrift Restitutio von Bernhard
Rothmann in Miinster. Von da an spielt Miinster natiirlich eine
Hauptrolle in der Polemik der evangelischen Schriftsteller
gegen die Wiedertdufer., Immerhin, die Kenntnisse der Witten-
berger Polemiker iiber die Wiedertdufer sind meistens aus
zweiter Hand, besonders bei Luther. Walther Kéhler meint:
«Eine genaue Kenntnis des tduferischen Schrifttums besitzt
Luther anscheinend nicht, so gewill er allerlei ,weil}’, ,gehoért’
und ,gelesen’ haty (Menn. Lex. 11, 704).

Die ersten Schriften in der Schweiz und Siiddeutschland
iiber und gegen die Wiedertiufer wissen ebenfalls nichts von
einem Ursprung der Wiedertiufer in Sachsen und Thiiringen



H. S. Bender, Die Zwickauer Propheten, Thomas Miintzer und die T'dufer 271

1521/22. Urbanus Rhegius’ Biichlein von 1527 wurde schon
erwihnt. Zwingli weill nichts davon. In seiner ersten Schrift
von 1530 Von dem Unverschdmpten frdfel weill Bullinger nur,
dafl die Wiedertaufe eine Belebung der alten Ketzereien von
Novatian, Auxentius und Pelagius ist; erst in seinem Der
Widertoufferen Ursprung von 1560, dessen erstes Kapitel die
Ueberschrift trigt «Von dem Ursprung des widertoufs, har-
langend von Thomas Miintzern und dessen verkehrter ufriiri-
scher leery, weill er von einem Ursprung «dort unten in Sach-
sen in 1521 und 1522» zu berichten und erwahnt Storch und
Miintzer. Sebastian Francks Chronica (1531) berichtet nur von
Siiddeutschland. Johannes Gast von Basel weill auch nichts
von einem Zusammenhang mit Sachsen und Mitteldeutschland
zu berichten in seinem De Anabaptismi Exordio (Basel 1544).
Aber die spéteren Schriftsteller stimmen alle {iberein in ihrer
Geschichtskonstruktion: die Téuferbewegung hat mit Storch
und Miintzer angefangen. So Arnold Meshovius Historiae Ana-
baptisticae (Coloniae 1617): «Principium mihi operis erit Nico-
laus Pelargus (Storch) ... socios Pelargus ... quos inter facile
Principes fuere (Karlstadt, Melanchthon, Gerhard Westerburg,
Markus Stiibner, Gabriel Zwilling, Cellarius, Thomas Miint-
zer).> Von seinen «Sieben Biichern» ist das erste ausschliefi-
lich Wittenberg und Zwickau gewidmet. Sehr interessant ist,
dall der katholische Meshovius Melanchthon zu den Wieder-
taufer-principes rechnet, nicht ganz mit Unrecht, wenn man
Bedenken gegen die Kindertaufe als Merkmal der Wiedertiufe-
rei gebrauchen will. Um einen Schriftsteller aus dem nichsten
Jahrhundert zu erwidhnen (fast jeder beliebige wiirde dasselbe
Ergebnis bringen), nehmen wir Ehre-Gott Daniel Colberg,
Professor in Greifswald, mit seinem 1710 in Leipzig erschie-
nenen Das Platonisch-Hermetische Christentum begreifend die
historische Erzdhlung vom Ursprung und vielerlei Sekten der
heutigen fanatischen Theologie Unterm Namen der Paracel-
sisten, Weigelianer, Rosenkreutzer, Qudker, Wiedertiufer,
Bourignisten, Labadisten und Quietisten. Kapitel IX berichtet
iiber die Wiedertaufer, und Absatz 2 hat die Ueberschrift «Ur-
sprung der Wiedertiufer. Claus Storch, Thomas Miintzer,
Heinrich Pfeiffery. J. C. F'iBli in Beitrdge zur Erldulerung der
Kirchen-Reformation des Schweizerlandes 1 (Ziirich 1741,



272 H. S. Bender, Die Zwickauer Propheten, Thomas Miintzer und die Tdufer

S.109) spiegelt den Stand der damaligen Geschichtsschreibung
wider, indem er den Versuch der hollindischen mennoniti-
schen Geschichtsschreiber (besonders Schyns), einen walden-
sischen Ursprung der Tédufer zu begriinden, abwehrt mit dem
Hinweis: «Die meisten Geschichtsschreiber kommen darinnen
iiberein, dafl die Wiedertduferei von Niclaus Storch und Tho-
mas Miintzer ihren Ursprung habe ... Wollen wir mit dem ge-
meinen Hauffe so lange dafiir halten, die wiedertdufferische
Secte habe ihren Ursprung von obgedachten, unruhigen Kop-
fen, bis man uns mit Grund etwas anders darthun kann.»
Fili weill, dafl Sebastian F'rancks Chronica (1531) nichts von
diesem sichsischen Ursprung weill, sondern die Téaufer erst in
und nach dem Bauernkrieg und im Stiden aufkommen 1d8t; aber
er lehnt diese Theorie ab, besonders weil Bullinger in seiner
Reformationsgeschichte das Gegenteil bewiesen habe.

Im 19. Jahrhundert ist Johannes Hast typisch; schon der
Titel seines Buches verrét seine Position: Geschichte der Wie-
dertdufer von ihrem Entstehen zu Zwickau in Sachsen bis auf
ihren Sturz zu Miinster in Westfalen (Miinster 1836). Richard
Bachmann betitelt sein Heftchen von 1880: Niclaus Storch, der
Anfinger der Zwickauer Wiedertdufer. Mit beliebigen Beispie-
len konnte man das Fortbestehen dieser Theorie im 19. Jahr-
hundert und spéiter belegen. Erst der griindliche Cornelius
(Geschichte des Minsterischen Aufruhrs, Zweites Buch: Die
Wiedertaufe, Leipzig 1860) hat sie abgeschafft und den wirk-
lichen Anfang in Ziirich gesehen. Ihm sind andere namhafte
kritische Forscher gefolgt.

Die Gegner der Wiedertiufer von 1525 an haben mit dem
Namen «Wiedertdufery alle treffen wollen, die aus irgendeinem
Grund in Opposition zur Hauptlinie der Reformation standen,
also den ganzen «Linken Fliigely. Nach der miinsterischen
Sache im Jahre 1535 war es den evangelischen Fiihrern klar,
daf das innerste Wesen der tiuferischen Bewegung schwirme-
risch-revolutiondr, also der bestehenden sozial-politischen
Ordnung gefédhrlich sei, und das fiir Staat und Kirche zugleich.
Man kann ihrer Stellung dem Tadufertum gegeniiber nicht ge-
recht werden, ohne dies in Betracht zu ziehen. Das hat Roland
Bainton in der neuesten Luther-Biographie (Hier stehe ich,
Gottingen 1951, S.325f) klar zum Ausdruck gebracht.



H. S. Bender, Die Zwickauer Propheten, Thomas Miintzer und die Tdaufer 273

«Luther sah schon die bloSe Enthaltung von éffentlichen Aemtern und
vom Kriegsdienst als Aufruhr an... Melanchthon schlof} diesmal, auch das
passive Verhalten der Wiedertiufer mit seinem Verwerfen von Obrigkeit,
Eid, Privateigentum und Mischehen zerreifle an sich schon die biirgerliche
Ordnung und sei deshalb schon aufriithrerisch. Der tduferische Einspruch
gegen das Bestrafen von Liésterung sei selbst schon eine solche. Das Auf-
geben der Kindertaufe wiirde eine heidnische Gesellschaft und Trennung
von der Kirche hervorrufen, und die Bildung von Sekten sei eine Beleidi-
gung Gottes.»

Luther und Melanchthon sahen auch in den friedlichen Wie-
dertiufern immer die versteckten Revolutionéire, die zu gegebe-
ner Zeit wieder in direktem Aufruhr losbrechen wiirden. Alle
Téaufer seien entweder schon kommunistisch oder sie warteten
blof auf einen giinstigen Augenblick, um den Kommunismus
aufzurichten und ihren Gewaltstaat zu griinden. In der Furcht
und Phantasie war man bereit, alles zu glauben, auch die
schindlichsten Verbrechen. Das schlichte, aufrichtige, reine
Leben der Téufer sei nur Heuchelei, «gleifnerischy. Man wiirde
vielleicht meinen, sie hitten den Heiligen Geist, aber tatséichlich
sei es der Teufel, der in ihnen wohne.

¢Die empfiengend die vorstender der Widertduffern durch und mit dem
Widertouff in ire gmeind zum zeichen der absunderung zur busz und besse-
rung desz labens, Und sdmliche fiirtend dannerhin ir liben under einem
schyn eines gar geistlichen wandels, schultend iibel den gyt, die hochfart,
das schweeren, das wiist reden und unzuchten der wilt, das zutrincken und
fréssen: und sagtend vil von dem téden desz alten menschens, etc. In summa :

die glysznery war grosz und manigfalt.y (Bullinger, Der Widertéufferen
Ursprung, Ziirich 1560, folio 15v.)

Die reformierten Prediger des Kantons Bern schrieben 1532
an den Berner Rat:

«Némlich die wil die toffer sich in einen schin usserlicher frumkeit vil
mee dann wir und allen gmeinden, so wir unss Christo Jesu berumet, dar-
stellent und sich von ergerlichen lastern, so aber by unss allenthalben ge-

mein, sich absundernt» (zitiert in McGlothlin, Die Berner Tdufer bis 1532,
Berlin 1902, S. 36).

Im Jahre 1531 hat Bullinger (Von dem unverschampten
frifel) die Taufer die «teuflischen Ieinde und Zerstérer der
Kirche Gottesy genannt. Zwingli aber weill 1527 von ihnen zu
sagen, wenn man das Leben und den Wandel der Tédufer unter-
suche, sei der erste Eindruck der, dall es unstréflich, gottlich,
volksliebend, ja auller dieser Welt scheine. Selbst die Kritiker

18



274 H. S. Bender, Die Zwickauer Propheten, Thomas Miintzer und die Tdufer

wiirden bezeugen, dafl ihr Wandel ordentlich sei (Krit. Zw.-
Ausg. VI, 24—25).

Die Reformatoren haben es wirklich schwer, mit den Tau-
fern fertig zu werden, und sind offenbar aus ihrem Vorurteil
heraus nicht mehr fihig, ihnen gerecht zu werden. In der
zweiten Auflage (15635) seiner Propositiones von 1528 fiigt Me-
lanchthon eine wichtige Bemerkung hinzu, indem er behauptet,
es habe keinen Zweck, die guten und die bosen Wiedertdufer
auseinanderzuhalten. Man brauche nicht zu sagen, die Wieder-
tdufer seien nicht alle so schlecht wie die zu Miinster; denn der
Teufel habe sie alle verfiihrt, und ein Teufel sei nicht fré6mmer
als irgendein anderer Teufel. Also seien alle Wiedertdufer
gleich; nur hétten sie nicht alle die gleiche gute Gelegenheit wie
die miinsterischen, Aufruhr zu stiften. Und in seiner Verlegung
etlicher unchristlicher Artikel, welche die Wiedertiufer vor-
geben (1536) bekriftigt er dieses Urteil wieder, indem er die
‘Wiedertaufer alle als von dem Teufel und gegen Gott tituliert;
Miinster sei ein Beispiel dafiir, was immer aus den T#ufern
werde.

«Wiedertdufery bedeutet im 16. Jahrhundert einfach die
Feinde der Wahrheit, die Gegner Gottes und seiner Sache, die
grofite Gefahr fiir die bestehende Ordnung von Gesellschaft,
Staat und Christentum. Sie sind eine teuflische Sekte von teuf-
lischem Ursprung und sind als solche erbarmungslos auszu-
rotten. So haben Luther, Melanchthon, Zwingli und andere den
weltlichen Fiirsten samt Stadtréiten geraten, und so wurde auch
gehandelt. (Philipp von Hessen bildet eine riihmliche Awus-
nahme.) Die Vertreter der Kirche, die Theologen und Ge-
schichtsschreiber aus spiteren Zeiten haben augenscheinlich
einfach diese Auffassungen nachgeschrieben und womdéglich
bekraftigt, ohne auf die Quellen zu schauen oder auf die Wie-
dertdufer selbst. Nikolaus Storch und Thomags Miintzer waren
die ersten, die die evangelische Sache angegriffen hatten, und
sie verwarfen die Kindertaufe; ergo, sie haben die Wieder-
tiuferei angefangen. Man brauchte dazu keinen Beweis iiber
tatsdchliche Zusammenhéinge mit den spiteren eigentlichen
Wiedertaufern.

Diese allgemeine Auffassung wurde aufs stirkste unter-
stiitzt von Bullinger, der als Autoritit galt und der einen direk-



H. S. Bender, Die Zwickauer Propheten, Thomas Miintzer und die T'dufer 275

ten Zusammenhang zwischen Miintzer und den ersten Tiufern
in Ziirich konstruierte. Nach ihm ist die Wiedertaufe «dort
unten in Sachseny 1521/22 angefangen worden. Die Ziircher
haben ihre Wiedertaufe «aus Miintzer gesogeny; Grebel, Manz
und «andere unruhige Kopfey hitten nicht nur die Schriften
von Miintzer gelesen, sondern sie hétten ihn personlich bei
seinem Aufenthalt in Grieflen unweit Waldshut aufgesucht.
Das alles schreibt Bullinger 1560 (Der Widertiufferen Ur-
sprung) und 1572 (Reformationsgeschichie) als Tatsachen, aber
ohne irgendwelche Angaben oder Quellen. (Andere haben
dasselbe von Hubmaier gesagt, er habe Miintzer besucht und
seine Wiedertaufe von ihm empfangen, aber ohne Beweis.) Die
einzige mogliche personliche Verbindung der Ziircher Briider
mit Miintzer war durch Hans Huiuf, Mitunterzeichner des
Anhangs des Briefes an Miintzer, der eben (nach der Nieder-
schrift des Hauptbriefes) aus Halle zuriickgekehrt war, «der by
dir gewisen ist inn kurtzeny.

Diese Aussagen von Bullinger habe ich in meinem Buch
iiber Conrad Grebel (Conrad Grebel, 1950, S. 112—116) griind-
lich untersucht und glaube, nicht mit Unrecht sagen zu diirfen,
daBl wir es hier mit einer Erfindung zu tun haben. Seine Ge-
schichtskonstruktion hat Bullinger erst sehr spdt und allméh-
lich entwickelt; nur in der Reformationsgeschichie berichtet er
von dem Besuch der Ziircher bei Miintzer in Grieflen. Jakob
Berchthold, in seiner Schrift Das Zwinglibild und die Ztirche-
rischen Reformationschroniken (1929) erklirt, wie Bullinger
dazu kam. Er beweist, dall Bullinger kein objektiver, wissen-
schaftlicher Geschichtsschreiber war, sondern der Schiitzer
des guten Namens der Ziircher Kirche und der Stadt Ziirich,
der durch tendenzidose Geschichtskonstruktion sein geliebtes
Ziirich von der Verantwortung fiir die verfluchte Wiedertdufer-
sekte entlasten will. In dem Abschnitt «Tendenzen in Bullin-
gers Geschichtsschreibungy beschreibt Berchthold Bullingers
Einstellung: «Bullingers Grundstellung ist: das Gute ist im
eigenen Land, in der Schweiz erwachsen; das Bose griff aus
dem Awuslande in das Gebiet des Staates Ziirich hiniiber; so die
Wiedertiuferei. So die Bauernunruhen.»

Ein anderer Beweis fiir die Abhéngigkeit der Schweizer
Taufer von Miintzer soll der Brief vom 4. September 1524 von

18*%



276 H. S. Bender, Die Zwickauer Propheten, Thomas Miintzer und die Tdufer

Conrad Grebel und Genossen an «den warhaftigen und ge-
triitwn verkiindiger des evangelii Tome Miintzer zu Alstett am
Hartz, unserem Getriiwen und lieben Mitbruder in Christo»
sein. Wenn man aber den Brief genau ansieht, wird es Kklar,
dal die Ziircher im Gegenteil sich als vollig selbstindig gegen-
iiber Miintzer erweisen, daf} sie ihn frei kritisieren und ermah-
nen und dal sie ihn gerade in den Punkten ablehnen, wo er
von thren Grundsitzen abweicht. s wird aus dem Brief deut-
lich, dal} sie Miintzer erst kiirzlich und nur durch fiinf Schrif-
ten, die er 1523 und 1524 veroffentlicht hat, kennen — Schriften,
die keineswegs wegen Aufruhr usw. zu beanstanden sind —,
daf} sie ihre eigene Position vorher festgelegt hatten, dall sie in
wesentlichen Punkten, wie z. B. Anwendung von Gewalt und
Begriindung aller Zeremonien und Grundsitze ausschlieflich
auf die Schrift, von ihm abweichen. Der Brief stiitzt die Theo-
rie der Abhéngigkeit der Ziircher von Miintzer nicht. Uebrigens
hat der Brief Miintzer gar nicht erreicht. Er war falsch adres-
siert (Miintzer war nicht mehr in Alstett) ; das Original befindet
sich in der Vadianischen Briefsammlung in St. Gallen, eine
Kopie wurde nicht gemacht, wie ausdriicklich von Grebel im
Brief celber bezeugt wird. (Siehe oben S.255 Anm. 31.)
SchlieBlich ergibt ein ideengeschichtlicher und theologischer
Vergleich Miintzers mit den schweizerischen Tédufern triftige
Griinde, sie so stark voneinander zu trennen, dall es kaum
moglich ist, dall die leitenden Ideen iibertragen worden sind.

1. Die Schweizer Taufer sind «eine Kirche der radikalen
Bibellesery (Cornelius), sie sind Biblizisten (Kdohler), alles
andere als Leute, die, wie Storch und Miintzer, von direkter
geistgegebener Offenbarung und Inspiration leben. Gerade hier
setzt ihre Kritik an Miintzer sehr scharf an.

¢«Darumb so bittend und ermanend wir dich, wellist dich ernstlich
flissen, allein gotlichs wort unerschroken predigen, allein gotliche briich
ufrichten und schirmen, allein gut und recht schetzen, dass in heiterer clarer
gschrift erfunden mag werden, alle anschlig wort briich und gutdiinken
aller menschen auch din selbsz verwerfen hassen und verfluchen... Ziich
mit dem wort und mach ein christliche Gemein mit hilf Christi und seiner
Regel ... Esz ist wiszheit und rates me don gnug in der Geschrift, wie man
al stend, alle menschen lernen regieren wisen und from machen sol .., nach
einmal manend wir dich: wellist nichts menschlichem gutdenken, eignen
oder frembdem handlen leren oder ufrichten, was ufgericht ist widerum



H. S. Bender, Die Zwickauer Propheten, Thomas Miintzer und die Tdufer 277

niderwerfen, und wellist allein gotlichs claresz wort und briich ... ufrichten
und leren.»

Der so schreibt, ist kein Mystiker oder Spiritualist.

2. Die Schweizer Taufer sind Pazifisten im Sinne der Berg-
predigt, Vertreter der vollstindigen Wehrlosigkeit, die alle
Gewalt ablehnen. In diesem Punkte greifen sie auch Miintzer
scharf an; denn sie hatten gehort, Miintzer predige jetzt Gewalt.

«Desz Huiufen bruder schribt, du habest wider die fiirsten gepredigt,
dasz man sy mit der faust angriffen solte. Ist esz war, oder so du krieg
schirmen soltest, die taflen, dasz gsang, oder andersz so nit in clarem wort
fundist, ...so erman ich dich by gmeinem heil unser allen, wellist darvon
abstan.» «Man sol ouch dasz evangelium und sine annemer nit schirmen mit
dem Schwert oder sy sich selbsz, alsz wir durch unseren bruder vernomen
hand dich also meinen und halten. Rechte gleubige Christen sind schaf
mitten under den wolfen, schaf der schlachtung. Miissend in angst und not
triibsal ferfolgung liden und sterben getoufft werden, in dem fiir probiert
werden, und dasz vatterland der ewigen ruw nit mit erwiirgung liplicher
finden, sunder der geistlichen erlangen. Sy gebruchend ouch weder welt-
lichs schwert noch krieg, wan by inen ist das totten gar abgetan, wol aber
wir werend noch desz alten gsatzes, in welchem ouch (so fer wir unsz be-
denkend) der krieg, nach dem sy dasz gelobt land erobert hattend, nun ein
plag gewesen ist.»

Ist es moglich, daB ein Conrad Grebel, der solches schreibt,
seine Wiedertaufe aus einem Miintzer hitte saugen koénnen,
der als seine Symbole das rote Kreuz und das blofie Schwert
genommen hatte, Symbole, die darauf hindeuten, daf die Aus-
erwihlten das Recht und die Pflicht haben, die Gottlosen aus-
zurotten, und der fordert, dali das Ideal der neuen vollkom-
menen Gemeinde, wenn die Obrigkeiten in diesen Zeiten ver-
sagen, mit Gewalt von den Laien verwirklicht werden miisse?

Schon diese Frage kénnte an sich geniigen. In der Lisung
von sozialen Fragen war Miintzer fiir die Anwendung von
Gewalt, wihrend die Tdufer-Briider nach apostolischem Vor-
bild auf dem Wege der freiwilligen Hilfe das Elend der Armen
und Bedriickten lindern wollten. Die Téufer-Briider, obwohl
sie dem Staat sein Recht als eine Ordnung Gottes einrdumten,
wollten kein obrigkeitliches Amt bekleiden; Miintzer dagegen
verquickte Politisches mit Religiosem und wollte das Reich
Gottes in einem christlichen Staat auf Erden verwirklichen.

Die blofe Gegeniiberstellung der Grundséitze der ersten
Ziircher Taufer und Thomas Miintzers beweist, daf} keine Ab-



278 H. S. Bender, Die Zwickauer Propheten, Thomas Miintzer und die T'dufer

hingigkeit jener von diesem vorliegt. Wir geben zu, dal} spéater
ein Hubmaier bereit war, mit dem Schwert gegen die Tiirken
zu ziehen, dafB ein Hans Denk unter den Spiritualisten des In-
neren Worts zu finden ist, dal ein Hutter den Kommunismus
unter den méihrischen Briidern eingefiihrt hat, dafl ein Jan von
Leyden ein irdisches Konigreich in Miinster aufgerichtet und
mit dem Schwert verteidigt hat, dal Einzelne hie und da sich
der Visionen geriihmt haben. Das sind aber spitere Entwick-
lungen, nicht urspriingliches, wesentliches Téufertum, und
dazu nicht direkt von Storch und Miintzer abzuleiten.

Wir wissen auch, dafl Einzelne, die in dem Banne von Miint-
zer waren, spiter Tédufer geworden sind, daBl z. B. ein Hans
Hut, der als wandernder evangelischer Buchfiihrer an dem
Vertrieb der Schriften Miintzers (aber auch der Wittenberger)
sich beteiligte und mit seinen Biichern in Frankenhausen war,
spater 1526—27 sich den Tédufern anschlof und als Apostel
des friedlichen Glaubens viel fiir die Bewegung getan hat. Ein
Melchior Rinck, ehemaliger lutherischer Pfarrer, dann Miint-
zerianer, der sogar an der Schlacht zu Frankenhausen teilge-
nommen hatte, spielte 1527 und spiter als eifriger Téaufer-
apostel in Mitteldeutschland eine bedeutende Rolle. Gewill wur-
den auch andere, die vom Bauernaufstand und von der Miint-
zerischen Bewegung, wie auch spéter vom Miinsterischen
Reiche, mitgerissen worden waren, spiter fiir das Taufertum
gewonnen. Ob als Téuferapostel oder einfache Téuferbriider,
waren sie vielleicht nicht alle sofort und vollstindig von Miint-
zerischen Ideen losgekommen. Aber die grofie schweizerisch-
siiddeutsche Téuferbewegung samt der méhrischen und hol-
lindischen, die von hervorragenden Fiihrern wie Michael Satt-
ler, Pilgram Marbeck, Jakob Hutter, Peter Riedemann, Menno
Simons und Dirk Philips geleitet war, und die trotz einem nie
endenden Martyrium das 16. Jahrhundert iiberlebt hat und
heute im Welt-Mennonitentum mit seinen 400000 Seelen wei-
terlebt, das im Jahre 1952 in Basel seine fiinfte Weltkonferenz
veranstaltet, ist in dem Schofle der Schweizer Reformation ge-
boren und gehort, wenn auch als «linker Fliigel», in die grofle
evangelische Bewegung hinein.

Goshen, Indiana/US A. Harold S. Bender.



	Die Zwickauer Propheten, Thomas Müntzer und die Täufer

