Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 8 (1952)

Heft: 3

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

224 A. Rich, Pascals Gedanken iiber Macht und Recht

ter allen Gedanken Pascals iiber Recht und Macht verbirgt, und
die, wie er anzudeuten scheint, unter schweren Kéimpfen in ihm
aufgebrochen ist: «Ich habe lange Zeit meines Lebens in dem
Glauben verbracht, daB es eine Gerechtigkeit gébe; und darin
habe ich mich nicht getduscht: denn es gibt eine solche, da ja
Gott sie uns hat offenbaren wollen. Aber ich fafite es nicht so
auf, und darin habe ich mich getduscht; denn ich glaubte, daf}
unsere Gerechtigkeit wesentlich gerecht sei, und daf} ich die
Moglichkeit hitte, sie zu erkennen und zu beurteilen.» ** Wenn
auch die wahre Gerechtigkeit nicht in der freien Verfiigbarkeit
des Menschen steht, so ist sie doch da als die in Jesus Christus
geoffenbarte Gerechtigkeit Gottes. «Deux loisy — némlich das
Doppelgebot der Liebe (Matth.22,37f) — «suffisent pour
régler la politique chrétienne, mieux que toutes les lois politi-
ques.» * Und so miinden die Gedanken Pascals iiber Recht und
Macht ein in die unvergiingliche Weisung des Evangeliums:
Suchet vielmehr das Reich Gottes und seine Gerechtigkeit.

Schaffhausen. Arthur Rich.

Rezensionen.

Ewald Roellenbleck, Magna Mater im Alien Testament, eine
psychoanalytische Untersuchung, Darmstadt, Claassen &
Roether, 1949, 190 S., DM 6.50.

Der Verfasser, Arzt und Anhénger der Tiefenpsychologie
von Freud und Jung, geht davon aus, daB die allgemeine reli-
gionsgeschichtliche Regel, nach der neben dem ménnlichen Gott
eine weibliche Gestalt, steht, die gewissen elementaren Funk-
tionen der menschlichen Psyche entsprechende Muttergottheit,
nur zwei Ausnahmen kennt: den Islam und die Religion des
AT. Im ersteren Fall erkléirt er es aus einem frithen Bruch in
der Personlichkeit Mohammeds. Ebenso mufl es im zweiten
seine besonderen Griinde haben, wo die ganze Umwelt wie das
vorisraelitische Kanaan die Magna Mater gekannt hat. Auch
im AT selber findet man ihre Spuren, und dank der Tiefen-
psychologie sogar sehr viel ofter, als man bisher annehmen

6 Str. ITI, S. 158 (Br. Frg. 375). 62 Str. IT1, S. 98 (Br. Frg. 484).



Rezensionen 225

konnte: in der Tiamatschlange, in der Ruach als Vogelmutter-
Gottheit (Gen. 1, 2), in der mit Eva identischen Paradieses-
schlange, in den heiligen Bidumen und in der Beschneidung,
im orgiastischen Kult und in der sakralen Prostitution, in den
kinderfressenden Gespenstern und im Totenkult, ebenso in den
«Heroinneny des AT von Lots Téchtern bis hinab zu Esther
und Judith; ja auf Grund von Ex. 4, 24 ff. u. a. meint er auch
in Jahwe selber solche Ziige feststellen zu kénnen (S. 71 ff.).
So kommt er dazu, die auffillige Ablehnung alles Muttergott-
lichen aus einem nur aus Israels Geschichte verstindlichen
Urkonflikt in der Seele des hebridischen Mannes zu erkliren,
aus einer Rivalitiit zwischen der jahwetreuen Religion und
dem «Weibey, die ihn nicht in der Art der anderen Viélker zu
einem Ausgleich mit der Magna Mater kommen lief, aber eben
gerade damit auch erst die besondere religitse Leistung des
AT ermoglichte (S. 149 f. 153 {f.).

Der Verfasser hat sich sichtlich grofle Miihe gegeben, sich
mit unserer Forschung vertraut zu machen und seine Arbeit
auch nach dieser Seite hin gut zu unterbauen. Aber das ist bei
der Komplexitit des AT und seiner Probleme fiir den Aullen-
stehenden eben nicht so leicht, und er hat sich auch meist an
dlterer und in manchem iiberholter Literatur orientiert, wéh-
rend ihm die neuere unbekannt oder unzuginglich geblieben
ist. So vermag denn auch seine Arbeit nicht so recht zu befrie-
digen; es iiberwiegt jedenfalls der Eindruck starker Einseitig-
keit und der Uebertreibung einer in begrenztem Umfang viel-
leicht ganz zutreffenden These. Man sieht z. B. nicht ein, war-
um auch der Schutz des Vogelnestes Dt. 22, 6 ff. (S.40), das
Verbot des Blutgenusses (S. 48), die beiden Sdulen am Tempel
(S.611.), die Lade (S. 98 ff.) daher erklirt werden muf}, warum
das fiinfte Gebot urspriinglich nur der Mutter gegolten haben
soll (S.41) usw. Bei der Behandlung von Gen.3 (S.102 ff.)
mochte man besser zwischen der vorliegenden Erzidhlungsge-
stalt und dem Sinn einer allfilligen Urform des Stoffes unter-
schieden sehen. Bei einer Erzihlung wie Ex. 4, 24 ff. wire doch
zu fragen, ob sie wesenhaft mit Jahwe verbunden oder erst auf
ihn iibertragen ist. Wenn R. das Wesen der Menschentdchter
in Gen. 6, 1—4 danach bestimmt, daf} sie in 1. Henoch 19, 2 als
Sirenen bezeichnet werden (S. 113), so erscheint uns das unzu-

15



226 Rezensionen

ldssig, wo in Gen. 6 alle Initiative bei den Gétterséhnen liegt.
Die Ausfiihrungen iiber den Teufel im AT (S.123 ff.) fallen
auch gegeniiber der gleichfalls tiefenpsychologischen Studie
von R. Schérf bei C. G. Jung, Symbolik des Geistes (1948) sehr
stark ab.

Aber bei alledem bleibt das Problem, das Nebeneinander
jener schroff ablehnenden Haltung gegen die Muttergottheit
und das Vorhandensein so mancher Ziige derselben, und dafl
gerade die Tiefenpsychologie da Wesentliches zur Klirung
beizutragen geeignet sein diirfte, wird man vermuten diirfen.
Man mdéchte wiinschen, dafl ein jiingerer Alttestamentler, der
Aufgeschlossenheit fiir diese Betrachtungsweise mit voller
Sachkenntnis auf alttestamentlichem und altorientalischem Ge-
biete verbindet, das Thema nochmals aufnimmt und dabei all
die der vorliegenden Arbeit anhaftenden Méngel tunlichst zu
vermeiden sucht; dann wird sich iiber die Brauchbarkeit dieser
Methode auf unseren Gebieten besser reden lassen.

Basel. Walter Baumgartner.

J. Huizinga, Erasmus, deutsch von Werner Kaegi, Basel, Benno
Schwabe & Co., 4. Aufl., 1951, 240 S., geb. Fr. 12.50.

Nachdem der Verlag Benno Schwabe schon im Jahre 1928
eine Prachtausgabe des bekannten Buches von Huizinga in
deutscher Uebersetzung veroffentlicht hatte, wagte er es bald
darauf, das Buch noch einmal in einer wesentlich verbilligten
Ausgabe erscheinen zu lassen. Schon liegt nun die vierte Auf-
lage dieser verbilligten Ausgabe vor uns. Eine bessere Empfeh-
lung kann es wohl fiir Huizingas Leistung nicht geben als diese
schnelle Folge der Basler Ausgaben. Dafl wir es hier mit einer
Uebersetzung zu tun haben, 1a6t sich iiberhaupt nicht ent-
decken. Wo man auch Stichproben vom Holléndischen ins
Deutsche anstellt, kann man nur die Gewandtheit und Sprach-
empfindlichkeit des Uebersetzers bewundern und ihm vollauf
bestéitigen, daB «das deutsche Kleid die zarte Gestalt nicht allzu
sehr beschwerty. Wir freuen uns, daBl diese neue Ausgabe als
Zeichen wesentlichen Interesses an KErasmus in Basel wieder
zustande gekommen ist, und méchten den Verleger wegen sei-



Rezensionen 227

nes vorziiglichen Geschmackes begliickwiinschen. Es ist ein
schénes Buch nach Form und Inhalt. *

Basel. Hendrik van Oyen.

Paul Tillich, The Protestant Era, Translated and with a Con-
cluding Essay by James Luther Adams, Chicago, the Uni-
versity of Chicago Press, 1948, 316 pages, $ 4.00.

Paul Tillich, Der Protestantismus, Prinzip und Wirklichkeit,
Stuttgart, Steingriiben-Verlag, 1950, 324 Seiten, DM. 14.—.

Tillichs Buch «The Protestant Era», das unter dem Titel «Der Pro-
testantismus, Prinzip und Wirklichkeit> nun auch in deutscher Ueber-
setzung erschienen ist, enthilt 18 Aufsitze, die — mit einer Ausnahme —
schon frither in englischer oder deutscher Sprache erschienen waren. Es
sind ausgewihlte Stiicke aus den bisherigen Veroffentlichungen des Den-
kers, umfassend den Zeitraum von 1922 bis 1948, Die Sammlung gibt also
eine Ueberschau iiber das gesamte Schaffen T.s, wobei die Auswahl als
eine sehr gliickliche zu bezeichnen ist, da unnétige Wiederholungen ver-
mieden sind, wogegen doch die wesentlichen Aspekte seiner theologisch-
philosophischen Reflexion zur Darstellung kommen. In der vorliegenden
deutschen Ausgabe sind sdmtliche Aufsitze aus dem Englischen iibersetzt,
auch diejenigen, die urspriinglich in deutscher Sprache verdffentlicht
waren und (z.'T, mit Verinderungen) in die englische Ausgabe aufgenom-
men wurden. Letzterer ist noch ein ausfiihrlicher Aufsatz des englischen
Uebersetzers, James Luther Adams, beigegeben, der eine vortreffliche
Analyse von «Tillich’s Concept» enthilt.

Die meisten Aufsitze der Sammlung haben eine direkte Be-
ziehung zu dem fiir T. im Vordergrund stehenden «protestan-
tischen Problem», bzw. zu dem, was er fiir das Hauptproblem
des Protestantismus ansieht: Zum «protestantischen Prinzip>».
«Der Protestantismus wird verstanden als eine besondere ge-
schichtliche Verkorperung eines allgemein bedeutsamen Prin-
zips. Dieses Prinzip, in dem sich eine Seite der Beziehungen
zwischen Gott und Mensch ausdriickt, ist wirksam in allen
Perioden der Geschichte; es zeigt sich in den groflien Religionen
der Menschheit, es wurde durch die jiidischen Propheten macht-
voll verkiindet, es ist manifest im Bilde Jesu als des Christus.»
Dieses Prinzip «ist nicht den geschichtlichen Wandlungen
unterworfen. Es ist unabhéingig vom Anwachsen oder Zuriick-

* Vgl. die genaue inhaltliche Rezension des vorliegenden Buches durch

E. G. Riiseh (St. Gallen) im «Kirchenblatt fiir die reformierte Schweiz»
1952/5 S. 76. D. Red.

15*



228 Rezensionen

gehen religisser Erfahrung oder geistiger Kraft. Es ist das
letzte Kriterium jeder religiosen und geistigen Erfahrung».

Was dieses protestantische Prinzip sei, wird mehr durch Umschreibung
als durch prizise Definition gesagt. Es bedeutet «den gottlichen und
menschlichen Protest gegen jeden absoluten Anspruch, der fiir eine be-
dingte Wirklichkeit erhoben wird», es ist «Ausdruck fiir die wahre Be-
ziehung zwischen dem Unbedingten und dem Bedingten oder, religits ge-
sprochen, zwischen Gott und Mensch. Als solches bezieht es sich auf das,
was die Theologie ,Glaube’ nennt, niéimlich ein reines Ergriffensein, ein
Getroffensein durch die Macht eines Unbedingten, das sich uns geoffenbart
als der Grund und das Gericht unserer Existenz. Die Macht, die uns im
Zustand des Glaubens ergreift, ist nicht ein. Seiendes neben anderem
Seienden, sei es auch das hochste, sie ist auch nicht ein Gegenstand unter
Gegenstinden, sei es auch der gréfite, sondern sie ist eine Qualitiit aller
Wesen und aller Gegenstinde — die Qualitét, die iiber sie und ihre end-
liche Existenz hinausweist zum Unendlichen, zur unendlichen, unerschopf-
lichen und unerreichbaren Tiefe ihres Seins und Sinnes.» Einfacher kann
das protestantische Prinzip auch beschrieben werden als das «Erlebnis der
menschlichen Grenzsituationy, d. h. jener Situation, wo die menschliche
Moglichkeit schlechthin zu Ende, die menschliche Existenz unter eine un-
bedingte Bedrohung gestellt ist. «<Der Ort, wo das Nicht-Sein im unbeding-
ten Sein droht, der Ort, wo unsere ganze Existenz vor dem Nicht-Sein steht,
ist die menschliche Grenzsituation.» :

Zum protestantischen Prinzip treten bei T. noch eine Anzahl weitere
Begriffe von konstitutiver Bedeutung. Da ist einmal der Begriff des «Un-
bedingtens, der Gotteshegriff. Unter dem ¢Unbedingten» ist nicht ein an-
deres Wesen zu verstehen, sondern eine Qualitit: das, was uns in der
Begegnung mit der Wirklichkeit mit einem unbedingten Anspruch ent-
gegentritt, wie z. B. das Gewissen. Da ist ferner der Begriff des «Kairosy,
d. h. des geschichtlichen Augenblicks, «in welchem das Ewige in das Zeit-
liche einbricht und das Zeitliche bereitet ist, es zu empfangen». Da ist end-
lich zu erwihnen, was T. die «Gestalt der Gnade» nennt und worunter
er die aktuelle Sinngebung jenes erwiihnten Erlebnisses der Grenzsituation
versteht. Wo die Wirklichkeit bezogen ist auf den Anspruch des Unbeding-
ten, da wird sie als heilig und gotterfiillt qualifiziert, da erhilt sie Sym-
bolcharakter fiir das Unbedingte. Insofern gibt es nicht nur den «propheti-
schen Protest» des Protestantismus, die Entwertung aller Werte, sondern
auch die protestantische Verwirklichung, d. h. die im jeweiligen Zeitpunkt
gegebene sinnvolle Gestaltung aus dem Anspruch des Unbedingten (eine
Gestaltung, die freilich im Moment ihrer Verwirklichung konsequenter-
weise auch gleich wieder der protestantischen Kritik und also ihrer Selbst-
aufhebung als Gestalt der Gnade anheimfallen miifite).

In allen diesen Wendungen geht es letztlich immer um die Beziehung
des endlich oder bedingt Existierenden zum Unendlichen und Unbedingten
bzw. um das Erlebnis des Unendlichen in der Existenz, Dies wird deutlich
auch in der seltsamen, naturphilosophischen Sakramentsauffassung T.s.



Rezensionen 229

«Sakramental sind alle Gegenstinde und Vorginge, in denen das Seins-
jenseitige in einem Seienden gegenwiirtig angeschaut wird> (<«Any object
or event is sacramental in which the transcendent is perceived to be pres-
ent»). Die Naturdinge sind <Triiger sakramentaler Méchtigkeit», insofern
sie Hinweis auf Transzendenz sind. Die Heiligkeit der Sakramente ist «nur
reprisentativ fiir das, was wesensméifig moglich ist in jedem und an jedem
Ort. Das Brot des Sakraments steht fiir alles Brot und letztlich fiir die
ganze Natur». Sakramente entstehen, «<wenn die Michtigkeit eines Natiir-
lichen fiir den Glauben zum Triger sakramentaler Michtigkeit wird».
Tillich sagt denn auch, dall wenigstens grundsitzlich jeder endliche Ge-
genstand und Vorgang sakramentale Qualitit haben konnte, faktisch ist
allerdings die Auswahl der Sakramente «Sache des historischen Schick-
sals», sie hiingt mit der christlichen Tradition zusammen. Weil es auch eine
«Didmonisierung» der Natur gibt, will er nicht einem Pansymbolismus das
Wort reden, aber grundsiitzlich ist ein Sakrament doch dort, wo in einem
Naturding das Unendliche symbolhaft angeschaut wird.

Eine Beurteilung dieser Anschauungen wird dem Umstand
Rechnung zu tragen haben, dafl es sich um Religionsphiloso-
phie handelt, also um einen Versuch, dem geschichtlichen Phi-
nomen «Religion» von philosophischen Voraussetzungen aus
gerecht zu werden. T.s System ist eine Weiterfithrung der mit
Schleiermachers «Redeny erdffneten Religionstheorie des deut-
schen Idealismus, wobei es der seither eingetretenen Wand-
lung des philosophischen Denkens entspricht, wenn er das-
selbe, was Schleiermacher als Anschauung des Unendlichen
bzw. als schlechthinniges Abhingigkeitsgefiihl definierte, nun
existentialistisch als Anspruch des Unbedingten und als Kr-
lebnis der Grenzsituation zu begreifen versucht. Auch das
«protestantische Prinzip» steht doch wohl fiir das, was einst
das «Wesen der Religiony genannt wurde (da ja dieses Prin-
zip als ein allgemeines verstanden ist und als «das letzte Kri-
terium jeder religiosen und geistigen Erfahrung»). Der Unter-
schied besteht nur darin, dafl hier auf eine bestimmte geschicht-
liche Situation, eben auf diejenige des Protestantismus, Bezug
genominen ist.

Hier setzen meine kritischen Einwéinde ein. Zwar die Mog-
lichkeit des «Erlebnisses der Grenzsituationy sei nicht bestrit-
ten, sie ergibt sich per definitionem aus dem Verstindnis der
Existenz als eines zeitlich und rédumlich begrenzten Seins. Aber
wenn diese Moglichkeit mit der Tatsache des menschlichen Exi-
stierens schon gegeben ist, dann handelt es sich um etwas all-



230 Rezensionen

gemein Menschliches und nicht um etwas spezifisch Protestan-
tisches. Da die Existenz ontologisch verstanden wird, ist nicht
einmal ersichtlich, warum das Erlebnis der Grenzsituation ein
spezifisch religioses sein soll und nicht z. B. ein #sthetisches
oder gar nur ein logisches (man denke etwa an Hegels kon-
templative Gotteslehre)! Der existentialistische Humanismus
eines J.-P. Sartre oder eines A.Camus vermag das KErlebnis
der Grenzsituation bekanntlich sogar von bewuft atheistischen
Voraussetzungen her zu begreifen. Ein ganz anderer Ausdruck
dieses Erlebnisses begegnet uns in den griechischen Tragdédien,
ein anderer in der mittelalterlichen Stimmung des «dies irae,
dies illa...», ein anderer in den Romanen Dostojewskijs.
Wenn es auch im Protestantismus solches Erlebnis gibt, viel-
leicht sogar im Zusammenhang mit religiosem Denken (z. B.
bei Kierkegaard), so berechtigt dies doch keineswegs, gleich
von einem protestantischen Prinzip zu sprechen. Zum Prote-
stantismus gehoren auch Gestalten wie Calvin, wie Paul Ger-
hardt, wie Zinzendorf, wie Schleiermacher, fiir deren ¥From-
migkeit jenes KErlebnis jedenfalls nicht entscheidend war. M.
E. wird daher der Geschichte Gewalt angetan, wenn man den
Protestantismus als eine geschichtliche Verkorperung jenes
erwihnten Prinzips deuten will. Das eigentiimlich Protestan-
tische und Christliche wird zugunsten einer allgemeinen (und
nicht einmal spezifisch religiésen) Moglichkeit menschlicher
Existenzerfahrung preisgegeben. T. bemiiht sich iiberdies nir-
gends, den historischen Nachweis fiir seine These zu erbrin-
gen; gelegentliche Hinweise lassen hochstens erraten, dal er
in Luther den reprisentativen Zeugen fiir seine Anschauung
sieht. Er miilite sich, wenn diese Vermutung zutrifft, auf Lu-
thers Erlebnisse in seiner katholischen Friihzeit stiitzen, die
aber durchaus nicht typisch fiir den Protestantismus sind, ganz
abgesehen davon, daB die Verzweiflung, durch die Luther hin-
durchgehen mufite — auch wenn sie als «Erlebnis der Grenz-
situationy gedeutet wiirde — etwas anderes war als ein Prinzip.
Luther hat nicht, wie T., die Grenzsituation als solche zum
Inhalt und Gegenstand seiner Verkiindigung gemacht, sondern
er hat in dieser Situation um das rechte Verstindnis jener Bot-
schaft gerungen, die ihm aus der Bibel vernehmbar war. Das
ist etwas wesentlich anderes!



Rezensionen 231

Fiir problematisch halte ich auch den Begriff des «Unbe-
dingteny. T. mochte nichts aussagen, was iiber die Existenz-
erfahrung hinausgeht. Sein Gottesbegriff ist im Grund eine
Aussage iiber das sich von Gott ergriffen fiihlende mensch-
liche Subjekt. Gott ist verstanden als eine moégliche Bestimmt-
heit menschlicher Existenz. Allein als das Unbedingte wird z.
B. auch das Damonische erfahren. Von Dédmonie (der Aus-
druck findet sich bei T. 6fters) ist eben dort zu reden, wo das,
was nicht Gott ist, doch mit dem Absolutheitsanspruch des Un-
bedingten erlebt wird. Von T.s Voraussetzungen aus koénnte
kaum etwas eingewendet werden z.B. gegen folgenden Satz
aus einer theologischen Schrift, die s. Z. fiir das «Dritte Reich»
geworben hat: «So kann unsere erste Aufgabe gegeniiber den
deutschen Volksgenossen, die von der Wirklichkeit des Vater-
landes, des Volkes, des Fiihrers ergriffen sind als von dem
unbedingten Anspruch und Sinn ihres Lebens, nur diese sein:
ihnen ihre Erfahrung zu deuten, zu bezeugen als eine Be-
gegnung mit dem lebendigen Gotte und Herrn, von dem die
Schrift redet: Die Erfahrung an der Geschichte ihres Volkes
ist fiir viele anonym, namenlos. Sie wissen nicht, was ihnen
geschehen ist. ,Was ihr unwissend verehrt, das verkiindigen
wir euch.” Die Verkiindigung der Kirche ruft unsere deutschen
Ménner von 1933 nicht einfach hinweg von dem politischen
Erlebnis, sondern redet sie auf eben dieses an...»* Es heilit
eben doch, an einer zentralen biblischen Aussage vorbeigehen,
wenn man fiir irrelevant erachtet, dall Gott nicht ein anonymes
«Unbedingtesy ist, sondern der Gott Abrahams und Jakobs,
der Gott, der einen Namen hat, der heilig ist.

Aehnliche Bedenken empfinde ich gegen T.s Kairos-Begriff.
Gewill stammt die Kairos-Vorstellung aus der Bibel, wo sie
aber begriindet ist in deren heilsgeschichtlich-eschatologischem
Denken. * Wird der Kairos aber geschichtsphilosophisch ver-
standen, als Interpretation geschichtlicher Erfahrung, dann ist
diese Vorstellung der gleichen Verkehrung ausgesetzt, die wir
schon beim Begriff des «Unbedingteny nannten. Es diirfte doch
auch T. nicht unbekannt sein, welch gefédhrliches Spiel von
einzelnen deutschen Theologen gerade mit der Kairos-Vorstel-

1 P. Althaus, Die deutsche Stunde der Kirche 1933, S.12.
? Vgl, O. Cullmann, Christus und die Zeit 1946, S. 31 ff.



232 Miszellen

lung (das «Gebot der Stunde»!) gespielt worden ist. Der Ver-
such, biblische Vorstellungen aus ihrer offenbarungsgeschicht-
lichen Bezogenheit herauszulésen (bzw. ihres «mythischen»
Hintergrundes zu entkleiden) und allein ihren <existentiellen»
Kern herauszuheben, kann eben zur Folge haben, dafl dieser
dann existentiell zum Gegenteil dessen wird, was er im Zusam-
menhang der biblischen Vorstellungen ist. Gegen die Gefahr
solcher Verkehrung scheinen mir die nétigen Sicherungen im
System T.s nicht vorhanden zu sein.

Guttannen/Kt. Bern. Felixz Fliickiger.

Miszellen.

Zum <Wittenberger Reformatorenbild » Cranachs.
Briick und Bugenhagen.

Von H.Bornkamm?® wurde schon hervorgehoben, welchen Dank F.
Blanke ?, die Redaktion und der Verlag der ThZ mit der Veréffentlichung
des Reformatorenbildes verdienen; dazu kommt noch das Verdienst von
L. Weisz in Ziirich, dieses seit Schuchardt?® verschollene Cranachgemélde

1 Vgl. H. Bornkamm, Zu Cranachs Reformatorenbild: ThZ 8. Jg. (1952)
1. H.S8.72—74, — Herr Prof. D. Heinrich Bornkamm in Heidelberg erhebt
gegen mich a.a. 0.8.74, Anm. 6, den dreifachen Vorwurf: des Plagiats, der
heimlichen Abfassung und der Ungriindlichkeit meiner Briickbildunter-
suchung (vgl. Anm.4). Zu allen diesen drei Verdidchtigungen ist jedoch
eine Richtigstellung erforderlich, die weitestgehend sogar urkundlich (Pu-
blikationen, Schriftwechsel u.a.) nachgewiesen werden kann: 1. Prof. B.
hatte mir nicht seine Briickdeutung miindlich dargelegt, sondern wahr ist,
daB ich auf Grund meiner Briickstudien (vgl. Anm.7), die ich schon jahre-
lang betrieben hatte, bevor ich Prof. B. iiberhaupt kannte, diesen — bei
einem von mir herbeigefiihrten Gespriiche iiber meine Briickarbeit — auf
die heutige Vergessenheit Briicks im Gegensatz zu seiner zeitgendssischen
Bekanntheit und Bedeutung (vgl. Anm.7, S.1 u. 14) hinwies; darauf-
hin machte mich Prof. B. im gleichen Gespriche auf die Toledobildverst-
fentlichung (vgl. Anm.2) aufmerksam, wofiir ich ihm auch &6ffentlich ge-
dankt habe (vgl. Anm. 4, S.15), und sprach dabei auf Grund meiner vor-
herigen Ausfiithrungen iiber Briick die Vermutung aus, ob dann nicht ein
unbekannter Vordergrundeinzelkopf auf diesem Gruppenbilde Briick sein
konne, ohne diese Frage jedoch zu begriinden; vielmehr wies ich Prof. B.
dabei schon auf Beweisargumente hin (Briicks Wohnsitz zur Bildentste-
hungszeit, Verwandtschaft Briick/Cranach, Weimarer Vergleichsbild u. a.),
die ihm alle unbekannt waren. Wahr ist ferner, dall Prof. B. a.a. O, — mit
Ausnahme eines einzigen eigenen Hinweises (vgl. zu dessen Fraglichkeit
Anm. 14) — nur Griinde fiir <seine Briickdeutung» mitteilt, die meiner



	Rezensionen

