
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 8 (1952)

Heft: 3

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


224 A. Rich, Pascals Gedanken über Macht und Recht

ter allen Gedanken Pascals über Recht und Macht verbirgt, und
die, wie er anzudeuten scheint, unter schweren Kämpfen in ihm
aufgebrochen ist: «Ich habe lange Zeit meines Lebens in dem
Glauben verbracht, daß es eine Gerechtigkeit gäbe; und darin
habe ich mich nicht getäuscht: denn es gibt eine solche, da ja
Gott sie uns hat offenbaren wollen. Aber ich faßte es nicht so
auf, und darin habe ich mich getäuscht; denn ich glaubte, daß

unsere Gerechtigkeit wesentlich gerecht sei, und daß ich die
Möglichkeit hätte, sie zu erkennen und zu beurteilen.» 83 Wenn
auch die wahre Gerechtigkeit nicht in der freien Verfügbarkeit
des Menschen steht, so ist sie doch da als die in Jesus Christus
geoffenbarte Gerechtigkeit Gottes. «Deux lois» — nämlich das
Doppelgebot der Liebe (Matth. 22,37 f.) — «suffisent pour
régler la politique chrétienne, mieux que toutes les lois
politiques.»

64 Und so münden die Gedanken Pascals über Recht und
Macht ein in die unvergängliche Weisung des Evangeliums:
Suchet vielmehr das Reich Gottes und seine Gerechtigkeit.

Schaffhausen. Arthur Rieh.

Rezensionen.
Ewald Roellenbleck, Magna Mater im Alten Testament, eine

psychoanalytische Untersuchung, Darmstadt, Ciaassen &
Roether, 1949, 190 S., DM 6.50.

Der Verfasser, Arzt und Anhänger der Tiefenpsychologie
von Freud und Jung, geht davon aus, daß die allgemeine
religionsgeschichtliche Regel, nach der neben dem männlichen Gott
eine weibliche Gestalt, steht, die gewissen elementaren
Funktionen der menschlichen Psyche entsprechende Muttergottheit,
nur zwei Ausnahmen kennt: den Islam und die Religion des

AT. Im ersteren Fall erklärt er es aus einem frühen Bruch in
der Persönlichkeit Mohammeds. Ebenso muß es im zweiten
seine besonderen Gründe haben, wo die ganze Umwelt wie das
vorisraelitische Kanaan die Magna Mater gekannt hat. Auch
im AT selber findet man ihre Spuren, und dank der
Tiefenpsychologie sogar sehr viel öfter, als man bisher annehmen

83 Str. III, S. 158 (Br. Frg. 375). 64 Str. III, S. 98 (Br. Frg. 484).



Rezensionen 225

konnte: in der Tiamatschlange, in der Ruach als Vogelmutter-
Gottheit (Gen. 1, 2), in der mit Eva identischen Paradiesesschlange,

in den heiligen Bäumen und in der Beschneidung,
im orgastischen Kult und in der sakralen Prostitution, in den
kinderfressenden Gespenstern und im Totenkult, ebenso in den
«Heroinnen» des AT von Lots Töchtern bis hinab zu Esther
und Judith; ja auf Grund von Ex. 4, 24 ff. u. a. meint er auch
in Jahwe selber solche Züge feststellen zu können (S. 71 ff.).
So kommt er dazu, die auffällige Ablehnung alles Muttergöttlichen

aus einem nur aus Israels Geschichte verständlichen
Urkonflikt in der Seele des hebräischen Mannes zu erklären,
aus einer Rivalität zwischen der jahwetreuen Religion und
dem «Weibe», die ihn nicht in der Art der anderen Völker zu
einem Ausgleich mit der Magna Mater kommen ließ, aber eben

gerade damit auch erst die besondere religiöse Leistung des

AT ermöglichte (S. 149 f. 153 ff.).
Der Verfasser hat sich sichtlich große Mühe gegeben, sich

mit unserer Forschung vertraut zu machen und seine Arbeit
auch nach dieser Seite hin gut zu unterhauen. Aber das ist bei
der Komplexität des AT und seiner Probleme für den
Außenstehenden eben nicht so leicht, und er hat sich auch meist an
älterer und in manchem überholter Literatur orientiert, während

ihm die neuere unbekannt oder unzugänglich geblieben
ist. So vermag denn auch seine Arbeit nicht so recht zu befriedigen;

es überwiegt jedenfalls der Eindruck starker Einseitigkeit

und der Uebertreibung einer in begrenztem Umfang
vielleicht ganz zutreffenden These. Man sieht z. B. nicht ein, warum

auch der Schutz des Vogelnestes Dt. 22, 6 ff. (S. 40), das
Verbot des Blutgenusses (S. 48), die beiden Säulen am Tempel
(S. 61 f.), die Lade (S. 98 ff.) daher erklärt werden muß, warum
das fünfte Gebot ursprünglich nur der Mutter gegolten haben
soll (S. 41) usw. Bei der Behandlung von Gen. 3 (S. 102 ff.)
möchte man besser zwischen der vorliegenden Erzählungsgestalt

und dem Sinn einer allfälligen Urform des Stoffes
unterschieden sehen. Bei einer Erzählung wie Ex. 4, 24 ff. wäre doch
zu fragen, ob sie wesenhaft mit Jahwe verbunden oder erst auf
ihn übertragen ist. Wenn R. das Wesen der Menschentöchter
in Gen. 6, 1—4 danach bestimmt, daß sie in 1. Henoch 19, 2 als
Sirenen bezeichnet werden (S. 113), so erscheint uns das unzu-

15



226 Rezensionen

lässig, wo in Gen. 6 alle Initiative bei den Göttersöhnen liegt.
Die Ausführungen über den Teufel im AT (S. 123 ff.) fallen
auch gegenüber der gleichfalls tiefenpsychologischen Studie
von R. Schärf bei C. G. Jung, Symbolik des Geistes (1948) sehr
stark ab.

Aber bei alledem bleibt das Problem, das Nebeneinander
jener schroff ablehnenden Haltung gegen die Muttergottheit
und das Vorhandensein so mancher Züge derselben, und daß
gerade die Tiefenpsychologie da Wesentliches zur Klärung
beizutragen geeignet sein dürfte, wird man vermuten dürfen.
Man möchte wünschen, daß ein jüngerer Alttestamentler, der
Aufgeschlossenheit für diese Betrachtungsweise mit voller
Sachkenntnis auf alttestamentlichem und altorientalischem
Gebiete verbindet, das Thema nochmals aufnimmt und dabei all
die der vorliegenden Arbeit anhaftenden Mängel tunlichst zu
vermeiden sucht; dann wird sich über die Brauchbarkeit dieser
Methode auf unseren Gebieten besser reden lassen.

Basel. Walter Baumgartner.

J. Huizinga, Erasmus, deutsch von Werner Kaegi, Basel, Benno
Schwabe & Co., 4. Aufl., 1951, 240 S., geb. Fr. 12.50.

Nachdem der Verlag Benno Schwabe schon im Jahre 1928
eine Prachtausgabe des bekannten Buches von Huizinga in
deutscher Uebersetzung veröffentlicht hatte, wagte er es bald
darauf, das Buch noch einmal in einer wesentlich verbilligten
Ausgabe erscheinen zu lassen. Schon liegt nun die vierte Auflage

dieser verbilligten Ausgabe vor uns. Eine bessere Empfehlung

kann es wohl für Huizingas Leistung nicht geben als diese
schnelle Folge der Basler Ausgaben. Daß wir es hier mit einer
Uebersetzung zu tun haben, läßt sich überhaupt nicht
entdecken. Wo man auch Stichproben vom Holländischen ins
Deutsche anstellt, kann man nur die Gewandtheit und
Sprachempfindlichkeit des Uebersetzers bewundern und ihm vollauf
bestätigen, daß «das deutsche Kleid die zarte Gestalt nicht allzu
sehr beschwert». Wir freuen uns, daß diese neue Ausgabe als
Zeichen wesentlichen Interesses an Erasmus in Basel wieder
zustande gekommen ist, und möchten den Verleger wegen sei-



Rezensionen 227

nes vorzüglichen Geschmackes beglückwünschen. Es ist ein
schönes Buch nach Form und Inhalt. *

Basel. Hendrik van Oyen.

Paul Tillich, The Protestant Era, Translated and with a
Concluding Essay by James Luther Adams, Chicago, the
University of Chicago Press, 1948, 316 pages, $ 4.00.

Paul Tillich, Der Protestantismus, Prinzip und Wirklichkeit,
Stuttgart, Steingrüben-Verlag, 1950, -324 Seiten, DM. 14.—.

Tillichs Buch «The Protestant Era», das unter dem Titel «Der
Protestantismus, Prinzip und Wirklichkeit» nun auch in deutscher Ueber-
setzung erschienen ist, enthält 18 Aufsätze, die — mit einer Ausnahme —
schon früher in englischer oder deutscher Sprache erschienen waren. Es
sind ausgewählte Stücke aus den bisherigen Veröffentlichungen des
Denkers, umfassend den Zeitraum von 1922 bis 1948. Die Sammlung gibt also
eine Ueberschau über das gesamte Schaffen T.s, wobei die Auswahl als
eine sehr glückliche zu bezeichnen ist, da unnötige Wiederholungen
vermieden sind, wogegen doch die wesentlichen Aspekte seiner
theologischphilosophischen Reflexion zur Darstellung kommen. In der vorliegenden
deutschen Ausgabe sind sämtliche Aufsätze aus dem Englischen übersetzt,
auch diejenigen, die ursprünglich in deutscher Sprache veröffentlicht
waren und (z. T. mit Veränderungen) in die englische Ausgabe aufgenommen

wurden. Letzterer ist noch ein ausführlicher Aufsatz des englischen
Uebersetzers, James Luther Adams, beigegeben, der eine vortreffliche
Analyse von «Tillich's Concept» enthält.

Die meisten Aufsätze der Sammlung haben eine direkte
Beziehung zu dem für T. im Vordergrund stehenden «protestantischen

Problem», bzw. zu dem, was er für das Hauptproblem
des Protestantismus ansieht: Zum «protestantischen Prinzip».
«Der Protestantismus wird verstanden als eine besondere
geschichtliche Verkörperung eines allgemein bedeutsamen Prinzips.

Dieses Prinzip, in dem sich eine Seite der Beziehungen
zwischen Gott und Mensch ausdrückt, ist wirksam in allen
Perioden der Geschichte; es zeigt sich in den großen Religionen
der Menschheit, es wurde durch die jüdischen Propheten machtvoll

verkündet, es ist manifest im Bilde Jesu als des Christus.»
Dieses Prinzip «ist nicht den geschichtlichen Wandlungen
unterworfen. Es ist unabhängig vom Anwachsen oder Zurück-

* Vgl. die genaue inhaltliche Rezension des vorliegenden Buches durch
E. G. Rüsch (St. Gallen) im «Kirchenblatt für die reformierte Schweiz»
1952/5 S. 76. D. Red.

15*



228 Rezensionen

gehen religiöser Erfahrung oder geistiger Kraft. Es ist das
letzte Kriterium jeder religiösen und geistigen Erfahrung».

Was dieses protestantische Prinzip sei, wird mehr durch Umschreibung
als durch präzise Definition gesagt. Es bedeutet «den göttlichen und
menschlichen Protest gegen jeden absoluten Anspruch, der für eine
bedingte Wirklichkeit erhoben wird», es ist «Ausdruck für die wahre
Beziehung zwischen dem Unbedingten und dem Bedingten oder, religiös
gesprochen, zwischen Gott und Mensch. Als solches bezieht es sich auf das,

was die Theologie ,Glaube' nennt, nämlich ein reines Ergriffensein, ein
Getroffensein durch die Macht eines Unbedingten, das sich uns geoffenbart
als der Grund und das Gericht unserer Existenz. Die Macht, die uns im
Zustand des Glaubens ergreift, ist nicht ein Seiendes neben anderem
Seienden, sei es auch das höchste, sie ist auch nicht ein Gegenstand unter
Gegenständen, sei es auch der größte, sondern sie ist eine Qualität aller
Wesen und aller Gegenstände — die Qualität, die über sie und ihre
endliche Existenz hinausweist zum Unendlichen, zur unendlichen, unerschöpflichen

und unerreichbaren Tiefe ihres Seins und Sinnes.» Einfacher kann
das protestantische Prinzip auch beschrieben werden als das «Erlebnis der
menschlichen Grenzsituation», d. h. jener Situation, wo die menschliche
Möglichkeit schlechthin zu Ende, die menschliche Existenz unter eine
unbedingte Bedrohung gestellt ist. «Der Ort, wo das Nicht-Sein im unbedingten

Sein droht, der Ort, wo unsere ganze Existenz vor dem Nicht-Sein steht,
ist die menschliche Grenzsituation.»

Zum protestantischen Prinzip treten bei T. noch eine Anzahl weitere
Begriffe von konstitutiver Bedeutung. Da ist einmal der Begriff des

«Unbedingten», der Gottesbegriff. Unter dem «Unbedingten» ist nicht ein
anderes Wesen zu verstehen, sondern eine Qualität: das, was uns in der
Begegnung mit der Wirklichkeit mit einem unbedingten Anspruch
entgegentritt, wie z. B. das Gewissen. Da ist ferner der Begriff des «Kairos»,
d. h. des geschichtlichen Augenblicks, «in welchem das Ewige in das
Zeitliche einbricht und das Zeitliche bereitet ist, es zu empfangen». Da ist endlich

zu erwähnen, was T. die «Gestalt der Gnade» nennt und worunter
er die aktuelle Sinngebung jenes erwähnten Erlebnisses der Grenzsituation
versteht. Wo die Wirklichkeit bezogen ist auf den Anspruch des Unbedingten,

da wird sie als heilig und gotterfüllt qualifiziert, da erhält sie
Symbolcharakter für das Unbedingte. Insofern gibt es nicht nur den «prophetischen

Protest» des Protestantismus, die Entwertung aller Werte, sondern
auch die protestantische Verwirklichung, d. h. die im jeweiligen Zeitpunkt
gegebene sinnvolle Gestaltung aus dem Anspruch des Unbedingten (eine
Gestaltung, die freilich im Moment ihrer Verwirklichung konsequenterweise

auch gleich wieder der protestantischen Kritik und also ihrer
Selbstaufhebung als Gestalt der Gnade anheimfallen müßte).

In allen diesen Wendungen geht es letztlich immer um die Beziehung
des endlich oder bedingt Existierenden zum Unendlichen und Unbedingten
bzw. um das Erlebnis des Unendlichen in der Existenz. Dies wird deutlich
auch in der seltsamen, naturphilosophischen Sakramentsauffassung T.s.



Rezensionen 229

«Sakramental sind alle Gegenstände und Vorgänge, in denen das
Seinsjenseitige in einem Seienden gegenwärtig angeschaut wird» («Any object
or event is sacramental in which the transcendent is perceived to be
present»). Die Naturdinge sind «Träger sakramentaler Mächtigkeit», insofern
sie Hinweis auf Transzendenz sind. Die Heiligkeit der Sakramente ist «nur
repräsentativ für das, was wesensmäßig möglich ist in jedem und an jedem
Ort. Das Brot des Sakraments steht für alles Brot und letztlich für die

ganze Natur». Sakramente entstehen, «wenn die Mächtigkeit eines Natürlichen

für den Glauben zum Träger sakramentaler Mächtigkeit wird».
Tillich sagt denn auch, daß wenigstens grundsätzlich jeder endliche
Gegenstand und Vorgang sakramentale Qualität haben könnte, faktisch ist
allerdings die Auswahl der Sakramente «Sache des historischen Schicksals»,

sie hängt mit der christlichen Tradition zusammen. Weil es auch eine
«Dämonisierung» der Natur gibt, will er nicht einem Pansymbolismus das

Wort reden, aber grundsätzlich ist ein Sakrament doch dort, wo in einem

Naturding das Unendliche symbolhaft angeschaut wird.

Eine Beurteilung dieser Anschauungen wird dem Umstand
Rechnung zu tragen haben, daß es sich um Religionsphilosophie

handelt, also um einen Versuch, dem geschichtlichen
Phänomen «Religion» von philosophischen Voraussetzungen aus
gerecht zu werden. T.s System ist eine Weiterführung der mit
Schleiermachers «Reden» eröffneten Religionstheorie des
deutschen Idealismus, wobei es der seither eingetretenen Wandlung

des philosophischen Denkens entspricht, wenn er
dasselbe, was Schleiermacher als Anschauung des Unendlichen
bzw. als schlechthinniges Abhängigkeitsgefühl definierte, nun
existentialistisch als Anspruch des Unbedingten und als
Erlebnis der Grenzsituation zu begreifen versucht. Auch das
«protestantische Prinzip» steht doch wohl für das, was einst
das «Wesen der Religion» genannt wurde (da ja dieses Prinzip

als ein allgemeines verstanden ist und als «das letzte
Kriterium jeder religiösen und geistigen Erfahrung»). Der Unterschied

besteht nur darin, daß hier auf eine bestimmte geschichtliche

Situation, eben auf diejenige des Protestantismus, Bezug
genommen ist.

Hier setzen meine kritischen Einwände ein. Zwar die
Möglichkeit des «Erlebnisses der Grenzsituation» sei nicht bestritten,

sie ergibt sich per définitionem aus dem Verständnis der
Existenz als eines zeitlich und räumlich begrenzten Seins. Aber
wenn diese Möglichkeit mit der Tatsache des menschlichen
Existierens schon gegeben ist, dann handelt es sich um etwas all-



230 Rezensionen

gemein Menschliches und nicht um etwas spezifisch Protestantisches.

Da die Existenz ontologisch verstanden wird, ist nicht
einmal ersichtlich, warum das Erlebnis der Grenzsituation ein
spezifisch religiöses sein soll und nicht z.B. ein ästhetisches
oder gar nur ein logisches (man denke etwa an Hegels
kontemplative Gotteslehre)! Der existentialistische Humanismus
eines J.-P. Sartre oder eines A. Camus vermag das Erlebnis
der Grenzsituation bekanntlich sogar von bewußt atheistischen
Voraussetzungen her zu begreifen. Ein ganz anderer Ausdruck
dieses Erlebnisses begegnet uns in den griechischen Tragödien,
ein anderer in der mittelalterlichen Stimmung des «dies irae,
dies illa...», ein anderer in den Romanen Dostojewskijs.
Wenn es auch im Protestantismus solches Erlebnis gibt,
vielleicht sogar im Zusammenhang mit religiösem Denken (z. B.
bei Kierkegaard), so berechtigt dies doch keineswegs, gleich
von einem protestantischen Prinzip zu sprechen. Zum
Protestantismus gehören auch Gestalten wie Calvin, wie Paul
Gerhardt, wie Zinzendorf, wie Schleiermacher, für deren
Frömmigkeit jenes Erlebnis jedenfalls nicht entscheidend war. M.
E. wird daher der Geschichte Gewalt angetan, wenn man den
Protestantismus als eine geschichtliche Verkörperung jenes
erwähnten Prinzips deuten will. Das eigentümlich Protestantische

und Christliche wird zugunsten einer allgemeinen (und
nicht einmal spezifisch religiösen) Möglichkeit menschlicher
Existenzerfahrung preisgegeben. T. bemüht sich überdies
nirgends, den historischen Nachweis für seine These zu erbringen;

gelegentliche Hinweise lassen höchstens erraten, daß er
in Luther den repräsentativen Zeugen für seine Anschauung
sieht. Er müßte sich, wenn diese Vermutung zutrifft, auf
Luthers Erlebnisse in seiner katholischen Frühzeit stützen, die
aber durchaus nicht typisch für den Protestantismus sind, ganz
abgesehen davon, daß die Verzweiflung, durch die Luther
hindurchgehen mußte — auch wenn sie als «Erlebnis der
Grenzsituation» gedeutet würde — etwas anderes war als ein Prinzip.
Luther hat nicht, wie T., die Grenzsituation als solche zum
Inhalt und Gegenstand seiner Verkündigung gemacht, sondern
er hat in dieser Situation um das rechte Verständnis jener
Botschaft gerungen, die ihm aus der Bibel vernehmbar war. Das
ist etwas wesentlich anderes!



Rezensionen 231

Für problematisch halte ich auch den Begriff des
«Unbedingten». T. möchte nichts aussagen, was über die
Existenzerfahrung hinausgeht. Sein Gottesbegriff ist im Grund eine
Aussage über das sich von Gott ergriffen fühlende menschliche

Subjekt. Gott ist verstanden als eine mögliche Bestimmtheit

menschlicher Existenz. Allein als das Unbedingte wird z.
B. auch das Dämonische erfahren. Von Dämonie (der
Ausdruck findet sich bei T. öfters) ist eben dort zu reden, wo das,
was nicht Gott ist, doch mit dem Absolutheitsanspruch des
Unbedingten erlebt wird. Von T.s Voraussetzungen aus könnte
kaum etwas eingewendet werden z. B. gegen folgenden Satz
aus einer theologischen Schrift, die s. Z. für das «Dritte Reich»
geworben hat: «So kann unsere erste Aufgabe gegenüber den
deutschen Volksgenossen, die von der Wirklichkeit des
Vaterlandes, des Volkes, des Führers ergriffen sind als von dem

unbedingten Anspruch und Sinn ihres Lebens, nur diese sein:
ihnen ihre Erfahrung zu deuten, zu bezeugen als eine
Begegnung mit dem lebendigen Gotte und Herrn, von dem die
Schrift redet: Die Erfahrung an der Geschichte ihres Volkes
ist für viele anonym, namenlos. Sie wissen nicht, was ihnen
geschehen ist. ,Was ihr unwissend verehrt, das verkündigen
wir euch.' Die Verkündigung der Kirche ruft unsere deutschen
Männer von 1933 nicht einfach hinweg von dem politischen
Erlebnis, sondern redet sie auf eben dieses an...»1 Es heißt
eben doch, an einer zentralen biblischen Aussage vorbeigehen,
wenn man für irrelevant erachtet, daß Gott nicht ein anonymes
«Unbedingtes» ist, sondern der Gott Abrahams und Jakobs,
der Gott, der einen Namen hat, der heilig ist.

Aehnliche Bedenken empfinde ich gegen T.s Kairos-Begriff.
Gewiß stammt die Kairos-Vorstellung aus der Bibel, wo sie
aber begründet ist in deren heilsgeschichtlich-eschatologischem
Denken.2 Wird der Kairos aber geschichtsphilosophisch
verstanden, als Interpretation geschichtlicher Erfahrung, dann ist
diese Vorstellung der gleichen Verkehrung ausgesetzt, die wir
schon beim Begriff des «Unbedingten» nannten. Es dürfte doch
auch T. nicht unbekannt sein, welch gefährliches Spiel von
einzelnen deutschen Theologen gerade mit der Kairos-Vorstel-

1 P. Althaus, Die deutsche Stunde der Kirche 1933, S. 12.
2 Vgl. 0. Cullmann, Christus und die Zeit 1946, S. 31 ff.



232 Miszellen

lung (das «Gebot der Stunde»!) gespielt worden ist. Der
Versuch, biblische Vorstellungen aus ihrer offenbarungsgeschichtlichen

Bezogenheit herauszulösen (bzw. ihres «mythischen»
Hintergrundes zu entkleiden) und allein ihren «existentiellen»
Kern herauszuheben, kann eben zur Folge haben, daß dieser
dann existentiell zum Gegenteil dessen wird, was er im
Zusammenhang der biblischen Vorstellungen ist. Gegen die Gefahr
solcher Verkehrung scheinen mir die nötigen Sicherungen im
System T.s nicht vorhanden zu sein.

Guttannen/Kt. Bern. Felix Flückiger.

Miszellen.
Zum «Wittenberger Reformatorenbild » Cranachs.

Brück und Bugenhagen.
Von H. Bornkamm 1 wurde schon hervorgehoben, welchen Dank F.

Blanke2, die Redaktion und der Verlag der ThZ mit der Veröffentlichung
des Reformatorenbildes verdienen; dazu kommt noch das Verdienst von
L. Weisz in Zürich, dieses seit Schuehardt3 verschollene Cranachgemälde

1 Vgl. H. Bornkamm, Zu Cranachs Reformatorenbild: ThZ 8. Jg. (1952)
1. H. S. 72—74. — Herr Prof. D. Heinrich Bornkamm in Heidelberg erhebt
gegen mich a. a, O. S. 74, Anm. 6, den dreifachen Vorwurf: des Plagiats, der
heimlichen Abfassung und der Ungründlicbkeit meiner Brückbilduntersuchung

(vgl. Anm. 4). Zu allen diesen drei Verdächtigungen ist jedoch
eine Richtigstellung erforderlich, die weitestgehend sogar urkundlich
(Publikationen, Schriftwechsel u.a.) nachgewiesen werden kann: 1. Prof. B.
hatte mir nicht seine Brückdeutung mündlich dargelegt, sondern wahr ist,
daß ich auf Grund meiner Brückstudien (vgl. Anm. 7), die ich schon jahrelang

betrieben hatte, bevor ich Prof. B. überhaupt kannte, diesen — bei
einem von mir herbeigeführten Gespräche über meine Brückarbeit — auf
die heutige Vergessenheit Brücks im Gegensatz zu seiner zeitgenössischen
Bekanntheit und Bedeutung (vgl. Anm. 7, S. 1 u. 14) hinwies; daraufhin

machte mich Prof. B. im gleichen Gespräche auf die Toledobildveröffentlichung

(vgl. Anm. 2) aufmerksam, wofür ich ihm auch öffentlich
gedankt habe (vgl. Anm. 4, S. 15), und sprach dabei auf Grund meiner
vorherigen Ausführungen über Brück die Vermutung aus, ob dann nicht ein
unbekannter Vordergrundeinzelkopf auf diesem Gruppenbilde Brück sein
könne, ohne diese Frage jedoch zu begründen; vielmehr wies ich Prof. B.
dabei schon auf Beweisargumente hin (Brücks Wohnsitz zur Bildentstehungszeit,

Verwandtschaft Brück/Cranach, Weimarer Vergleichsbild u. a.),
die ihm alle unbekannt waren. Wahr ist ferner, daß Prof. B. a. a. 0. — mit
Ausnahme eines einzigen eigenen Hinweises (vgl. zu dessen Fraglichkeit
Anm. 14) — nur Gründe für «seine Brückdeutung» mitteilt, die meiner


	Rezensionen

