
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 8 (1952)

Heft: 3

Artikel: Pascals Gedanken über Macht und Recht

Autor: Rich, Arthur

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877511

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877511
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


A. Rich, Pascals Gedanken über Macht und Recht 205

Während der letzten Jahre habe ich von dem Leben anderer
Kirchen von innen heraus viel kennengelernt; und je mehr ich
von anderen kennengelernt habe, desto klarer wurde es mir,
welch ein großes Erbe ich in der Kirche habe, der ich angehöre.
Oft ärgere ich mich darüber, daß sie den Reichtum, der ihr
gehört, so schlecht anwendet; aber die Unfähigkeit, ihn richtig
anzuwenden, ändert nichts an der Existenz des Reichtums. Es
scheint mir, daß keine christliche Kirche wirklich sehr viel
Aehnlichkeit mit Jesus Christus hat oder auch nur annähernd
so ist, wie Er seine Kirche haben will. Ich glaube aber, daß
meine eigene Kirche mehr von den für das Leben der Kirche
als Leib Christi notwendigen Dingen hat als irgendeine andere.
Ich halte es für unmöglich, daß ich ihr jemals eine andere
vorziehen könnte.

Genf. Stephen Neill.

Pascals Gedanken über Macht nnd Recht.
Antrittsvorlesung an der Universität Zürich

am 12. Januar 1952.

Das 17. Jahrhundert, in welchem Pascal lebte, hat auf der
politischen Ebene den folgenschweren Gegensatz zwischen der
absolutistischen und naturrechtlichen Staatstheorie heraufgeführt.

Es handelt sich, kurz gesagt, um zwei miteinander
rivalisierende, bei den einzelnen Schriftstellern in mannigfachen
Verbindungen und Kreuzungen auftretende Systeme, welche die
erlahmte mittelalterliche Staats- und Rechtsidee ablösten. Das
Grundproblem, um das es hierbei ging, war die Frage nach
dem Verhältnis von Recht und Macht. Steht der höchste Macht-
träger im Staate über dem Recht, oder steht er unter ihm?
Das katholische Mittelalter hat im allgemeinen diese Frage
zugleich bejaht und zugleich verneint. Es vermochte dies durch
die herkömmliche Unterscheidung zwischen natürlichem und
positivem Recht. Das Naturrecht ist das von Gott der menschlichen

Vernunft zum Zweck der gesellschaftlichen Lebensgestaltung

eingepflanzte Rechtsgefühl 1, dessen eigentlicher In-
1 Otto Gierke, Johannes Althusius und die Entwicklung der naturrecht-

lichen Staatstheorien, 2. Aufl., Breslau 1902, S. 273.



206 A. Rich, Pascals Gedanken über Macht und Recht

halt — wie schon im aristotelisch-stoischen Naturrecht — durch
das Prinzip «suum cuique» bestimmt wird.2 Aus diesem Satz,
daß jedem das Seine zu geben sei, ist nun, mit Rücksicht auf die
verderbte Natur des Menschen, das sogenannte «ius gentium»
abzuleiten, nämlich das bei allen Völkern anerkannte Recht.3
Derart entstehen Folgesätze, wie etwa, daß niemand Unrecht
zuzufügen sei4, die ebenfalls von den konstituierten Gewalten
nicht gesetzt, sondern nur angenommen sind und darum einen
Anteil an der Unantastbarkeit und Unabänderlichkeit des
Naturrechtes haben.5 Dieses «ius gentium» ist die Grundlage des

positiven, in Staat und Gesellschaft faktisch geltenden Rechtes,
sei es, daß es von den berufenen Gewalten zum Gesetz erhoben
wird, oder sei es, daß es durch das «ius civile» in Anwendung
auf die konkreten Einzelfälle nähere Bestimmungen erleidet.6
So unterscheidet das Mittelalter zwischen zwei Arten von Recht,
zwischen dem umvandelbaren vor-, außer- und überstaatlichen
Recht und dem an diesem orientierten, jedoch erst von den
ordnungsgemäßen Gewalten in Geltung gesetzten, und damit
wandelbaren positiven Recht.7 Insofern nun das positive Recht in
Frage steht, gilt im Mittelalter — freilich nicht unangefochten
— der alte römische Grundsatz, daß der Fürst von den Gesetzen
frei sei (Princeps legibus solutus est) 8, d. h. in souveräner
Macht über ihnen stehe. Soweit es sich aber um das Naturrecht
handelt, ist auch der Fürst gebunden, steht die Macht unter der
höheren Autorität des Rechtes. Und daraus resultiert, daß alles,
was den ewigen und unzerstörbaren Prinzipien des Naturrechtes

widerspreche, vollkommen nichtig sei und niemanden
binde.9

Dergestalt blieb nach der allgemeinen Ansicht des Mittelalters

die höchste Gewalt des Staates, trotz ihrer Erhebung
über das positive Recht, in objektiven Rechtsschranken gebunden,

deren Mißachtung ein Widerstandsrecht gegen die «tyrannisch»

gewordene Obrigkeit begründete.10 Diese Rechts-
2 Emil Brunner, Das Gebot und die Ordnungen, 2. Aufl., Tübingen 1933,

S. 605. 3 Otto Gierke, a. a. O., S. 273.
4 Viktor Cathrein, Recht, Naturrecht und positives Recht, 2. Aufl., Freiburg

i. Br. 1909, S. 204. 5 Otto Gierke, a. a. O., S. 273.
6 Viktor Cathrein, a. a. O., S. 204 f. 7 Vgl. Otto Gierke, a. a. 0., S. 272
8 Otto Gierke, a. a. O., S. 266. 9 Otto Gierke, a. a. O., S. 272.
10 Ernst Cassirer, Vom Mythus des Staates, Zürich 1949, S. 139 f.



A. Rich, Pascals Gedanken über Macht und Recht 207

schranke war im natürlichen Recht, genauer im ewigen Ord-
nungswillen des Schöpfers selbst verankert, also letzten Endes
eine transzendente, wenn auch der Vernunft des Menschen
zugängliche und dessen Leben in Staat und Gesellschaft bestimmende

Macht.
Mit dem Schwund der Ueberzeugungskraft der

mittelalterlich-katholischen Naturrechtslehre wurde die absolutistische
Staatsidee zu einer fast logischen Konsequenz. Fällt das den
Fürsten verpflichtende vor-, außer- und überstaatliche Recht,
dann ist er ja in einem absoluten Sinne vom Gesetz frei, dann
liegt das ganze Recht in seiner Hand. Machiavelli hat die
Gestalt des nach omnipotenter Machtfülle strebenden Fürsten nicht
erst geschaffen, sondern nur entdeckt.11 Er sah am Phänomen
der italienischen Signorie, am reinen Gewaltmenschen vom Stile
eines Cesare Borgia, daß dem angeblichen Naturrecht in der
politischen Sphäre keine faktische Wirksamkeit zukomme,
wohl aber der realen Macht.12 Die politische Praxis geht also
der theoretischen Begründung der absolutistischen Staatstheorie

durchaus voran. Sie hat erst bei Thomas Hobbes ihre
vollendete Gestalt gefunden und verrät sich insofern als eine Schöpfung

der anhebenden Aufklärung, als sie ausgeht vom Prinzip
der Autonomie der menschlichen Vernunft. Der Mensch, im
Naturzustand durch den Krieg aller gegen alle bedroht, unterwirft

sich kraft eines unauflöslichen Vertrages, in welchem er
völlig auf seine Souveränitätsrechte verzichtet, vernünftigerweise

einem Herrscher, damit dieser, ausgestattet mit
monopolistischer Gewalt, die Anarchie des Naturzustandes überwinde.
Hierin liegt nach Hobbes das logische Prinzip des Staates. Für
ihn gibt es darum keine Individuen mehr als politisch
unabhängige Wesen. Ihre eigene ursprüngliche Souveränität ist
gänzlich aufgegangen in der absoluten Souveränität des
Herrschers bzw. seines legitimen Nachfolgers. Dieser gebietet
unumschränkt, durch kein Recht über und außer ihm gebunden.13

11 Siehe Werner Kaegi, Historische Meditationen, Zürich 1942, S. 93 f.
12 Zu Machiavellis Beurteilung der Macht, die durchaus nicht einfach

dem entspricht, was mem gemeinhin unter Machiavellismus versteht, sei,
neben Werner Kaegi, auf die aufschlußreiche Studie von Leonhard v.
Muralt, Machiavellis Staatsgedanke, Basel 1945, hingewiesen.

13 Ernst Cassirer, a. a. 0., S. 229.



208 A. Rich, Pascals Gedanken über Macht und Recht

Das aber bedeutet Legalisierung der über die Begriffe Recht
und Unrecht souverän entscheidenden Staatsgewalt.

Gegen die absolutistische Staatsidee, deren extreme Zuspitzung

durch Thomas Hobbes schon im eigenen Lager auf starke
.Widerstände stieß, erhebt sich, angeregt durch den Neostoizis-
mus des 16. Jahrhunderts, die neue naturrechtliche Staatstheorie.

Sie erinnert in formaler Hinsicht durchaus an die
katholisch-mittelalterliche Lösung. Auch sie ordnet im allgemeinen
die oberste Staatsgewalt dem positiven Rechte über und erklärt
sie im Blick auf das Naturrecht, dem gleichfalls der Charakter
eines wahren, äußerlich verpflichtenden Rechtsgesetzes
zukommt, als gebunden. " Allein, die neue Naturrechtslehre
vereinigt sich, wenigstens in ihren dominierenden Vertretern, mit
der autonomen Geisteshaltung der Aufklärung, wie sie uns
bereits bei Thomas Hobbes begegnet ist. Im Unterschied zum
Mittelalter, das die naturrechtlichen Prinzipien in den Ordnungswillen

Gottes bindet, werden nun diese zu einem in sich selber
stehenden, der Vernunft unmittelbar evidenten Recht. Schon
Hugo Grotius, der doch eher eine konservative Linie innehält,
betont in der Einleitung zu seinem epochalen Werk «De jure
belli et pacis», daß sogar der Wille eines allmächtigen Wesens
die Prinzipien der Moral nicht wechseln oder die Grundrechte
abschaffen könne, durch die die natürlichen Gesetze garantiert
seien.15 So wandelt sich das ehedem im Transzendenten verankerte

Naturrecht zum immanenten Vernunftrecht. Die menschliche

Vernunft ist es, die die ewigen Prinzipien des wahren
Rechtes in sich trägt und darum auch berufen ist, die blinde
Macht zu leiten.

Dieserart hat Pascal, als Zeitgenosse eines Thomas Hobbes
und eines Hugo Grotius, auf den ehrwürdigen Ruinen der
mittelalterlichen Staats- und Rechtsidee zwei einander gerade
entgegengesetzte Theorien über das Verhältnis von Macht und
Recht aufblühen sehen, die sich beide anheischig machten, der
autonomen Vernunftnatur des Menschen zu entsprechen.
Welchem Lager ist nun der Verfasser der «Pensées» zuzuzählen?
Hängt er im Grunde immer noch an der mittelalterlichen
Lösung des Problems, die in Thomas von Aquin ihre vollendete
Form gefunden hat und bis auf den heutigen Tag ihren gewalti-

14 Otto Gierke, a. a. 0., S. 297 ff. 15 Prolegomena sec. 11.



A. Bich, Pascals Gedanken über Macht und Recht 209

gen Eindruck nicht verfehlt? Steht er einer der beiden neueren
politischen Theorien nahe? Oder ist er vielleicht auch in
seinem Denken über Recht und Macht ein Eigener, der sich
nirgendswo einordnen läßt und tastend nach neuen Wegen sucht?

Wenn wir nach den Gedanken über Recht und Macht in Pascals

Schrifttum fahnden, dann fällt uns fürs erste eine verwirrende

Mannigfaltigkeit ins Auge.16 Im 14. Provinzialbrief
begegnet eine Naturrechtslehre, in der sich traditionell-katholische

Elemente mit neueren Motiven mischen. Es ist dort die
Rede von den «lumières naturelles», deren es bedürfe, tun die
einfachsten Prinzipien der Religion und des gesunden
Menschenverstandes zu erkennen was offensichtlich auf das «ius
naturale» und das «ius gentium» hindeutet. Im einzelnen faßt
Pascal das 6. Gebot ins Auge, das, ganz im Sinne der alten wie
auch der neuen Naturrechtslehre, «den Menschen zu allen Zeiten

auferlegt» und durch das Evangelium nur bestätigt worden
sei.18 So gibt es «Prinzipien der Ruhe und der öffentlichen
Sicherheit, wie sie zu allen Zeiten und an allen Orten empfangen

wurden und auf denen alle Gesetzgeher der Welt, die heili-
16 Ueber diesen Fragenkomplex sind mir folgende Arbeiten aus jüngster

Zeit zugänglich geworden: Emil Lerch, Pascals «Gedanken» über
Recht und Gerechtigkeit, Zeitschrift für Schweizerisches Recht, Basel 1942,
Bd. 61, Heft 1, S. 339—364; Peter Schneider, Pascal und das Naturrecht,
Archiv für Rechts- und Sozialphilosophie, XXXIX/1, 1950; Erich Auerbach,
Ueber Pascals politische Theorie, in: Vier Untersuchungen zur Geschichte
der französischen Bildung, Bern 1951. — An Literatur sei ferner noch
genannt: Karl Bornhausen, Die Ethik Pascals, 1907, S. 42—55; Fortunat
Strowski, La sagesse française, Paris 1925, S. 280—286; Ders., Les Pensées
de Pascal (Etude et analyse), Paris (Erscheinungsjahr nicht genannt),
S. 185—198; Léon Brunschvicg, Pascal, Paris 1932, S. 52—53; Ders.,
Descartes et Pascal, Lecteurs de Montaigne, Neuchâtel 1941, S. 144—147 ;

Jacques Chevalier, Paris 1932, S. 158—160 und 232—245; Romano Guardini,
Christliches Bewußtsein, Leipzig 1935, S. 81, Anmerk. 85, 131 f., 139—154;
Morris Bishop, Pascal, Berlin 1938, S.443—448; Theophil Spqerri, La méthode
dialectique dans les Pensées de Pascal, Suisse contemporaine, Sept. 1947,
S. 770; Emile Baudin, La philosophie de Pascal, Neuchâtel 1947, II/2, S. 7—73;
Ewald Wasmuth, Die Philosophie Pascals, Heidelberg 1949, S. 246—255;
Henri Lefèbvre, Pascal, Paris 1949, I, S. 31—33.

17 Str. (ich zitiere Pascal nach der dreibändigen Gesamtausgabe
Fortunat Strowskis und füge den auf die «Pensées» sich beziehenden
Stellennachweisen in Klammern noch die Nummer des entsprechenden Fragmentes
in den gebräuchlicheren Ausgaben Brunschvicgs bei) II, S. 151.

18 Str. II, S. 151.

14



210 A. Rich, Pascals Gedanken über Macht und Recht

gen wie die profanen, ihre Gesetze» — nämlich das positive
Recht — «begründet haben».10 Ist damit nicht klar geworden,
daß die «Lettres provinciales» das geltende Recht in Staat und
Gesellschaft vom natürlichen Recht herleiten, also keineswegs
nur als bloße Setzung der Staatsgewalt verstehen? 20

Noch auf einen anderen Punkt haben wir in diesem
Zusammenhang unser Augenmerk zu richten. Pascal wußte immer,
daß Recht und Macht, so grundverschieden sie ihrem Wesen
nach auch sind, ohne einander nicht bestehen können. «La justice

sans la force est impuissante; la force sans la justice est

tyrannique.» 21 Deshalb hat Gott, der Recht und Macht in sich
vereinigt22, die Fürsten und Republiken mit dem Mandat der
Strafgewalt betraut, damit sie, wie Rom. 13 sagt, im Dienste
Gottes Rächer seien zur Strafe über die, die Böses tun.23 Es
ist aber auffallend, daß Pascal gerade hier von «Dämonen»
redet, «die ohnmächtig sind zum Guten und mächtig nur zum
Bösen».24 Die irdischen Machtträger stehen gerade als Mandatare

Gottes immer in Gefahr, von der Dämonie der Macht
verführt zu werden, d. h. Macht an sich zu wollen und nicht Macht
im Dienst des Rechtes. Denn sie sind nie Gott; sie bleiben
immer Menschen.25 Und so darf denn Macht und Recht auch nie
in einer Hand vereinigt sein. Die Macht ist nur gerecht und das
Recht nur mächtig, wenn beide Gewalten getrennt, aber zum
selben Zweck arbeiten. Darauf sind übrigens nach den «Lettres
provinciales» die Fürsten selbst gestoßen, haben sie doch in

19 Str. II, S. 153.
20 Ich halte die Behauptung Emil Lerchs, Pascals «Gedanken» über

Recht und Gerechtigkeit, Zeitschrift für Schweiz. Recht, 1942, Bd. 61,

Heft 1, S. 347, Pascal sei von den «naturrechtlichen Lehren seiner Zeit,
eines Hugo Grotius etwa, völlig unberührt» geblieben, aus diesen und den

nachfolgenden Gründen als unhaltbar. Die Naturrechtlehre der «Lettres
provinciales» wird von Peter Schneider, Pascal und das Naturrecht, Archiv
für Rechts- und Sozialphilosophie, XXXIX/1, 1950, sehr klar herausgearbeitet,

21 Str. III, S. 102 (Br.Frg.298).
22 Str. II, S. 152: «Dieu, qui est impuissant pour faire le mal, et

tout-puissant pour faire le bien» etc. «Dieu étant la justice et la sagesse
même, il peut faire mourir sur-le-champ qui lui plaît, et en la manière
qu'il lui plaît, car, outre qu'il est le maître souverain de la vie des hommes,
il est sans doute qu'il ne la leur ôte jamais, ni sans cause, ni sans connaissance,

puisqu'il est aussi incapable d'injustice que d'erreur.»
23 Str. II, S. 152. 24 Str. II, S. 152. 25 Str. II, S. 153.



A. Rich, Pascals Gedanken über Macht und Recht 211

ihren Staaten Richter eingesetzt, denen sie die Macht der
Rechtsprechung übertrugen, damit die Gewalt, die ihnen Gott
gegeben, nur dem Zwecke diene, zu dem sie ihnen einst verliehen
wurde.26

Diese Gedankenreihe, aus der unverkennbar der
rechtsstaatliche Geist der Neuzeit spricht, ist getragen vom optimistischen

Glauben an die Macht des Rechtes. Der Souverän muß
sich der Autorität des Rechtes beugen, sei es, daß er in ihm den
gebieterischen Willen Gottes ehrt oder das ihn verpflichtende
Gebot der objektiven Vernunft vernimmt, was hier Pascal offenläßt.

In beiden Fällen hat das Recht Gewalt über die Macht und
ihre Träger. Von diesem Glauben, ohne den jede Naturrechtslehre

zu einem bloßen Postulat verblaßt, ist Pascal in den «Lettres

provinciales» beseelt, aber — nicht unangefochten, sondern
in vielsagender Gebrochenheit. «... la violence et la vérité ne
peuvent rien l'une sur l'autre», klagt er resigniert am Schluß
des 12. Briefes.27 Die Macht des Rechtes, die allein in seiner
Wahrheit liegt, vermag doch nichts über die faktische Gewalt,
denn Macht und Recht gehören unendlich geschiedenen
Wirklichkeiten an. Mit dieser pessimistischen Feststellung steht
plötzlich ein ganz anderer Pascal vor unseren Augen.

Gehen wir von den «Lettres provinciales» zu den «Pensées»

über, so werden wir zu unserer Ueberraschung gleich
gewahr, daß hier der andere Pascal dominiert. In relativer
Häufung finden sich Fragmente, die zum Ausdruck bringen,
daß nicht das Recht die Macht, sondern die Macht das Recht
bestimme.28 Greifen wir unter den vielen nur eins heraus, das
schon wegen seiner ausdrücklichen Bezugnahme auf den
Schluß der 12. Provinziale in einem engeren Zusammenhang
zu den soeben gemachten Ausführungen steht: «Am besten
fährt man mit dem Beschluß der Mehrheit, denn sie ist sichtbar
und hat die Macht, sich Gehorsam zu verschaffen; doch das ist
die Meinung der weniger Einsichtigen. Hätte man es vermocht,
man würde die Macht in die Hände der Gerechtigkeit gelegt
haben, aber da man die Gewalt nicht handhaben kann, wie man
will, sie ist eben massiver Art, während die Gerechtigkeit gei-

26 Str. II, S. 153. 27 Str. II, S. 137.
28 Str. III, S. 99 (Br. Frg. 393) ; S. 102 (Br. Frg. 299) ; S. 103 (Br. Frg.

297). Ferner die nur bei Brunschvicg enthaltenen Frg. 312 u. 878.

14*



212 A. Rich, Pascals Gedanken über Macht und Recht

stig ist, hat man das Recht in die Hände der Macht gelegt, und
so nennt man gerecht, was man gezwungenermaßen befolgen
muß. «De là vient le droit de l'épée; car l'épée donne un véritable
droit.» 29 Also : es ist die Macht, die das Recht, und zwar das
wirkliche, effektive Recht erzeugt, wie man vom Kontext her
das Adjectivum «véritable» übersetzen muß.30 Wo bleibt hier
der Gedanke von jenem anderen Recht, das keine Macht der
Welt gesetzt hat, weil es da war, bevor Menschen das Schwert
getragen haben? Er ist gänzlich noch nicht verklungen; er gibt
sich im Kennwort des zitierten Fragmentes zu erkennen, das
den Offizien Ciceros entnommen ist: «Summum ius, summa in-
iuria.» Was heißt das anderes, als daß das «höchste Recht»,
das der Macht entspringt, zugleich das höchste Unrecht ist,
ein Urteil, welches auf eine das bloß effektive, positive Recht
transzendierende Wirklichkeit des wahren Rechtes deutet. Und
diese Wirklichkeit des wahren Rechtes scheint Pascal zu
bezeugen, wenn er unser Fragment mit dem geheimnisvollen
Hinweis enden läßt: «Il n'en est pas de même dans l'église; car il
y a une justice véritable, et nulle violenee.» So reden auch die
«Pensées» von einer «justice véritable», die dem «véritable
droit» de l'épée gegenübersteht; und es ist dies nicht die einzige
Stelle, die von ihr spricht.31 Sogar mitten in dem berühmten
Fragment 294, das in fast zynischer Weise das faktische, durch
Macht und Gewohnheit gesetzte Recht als das einzige Recht
erklärt, findet sich, einem erratischen Blocke gleich, der Satz:
«Il y a sans doute des lois naturelles.» Es gibt demnach ein
ewiges, dem bloß faktischen entgegengesetztes, wahrhaftiges
Recht. Aber, so wird Pascal sagen: «Wir haben nichts mehr
davon: wenn wir es noch hätten, hielten wir es nicht für eine
Regel der Gerechtigkeit, daß man den Sitten des Landes folgen
soll.» Und er endet dieses Diktum mit einem Wort voll abgründigen

Pessimismus: «Darum ist man auf die Macht verfallen,
weil man das Gerechte nicht finden konnte.» 32

29 Br. Frg. 878.
30 La Fontaine Fabl. VIII, 11 gebraucht die Wendung «véritable ami»

im Sinn von «ami effectif». Siehe Littré IV, S. 2456. Auch Ewald Wasmutb
übersetzt «wirkliches» (im Gegensatz zu «wahres») Recht.

31 Siehe vor allem Str. III, S. 158 (Br. Frg. 375).
32 Str. III, S. 103 (Br. Frg. 258).



A. Rich, Pascals Gedanken über Macht und Recht 213

Was hat nun dieser verwirrende, gleichsam einen doppelten
Pascal verratende Tatbestand zu bedeuten? Ist er einfach der
Ausdruck einer inneren Entwicklung, die den ungewöhnlichen
Geist von der traditionellen Naturrechtslehre über ihre durch
das Aufklärungsdenken modifizierte Gestalt zu einer in die
Nähe der absolutistischen Auffassung von Recht und Macht
hintreibenden Skepsis geführt haben mochte? Daß hier auch
eine Entwicklung vorliegt, läßt sich nicht bestreiten; sie wird
übrigens von den Quellen direkt belegt.33 Der Pascal der
«Lettres provinciales» ist tatsächlich nicht eins mit dem Pascal
der «Pensées». Jener glaubte noch, «que notre justice était
essentiellement juste, et que j'avais de quoi la connaître», dieser
nicht mehr. Aber man darf darüber nie vergessen, daß der
«doppelte» Pascal hier wie dort begegnet, und daß sich deshalb die
vorhin aufgedeckte Zwiespältigkeit in seinen Gedanken über
Recht und Macht auch nicht auf den bequemen Nenner der
Entwicklung reduzieren läßt. Sie ist vielmehr in ihrem tieferen
Gehalt der Ausdruck einer dialektischen Sicht der Dinge, die nur
auf dem Hintergrund des Pascalschen Menschenbildes begriffen

werden kann, das ich nun in seinen gröbsten Zügen zu
skizzieren suchen werde.

Das Menschenbild der «Pensées», auffallend dem pauli-
niseh-augustinischen Geist verpflichtet, ist beherrscht vom
Zwiespalt zweier Naturen, die einerseits unendlich geschiedenen

Ordnungswirklichkeiten angehören und anderseits doch
wieder in einem verborgenen Zusammenhange stehen.34 Die
«erste Natur», von Pascal als «état de la création ou de la grâce»
bestimmt, zielt auf den wahren Menschen, wie er aus Gottes
Hand hervorgegangen. Die «zweite Natur» dagegen, eins mit
dem «état de la corruption et de péché», meint den Menschen in

33 Str. III, S. 158 (Br. Frg. 375). Die Stelle ist am Schluß der Studie
zitiert (63).

34 Zu Begriff und Wirklichkeit der «zwei Naturen» siehe vor allem
Str. III, S. 91 (Br. Frg. 430) Deux natures (de l'homme); Str. III, S. 291

(Br. Frg. 344) deux natures; Str. III, S. 255 (Br. Frg. 765) deux
natures en Jésus Christ — deux états de la nature de l'homme; Str. III,
S. 52 (Br. Frg. 426) — vraie nature; Str. III, S. 27 (Br. Frg. 442) vraie
nature; Str. III, S. 157 (Br. Frg. 557) première nature; Str. III, S. 94

(Br. Frg. 430) première nature — seconde nature; Str. III, S. 52 (Br. Frg.
93) première nature — seconde nature.



214 A. Rich, Pascals Gedanken über Macht und Recht

seiner faktischen Natur, wie sie ihm nach dem Sündenfalle
eignet.35 Der wahre, ursprüngliche Mensch ist also beheimatet in
der Ordnung der Gnade oder Liebe Gottes. Ueber ihn findet
Pascal nicht Worte genug der Bewunderung und des Lobes. Er
wird gepriesen als «Ebenbild Gottes und Teilhaber seiner
Göttlichkeit». 36 «Ich habe den Menschen heilig, unschuldig,
vollkommen erschaffen», läßt er die Weisheit Gottes in einem der
wichtigsten Fragmente der «Pensées» sagen. «Ich habe ihn mit
Licht und Erkenntnis erfüllt. Ich habe ihm meine Herrlichkeit
und meine Wunder mitgeteilt. Das Auge des Menschen
erschaute damals die Majestät Gottes Aber», so fährt dieselbe
Stelle fort, «er hat soviel Herrlichkeit nicht ertragen können,
ohne in Ueberhebung zu fallen. Er hat sich zum Mittelpunkt
seiner selbst und von meiner Hilfe unabhängig machen wollen.
Er hat sich meiner Herrschaft entzogen, und da er, durch sein
Verlangen, sein Glück in sich selbst zu finden, sich mir
gleichgesetzt hat, habe ich ihn ihm selbst überlassen... So ist jetzt
der Mensch den Tieren ähnlich geworden und so fern von mir,
daß ihm kaum ein trübes Licht von seinem Schöpfer bleibt, so
sehr sind alle seine Erkenntnisse erloschen oder verwirrt. Die
Sinne, unabhängig von der Vernunft und häufig Herren der
Vernunft, haben ihn auf die Jagd nach Lüsten mitgerissen
Das ist die Existenzlage der Menschen heute. Es bleibt ihnen
etwas wie eine ohnmächtige Ahnung vom Glück ihrer ersten
Natur, und sie sind versunken in das Elend der Erkenntnisblindheit

und der Konkupiszenz, die ihre zweite Natur geworden

ist.» 37

Diese Stelle enthält in nuce die ganze Anthropologie der
«Pensées». Der Mensch hat sich zum Mittelpunkt seiner selbst
gemacht und ist jetzt sich selber überlassen. War er als wahrer
Mensch der Ordnung der Gnade verhaftet und darum in seinem
eigentlichen Wesen «charité», d. h. liebender Wille, der in Freiheit

wollte, was Gott will38, so ist der faktische oder wirkliche

35 Str. III, S. 161.
36 Str. III, S. 161 (fehlt in der Pensées-Ausgabe Brunschvicgs).
37 Str. III, S. 94 (Br. Frg. 430).
38 Den «wahren Menschen» schildert Pascal gerne in der Bildersprache

der paulinischen Corpus-Christus-Idee (1. Kor. 12), vorzüglich im herrlichen

Fragment 483 (Str. III, S. 294 f.). Der Weg zum «wahren Menschen»,



A. Rich, Pascals Gedanken über Macht und Recht 215

Mensch sich selbst verhaftet, eben Wille, der in autonomer
Strebung will, was er will, also «amor sui» oder — wie sich Pascal
ausdrückt — Konkupiszenz. Die Konkupiszenz als Inbegriff
der «Selbsthörigkeit» bedeutet den schlechthinnigen Gegensatz
zur «charité» als Inbegriff der «Gottzugehörigkeit». Durch
seine Emanzipation vom «ordre de charité» hat der Mensch mit
seiner Gottzugehörigkeit auch seine Gottebenbildlichkeit
verloren. Er ist mit einem Wort dem Tiere gleich geworden.39

Es versteht sich, daß Pascal mit dieser, in ihrer Radikalität
unerhörten Konsequenz den Rahmen der traditionell-katholischen

Anthropologie verlassen hat. Diese unterscheidet schon
seit Irenaus zwischen Natur und Uebernatur in der urständlichen

Existenz des Menschen. Die Uebernatur betrifft seine
Gottähnlichkeit (similitudo), zu der er nur kraft einer
übernatürlichen göttlichen Gnadengabe fähig ist, die eigentliche Natur
dagegen liegt in seiner Gottebenbildlichkeit (imago) begründet,
die die unverlierbare Humanität des Menschen birgt. Der
Sündenfall hat nach katholischer Auffassung wohl zum Verlust der
Uebernatur des Menschen geführt, ihn aber nicht seiner humanen

Natur beraubt, der das «ius naturale» als unbewußt
wirkende Ordnungskraft des sozialen Lehens eigen ist, wie die Ver-
nunfts- und Willenskräfte derselben einsichtig und Untertan zu
werden. Wenn auch durch die Störung der Sünde das humanum
des Menschen mehr oder weniger geschwächt ist — wobei
diesem Mehr oder Weniger selbstredend ein weiter Spielraum
zukommen kann, man denke an die Kontroversen zwischen den

Semipelagianern und Augustinern —, so läßt sich doch im Aufbau

des sozialen Lebens immer an es anknüpfen als an die
Quelle des wahren Rechtes. Und das eben kann der spätere Pascal

nicht mehr. Der Mensch hat in seiner Sicht der Dinge durch
die Uremanzipation von Gott seine wahre menschliche Natur
verloren, und zwar in einem restlosen Sinne. «Die Natur des
Menschen ist gänzlich Natur, gänzlich Tier», läßt er sich
vernehmen. 39 Nicht nur seine physische, auch seine geistig-ver-

der als «vouloir ce que Dieu veut» beschrieben wird, liegt nicht mehr in
der eigenen Möglichkeit des faktischen Menschen. Allein Christus, selbst
der wahre Mensch, führt zu ihm (Str. III, S. 247 f./Br. Frg. 466).

39 Str. III, S. 51 (Br. Frg. 94) : «La nature de l'homme est toute nature.
Omne animal.»



216 A. Rich, Pascals Gedanken über Macht und Recht

nünftige wie seine Willensnatur ist der Konkupiszenz verfallen,

was Fragment 460 in unmißverständlicher Klarheit zum
Ausdruck bringt.40 Darum bietet die faktische Natur des
Menschen keinerlei positive Anknüpfungspunkte für ein natürliches

Recht, weder im Sinn des Mittelalters noch im Sinn der
Neuzeit. Es gibt zwar «natürliche Gesetze», es gibt ein «ius
verum», allein nur im Hinblick auf die erste Natur des
Menschen. Schauen wir dagegen auf seine faktische Natur, dann
gilt das schon vorhin zitierte Wort: «Nous n'en avons plus»,
wir haben nichts mehr davon.

Diese düsteren Konsequenzen werden indessen nicht dem
Ganzen der Pascalschen Anthropologie gerecht, sie beleuchten
lediglich ihre eine Seite. Das hängt damit zusammen, daß die
Konkupiszenz als der Inbegriff der zweiten oder faktischen Natur

des Menschen zur ersten nicht nur in einem Verhältnis der
Gegensätzlichkeit, sondern auch in einem Verhältnis der Aehn-
lichkeit steht. «Rien n'est si semblable à la charité que la
cupidité, et rien n'y est si contraire.» 41 An einer anderen Stelle
erscheint die Konkupiszenz als «fausse image de la charité» 42,

als falsches Bild der wahren Liebe, die die Gottähnlichkeit der
«ersten Natur» ausmacht. Es handelt sich hier um einen höchst
zentralen Gedanken, der die innere Dialektik der Pascalschen
Anthropologie erschließt.

Die Konkupiszenz ist nämlich ein Abbild der wahren Liebe,
weil sie in den tiefsten Tiefen ihrer Leidenschaft wie diese nach
dem höchsten Gute hungert, und sie ist ihr Gegenbild, weil sie
das höchste Gut, das ja eins ist mit dem Gott, aus dessen
Ordnung der Mensch gefallen, nicht finden kann. Darum streben
alle Menschen erfolglos nach dem Glück, nach dem verlorenen
Glück ihrer «ersten Natur». «Es ist der Beweggrund aller
Handlungen aller Menschen», sagt Pascal, «selbst derer, die
sich aufhängen wollen.» 45

40 Str. III, S. 82: «Dans les choses de la chair, règne proprement la
concupiscence; dans les spirituelles, la curiosité proprement; dans la
sagesse, l'orgueil proprement», wobei natürlich, wie der Kennsatz des

Fragmentes («Concupiscence de la chair. Concupiscence des yeux, orgeuil,
etc.») durchblicken läßt, «curiosité» und «orgeuil» nur verschiedene
Aeußerungsformen der einen Konkupiszenz darstellen.

41 Str. III, S. 191 (Br.Frg. 663).
42 Str. III, S. 98 (Br.Frg. 451). 43 Str. III, S. 88 (Br. Frg. 425).



A. Rich, Pascals Gedanken über Macht und Recht 217

Was aber bedeutet das anderes, als daß das Elend der zweiten

Natur das Glück der ersten nie vergessen kann, obwohl
diese in jener erloschen ist. So ist doch etwas von ihr in der
libidinösen Natur des Menschen zurückgeblieben, freilich nichts
Positives, nur «die Narbe und die völlig leere Spur», wie Pascal

in prägnanter Ausdrucksweise sagt, «die der Mensch nutzlos

mit allem, was ihn umgibt, zu erfüllen trachtet».44 In anderen

Worten: es ist geblieben eine rein formale, völlig inhaltslose
Bezogenheit des Herzens auf Gott als das höchste Gut, was
sich in einer ohnmächtigen Ahnung vom Glücke äußert,
Ahnung deshalb, weil der Mensch unaufhörlich nach dem Glücke
streben muß, und ohnmächtig, weil er das Glück nicht finden
kann.

Darin also besteht nach Pascal die «Existenzlage des
Menschen heute» : Er hat eine geheime Ahnung, die ihm von der
ersten Natur geblieben, und die ihn treibt, unablässig sein Glück
zu suchen, ohne es je zu finden. «Gott allein ist des Menschen
wahres Glück; und rätselhaft, seit er sich von ihm abgewandt,
gibt es nichts in der Welt, das nicht geeignet gewesen wäre,
seinen Ort zu erfüllen: Sterne, Himmel, Erde, Elemente, Pflanzen,
Kohl, Lauch, Tiere, Insekten, Kälber, Schlangen, Fieber, Pest,
Krieg, Hungersnot, Laster, Ehebruch, Blutschande. Seitdem
der Mensch das wahre Gut verloren hat, konnte ihm alles und
jedes das wahre Gut bedeuten, selbst seine eigene Vernichtung»
usw.45 Gibt es etwas Lächerlicheres als dieses verkehrte,
widersinnige Streben nach dem Glück? Und doch tritt nach Pascal
gerade hier, gerade in der Unersättlichkeit seiner Konku-
piszenz zutage, daß der Mensch unendlich mehr ist als das Tier.
Das Tier hat an sich selbst genug, der Mensch dagegen nicht.
«L'homme passe infiniment l'homme.» 46

Wie mit dem wahren Glück, so verhält es sich auch mit dem
wahren Recht, das seinen Ort ja ebenfalls in der «ersten Natur»
des Menschen hat. Wir haben nichts mehr davon, und haben
doch etwas davon: nämlich ein ohnmächtiges Vermögen, die
Gerechtigkeit zu wollen. Auch vom wahren Rechte gilt, daß es

von Gott und seiner Ordnung nicht abzulösen ist. Und seltsam,
da sich der Mensch von Gott getrennt hat, gibt es nichts in der

44 Str. III, S. 88 f. (Br.Frg.425).
45 Str. III, S. 89 (Br. Frg.425). « Str. III, S. 152 (Br. Frg. 434).



218 A. Rich, Pascals Gedanken über Macht und Recht

Welt, das nicht geeignet wäre, an die Stelle des «summum ius»
zu treten, selbst — die «summa iniuria». «Der Raub, die
Blutschande, der Mord an den Kindern und Eltern», ich zitiere einen
Passus aus dem schon erwähnten Fragment 294, «hat seinen
Ort unter den tugendhaften Taten. Nichts kann lächerlicher
sein, als daß ein Mensch das Recht hat, mich zu töten, weil er
jenseits des Wassers wohnt und weil sein Fürst mit meinem
Krieg führt, obgleich ich keinen Streit mit ihm habe...
Plaisante justice qu'une rivière borne.»

So läßt sich auf dem Hintergrunde der Pascalschen Anthropologie

mit ihrer Dialektik von den zwei Naturen der scheinbar
«doppelte Pascal» verstehen. Es gibt ein Naturrecht, aber nur
in einem rein formalen, faktisch vollkommen inhaltslosen Sinn,
nur als «leerer Titel», wie Ewald Wasmuth sagt47, nur als
ohnmächtiges Rechtsgefühl, wie ich sagen möchte. «Car on ne veut
être assujetti qu'à la raison ou à la justice.» 48 Weil aber das in
seiner Inhaltslosigkeit ohnmächtige Rechtsgefühl des Menschen
ein sicheres Recht nicht finden kann, darum ist man auf die
Macht verfallen, die sicher ist. «Da man die Gerechtigkeit nicht
mächtig machen konnte, hat man die Macht gerechtfertigt,
damit Recht und Macht verbunden seien und Friede wäre, welcher
das höchste Gut ist.» 49 Spricht aus dieser Tat der Verzweiflung
nicht letzte Einsicht der Vernunft? Kann es denn faktisch ein
anderes, das Leben der menschlichen Gesellschaft wirksam
normierendes Recht geben als das von der Macht gesetzte und
geschützte Recht? «Es gibt kaum etwas, das weniger vernünftig

schiene als die Wahl des erstgeborenen Sohnes einer Königin

zur Regierung eines Staates. Zur Führung eines Schiffes
wählt man doch nicht denjenigen unter den Reisenden, der aus
dem besten Hause stammt. Dies Gesetz würde lächerlich und
unrichtig sein. Weil die Gesetze aber da sind und immer sein
werden, werden sie vernünftig und richtig; denn wen sollte man
wählen, den Tugendhaftesten und Geschicktesten? Sofort sind
wir unweigerlich im Handgemenge, jeder wird behaupten, es zu
sein. Binden wir also diese Eigenschaft an irgendein unbestreitbares

Faktum. Das ist der älteste Sohn des Königs; das ist
eindeutig, da gibt es keinen Streit. Die Vernunft könnte es nicht

47 Ewald Wasmuth, Die Philosophie Pascals, Heidelberg 1949, S. 245.
48 Str. III, S. 298 (Br. Frg.325). 49 Str. III, S. 102 (Br. Frg. 298).



A. Rich, Pascals Gedanken über Macht und Recht 219

besser machen, denn der Bürgerkrieg ist das größte aller
Uebel.» 50

Und doch — wie steht es mit der eigentlichen Rechtlichkeit
dieses faktisch geltenden Rechtes? Sehen wir weiter zu, was
Pascal sagt: «Ohne Zweifel werden die Menschen sich bekämpfen,

bis der stärkere Teil den schwächeren unterworfen hat, bis
es endlich eine herrschende Partei gibt. Sobald aber (der
Kampf) einmal entschieden ist, bestimmen die Sieger, weil sie
die Fortsetzung des Krieges nicht wollen, daß die Macht, die in
ihren Händen ist, nach ihrem Belieben weitergegeben werde;
die einen überlassen sie der Wahl des Volkes, die andern der
Erbfolge durch die Geburt. Und hier beginnt die Einbildung
ihre Rolle zu spielen. Bis dahin bezwingt die Gewalt die
Wirklichkeit; jetzt erhält sich die Macht durch die Einbildung bei
einer bestimmten Partei: In Frankreich bei den Edelleuten, in
der Schweiz bei den Bürgern usw.» 51 Was also vermag im
Grunde die Macht? Nichts anderes als einen von ihr willkürlich
geschaffenen Zustand andauern zu lassen, bis er, zur Gewohnheit,

zur politischen Sitte geworden, dank der menschlichen
Einbildungskraft einen Anschein von Objektivität und
Rechtlichkeit gewinnt. Also: «Die Gewohnheit schafft die Gerechtigkeit,

und zwar nur darum, weil sie allgemein anerkannt wird;
das ist die mystische Grundlage ihrer Autorität. Wer sie auf
ihr Prinzip (eben auf das Ideal der wahren Gerechtigkeit)
zurückführen will, zerstört sie.» 52 Dies aber bedeutet doch, daß
eine staatliche Gemeinschaft, die sich auf dem vernünftigen
Recht der faktischen Macht konstituieren will, gerade nicht der
Stimme der Vernunft, sondern einer wahnhaften Einbildung
gehorcht, kurzum, der Herrschaft der «puissances trompeuses»
zum Opfer fällt53, einem elenden Mischmasch von Gewohnheit,
Sitte und anonymer Kollektivität. Kann sich das geheime
Rechtsgefühl des Menschen, das der Hoheit seiner verlorenen
Natur entspringt, mit einer so unwürdigen Tyrannei abfinden?

Pascal weiß nur allzugut, daß dies auf die Dauer unmöglich
ist. Deshalb kommt der auf dem Recht der Macht gegründeten
Gesellschaft nicht jener sichere und dauerhafte Frieden zu, den

50 Br. Frg. 320 b (fehlt bei Strowski).
51 Str. III, S. 109 (Br. Frg. 304). ' 52 Str. III, S. 143 (Br. Frg. 294).
53 Siehe Str. III, S. 126—131 (Br. Frg. 82; 307; 366).



220 A. Rich, Pascals Gedanken über Macht und Recht

man sich von ihm erhoffen mochte. Einmal muß ja unser
Rechtsgefühl auf die Frage nach den inneren Motiven des
geltenden Rechtes stoßen, und dann wird man, wie die «Pensées»

sagen, «es so schwach und so leicht finden^ daß man sich nur
wundern kann, wie ein Jahrhundert es mit so viel Pomp und
Ehrfurcht überhäufen konnte». Die Erschütterung der
bestehenden Ordnung ist damit unvermeidlich. Denn «die Kunst zu
frondieren, die Staaten umzustürzen, beruht ja gerade darin,
die überkommenen Gewohnheiten zum Schwanken zu bringen,
indem man bis zu ihrem Ursprung vordringt, um dergestalt
ihren Mangel an Autorität und Gerechtigkeit zu beweisen. Man
muß — so wird es dann heißen — zu den fundamentalen und
ursprünglichen Gesetzen des Staates zurückkehren, die eine
ungerechte Gewohnheit verdorben hat».54 Allein, da gerade
wird der Mensch seine bittersten Enttäuschungen erleben. Was
soll denn unser ohnmächtiges, im Grunde nur kritisch-zersetzendes

Rechtsgefühl mit seiner Berufung auf das ideale Recht,
das es doch nie finden kann? Dies ist nur, meint Pascal, «ein
sicheres Spiel, um alles zu verderben; auf diese Waage gelegt,
wird nichts gerecht sein».55 Auch die andere Ordnung, die sich
schließlich aus den revolutionären Wirren erheben mag, wird
sich nicht durch die Macht des neuen Rechtes, sondern durch
das Recht der neuen Macht behaupten, die auch wieder darnach
trachten muß, die willkürlich gewandelten Machtverhältnisse
andauern zu lassen, damit sie zu einer neuen politischen
Gewöhnung führen und so den Schein der Objektivität und
Rechtlichkeit erzeugen können. Dies aber zeigt nur an, daß wieder
das Recht der Macht zu Kräften kommen und lediglich das alte
angemaßte Recht durch ein neues, nicht minder angemaßtes aus
dem Feld geschlagen werden wird. In dieser verhängnisvollen
Dialektik sieht Pascal das innere Unrecht der Revolution. «Von
daher stammt das Unrecht der Fronde 5e, die ihr angemaßtes
Recht gegen die Macht erhoben hat.» 37

54 Str. III, S. 143 (Br.Frg. 294).
53 Str. III, S. 143 (Br.Frg. 294).
56 Pascal faßt hier die Erhebung des Hochadels und der Parlamente

gegen den Absolutismus Mazarins im Frankreich Ludwigs XIV. ins Auge,
die 1648—1653, also in seinen Tagen, zum Bürgerkriege führte.

57 Br. Frg. 878 (fehlt hei Strowski). — Vgl. die zutreffende Bemerkung
Fortunat Strowskis, La sagesse française, Paris 1925, S. 282 f. zu einer



A. Rich, Pascals Gedanken über Macht und Recht 221

Unsere Frage, wo Pascal im großen Widerstreit zwischen
absolutistischer Staatsraison und naturrechtlichem Staatsgedanken

stehe, hat nun, wie ich hoffe, ihre Beantwortung gefunden.

Er steht weder hier noch dort. Es geht ihm auch nicht darum,

für die eine oder andere Theorie von Macht und Recht Partei

zu nehmen. Vielmehr spielt er beide gegeneinander aus in
«unaufhörlicher Umkehr vom Für zum Wider», wie ein wenig
beachtetes, aber aufschlußreiches Bruchstück der «Pensées»
sagt.58 Beide Theorien haben sich erhoben auf dem Boden der
autonom sein wollenden Vernunft, beide haben gegeneinander
recht, aber mehr noch unrecht, und beide treiben in ihrem
dialektischen Wider- und Ineinander ein grausames Spiel mit dem
Menschen, ein Spiel, das ihn der Gewalt der «trügerischen
Mächte» überliefert. Welch beklemmendes Verhängnis! Der
autonome, auf sich selbst gestellte Mensch verfällt einer seiner
wahren Natur unwürdigen Heteronomie. Das vor allem will
Pascal mit seinen Gedanken über Macht und Recht aufdecken.
Es geht ihm keineswegs, zumindest nicht primär, um die
Begründung einer eigenen politischen Theorie. Wenn wir seine
Gedanken auf diese Art verstehen, dann freilich erzeugen sie
ein geradezu ungeheuerliches Bild.59 Aber Pascal will das

ähnlichen Stelle: «Pascal combat ici la révolution dans un esprit
révolutionnaire.» 58 Str. III, S. 108 (Br. Frg. 328).

59 So charakterisiert Morris Bishop, Pascal, Berlin 1938, S. 448, die

«Sozialphilosophie» der «Pensées» als «realistisch, desillusioniert, zynisch
und sogar machiavellistisch». Auch Emil Lerch, a. a. 0., S. 360, redet von
einer «fast machiavellistischen Auffassung der Politik bei Pascal», die
ihren eigenen Gesetzen überlassen bleibe (S. 364). Erich Auerbach, Ueber
Pascals politische Theorie, in: Vier Untersuchungen zur Geschichte der
französischen Bildung, Bern 1951, S. 72, stellt fest, daß Pascals Gedanken
den Theoretikern der Staatsraison «sehr nahe» stehen, «insbesondere
seinem Zeitgenossen Thomas Hobbes». Und Emile Baudin, La philosophie de

Pascal, II/2, Neuchâtel 1947, S. 28, bemerkt: «On voit maintenant pourquoi
et comment Pascal, soucieux d'éviter l'anarchie et l'esprit révolutionnaire,
qui découlent directement du pyrrhonisme moral libertiniste, en vient à

professer un conservatisme social et politique rigide et étroit à souhait,
prêt à maintenir et à canoniser tout statu quo quel qu'il soit.» Es darf jedoch
nie vergessen werden, daß hinter der bedingten Bejahung der faktischen
Machtverhältnisse (als die Form, in der sich Gottes Gericht am autonom
sein wollenden Menschen vollzieht) deren unbedingte Verneinung steht
(weil sie eben aus der Sünde stammen und daher urböse sind). Das sieht
in aller Schärfe Erich Auerbach, a. a. 0„ S. 72, wenn er betont, daß Pascal



222 A. Rich, Pascals Gedanken über Macht und Recht

nicht. Er will dem Menschen die Augen öffnen für die
Sinnlosigkeit seiner vernünftigen und die Yernünftigkeit seiner
sinnlosen politischen Institutionen und Gesetze, Handlungen undGe-
danken, damit er sieh selber als ein Mensch des Widerspruchs

zwar mit Hobbes die Rechtmäßigkeit des Machtstaates behauptete, aber
doch weit tiefer und eindringlicher zu erkennen gäbe, daß diese
«Rechtmäßigkeit» böse sei.

60 Zwar scheint Pascal gelegentlich so etwas wie eine eigene politische
Theorie zu entwickeln, -die sich weder in den Rahmen der absolutistischen
Staatsraison noch in denjenigen der Naturrechtslehre fügt. Am greifbarsten
tritt dies in den «Trois discours sur la condition des grands» (Str. III,
S. 112—118) hervor, die an den jungen Prinzen von Luynes gerichtet sind.
Darnach hat der Fürst, weil er die überlieferten Privilegien im Grunde
dem Zufall, und nicht einem Naturrecht dankt (Str. III, S. 144), seine
Machtstellung einzugrenzen (vgl. Str. III, S. 100/Br. Frg. 332) und sie in den
Dienst der Bedürfnisbefriedigung seiner Untertanen zu stellen. Indem er
so der Konkupiszenz der breiten Massen seiner Untertanen entgegenkommt,
wird für diese die Konkupiszenz der Herrenschicht erträglich, d. h. sie
erhält einen Anschein von Gerechtigkeit. Darum gibt Pascal dem jungen
Prinzen den bezeichnenden Rat: «Maßen Sie sich also nicht an, Ihre Untertanen

gewalttätig zu beherrschen oder sie hart zu behandeln. Befriedigen
Sie ihre gerechten Wünsche; lindern Sie ihre Nöte; machen Sie sich ein
Vergnügen daraus, wohltätig zu sein; helfen Sie ihnen, soweit es in Ihrer
Macht steht, und Sie werden in Wahrheit als ein König der Begehrlichkeit
handeln.» (Str. III, S. 118.)

Verzichtet dergestalt der Fürst auf eine optimale Ausnutzung seiner
Machtmöglichkeiten und der Untertan auf eine maximale Gerechtigkeitsforderung

im Sinne einer gegenseitigen Abstimmung der verschiedenen
egoistischen Interessen, so wäre eine Politik der Mitte möglich, die man
heute etwa «Solidarismus» nennt. Sie steht Pascal offenbar vor Augen,
wenn er sagt: «Man hat auf die Konkupiszenz wunderbare Regeln der
Ordnung, der Moral und der Gerechtigkeit gegründet» (Str. III, S. 99/Br. Frg.
452). Aber man ginge völlig fehl, wollte man in dieser Politik der Mitte
Pascals Lösung des Mach't-Recht-Problems erblicken. Sie ist zwar das Beste,
was sich praktisch noch erreichen läßt, und stimmt insofern mit der menschlichen

Natur überein, als die Mitte verlassen, die Menschlichkeit verlassen
heißt (Br. Frg. 378), aber sie ist desungeachtet, weil von der Konkupiszenz
abgeleitet, im Kerne schon verdorben. Mit dem Solidarismus, der «die
Begehrlichkeit ausgenützt» hat, «um sie dem öffentlichen Wohle dienstbar
zu machen», «täuscht man nur ein falsches Bild der Liebe vor, denn im
Grunde ist das nur Haß» (Str. III, S. 99/Br. Frg. 451), «im Grunde ist dieser

verächtliche Bodensatz des Menschen, dieses figmentum malum, nur
überdeckt, nicht beseitigt» (Str. III, S. 99/Br. Frg. 453). Der an der
haßgeladenen Konkupiszenz haftende Wille zur Macht wie auch das ihr nicht
minder zugehörende utopische Gerechtigkeitsgefühl werden immer wieder



A. Rich, Pascals Gedanken übet Macht und Recht 223

erkenne.61 Und er will ihm zeigen, daß diese Widersprüche alle
Wirkungen sind, die auf einen verborgenen Grund hindeuten.
Nicht zufällig trägt eine ganze Reihe von Fragmenten, die für
unser Thema von Bedeutung sind, das Kennwort «Raison des
effets».02 Alles hat seinen Grund. Auch die Tatsache, daß die
absolutistische Machtgläubigkeit und die Naturrechtsidee sich
gegenseitig erzeugen und gegenseitig widerlegen, so daß die
menschliche Gesellschaft weder hier noch dort zur Ruhe kommen

kann. Der Grund liegt nach Pascal in der unaufhebbaren
Gebundenheit des Menschen an den lebendigen Gott, die ihn in
eine Existenz des Widerspruchs, der Krisis, des Gerichtes stürzen

muß, wenn er sich von ihm lösen will. Er kommt dann doch
nicht los von Gott und seiner Welt der Gerechtigkeit. Er muß
dann doch die verlorene Gerechtigkeit suchen bis zum Irrsinn,
ohne ihrer je habhaft werden zu können, weil sie ja nicht in
ihm selber liegt; nicht in seiner Natur, denn die ist verdorben,
nicht in seiner Macht, denn die ist böse, und nicht in seiner
Vernunft, denn die läßt die konträrsten Möglichkeiten zu. Die
Gerechtigkeit, jetzt als inhaltlich bestimmtes, reales Recht
verstanden, steht überhaupt nicht mehr in der Verfügbarkeit des
Menschen. Das ist die «pensée de derrière la tête», die sich

hinaufbrechen und die Politik der Mitte ruinieren. Modern ausgedrückt: Der
Solidarismus ist keine Alternative zu Marx und Nietzsche. Darum ist er
auch nicht das letzte Wort Pascals in der Problematik von Recht und Macht
(wie Peter Schneider in seinem Vortrag anzunehmen scheint). Die «Drei
Abhandlungen über den Stand der großen Herren» münden vielmehr in die
Mahnung aus : «Was ich Ihnen (mit der Empfehlung einer Politik der Mitte)
sagë, reicht nicht sehr weit, und wenn Sie es dabei bewenden lassen, werden
Sie unfehlbar zugrunde gehen Man muß die Begehrlichkeit und ihr
Königreich verachten und nach jenem Königreich der Liebe streben, in dem
alle Untertanen nur nach der Liebe trachten, und nur die Güter der Liebe
begehren» (Str. III, S. 118). Springt damit nicht in die Augen, daß es Pascal
keineswegs um die Begründung einer eigenen politischen Theorie zu tun
ist, sondern mehr um den Nachweis, daß das politische Problem von Recht
und Macht außerhalb der Ordnung der Liebe Gottes die gerechte und wahre
Lösung nie finden kann?

61 Ein höchst instruktives Beispiel dieser Pascal eigenen antithetisch-
dialektischen Betrachtungsweise bietet das in Anmerkung 57 visierte, mit
den Worten: «Renversement continuel du pour au contre» anhebende Fragment.

62 Das gilt auch von dem zuletzt zitierten Fragment. Im übrigen siehe
Str. III, S. 106—110.



224 A. Rich, Pascals Gedanken über Macht und Recht

ter allen Gedanken Pascals über Recht und Macht verbirgt, und
die, wie er anzudeuten scheint, unter schweren Kämpfen in ihm
aufgebrochen ist: «Ich habe lange Zeit meines Lebens in dem
Glauben verbracht, daß es eine Gerechtigkeit gäbe; und darin
habe ich mich nicht getäuscht: denn es gibt eine solche, da ja
Gott sie uns hat offenbaren wollen. Aber ich faßte es nicht so
auf, und darin habe ich mich getäuscht; denn ich glaubte, daß

unsere Gerechtigkeit wesentlich gerecht sei, und daß ich die
Möglichkeit hätte, sie zu erkennen und zu beurteilen.» 83 Wenn
auch die wahre Gerechtigkeit nicht in der freien Verfügbarkeit
des Menschen steht, so ist sie doch da als die in Jesus Christus
geoffenbarte Gerechtigkeit Gottes. «Deux lois» — nämlich das
Doppelgebot der Liebe (Matth. 22,37 f.) — «suffisent pour
régler la politique chrétienne, mieux que toutes les lois
politiques.»

64 Und so münden die Gedanken Pascals über Recht und
Macht ein in die unvergängliche Weisung des Evangeliums:
Suchet vielmehr das Reich Gottes und seine Gerechtigkeit.

Schaffhausen. Arthur Rieh.

Rezensionen.
Ewald Roellenbleck, Magna Mater im Alten Testament, eine

psychoanalytische Untersuchung, Darmstadt, Ciaassen &
Roether, 1949, 190 S., DM 6.50.

Der Verfasser, Arzt und Anhänger der Tiefenpsychologie
von Freud und Jung, geht davon aus, daß die allgemeine
religionsgeschichtliche Regel, nach der neben dem männlichen Gott
eine weibliche Gestalt, steht, die gewissen elementaren
Funktionen der menschlichen Psyche entsprechende Muttergottheit,
nur zwei Ausnahmen kennt: den Islam und die Religion des

AT. Im ersteren Fall erklärt er es aus einem frühen Bruch in
der Persönlichkeit Mohammeds. Ebenso muß es im zweiten
seine besonderen Gründe haben, wo die ganze Umwelt wie das
vorisraelitische Kanaan die Magna Mater gekannt hat. Auch
im AT selber findet man ihre Spuren, und dank der
Tiefenpsychologie sogar sehr viel öfter, als man bisher annehmen

83 Str. III, S. 158 (Br. Frg. 375). 64 Str. III, S. 98 (Br. Frg. 484).


	Pascals Gedanken über Macht und Recht

