Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 8 (1952)

Heft: 3

Artikel: Pascals Gedanken tiber Macht und Recht
Autor: Rich, Arthur

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877511

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877511
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

A. Rich, Pascals Gedanken iiber Macht und Recht 205

Wihrend der letzten Jahre habe ich von dem Leben anderer
Kirchen von innen heraus viel kennengelernt; und je mehr ich
von anderen kennengelernt habe, desto klarer wurde es mir,
welch ein grofes Erbe ich in der Kirche habe, der ich angehére.
Oft éirgere ich mich dariiber, dafl sie den Reichtum, der ihr ge-
hort, so schlecht anwendet; aber die Unfihigkeit, ihn richtig
anzuwenden, éndert nichts an der Existenz des Reichtums. Es
scheint mir, dal keine christliche Kirche wirklich sehr viel
Aehnlichkeit mit Jesus Christus hat oder auch nur annihernd
so ist, wie Er seine Kirche haben will. Ich glaube aber, daf}
meine eigene Kirche mehr von den fiir das Leben der Kirche
als Leib Christi notwendigen Dingen hat als irgendeine andere.
Ich halte es fiir unmdoglich, dafl ich ihr jemals eine andere vor-
ziehen konnte.

Genf. Stephen Neill.

Pascals Gedanken iiber Macht und Recht.

Antrittsvorlesung an der Universitit Zirich
am 12. Januar 1952.

Das 17. Jahrhundert, in welchem Pascal lebte, hat auf der
politischen Ebene den folgenschweren Gegensatz zwischen der
absolutistischen und naturrechtlichen Staatstheorie heraufge-
fithrt. Es handelt sich, kurz gesagt, um zwei miteinander ri-
valisierende, bei den einzelnen Schriftstellern in mannigfachen
Verbindungen und Kreuzungen auftretende Systeme, welche die
erlahmte mittelalterliche Staats- und Rechtsidee ablésten. Das
Grundproblem, um das es hierbei ging, war die Frage nach
dem Verhiltnis von Recht und Macht. Steht der héchste Macht-
triger im Staate iiber dem Recht, oder steht er unter ihm?
Das katholische Mittelalter hat im allgemeinen diese Frage zu-
gleich bejaht und zugleich verneint. s vermochte dies durch
die herkémmliche Unterscheidung zwischen natiirlichem und
positivem Recht. Das Naturrecht ist das von Gott der mensch-
lichen Vernunft zum Zweck der gesellschaftlichen Lebensge-
staltung eingepflanzte Rechtsgefiihl *, dessen eigentlicher In-

1 Otto Gierke, Johannes Althusius und die Entwicklung der naturrecht-
lichen Staatstheorien, 2. Aufl.,, Breslau 1902, S.273.



206 A. Rich, Pascals Gedanken iiber Macht und Recht

halt — wie schon im aristotelisch-stoischen Naturrecht — durch
das Prinzip «suum cuique» bestimmt wird.* Aus diesem Satz,
dal jedem das Seine zu geben sei, ist nun, mit Riicksicht auf die
verderbte Natur des Menschen, das sogenannte «ius gentium»
abzuleiten, ndmlich das bei allen Viélkern anerkannte Recht.?
Derart entstehen Folgesitze, wie etwa, dall niemand Unrecht
zuzufiigen sei*, die ebenfalls von den konstituierten Gewalten
nicht gesetzt, sondern nur angenommen sind und darum einen
Anteil an der Unantastbarkeit und Unabénderlichkeit des Na-
turrechtes haben. ®* Dieses «ius gentiumy ist die Grundlage des
positiven, in Staat und Gesellschaft faktisch geltenden Rechtes,
sei es, dafl es von den berufenen Gewalten zum Gesetz erhoben
wird, oder sei es, dall es durch das «ius civiley in Anwendung
auf die konkreten Einzelfille nihere Bestimmungen erleidet. ®
So unterscheidet das Mittelalter zwischen zwei Arten von Recht,
zwischen dem unwandelbaren vor-, auller- und iiberstaatlichen
Recht und dem an diesem orientierten, jedoch erst von den ord-
nungsgeméiflen Gewalten in Geltung gesetzten, und damit wan-
delbaren positiven Recht.” Insofern nun das positive Recht in
Frage steht, gilt im Mittelalter — freilich nicht unangefochten
— der alte rémische Grundsatz, dafl der Fiirst von den Gesetzen
frei sei (Princeps legibus solutus est) ®, d.h. in souverédner
Macht iiber ihnen stehe. Soweit es sich aber um das Naturrecht
handelt, ist auch der Fiirst gebunden, steht die Macht unter der
hoheren Autoritit des Rechtes. Und daraus resultiert, daf} alles,
was den ewigen und unzerstérbaren Prinzipien des Naturrech-
tes widerspreche, vollkommen nichtig sei und niemanden
binde. ®

Dergestalt blieb nach der allgemeinen Ansicht des Mittel-
alters die hochste Gewalt des Staates, trotz ihrer Erhebung
iiber das positive Recht, in objektiven Rechtsschranken gebun-
den, deren Millachtung ein Widerstandsrecht gegen die «tyran-
nischy gewordene Obrigkeit begriindete.'® Diese Rechts-

? Emil Brunner, Das Gebot und die Ordnungen, 2. Aufl.,, Tiibingen 1933,
S. 605. 3 Otto Gierke, a. a. 0., S. 273,

* Viktor Cathrein, Recht, Naturrecht und positives Recht, 2. Aufl., Frei-
burg i. Br. 1909, S. 204, 5 Otto Gierke, a.a. 0., S.273.

¢ Viktor Cathrein, a. a. O., S. 204 {. 7 Vgl. Otto Gierke, a. a. 0., 8. 272

¥ Otto Gierke, a. a. 0., S. 266. ? Otto Gierke, a.a.O., S.272.

1o Ernst Cassirer, Vom Mythus des Staates, Ziirich 1949, S. 139 {



A. Rich, Pascals Gedanken iiber Macht und Recht 207

schranke war im natiirlichen Recht, genauer im ewigen Ord-
nungswillen des Schopfers selbst verankert, also letzten Endes
eine transzendente, wenn auch der Vernunft des Menschen zu-
gingliche und dessen Leben in Staat und Gesellschaft bestim-
mende Macht.

Mit dem Schwund der Ueberzeugungskraft der mittelalter-
lich-katholischen Naturrechtslehre wurde die absolutistische
Staatsidee zu einer fast logischen Konsequenz. Féllt das den
Fiirsten verpflichtende vor-, auller- und iiberstaatliche Recht,
dann ist er ja in einem absoluten Sinne vom Gesetz frei, dann
liegt das ganze Recht in seiner Hand. Machiavelli hat die Ge-
stalt des nach omnipotenter Machtfiille strebenden Fiirsten nicht
erst geschaffen, sondern nur entdeckt. ** Er sah am Phéinomen
der italienischen Signorie, am reinen Gewaltmenschen vom Stile
eines Cesare Borgia, dal dem angeblichen Naturrecht in der
politischen Sphére keine faktische Wirksamkeit zukomme,
wohl aber der realen Macht. ** Die politische Praxis geht also
der theoretischen Begriindung der absolutistischen Staatstheo-
rie durchaus voran. Sie hat erst bei Thomas Hobbes ihre voll-
endete Gestalt gefunden und verrit sich insofern als eine Schop-
fung der anhebenden Aufkldrung, als sie ausgeht vom Prinzip
der Autonomie der menschlichen Vernunft. Der Mensch, im
Naturzustand durch den Krieg aller gegen alle bedroht, unter-
wirft sich kraft eines unaufléslichen Vertrages, in welchem er
vollig auf seine Souverdnititsrechte verzichtet, verniinftiger-
weise einem Herrscher, damit dieser, ausgestattet mit monopo-
listischer Gewalt, die Anarchie des Naturzustandes iiberwinde.
Hierin liegt nach Hobbes das logische Prinzip des Staates. Fiir
ihn gibt es darum keine Individuen mehr als politisch unab-
hidngige Wesen. Ihre eigene urspriingliche Souveranitiat ist
ginzlich aufgegangen in der absoluten Souveridnitit des Herr-
schers bzw. seines legitimen Nachfolgers. Dieser gebietet un-
umschrinkt, durch kein Recht iiber und aufler ihm gebunden. 2

11 Siehe Werner Kaegi, Historische Meditationen, Ziirich 1942, S.93 f.

12 Zu Machiavellis Beurteilung der Macht, die durchaus nicht einfach
dem entspricht, was man gemeinhin unter Machiavellismus versteht, sei,
neben Werner Kaegi, auf die aufschlufireiche Studie von Leonhard v.
Muralt, Machiavellis Staatsgedanke, Basel 1945, hingewiesen.

13 Ernst Cassirer, a.a. 0., S. 229,



208 A. Rich, Pascals Gedanken iiber Macht und Recht

Das aber bedeutet Legalisierung der iiber die Begriffe Recht
und Unrecht souverin entscheidenden Staatsgewalt.

Gegen die absolutistische Staatsidee, deren extreme Zuspit-
zung durch Thomas Hobbes schon im eigenen Lager auf starke
Widerstinde stief, erhebt sich, angeregt durch den Neostoizis-
mus des 16. Jahrhunderts, die neue naturrechtliche Staatstheo-
rie. Sie erinnert in formaler Hinsicht durchaus an die katho-
lisch-mittelalterliche Losung. Auch sie ordnet im allgemeinen
die oberste Staatsgewalt dem positiven Rechte iiber und erklért
sie im Blick auf das Naturrecht, dem gleichfalls der Charakter
eines wahren, duberlich verpflichtenden Rechtsgesetzes zu-
kommt, als gebunden. ** Allein, die neue Naturrechtslehre ver-
einigt sich, wenigstens in ihren dominierenden Vertretern, mit
der autonomen Geisteshaltung der Aufkldrung, wie sie uns be-
reits bei Thomas Hobbes begegnet ist. Im Unterschied zum Mit-
telalter, das die naturrechtlichen Prinzipien in den Ordnungs-
willen Gottes bindet, werden nun diese zu einem in sich selber
stehenden, der Vernunft unmittelbar evidenten Recht. Schon
Hugo Grotius, der doch eher eine konservative Linie innehilt,
betont in der Kinleitung zu seinem epochalen Werk «De jure
belli et pacisy, dall sogar der Wille eines allméchtigen Wesens
die Prinzipien der Moral nicht wechseln oder die Grundrechte
abschaffen konne, durch die die natiirlichen Gesetze garantiert
seien. * So wandelt sich das ehedem im Transzendenten veran-
kerte Naturrecht zum immanenten Vernunftrecht. Die mensch-
liche Vernunft ist es, die die ewigen Prinzipien des wahren
Rechtes in sich trigt und darum auch berufen ist, die blinde
Macht zu leiten.

Dieserart hat Pascal, als Zeitgenosse eines Thomas Hobbes
und eines Hugo Grotius, auf den ehrwiirdigen Ruinen der mit-
telalterlichen Staats- und Rechtsidee zwei einander gerade ent-
gegengesetzte Theorien iiber das Verhiiltnis von Macht und
Recht aufblithen sehen, die sich beide anheischig machten, der
autonomen Vernunftnatur des Menschen zu entsprechen. Wel-
chem Lager ist nun der Verfasser der «Penséesy zuzuzihlen?
Héingt er im Grunde immer noch an der mittelalterlichen Lio-
sung des Problems, die in Thomas von Aquin ihre vollendete
Form gefunden hat und bis auf den heutigen Tag ihren gewallti-
"~ 1 QOtto Gierke, a.a. 0., S.297 ff. %5 Prolegomena see. 11,



A. Rich, Pascals Gedanken iiber Macht und Recht 209

gen Eindruck nicht verfehlt? Steht er einer der beiden neueren
politischen Theorien nahe? Oder ist er vielleicht auch in sei-
nem Denken iiber Recht und Macht ein Eigener, der sich nir-
gendswo einordnen liaft und tastend nach neuen Wegen sucht?

Wenn wir nach den Gedanken iiber Recht und Macht in Pas-
cals Schrifttum fahnden, dann fillt uns fiirs erste eine verwir-
rende Mannigfaltigkeit ins Auge.*® Im 14. Provinzialbrief be-
gegnet eine Naturrechtslehre, in der sich traditionell-katholi-
sche Elemente mit neueren Motiven mischen. Es ist dort die
Rede von den «lumiéres naturellesy, deren es bediirfe, um die
einfachsten Prinzipien der Religion und des gesunden Men-
schenverstandes zu erkennen ¥, was offensichtlich auf das «ius
naturaley und das «ius gentium» hindeutet. Im einzelnen faflt
Pascal das 6. Gebot ins Auge, das, ganz im Sinne der alten wie
auch der neuen Naturrechtslehre, «den Menschen zu allen Zei-
ten auferlegty und durch das Evangelium nur bestéitigt worden
sei.®* So gibt es «Prinzipien der Ruhe und der o6ffentlichen
Sicherheit, wie sie zu allen Zeiten und an allen Orten empfan-
gen wurden und auf denen alle Gesetzgeber der Welt, die heili-

16 Ueber diesen Fragenkomplex sind mir folgende Arbeiten aus jiing-
ster Zeit zugiinglich geworden: Emil Lerch, Pascals <«Gedanken» iiber
Recht und Gerechtigkeit, Zeitschrift fiir Schweizerisches Recht, Basel 1942,
Bd. 61, Heft 1, S. 339—364; Peter Schneider, Pascal und das Naturrecht, Ar-
chiv fiir Rechts- und Sozialphilosophie, XXXIX/1, 1950; Erich Auerbach,
Ueber Pascals politische Theorie, in: Vier Untersuchungen zur Geschichte
der franzosischen Bildung, Bern 1951. — An Literatur sei ferner noch ge-
nannt: Karl Bornhausen, Die Ethik Pascals, 1907, S. 42—55; Fortunat
Strowski, La sagesse francaise, Paris 1925, S. 280—286; Ders., Les Pensées
de Pascal (Etude et analyse), Paris (Erscheinungsjahr nicht genannt),
S. 185—198; Léon Brunschvicg, Pascal, Paris 1932, S. 52—53; Ders., Des-
cartes et Pascal, Lecteurs de Montaigne, Neuchatel 1941, §S.144—147;
Jacques Chevalier, Paris 1932, S.158—160 und 232—245; Romano Guardini,
Christliches BewulBtsein, Leipzig 1935, S.81, Anmerk. 85, 131 f., 139—154;
Morris Bishop, Pascal, Berlin 1938, S.443—448; Theophil Spoerri, La méthode
dialectique dans les Pensées de Pascal, Suisse contemporaine, Sept. 1947,
S. 770; Emile Baudin, La philosophie de Pascal, Neuchatel 1947, I1/2, 8.7—73;
Ewald Wasmuth, Die Philosophie Pascals, Heidelberg 1949, S.246—255;
Henri Lefébvre, Pascal, Paris 1949, I, S.31—33.

17 Str. (ich zitiere Pascal nach der dreibiindigen Gesamtausgabe For-
tunat Strowskis und fiige den auf die «Pensées» sich beziehenden Stellen-
nachweisen in Klammern noch die Nummer des entsprechenden Fragmentes
in den gebriduchlicheren Ausgaben Brunschvicgs bei) 11, S. 151.

18 Str. IT, S. 151,

14



210 A. Rich, Pascals Gedanken iiber Macht und Recht

gen wie die profanen, ihre Gesetze» — ndmlich das positive
Recht — «begriindet habeny. ** Ist damit nicht klar geworden,
daB die «Lettres provinciales» das geltende Recht in Staat und
Gesellschaft vom natiirlichen Recht herleiten, also keineswegs
nur als blofie Setzung der Staatsgewalt verstehen? 2

Noch auf einen anderen Punkt haben wir in diesem Zu-
sammenhang unser Augenmerk zu richten. Pascal wuflite immer,
dafl Recht und Macht, so grundverschieden sie ihrem Wesen
nach auch sind, ohne einander nicht bestehen kénnen. «La jus-
tice sans la force est impuissante; la force sans la justice est
tyrannique.» ** Deshalb hat Gott, der Recht und Macht in sich
vereinigt #*, die Fiirsten und Republiken mit dem Mandat der
Strafgewalt betraut, damit sie, wie Rom. 13 sagt, im Dienste
Gottes Riécher seien zur Strafe iiber die, die Boses tun.?* Es
ist aber auffallend, dafl Pascal gerade hier von «D&moneny
redet, «die ohnmiichtig sind zum Guten und méchtig nur zum
Boseny. ** Die irdischen Machttrager stehen gerade als Manda-
tire Gottes immer in Gefahr, von der Ddmonie der Macht ver-
fithrt zu werden, d. h. Macht an sich zu wollen und nicht Macht
im Dienst des Rechtes. Denn sie sind nie Gott; sie bleiben im-
mer Menschen. ?® Und so darf denn Macht und Recht auch nie
in einer Hand vereinigt sein. Die Macht ist nur gerecht und das
Recht nur michtig, wenn beide Gewalten getrennt, aber zum
selben Zweck arbeiten. Darauf sind iibrigens nach den «Lettres
provincialesy die Fiirsten selbst gestofen, haben sie doch in

10 Str. II, S. 153,

20 Ich halte die Behauptung Emil Lerchs, Pascals «Gedankeny iiber
Recht und Gerechtigkeit, Zeitschrift fiir Schweiz. Recht, 1942, Bd. 61,
Heft 1, S.347, Pascal sei von den <naturrechtlichen Lehren seiner Zeit,
eines Hugo Grotius etwa, vollig unberiihrt> geblieben, aus diesen und den
nachfolgenden Griinden als unhaltbar. Die Naturrechtlehre der «Lettres
provincialesy wird von Peter Schneider, Pascal und das Naturrecht, Archiv
fiir Rechts- und Sozialphilosophie, XXXIX/1, 1950, sehr klar herausgearbei-

tet. 2 Str. III, S.102 (Br. Frg. 298).
22 Str. IT, S.152: ... «Dieu, qui est impuissant pour faire le mal, et
tout-puissant pour faire le bien» ete. ... «Dieu étant la justice et la sagesse

méme, il peut faire mourir sur-le-champ qui lui plait, et en la maniére
qu’il lui plait, car, outre qu’il est le maitre souverain de la vie des hommes,
il est sans doute qu’il ne la leur 6te jamais, ni sans cause, ni sang connais-
sance, puisqu’il est aussi incapable d’injustice que d’erreur.»

2 Str. 11, S. 152. 2 Str. I1, S. 152, 2 Str. 11, S. 153.



A. Rich, Pascals Gedanken iiber Macht und Recht 211

ihren Staaten Richter eingesetzt, denen sie die Macht der Recht-
sprechung iibertrugen, damit die Gewalt, die ihnen Gott ge-
geben, nur dem Zwecke diene, zu dem sie ihnen einst verliehen
wurde. *¢

Diese Gedankenreihe, aus der unverkennbar der rechts-
staatliche Geist der Neuzeit spricht, ist getragen vom optimisti-
schen Glauben an die Macht des Rechtes. Der Souverin muld
sich der Autoritit des Rechtes beugen, sei es, daB er in ihm den
gebieterischen Willen Gottes ehrt oder das ihn verpflichtende
Gebot der objektiven Vernunft vernimmt, was hier Pascal offen-
l1afit. In beiden Féllen hat das Recht Gewalt iiber die Macht und
ihre Tréager. Von diesem Glauben, ohne den jede Naturrechts-
lehre zu einem bloBen Postulat verblafi, ist Pascal in den «Let-
tres provinciales» beseelt, aber — nicht unangefochten, sondern
in vielsagender Gebrochenheit. «...la violence et la vérité ne
peuvent rien I'une sur l'autrey, klagt er resigniert am Schluf}
des 12. Briefes. ** Die Macht des Rechtes, die allein in seiner
Wahrheit liegt, vermag doch nichts iiber die faktische Gewalt,
denn Macht und Recht geh6ren unendlich geschiedenen Wirk-
lichkeiten an. Mit dieser pessimistischen Feststellung steht
plotzlich ein ganz anderer Pascal vor unseren Augen.

Gehen wir von den «Lettres provincialesy zu den «Pen-
séesy iiber, so werden wir zu unserer Ueberraschung gleich
gewahr, dafl hier der andere Pascal dominiert. In relativer
Héufung finden sich Fragmente, die zum Ausdruck bringen,
dall nicht das Recht die Macht, sondern die Macht das Recht
bestimme. *®* Greifen wir unter den vielen nur eins heraus, das
schon wegen seiner ausdriicklichen Bezugnahme auf den
Schlul der 12. Provinziale in einem engeren Zusammenhang
zu den soeben gemachten Ausfiihrungen steht: «Am besten
fahrt man mit dem Beschlull der Mehrheit, denn sie ist sichtbar
und hat die Macht, sich Gehorsam zu verschaffen; doch das ist
die Meinung der weniger Kinsichtigen. Héitte man es vermocht,
man wiirde die Macht in die Hénde der Gerechtigkeit gelegt
haben, aber da man die Gewalt nicht handhaben kann, wie man
will, sie ist eben massiver Art, wihrend die Gerechtigkeit gei-

26 Str. I1, S.153. 27 Str. II, S.137.

28 Qtr. I11, S.99 (Br. Frg.393); S.102 (Br.Frg.299); S.103 (Br. Frg.
297). Ferner die nur bei Brunschvicg enthaltenen Frg. 312 u. 878.

14%



212 A. Rich, Pascals Gedanken iiber Macht und Recht

stig ist, hat man das Recht in die Hinde der Macht gelegt, und
so nennt man gerecht, was man gezwungenermaflen befolgen
mub. «De la vient le droit de ’épée; car I’épée donne un véritable
droit.» ** Also: es ist die Macht, die das Recht, und zwar das
wirkliche, effektive Recht erzeugt, wie man vom Kontext her
das Adjectivum «¢véritables iibersetzen muB. ** Wo bleibt hier
der Gedanke von jenem anderen Recht, das keine Macht der
Welt gesetzt hat, weil es da war, bevor Menschen das Schwert
getragen haben? Er ist giéinzlich noch nicht verklungen; er gibt
sich im Kennwort des zitierten Fragmentes zu erkennen, das
den Offizien Ciceros entnommen ist: «Summum ius, summa in-
iuria.» Was heillt das anderes, als dafl das «hodchste Rechty,
das der Macht entspringt, zugleich das héchste Unrecht ist,
ein Urteil, welches auf eine das blof effektive, positive Recht
transzendierende Wirklichkeit des wahren Rechtes deutet. Und
diese Wirklichkeit des wahren Rechtes scheint Pascal zu be-
zeugen, wenn er unser Fragment mit dem geheimnisvollen Hin-
weis enden laBt: «<Il n’en est pas de méme dans 1'église; car il
y a une justice véritable, et nulle violence.» So reden auch die
«Penséesy von einer «justice véritabley, die dem «véritable
droity de I'épée gegeniibersteht; und es ist dies nicht die einzige
Stelle, die von ihr spricht.?* Sogar mitten in dem beriihmten
Fragment 294, das in fast zynischer Weise das faktische, durch
Macht und Gewohnheit gesetzte Recht als das einzige Recht
erklirt, findet sich, einem erratischen Blocke gleich, der Satz:
«Il y a sans doute des lois naturelles.» s gibt demnach ein
ewiges, dem bloR faktischen entgegengesetztes, wahrhaftiges
Recht. Aber, so wird Pascal sagen: «Wir haben nichts mehr
davon: wenn wir es noch hitten, hielten wir es nicht fiir eine
Regel der Gerechtigkeit, dal man den Sitten des Landes folgen
soll.» Und er endet dieses Diktum mit einem Wort voll abgriin-
digen Pessimismus: «Darum ist man auf die Macht verfallen,
weil man das Gerechte nicht finden konnte.» **

# Br. Frg. 878. .

3 T.a Fontaine Fabl. VIII, 11 gebraucht die Wendung «véritable ami»
im Sinn von «ami effectify. Siehe Littré IV, S.2456. Auch Ewald Wasmuth
iibersetzt «wirklichesy (im Gegensatz zu «wahres») Recht.

3 Siehe vor allem Str.III, S.158 (Br. Frg. 375).

3 Str. IT1, 8.103 (Br. Frg. 258).



A. Rich, Pascals Gedanken iiber Macht und Recht 213

Was hat nun dieser verwirrende, gleichsam einen doppelten
Pascal verratende Tatbestand zu bedeuten? Ist er einfach der
Ausdruck einer inneren Entwicklung, die den ungewdéhnlichen
Geist von der traditionellen Naturrechtslehre iiber ihre durch
das Aufklirungsdenken modifizierte Gestalt zu einer in die
Nihe der absolutistischen Auffassung von Recht und Macht
hintreibenden Skepsis gefiihrt haben mochte? Dafl hier auch
eine Entwicklung vorliegt, 148t sich nicht bestreiten; sie wird
iibrigens von den Quellen direkt belegt.** Der Pascal der
«Lettres provincialesy ist tatséchlich nicht eins mit dem Pascal
der «Pensées». Jener glaubte noch, «que notre justice était
essentiellement juste, et que j'avais de quoi la connaitrey, dieser
nicht mehr. Aber man darf dariiber nie vergessen, dafl der «dop-
pelte> Pascal hier wie dort begegnet, und daf} sich deshalb die
vorhin aufgedeckte Zwiespiltigkeit in seinen Gedanken iiber
Recht und Macht auch nicht auf den bequemen Nenner der Ent-
wicklung reduzieren 1dLt. Sie ist vielmehr in ihrem tieferen Ge-
halt der Ausdruck einer dialektischen Sicht der Dinge, die nur
auf dem Hintergrund des Pascalschen Menschenbildes begrif-
fen werden kann, das ich nun in seinen grébsten Ziigen zu skiz-
zieren suchen werde.

Das Menschenbild der «Pensées», auffallend dem pauli-
nisch-augustinischen Geist verpflichtet, ist beherrscht vom
Zwiespalt zweier Naturen, die einerseits unendlich geschiede-
nen Ordnungswirklichkeiten angehéren und anderseits doch
wieder in einem verborgenen Zusammenhange stehen.?® Die
«erste Natury, von Pascal als «état de la création ou de la gracey
bestimmt, zielt auf den wahren Menschen, wie er aus Gottes
Hand hervorgegangen. Die «zweite Natury dagegen, eins mit
dem «état de la corruption et de péché», meint den Menschen in

3 Str. IT1, S.158 (Br. Frg. 375). Die Stelle ist am Schlull der Studie
zitiert (63).

3 Zu Begriff und Wirklichkeit der <zwei Naturens siehe vor allem
Str. IT1, S.91 (Br. Frg. 430) = Deux natures (de I’'homme); Str.III, S.291
(Br.Frg. 344) = deux natures; Str.III, S.255 (Br.Frg.765) = deux
natures en Jésus Christ — deux états de la nature de I'homme; Str. III,
S.52 (Br. Frg. 426) = vraie nature; Str. III, S.27 (Br. Frg. 442) = vraie
nature; Str.ITI, S.157 (Br. Frg. 557) = premiére nature; Str. III, S.94
(Br. Frg. 430) = premiére nature — seconde nature; Str. ITI, S. 52 (Br. Frg.
93) = premiére nature — seconde nature.



214 A. Rich, Pascals Gedanken iiber Macht und Recht

seiner faktischen Natur, wie sie ihm nach dem Siindenfalle eig-
net. *® Der wahre, urspriingliche Mensch ist also beheimatet in
der Ordnung der Gnade oder Liebe Gottes. Ueber ihn findet
Pascal nicht Worte genug der Bewunderung und des Lobes. Er
wird gepriesen als «Ebenbild Gottes und Teilhaber seiner Gott-
lichkeity. *® «Ich habe den Menschen heilig, unschuldig, voll-
kommen erschaffen», 148t er die Weisheit Gottes in einem der
wichtigsten Fragmente der «Pensées» sagen. «Ich habe ihn mit
Licht und Erkenntnis erfiillt. Ich habe ihm meine Herrlichkeit
und meine Wunder mitgeteilt. Das Auge des Menschen er-
schaute damals die Majestiat Gottes ... Abery, so fahrt dieselbe
Stelle fort, «er hat soviel Herrlichkeit nicht ertragen konnen,
ohne in Ueberhebung zu fallen. Er hat sich zum Mittelpunkt
seiner selbst und von meiner Hilfe unabhéingig machen wollen.
Er hat sich meiner Herrschaft entzogen, und da er, durch sein
Verlangen, sein Gliick in sich selbst zu finden, sich mir gleich-
gesetzt hat, habe ich ihn ihm selbst iiberlassen... So ist jetzt
der Mensch den Tieren dhnlich geworden und so fern von mir,
dafl ihm kaum ein triibes Licht von seinem Schépfer bleibt, so
sehr sind alle seine Erkenntnisse erloschen oder verwirrt. Die
Sinne, unabhiingig von der Vernunft und hédufig Herren der
Vernunft, haben ihn auf die Jagd nach Liisten mitgerissen ...
Das ist die Existenzlage der Menschen heute. Es bleibt ihnen
etwas wie eine ohnmichtige Ahnung vom Gliick ihrer ersten
Natur, und sie sind versunken in das Elend der Erkenntnis-
blindheit und der Konkupiszenz, die ihre zweite Natur gewor-
den ist.» ¥

Diese Stelle enthilt in nuce die ganze Anthropologie der
«Penséesy. Der Mensch hat sich zum Mittelpunkt seiner selbst
gemacht und ist jetzt sich selber iiberlassen. War er als wahrer
Mensch der Ordnung der Gnade verhaftet und darum in seinem
eigentlichen Wesen «charitéy, d. h. liebender Wille, der in Frei-
heit wollte, was Gott will *®, so ist der faktische oder wirkliche

% Str. ITI, S.161. ;

3 Str. ITI, S.161 (fehlt in der Pensées-Ausgabe Brunschvicgs).

37 Str. 111, S. 94 (Br. Frg. 430).

38 Den «wahren Menschen» schildert Pascal gerne in der Bildersprache
der paulinischen Corpus-Christus-Idee (1. Kor.12), vorziiglich im herrli-
chen Fragment 483 (Str. III, S.294 f.). Der Weg zum «wahren Menscheny,



A. Rich, Pascals Gedanken iiber Macht und Recht 215

Mensch sich selbst verhaftet, eben Wille, der in autonomer Stre-
bung will, was er will, also «amor suiy oder — wie sich Pascal
ausdriickt — Konkupiszenz. Die Konkupiszenz als Inbegriff
der «Selbsthorigkeity bedeutet den schlechthinnigen Gegensatz
zur «charitéy> als Inbegriff der «Gottzugehorigkeity. Durch
seine Emanzipation vom «ordre de charitéy hat der Mensch mit
seiner Gottzugehorigkeit auch seine Gottebenbildlichkeit ver-
loren. Er ist mit einem Wort dem Tiere gleich geworden. *

Es versteht sich, dall Pascal mit dieser, in ihrer Radikalitét
unerhérten Konsequenz den Rahmen der traditionell-katholi-
schen Anthropologie verlassen hat. Diese unterscheidet schon
seit Irendus zwischen Natur und Uebernatur in der ursténd-
lichen Existenz des Menschen. Die Uebernatur betrifft seine
Gottihnlichkeit (similitudo), zu der er nur kraft einer iiberna-
tiirlichen gottlichen Gnadengabe fihig ist, die eigentliche Natur
dagegen liegt in seiner Gottebenbildlichkeit (imago) begriindet,
die die unverlierbare Humanitit des Menschen birgt. Der Siin-
denfall hat nach katholischer Auffassung wohl zum Verlust der
Uebernatur des Menschen gefiihrt, ihn aber nicht seiner huma-
nen Natur beraubt, der das «ius naturaley als unbewulit wir-
kende Ordnungskraft des sozialen Liebens eigen ist, wie die Ver-
nunfts- und Willenskrifte derselben einsichtig und untertan zu
werden. Wenn auch durch die Stérung der Siinde das humanum
des Menschen mehr oder weniger geschwiicht ist — wobei die-
sem Mehr oder Weniger selbstredend ein weiter Spielraum zu-
kommen kann, man denke an die Kontroversen zwischen den
Semipelagianern und Augustinern —, so ldft sich doch im Auf-
bau des sozialen Lebens immer an es ankniipfen als an die
Quelle des wahren Rechtes. Und das eben kann der spiitere Pas-
cal nicht mehr. Der Mensch hat in seiner Sicht der Dinge durch
die Uremanzipation von Gott seine wahre menschliche Natur
verloren, und zwar in einem restlosen Sinne. «Die Natur des
Menschen ist ginzlich Natur, gdnzlich Tiery, 148t er sich ver-
nehmen. *® Nicht nur seine physische, auch seine geistig-ver-

der als «vouloir ce que Dieu veut» beschrieben wird, liegt nicht mehr in
der eigenen Méglichkeit des faktischen Menschen. Allein Christus, selbst
der wahre Mensch, fiihrt zu ihm (Str. ITI, S. 247 {./Br. Frg. 466).

3 Str. ITI, S.51 (Br. Frg. 94) : <La nature de I'homme est toute nature.
Omne animal.»



216 A. Rich, Pascals Gedanken iiber Macht und Recht

niinftige wie seine Willensnatur ist der Konkupiszenz verfal-
len, was Fragment 460 in unmiliverstindlicher Klarheit zum
Ausdruck bringt. * Darum bietet die faktische Natur des Men-
schen keinerlei positive Ankniipfungspunkte fiir ein natiirli-
ches Recht, weder im Sinn des Mittelalters noch im Sinn der
Neuzeit. Es gibt zwar «natiirliche Gesetzey, es gibt ein «ius
verumy, allein nur im Hinblick auf die erste Natur des Men-
schen. Schauen wir dagegen auf seine faktische Natur, dann
gilt das schon vorhin zitierte Wort: «Nous n’en avons plusy,
wir haben nichts mehr davon.

Diese diisteren Konsequenzen werden indessen nicht dem
Ganzen der Pascalschen Anthropologie gerecht, sie beleuchten
lediglich ihre eine Seite. Das hingt damit zusammen, dal} die
Konkupiszenz als der Inbegriff der zweiten oder faktischen Na-
tur des Menschen zur ersten nicht nur in einem Verhéltnis der
Gegensitzlichkeit, sondern auch in einem Verhéltnis der Aehn-
lichkeit steht. «Rien n’est si semblable & la charité que la cu-
pidité, et rien n’y est si contraire.» ** An einer anderen Stelle
erscheint die Konkupiszenz als «fausse image de la charité» **,
als falsches Bild der wahren Liebe, die die Gottidhnlichkeit der
«ersten Natury ausmacht. Es handelt sich hier um einen héchst
zentralen Gedanken, der die innere Dialektik der Pascalschen
Anthropologie erschliefit.

Die Konkupiszenz ist ndmlich ein Abbild der wahren Liebe,
weil sie in den tiefsten Tiefen ihrer Leidenschaft wie diese nach
dem hochsten Gute hungert, und sie ist ihr Gegenbild, weil sie
das hochste Gut, das ja eins ist mit dem Gott, aus dessen Ord-
nung der Mensch gefallen, nicht finden kann. Darum streben
alle Menschen erfolglos nach dem Gliick, nach dem verlorenen
Gliick ihrer «ersten Natur». «Es ist der Beweggrund aller
Handlungen aller Menscheny, sagt Pascal, «selbst derer, die
sich aufhéngen wollen.y *

% Str. ITI, S.82: «Dans les choses de la chair, régne proprement la
concupiscence; dans les spirituelles, la curiosité proprement; dans la
sagesse, l'orgueil proprement», wobei natiirlich, wie der Kennsatz des
Fragmentes («Concupiscence de la chair. Concupiscence des yeux, orgeuil,
ete.») durchblicken 1ldBt, «curiosité» und <«orgeuil> nur verschiedene
Aeullerungsformen der einen Konkupiszenz darstellen.

i Str. III, S.191 (Br. Frg. 663).

42 Str. 111, S.98 (Br. Frg. 451). 8 Str. I11, S.88 (Br. Frg. 425).



A. Rich, Pascals Gedanken iiber Macht und Recht 217

Was aber bedeutet das anderes, als dafl das Elend der zwei-
ten Natur das Gliick der ersten nie vergessen kann, obwohl
diese in jener erloschen ist. So ist doch etwas von ihr in der
libidinosen Natur des Menschen zuriickgeblieben, freilich nichts
Positives, nur «die Narbe und die vollig leere Spury, wie Pas-
cal in priagnanter Ausdrucksweise sagt, «die der Mensch nutz-
los mit allem, was ihn umgibt, zu erfiillen trachtets. ** In ande-
ren Worten: es ist geblieben eine rein formale, v6llig inhaltslose
Bezogenheit des Herzens auf Gott als das hochste Gut, was
sich in einer ohnmiichtigen Ahnung vom Gliicke dullert, Ah-
nung deshalb, weil der Mensch unaufhérlich nach dem Gliicke
streben mul}, und ohnmichtig, weil er das Gliick nicht finden
kann.

Darin also besteht nach Pascal die «Existenzlage des Men-
schen heutey: Er hat eine geheime Ahnung, die ihm von der er-
sten Natur geblieben, und die ihn treibt, unablissig sein Gliick
zu suchen, ohne es je zu finden. «Gott allein ist des Menschen
wahres Gliick; und ratselhaft, seit er sich von ihm abgewandt,
gibt es nichts in der Welt, das nicht geeignet gewesen wiire, sei-
nen Ort zu erfiillen: Sterne, Himmel, Erde, Elemente, Pflanzen,
Kohl, Lauch, Tiere, Insekten, Kdlber, Schlangen, Fieber, Pest,
Krieg, Hungersnot, Laster, Ehebruch, Blutschande. Seitdem
der Mensch das wahre Gut verloren hat, konnte ihm alles und
jedes das wahre Gut bedeuten, selbst seine eigene Vernichtungy
usw. * Gibt es etwas Lécherlicheres als dieses verkehrte, wider-
sinnige Streben nach dem Gliick? Und doch tritt nach Pascal
gerade hier, gerade in der Unersittlichkeit seiner Konku-
piszenz zutage, dafl der Mensch unendlich mehr ist als das Tier.
Das Tier hat an sich selbst genug, der Mensch dagegen nicht.
«L’homme passe infiniment I'hnomme.» *¢

‘Wie mit dem wahren Gliick, so verhilt es sich auch mit dem
wahren Recht, das seinen Ort ja ebenfalls in der «ersten Natury
des Menschen hat. Wir haben nichts mehr davon, und haben
doch etwas davon: nédmlich ein ohnméchtiges Vermdogen, die
Gerechtigkeit zu wollen. Auch vom wahren Rechte gilt, dafl es
von Gott und seiner Ordnung nicht abzuldsen ist. Und seltsam,
da sich der Mensch von Gott getrennt hat, gibt es nichts in der

4 Str. I11, S.881, (Br. Frg.425).
4 Str. ITI, S.89 (Br.Frg. 425). % Str. 111, S.152 (Br. Frg. 434).



218 A. Rich, Pascals Gedanken iiber Macht und Recht

Welt, das nicht geeignet wiire, an die Stelle des «summum ius»
zu treten, selbst — die «summa iniuriay. «Der Raub, die Blut-
schande, der Mord an den Kindern und Elterny, ich zitiere einen
Passus aus dem schon erwiihnten Fragment 294, <hat seinen
Ort unter den tugendhaften Taten. Nichts kann ldcherlicher
sein, als dalB ein Mensch das Recht hat, mich zu téten, weil er
jenseits des Wassers wohnt und weil sein Fiirst mit meinem
Krieg fiihrt, obgleich ich keinen Streit mit ihm habe ... Plai-
sante justice qu'une riviére borne.»

So 1aBt sich auf dem Hintergrunde der Pascalschen Anthro-
pologie mit ihrer Dialektik von den zwei Naturen der scheinbar
«doppelte Pascaly verstehen. Es gibt ein Naturrecht, aber nur
in einem rein formalen, faktisch vollkommen inhaltslosen Sinn,
nur als «leerer Titely, wie Ewald Wasmuth sagt *’, nur als ohn-
méchtiges Rechtsgefiihl, wie ich sagen mochte. «Car on ne veut
étre assujetti qu’a la raison ou & la justice.» *®* Weil aber das in
seiner Inhaltslosigkeit ohnmichtige Rechtsgefiihl des Menschen
ein sicheres Recht nicht finden kann, darum ist man auf die
Macht verfallen, die sicher ist. «Da man die Gerechtigkeit nicht
méchtig machen konnte, hat man die Macht gerechtfertigt, da-
mit Recht und Macht verbunden seien und Friede wire, welcher
das hochste Gut ist.» * Spricht aus dieser Tat der Verzweiflung
nicht letzte Einsicht der Vernunft? Kann es denn faktisch ein
anderes, das Leben der menschlichen Gesellschaft wirksam
normierendes Recht geben als das von der Macht gesetzte und
geschiitzte Recht? «Es gibt kaum etwas, das weniger verniinf-
tig schiene als die Wahl des erstgeborenen Sohnes einer Koni-
gin zur Regierung eines Staates. Zur Fiithrung eines Schiffes
wiithlt man doch nicht denjenigen unter den Reisenden, der aus
dem besten Hause stammt. Dies Gesetz wiirde licherlich und
unrichtig sein. Weil die Gesetze aber da sind und immer sein
werden, werden sie verniinftig und richtig; denn wen sollte man
wihlen, den Tugendhaftesten und Geschicktesten? Sofort sind
wir unweigerlich im Handgemenge, jeder wird behaupten, es zu
sein. Binden wir also diese Eigenschaft an irgendein unbestreit-
bares Faktum. Das ist der ilteste Sohn des Konigs; das ist ein-
deutig, da gibt es keinen Streit. Die Vernunft konnte es nicht

%7 Ewald Wasmuth, Die Philosophie Pascals, Heidelberg 1949, S.245.
8 Str. IT1, S.298 (Br. Frg. 325). 4 Str. ITI, S.102 (Br. Frg. 298).



A. Rich, Pascals Gedanken iiber Macht und Recht 219

besser machen, denn der Biirgerkrieg ist das griofite aller
Uebel.» % _

Und doch — wie steht es mit der eigentlichen Rechtlichkeit
dieses faktisch geltenden Rechtes? Sehen wir weiter zu, was
Pascal sagt: «<Ohne Zweifel werden die Menschen sich bekédmp-
fen, bis der stirkere Teil den schwiicheren unterworfen hat, bis
es endlich eine herrschende Partei gibt. Sobald aber (der
Kampf) einmal entschieden ist, bestimmen die Sieger, weil sie
die Fortsetzung des Krieges nicht wollen, dafl die Macht, die in
ihren Hénden ist, nach ihrem Belieben weitergegeben werde;
die einen iiberlassen sie der Wahl des Volkes, die andern der
Erbfolge durch die Geburt. Und hier beginnt die Einbildung
ihre Rolle zu spielen. Bis dahin bezwingt die Gewalt die Wirk-
lichkeit; jetzt erhiilt sich die Macht durch die Einbildung bei
einer bestimmten Partei: In Frankreich bei den Edelleuten, in
der Schweiz bei den Biirgern usw.» 3 Was also vermag im
Grunde die Macht? Nichts anderes als einen von ihr willkiirlich
geschaffenen Zustand andauern zu lassen, bis er, zur Gewohn-
heit, zur politischen Sitte geworden, dank der menschlichen
Einbildungskraft einen Anschein von Objektivitit und Recht-
lichkeit gewinnt. Also: «Die Gewohnheit schafft die Gerechtig-
keit, und zwar nur darum, weil sie allgemein anerkannt wird;
das ist die mystische Grundlage ihrer Autoritit. Wer sie auf
ihr Prinzip (eben auf das Ideal der wahren Gerechtigkeit) zu-
riickfithren will, zerstort sie.» 52 Dies aber bedeutet doch, daB
eine staatliche Gemeinschaft, die sich auf dem verniinftigen
Recht der faktischen Macht konstituieren will, gerade nicht der
Stimme der Vernunft, sondern einer wahnhaften Einbildung
gehorcht, kurzum, der Herrschaft der «puissances trompeuses»
zum Opfer fiallt *, einem elenden Mischmasch von Gewohnheit,
Sitte und anonymer Kollektivitit. Kann sich das geheime
Rechtsgefiihl des Menschen, das der Hoheit seiner verlorenen
Natur entspringt, mit einer so unwiirdigen Tyrannei abfinden?

Pascal weill nur allzugut, daff dies auf die Dauer unméglich
ist. Deshalb kommt der auf dem Recht der Macht gegriindeten
Gesellschaft nicht jener sichere und dauerhafte Frieden zu, den

50 Br.Frg.320b (fehlt bei Strowski).
5 Str. ITI, S.109 (Br. Frg.304). 52 Str. ITI, S.143 (Br. Frg. 294).
55 Sjehe Str. III, S.126—131 (Br. Frg. 82; 307; 366).



220 A. Rich, Pascals Gedanken iiber Macht und Recht

man sich von ihm erhoffen mochte. Einmal mull ja unser
Rechtsgefiihl auf die Frage nach den inneren Motiven des gel-
tenden Rechtes stoflen, und dann wird man, wie die «Penséesy
sagen, «es so schwach und so leicht finden, dal man sich nur
wundern kann, wie ein Jahrhundert es mit so viel Pomp und
Ehrfurcht iiberhédufen konntey. Die Erschiitterung der beste-
henden Ordnung ist damit unvermeidlich. Denn «die Kunst zu
frondieren, die Staaten umzustiirzen, beruht ja gerade darin,
die iiberkommenen Gewohnheiten zum Schwanken zu bringen,
indem man bis zu ihrem Ursprung vordringt, um dergestalt ih-
ren Mangel an Autoritit und Gerechtigkeit zu beweisen. Man
mull — so wird es dann heillen — zu den fundamentalen und
urspriinglichen Gesetzen des Staates zuriickkehren, die eine
ungerechte Gewohnheit verdorben haty.® Allein, da gerade
wird der Mensch seine bittersten Enttiuschungen erleben. Was
soll denn unser ohnméchtiges, im Grunde nur kritisch-zerset-
zendes Rechtsgefiihl mit seiner Berufung auf das ideale Recht,
das es doch nie finden kann? Dies ist nur, meint Pascal, «ein
sicheres Spiel, um alles zu verderben; auf diese Waage gelegt,
wird nichts gerecht sein». % Auch die andere Ordnung, die sich
schliefilich aus den revolutiondren Wirren erheben mag, wird
sich nicht durch die Macht des neuen Rechtes, sondern durch
das Recht der neuen Macht behaupten, die auch wieder darnach
trachten mull, die willkiirlich gewandelten Machtverhéaltnisse
andauern zu lassen, damit sie zu einer neuen politischen Ge-
wohnung fiihren und so den Schein der Objektivitit und Recht-
lichkeit erzeugen konnen. Dies aber zeigt nur an, dafl wieder
das Recht der Macht zu Kriften kommen und lediglich das alte
angemalite Recht durch ein neues, nicht minder angemalfites aus
dem Feld geschlagen werden wird. In dieser verhangnisvollen
Dialektik sieht Pascal das innere Unrecht der Revolution. «Von
daher stammt das Unrecht der Fronde *®, die ihr angemalfites
Recht gegen die Macht erhoben hat.p %

3 Str. IIT, S. 143 (Br. Frg.294).

55 Str, IT1, S. 143 (Br. Frg. 294).

% Pascal fafit hier die Erhebung des Hochadels und der Parlamente
gegen den Absolutismus Mazarins im Frankreich Ludwigs XIV. ins Auge,
die 1648—1653, also in seinen Tagen, zum Biirgerkriege fiihrte.

5 Br. Frg. 878 (fehlt bei Strowski). — Vgl. die zutreffende Bemerkung
Fortunat Strowskis, La sagesse francaise, Paris 1925, S.282f. zu einer



A. Rich, Pascals Gedanken itiber Macht und Recht 221

Unsere Frage, wo Pascal im grofen Widerstreit zwischen
absolutistischer Staatsraison und naturrechtlichem Staatsge-
danken stehe, hat nun, wie ich hoffe, ihre Beantwortung gefun-
den. Er steht weder hier noch dort. Es geht ihm auch nicht dar-
um, fiir die eine oder andere Theorie von Macht und Recht Par-
tei zu nehmen. Vielmehr spielt er beide gegeneinander aus in
<unaufhorlicher Umkehr vom Fiir zum Wider», wie ein wenig
beachtetes, aber aufschlullreiches Bruchstiick der «Pensées»
sagt. *® Beide Theorien haben sich erhoben auf dem Boden der
autonom sein wollenden Vernunft, beide haben gegeneinander
recht, aber mehr noch unrecht, und beide treiben in ihrem dia-
lektischen Wider- und Ineinander ein grausames Spiel mit dem
Menschen, ein Spiel, das ihn der Gewalt der «triigerischen
Michtey iiberliefert. Welch beklemmendes Verhingnis! Der
autonome, auf sich selbst gestellte Mensch verfillt einer seiner
wahren Natur unwiirdigen Heteronomie. Das vor allem will
Pascal mit seinen Gedanken iiber Macht und Recht aufdecken.
Es geht ihm keineswegs, zumindest nicht primér, um die Be-
griindung einer eigenen politischen Theorie. Wenn wir seine
Gedanken auf diese Art verstehen, dann freilich erzeugen sie
ein geradezu ungeheuerliches Bild.* Aber Pascal will das

dhnlichen Stelle: «Pascal combat ici la révolution dans un esprit révolu-
tionnaire.» 58 Str. III, S.108 (Br. Frg.328).

% So charakterisiert Morris Bishop, Pascal, Berlin 1938, S.448, die
«Sozialphilosophie» der «Pensées» als «realistisch, desillusioniert, zynisch
und sogar machiavellistischy., Auch Emil Lerch, a.a.O., S.360, redet von
einer «fast machiavellistischen Auffassung der Politik bei Pascal», die
ihren eigenen Gesetzen iiberlassen bleibe (S.364). Erich Auerbach, Ueber
Pascals politische Theorie, in: Vier Untersuchungen zur Geschichte der
franzosischen Bildung, Bern 1951, S. 72, stellt fest, dafl Pascals Gedanken
den Theoretikern der Staatsraison «sehr nahe» stehen, «inshesondere sei-
nem Zeitgenossen Thomas Hobbes». Und Emile Baudin, La philosophie de
Pascal, 11/2, Neuchatel 1947, S. 28, bemerkt: «On voit maintenant pourquoi
et comment Pascal, soucieux d’éviter I'anarchie et l'esprit révolutionnaire,
qui découlent directement du pyrrhonisme moral libertiniste, en vient a
professer un conservatisme social et politique rigide et étroit & souhait,
prét & maintenir et & canoniser tout statu quo quel qu’il soit.» Es darf jedoch
nie vergessen werden, dafl hinter der bedingten Bejahung der faktischen
Machtverhiltnisse (als die Form, in der sich Gottes Gericht am autonom
sein wollenden Menschen vollzieht) deren unbedingte Verneinung steht
(weil sie eben aus der Siinde stammen und daher urbose sind). Das sieht
in aller Schiirfe Erich Auerbach, a.a. O, S. 72, wenn er betont, dall Pascal



222 A. Rich, Pascals Gedanken iiber Macht und Recht

nicht. ® Er will dem Menschen die Augen 6ffnen fiir die Sinn-
losigkeit seiner verniinftigen und die Verniinftigkeit seiner sinn-
losen politischen Institutionen und Gesetze, Handlungen und Ge-
danken, damit er sich selber als ein Mensch des Widerspruchs

zwar mit Hobbes die Rechtmiilligkeit des Machtstaates behauptete, aber
doch weit tiefer und eindringlicher zu erkennen gibe, dall diese «Recht-
mialigkeit> bose sei.

60 Zwar scheint Pascal gelegentlich so etwas wie eine eigene politische
Theorie zu entwickeln, die sich weder in den Rahmen der absolutistischen
Staatsraison noch in denjenigen der Naturrechtslehre fiigt. Am greifbarsten
tritt dies in den <Trois discours sur la condition des grands» (Str. III,
S.112—118) hervor, die an den jungen Prinzen von Luynes gerichtet sind.
Darnach hat der Fiirst, weil er die iiberlieferten Privilegien im Grunde
dem-Zufall, und nicht einem Naturrecht dankt (Str. III, S.144), seine Macht-
stellung einzugrenzen (vgl. Str.III, S.100/Br. Frg.332) und sie in den
Dienst der Bediirfnisbefriedigung seiner Untertanen zu stellen. Indem er
so der Konkupiszenz der breiten Massen seiner Untertanen entgegenkommt,
wird fiir diese die Konkupiszenz der Herrenschicht ertriglich, d. h. sie er-
hilt cinen Anschein von Gerechtigkeit. Darum gibt Pascal dem jungen
Prinzen den bezeichnenden Rat: «Maflen Sie sich also nicht an, Ihre Unter-
tanen gewalttiitig zu beherrschen oder sie hart zu behandeln. Befriedigen
Sie ihre gerechten Wiinsche; lindern Sie ihre Note; machen Sie sich ein
Vergniigen daraus, wohltitig zu sein; helfen Sie ihnen, soweit es in Threr
Macht steht, und Sie werden in Wahrheit als ein Konig der Begehrlichkeit
handeln.» (Str.III, S.118.)

Verzichtet dergestalt der Fiirst auf eine optimale Ausnutzung seiner
Machtmoglichkeiten und der Untertan auf eine maximale Gerechtigkeitsfor-
derung im Sinne einer gegenseitigen Abstimmung der verschiedenen
egoistischen Interessen, so wiire eine Politik der Mitte moglich, die man
heute etwa <«Solidarismus» nennt. Sie steht Pascal offenbar vor Augen,
wenn er sagt: «Man hat auf die Konkupiszenz wunderbare Regeln der Ord-
nung, der Moral und der Gerechtigkeit gegriindet> (Str.III, S.99/Br.Frg.
452). Aber man ginge véllig fehl, wollte man in dieser Politik der Mitte
Pascals Lisung des Macht-Recht-Problems erblicken. Sie ist zwar das Beste,
was sich praktisch noch erreichen ldf}t, und stimmt insofern mit der mensch-
lichen Natur iiberein, als die Mitte verlassen, die Menschlichkeit verlassen
heilit (Br. Frg. 378), aber sie ist desungeachtet, weil von der Konkupiszenz
abgeleitet, im Kerne schon verdorben. Mit dem Solidarismus, der «die Be-
gehrlichkeit ausgeniitzt> hat, «<um sie dem &ffentlichen Wohle diensthar
zu machen», «tduscht man nur ein falsches Bild der Liebe vor, denn im
Grunde ist das nur Hafl» (Str. III, S. 99/Br. Frg. 451), <im Grunde ist die-
ser verichtliche Bodensatz des Menschen, dieses figmentum malum, nur
iiberdeckt, nicht beseitigts> (Str.III, S.99/Br. Frg. 453). Der an der hafBge-
ladenen Konkupiszenz haftende Wille zur Macht wie auch das ihr nicht
minder zugehorende utopische Gerechtigkeitsgefiihl werden immer wieder



A. Rich, Pascals Gedanken iiber Macht und Recht 223

erkenne. * Und er will ihm zeigen, daB diese Widerspriiche alle
Wirkungen sind, die auf einen verborgenen Grund hindeuten.
Nicht zufillig trigt eine ganze Reihe von Fragmenten, die fiir
unser Thema von Bedeutung sind, das Kennwort «Raison des
effetsy. 2 Alles hat seinen Grund. Auch die Tatsache, daB die
absolutistische Machtglaubigkeit und die Naturrechtsidee sich
gegenseitig erzeugen und gegenseitig widerlegen, so daf} die
menschliche Gesellschaft weder hier noch dort zur Ruhe kom-
men kann. Der Grund liegt nach Pascal in der unaufhebbaren
Gebundenheit des Menschen an den lebendigen Gott, die ihn in
eine Existenz des Widerspruchs, der Krisis, des Gerichtes stiir-
zen mull, wenn er sich von ihm l6sen will. Er kommt dann doch
nicht los von Gott und seiner Welt der Gerechtigkeit. Er muf}
dann doch die verlorene Gerechtigkeit suchen bis zum Irrsinn,
ohne ihrer je habhaft werden zu konnen, weil sie ja nicht in
ihm selber liegt; nicht in seiner Natur, denn die ist verdorben,
nicht in seiner Macht, denn die ist bése, und nicht in seiner Ver-
nunft, denn die 14Bt die kontriarsten Méglichkeiten zu. Die Ge-
rechtigkeit, jetzt als inhaltlich bestimmtes, reales Recht ver-
standen, steht {iberhaupt nicht mehr in der Verfiigbarkeit des
Menschen. Das ist die «pensée de derriere la téte», die sich hin-

aufbrechen und die Politik der Mitte ruinieren. Modern ausgedriickt: Der
Solidarismus ist keine Alternative zu Marx und Nietzsche. Darum ist er
auch nicht das letzte Wort Pascals in der Problematik von Recht und Macht
(wie Peter Schneider in seinem Vortrag anzunehmen scheint). Die «Drei
Abhandlungen iiber den Stand der groflen Herren» miinden vielmehr in die
Mahnung aus: «¢Was ich Thnen (mit der Empfehlung einer Politik der Mitte)
sage, reicht nicht sehr weit, und wenn Sie es dabei bewenden lassen, werden
Sie unfehlbar zugrunde gehen ... Man mul} die Begehrlichkeit und ihr Ko6-
nigreich verachten und nach jenem Kénigreich der Liebe streben, in dem
alle Untertanen nur nach der Liebe trachten, und nur die Giiter der Liebe
begehreny (Str.III, S.118). Springt damit nicht in die Augen, daBl es Pascal
keineswegs um die Begriindung einer eigenen politischen Theorie zu tun
ist, sondern mehr um den Nachweis, dall das politische Problem von Recht
und Macht auflerhalb der Ordnung der Liebe Gottes die gerechte und wahre
Lésung nie finden kann?

8 Ein hochst instruktives Beispiel dieser Pascal eigenen antithetisch-
dialektischen Betrachtungsweise bietet das in Anmerkung 57 visierte, mit
den Worten: «Renversement continuel du pour au contre» anhebende Frag-
ment.

82 Das gilt auch von dem zuletzt zitierten Fragment. Im iibrigen siehe
Str. ITI, S. 106—110.



224 A. Rich, Pascals Gedanken iiber Macht und Recht

ter allen Gedanken Pascals iiber Recht und Macht verbirgt, und
die, wie er anzudeuten scheint, unter schweren Kéimpfen in ihm
aufgebrochen ist: «Ich habe lange Zeit meines Lebens in dem
Glauben verbracht, daB es eine Gerechtigkeit gébe; und darin
habe ich mich nicht getduscht: denn es gibt eine solche, da ja
Gott sie uns hat offenbaren wollen. Aber ich fafite es nicht so
auf, und darin habe ich mich getduscht; denn ich glaubte, daf}
unsere Gerechtigkeit wesentlich gerecht sei, und daf} ich die
Moglichkeit hitte, sie zu erkennen und zu beurteilen.» ** Wenn
auch die wahre Gerechtigkeit nicht in der freien Verfiigbarkeit
des Menschen steht, so ist sie doch da als die in Jesus Christus
geoffenbarte Gerechtigkeit Gottes. «Deux loisy — némlich das
Doppelgebot der Liebe (Matth.22,37f) — «suffisent pour
régler la politique chrétienne, mieux que toutes les lois politi-
ques.» * Und so miinden die Gedanken Pascals iiber Recht und
Macht ein in die unvergiingliche Weisung des Evangeliums:
Suchet vielmehr das Reich Gottes und seine Gerechtigkeit.

Schaffhausen. Arthur Rich.

Rezensionen.

Ewald Roellenbleck, Magna Mater im Alien Testament, eine
psychoanalytische Untersuchung, Darmstadt, Claassen &
Roether, 1949, 190 S., DM 6.50.

Der Verfasser, Arzt und Anhénger der Tiefenpsychologie
von Freud und Jung, geht davon aus, daB die allgemeine reli-
gionsgeschichtliche Regel, nach der neben dem ménnlichen Gott
eine weibliche Gestalt, steht, die gewissen elementaren Funk-
tionen der menschlichen Psyche entsprechende Muttergottheit,
nur zwei Ausnahmen kennt: den Islam und die Religion des
AT. Im ersteren Fall erkléirt er es aus einem frithen Bruch in
der Personlichkeit Mohammeds. Ebenso mufl es im zweiten
seine besonderen Griinde haben, wo die ganze Umwelt wie das
vorisraelitische Kanaan die Magna Mater gekannt hat. Auch
im AT selber findet man ihre Spuren, und dank der Tiefen-
psychologie sogar sehr viel ofter, als man bisher annehmen

6 Str. ITI, S. 158 (Br. Frg. 375). 62 Str. IT1, S. 98 (Br. Frg. 484).



	Pascals Gedanken über Macht und Recht

