
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 8 (1952)

Heft: 3

Artikel: Wunder und Sakrament im Neuen Testament

Autor: Menoud, Philippe H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877509

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877509
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift
8. Jahrgang Heft 3 Mai/Juni 1952

Wunder und Sakrament im Neuen Testament.
Vortrag in der Universität Marburg am 31. Januar 1952.

Dem Alten Bund war eine Zeit verheißen, in der Gott seinen
Geist ausgießen werde über alles Fleisch. Im Neuen Bund ist
diese Verheißung erfüllt: in der Kirche ist der Geist am Werk
und erweist sich als eine Macht der Wiedergeburt im Hinblick
auf den kommenden Aeon, der im Anbruch ist.

Vorerst wirkt der Geist durch das Wort: durch die
Missionspredigt, die das Evangelium denen bringt, die es noch
nicht kennen; aber ebensosehr durch die Lehre, damit sich die
Kirche erbaue auf den ein für allemal gelegten Grund des
apostolischen Zeugnisses.

Doch der Geist wirkt auch durch Taten. Er bricht in die
materielle Welt ein, um zu zeigen, daß er den ganzen
Menschen, Seele und Leib, ja sogar den ganzen Kosmos, in Beschlag
nehmen will, um ihn auszurichten auf das kommende Reich
Gottes.

Diese Taten, durch welche der Geist sowohl seine Gegenwart

als auch seine Macht in der Kirche offenbart, kommen
auf doppelte Weise zum Ausdruck: durch Wunder und Sakrament.

Diese zweifache Wirkungsweise des Geistes ist insofern
ein theologisches Problem, als es zu untersuchen gilt, ob —
wie etliche Theologen geneigt wären zu behaupten 1 — die von
der Kirche gespendeten Sakramente das jetzige Aequivalent der
von Jesus während der Inkarnation vollbrachten Wunder sind;

1 «Ne devrait-on pas se demander sérieusement, si tout l'extraordinaire
mentionné dans le Nouveau Testament n'est pas tout simplement contenu et
présenté à l'Eglise dans les sacrements», fragt K. Barth, La confession de

foi de l'Eglise, Neucliâtel/Paris 1943, S. 73. In der gleichen Richtung siehe
J. J. vonAllmen: «Il est légitime, selon le Nouveau Testament, d'apparenter
les miracles évangéliques aux sacrements ecclésiastiques», denn «les deux
sont signes de l'irruption réelle, visible, du règne de Dieu dans le domaine
du prince de ce monde» («Lue 9, 37—43a et le baptême des enfants», Foi
et Vie 1949, S. 64 f.). Diese Frage hat auch O. Cullmann öfters angeschnitten

und nuanciert. Vom johanneischen Evangelium schreibend, behauptet
er: «Beiden Sakramenten ist gemeinsam, daß sie in der Zeit nach der Auf-

11



162 Ph. H. Menoud, Wunder und Sakrament im Neuen Testament

oder ob dem .Wunder und dem Sakrament etwas Eigenes,
Spezifisches, Unübertragbares anhaftet, und — wenn diese Frage
bejaht ist — was dann das Verhältnis dieser beiden Wirkungsweisen

des Geistes zueinander ist. Damit ist unser Problem
umrissen.

Zuerst wollen wir aufzeigen, welchen Platz das NT dem
Wunder und dem Sakrament einräumt. Dann werden wir den
Sinn des Wunders und des Sakramentes untersuchen, um
schließlich ihr gegenseitiges Verhältnis zu behandeln.

I.

Um zu sehen, welchen Platz die Wunder bzw. die Sakramente

im Neuen Testament einnehmen, gehen wir von den
historischen Tatsachen aus.

Es steht fest, daß nach nt.lichem Zeugnis Jesus seines mes-
sianischen Amtes waltet, indem er predigt, lehrt und Wunder
vollbringt. Was der moderne Mensch von der Wirklichkeit und
Möglichkeit dieser Wunder denken mag, ist hier irrelevant;
denn was hier vor allem zu unterstreichen ist, ist die Tatsache,
daß die christliche Tradition einstimmig behauptet, Jesus habe
Kranke geheilt, Tote auferweckt, Besessene von ihren Dämonen
befreit und sogar die Natur allmächtig beherrscht. Dadurch
unterscheidet sich Jesus von Johannes dem Täufer, der kein
Wundertäter war. In diesem Zusammenhang ist es auch von
Belang, zu vermerken, daß die jüdische antichristliehe Polemik
das Zeugnis der christlichen Tradition bestätigt: nicht Jesu

erstehung an die Stelle der vom inkarnierten Christus vollbrachten Wunder

treten» (Urchristentum und Gottesdienst, Basel 1944, S. 77 Les
sacrements dans l'évangile joh an nique. La vie de Jésus et le culte de

l'Eglise primitive, Paris 1951, S. 85). In einer allgemeineren Erklärung
schreibt er: «Les sacrements sont aussi des miracles du Saint-Esprit. Certes
les miracles proprement dits continuent aussi après la résurrection du
Christ. Mais dans... l'Eglise, les miracles de l'Esprit se confondent de plus
en plus avec l'action du baptême et de la sainte Cène» («La délivrance
anticipée du corps humain dans le Nouveau Testament» in: Hommage et
Reconnaissance, Recueil de travaux publiés à l'occasion du soixantième
anniversaire de Karl Barth, Ne ucliâtel/Paris 1946, S. 37). Siehe zuletzt G.

Fitzer, «Sakrament und Wunder im NT» (In memoriam Ernst Lohmeyer,
Stuttgart 1951, S. 169—188) : «Das Wunder findet in dem Sakrament seine
Ablösung und zugleich seine legitime Fortsetzung» (S. 172).



Ph. H. Menoud, Wunder und Sakrament im bleuen Testament 163

.Wunder haben die Juden in Abrede gestellt, sondern ihre
göttliche Herkunft und somit ihren Offenbarungscharakter.

Doch das Wundergeschehen bleibt nicht auf die Wirkungszeit
Jesu beschränkt. Die Apostelgeschichte enthält ja den

Bericht von Wundern, die entweder durch die Apostel Petrus und
Paulus selbst oder doch zu deren Gunsten stattgefunden haben.
Die Apostelgeschichte anerkennt, daß auch die Apostel zu
Jerusalem (2, 43; 4, 30; 5,12), Stephanus (6, 8), Philippus (8, 6.13)
und zusammen mit Paulus auch Barnabas (14, 3; 15; 12) die
Macht hatten, Wunder zu vollbringen. Für Paulus ist es sogar
normal, daß Wundertaten die Predigt des Evangeliums begleiten

und versiegeln (Gal. 3, 5; siehe 1. Thess. 1, 5 und vielleicht
1. Kor. 2, 4). Die Macht zum Wunder ist für ihn ein Wahrzeichen

des rechtmäßigen Apostelamtes (2. Kor. 12, 12; Rom. 15,

19); sie ist also eines der xapicrpaTa, die den Apostel auszeichnen.

Aber sie kann auch einem widerfahren, der nicht Apostel
ist, da ja die Gabe, gesund zu machen oder Wunder zu tun, zu
den Geistesgaben der korinthischen Gemeinde gehört (1. Kor.
12, 9—10). Es ist auch darauf hinzuweisen, daß diese Gaben
sicher sehr hoch einzuschätzen sind, sind sie doch — etwas
weiter im selben ersten Korintherbrief — in unmittelbarem
Anschluß an die drei Dienste in der Kirche, Apostel, Prophet
und Lehrer, aufgezählt (12, 281).

Auch im Hebräerbrief (2, 4) wird die Wundertätigkeit
der Apostel erwähnt, und der johanneische Christus verheißt:
«Wer an mich glaubt, wird die epya auch tun, die ich tue, und
er wird größere denn diese tun» (14,12). Und da die Wunder
zu den ëp-pa des johanneischen Offenbarers gehören, ergibt sich
also, daß nach dem vierten Evangelisten es nicht nur Jesus
beschieden istr Wunder zu vollbringen.

Somit sehen wir, daß das NT einhellig der Meinung ist, daß
die Kraft, Wunder zu vollbringen, nicht auf die Zeit der
irdischen Tätigkeit Jesu beschränkt ist, sondern daß diese Gabe
auch in der Kirche weiter wirksam bleibt. Man muß immerhin
feststellen, daß es nicht einem jeden Gläubigen gegeben ist,
Wundertäter zu sein. Diese Gabe ist jenen Gläubigen beschieden,

die in ganz besonderer Weise vom Geiste erfüllt sind, d. h.
den Aposteln, den Evangelisten und solchen, die sich der Geist
selber erwählt hat, um ihnen diese Gabe zu verleihen.

Ii*



164 Ph. H. Menoud, Wunder und Sakrament im Neuen Testament

Wenn wir uns jetzt zum Problem der Sakramente wenden,
um zu erfahren, welchen Platz sie im NT einnehmen, so ist es
ebenso klar, daß die beiden Sakramente der Taufe und des
Abendmahls seit Anfang und in der ganzen Kirche bekannt
und geübt sind.

Die Juden, die nach der Pfingstpredigt des Petrus zum
Glauben kommen, werden im Namen Jesu Christi getauft. Diese
Regel steht hiernach für alle Gläubigen fest. Paulus zum
Beispiel, der unmittelbar zum Glauben und zum Apostelamt
berufen ist, ist dadurch nicht von der Taufe dispensiert: zu dieser
kommt er in Damaskus durch den Dienst des Ananias (Act. 9,

18). Auch sind alle Glieder der paulinischen Gemeinden
getauft, schreibt er doch den Galatern: «Ihr seid alle Gottes Kinder

durch den Glauben an Christus Jesus. Denn wie viele euer
getauft sind, die haben Christum angezogen» (3,27). Und den
Römern schreibt er: «Wir alle, die wir getauft sind ...» (6, 3).
Dies ist sowohl auffallend als auch entscheidend, da hier der
Apostel einer Kirche schreibt, die nicht aus seinem eigenen
Missionswerk entstanden ist, die nicht «sein» Evangelium
gehört hat und über deren Eigenart er schlecht informiert zu
sein scheint. Aber eines steht für ihn außer Zweifel: weil die
Empfänger seines Römerbriefes an Christus glauben, so sind
sie auch getauft. Denn man kann nicht Glied sein am Leibe
Christi, ohne durch die Taufe in Christi Namen ihm einverleibt

worden zu sein. Der erste Petrus- (3, 21) wie auch der
Hebräerbrief (6, 4) bezeugen ebenfalls, daß die Taufe den
Christen als solchen kennzeichnet. Schließlich behauptet das
Johannesevangelium kategorisch, daß die Gehurt von oben
eine Geburt aus Wasser und Geist ist und daß ohne diese
Neugeburt das Heil nicht erlangt werden kann (3, 3—5).

Gleich klar und einwandfrei ist das nt.liche Zeugnis
hinsichtlich der Eucharistie. Auch sie gehört wesenhaft und von
Anfang an zum Leben der Kirche. Die Apostelgeschichte
berichtet, wie die ersten Christen «beständig im Brotbrechen»
blieben (Act. 2, 42), und die Korinther, die das Abendmahl so
unwürdig zelebrierten, daß es dabei kompromittiert war, werden

durch Paulus ausdrücklich an die ursprüngliche Einsetzung

erinnert. Es steht aber fest, daß der Apostel allen Gemeinden,

die er gründete, hinsichtlich der Eucharistie die urchrist-



Ph. H. Menoud, Wunder und Sakrament im Neuen Testament 165

liehe Tradition und Praxis weitergab. Und wenn es auch eine
Tatsache ist, daß die Einsetzungsberichte des Abendmahls in
den Wiedergaben des Markus, des Matthäus, des sogenannten
östlichen und des sogenannten westlichen Textes des Lukas,
des Paulus und Justins des Märtyrers unter sich verschieden
sind und wahrscheinlich auch liturgische Nuancen widerspiegeln,

so beweisen sie doch, daß die Eucharistie in der ganzen
Kirche bekannt und gefeiert war. Auch hier bestätigt das vierte
Evangelium die andern nt.lichen Zeugnisse: der johanneische
Christus erklärt: «Wenn ihr nicht esset das Fleisch des
Menschensohnes und trinket sein Blut, so habt ihr kein Leben in
euch. Wer mein Fleisch isset und trinket mein Blut, der hat das
ewige Leben, und ich werde ihn auferwecken am Jüngsten Tag»
(6, 53 f.). Man könnte den obligatorischen Charakter des Abendmahles

in der Kirche nicht stärker unterstreichen.
Wir sehen also, daß Taufe und Abendmahl überall in der

Kirche des ersten Jahrhunderts existieren und daß sie
Wesensbestandteile des christlichen Glaubens und Lebens sind. Man
hat auch nicht den geringsten Anhaltspunkt im ersten
Jahrhundert, ein sakramentloses Christentum zu postulieren. Man
muß im Gegenteil behaupten, daß es damals unmöglich war,
Christ zu sein, ohne getauft zu werden und ohne am Abendmahl

teilzunehmen. Die einzigen Christen, von denen gesagt
wird, daß sie den Geist ohne die Taufe im Namen Jesu erhalten

haben, sind die Apostel. Wir werden später auf diese
einmalige Ausnahme noch zurückkommen und werden dann
sehen, daß sie sich theologisch erklären lassen kann.

Schon äußerlich also, durch seine Allgemeinheit, unterscheidet

sich das Sakrament vom Wunder. Denn wenn alle Gläubigen

am sakramentalen Leben der Kirche teilhaben, wenn es
kein sakramentloses Christentum gibt, so kann man, wie wir
gesehen haben, vom Wunder nicht dasselbe behaupten. Denn
wenn zweifelsohne Wunder in der Kirche geschahen, so hatten

nicht alle Christen ein Wunder am eigenen Leibe erfahren,
geschweige denn die Kraft, Wunder zu vollbringen. Anders
ausgedrückt: die Wunder sind außerordentliche und gewissermaßen

fakultative Zeichen der Gegenwart und des Wirkens
des Heiligen Geistes in der Kirche; dagegen sind die Sakramente

obligatorische und normative Zeichen echten Christen-



166 Ph. H. Menoud, Wunder und Sakrament im Neuen Testament

turns. Wir haben hiermit ein Anzeichen dafür, daß dem Wunder

und dem Sakrament je ein spezifischer Charakter und Sinn
anhaften. Dies haben wir jetzt näher zu untersuchen.

II.
Im NT gibt es drei Termini, um die Wunder zu bezeichnen8:

buvdgeiç, TépaTa und crrpieîa. Das Wort répaç, das eigentlich eine
Handlung oder Erscheinung bezeichnet, welche den regulären
Verlauf der Dinge durchbricht, steht nie für sich allein, sondern
immer in Begleitung von buvapiç oder oripeîov oder sogar von
beiden. Das heißt, daß in der Dreiheit buvâgeiç, répara, crtpieia der
Akzent eigentlich nicht auf répara, sondern auf den zwei andern
Ausdrücken liegt. Wenn also die Wunder außerordentliche
Handlungen sind, so deshalb, weil sie durch die Kraft Gottes
bewirkt sind und weil diese göttlichen Eingriffe Zeichen seines
Heilsplanes, seines Heilswillens, sind. Das Charakteristische
am christlichen Wunder, das, wodurch es sich trotz mancher
Aehnlichkeiten von allen andern Wundern unterscheidet, ist,
daß im Wunder Gott in seiner Schöpfung in Erscheinung oder,
hesser gesagt, wieder in Erscheinung tritt, sich als deren
rechtmäßiger und alleiniger Herrscher erweist, und das im
Hinblick auf eine Wiedergutmachung und Versöhnung.

Die Welt nämlich ist de facto nicht, was sie de iure ist: nach
unserer rein empirischen Erfahrung ist die göttliche Herr-
schergewalt begrenzt durch einen Usurpator, den Fürsten dieser

Welt, welcher die göttliche Schöpfung verheert und also
gefälscht hat. Die teuflische Unordnung hat überall die
göttliche Ordnung ersetzt. Diese Unordnung erscheint zuerst in
der physischen Welt. In diesen Acker, in den Gott Korn gesät
hatte, hat der Feind Unkraut gesät. Paulinisch ausgedrückt:
die Schöpfung ist der Eitelkeit unterworfen worden.

Diese Unordnung erscheint dann auch im menschlichen
Geschöpf. Das Böse haust in des Menschen Gewissen und
Herz: der Mensch ist ein Sünder, unfähig, nach Gottes Gesetz

zu leben und sein Heil zu erwirken. Das Böse beansprucht aber

2 Siehe Ph. H. Menoud, «La signification du miracle selon le Nouveau
Testament» in: Revue d'Histoire et de Philosophie religieuses 1948/49, S.

173—192.



Ph. H. Menoud, Wunder und Sakrament im Neuen Testament 167

auch den menschlichen Körper und bekundet diesen Anspruch
durch Krankheiten, seien sie organischer, nervöser oder
funktioneller Natur, d. h. durch Zustände, welche vom NT
Besessenheit genannt werden. Die Krankheit als physische, die
Sünde als moralische Verkommenheit verbinden sich, um aus
dem nach Gottes Ebenbild geschaffenen Menschen dieses irdene
Gefäß zu machen, das verurteilt ist, früher oder später wieder
zu Staub zu werden. Die lapidare Behauptung des Apostels:
«Der Sünde Sold ist der Tod» muß wörtlich gefaßt werden.
Hatte doch — um das schöne Wort der Weisheit zu zitieren —
«Gott die Wesen geschaffen, auf daß sie seien», und nicht, auf
daß sie stürben.

Gott aber überläßt weder sein Geschöpf noch seine Schöpfung

der Verkommenheit und dem Tode. Er hat einen Heilsplan;

und dieses Heil, im alten Bund verheißen, erfüllt sich im
Leben, im Tode, in der Auferstehung und Erhöhung Jesu Christi;

solange diese Welt noch besteht, wird dieses Heil der Welt
durch das Evangelium verkündigt, um im kommenden Aeon
nach der Vertilgung aller feindlichen Mächte zur Vollendung
zu gelangen. In gewissem Sinne kann man sogar sagen, daß
die ganze Erlösung nichts anderes als ein Wunder ist, d. h.
eine göttliche Machthandlung und ein wirksames Zeichen seines

Heilswillens. Demnach ist es der göttlichen Ordnung
gemäß, wenn sich das Heil vorerst durch ôuvôtpeiç und cnpieîoi,

durch Machttaten und Zeichen, verwirklicht.3
In den Augen der ersten Christen war Jesus von Nazareth

nicht nur ein Prophet wie Johannes der Täufer; er war jener
Stärkere, ô îcrxupôxepoç, dessen Ankunft der Vorgänger verkündete.

So erscheint er auch bekleidet mit Gottes Machtfülle. In
der Apostelgeschichte, in der seine Tätigkeit umrissen und
zusammengefaßt wird, lesen wir: «Ihr wißt von Jesus aus
Nazareth, den Gott gesalbt hat mit Heiligem Geiste und Kraft,
der umhergezogen ist und Gutes getan und alle, die unter der
Herrschaft des Teufels standen, geheilt hat, weil Gott mit ihm
war» (10, 38). Ueber sich sagt der johanneische Christus aus,
er sei gekommen, um zu wirken die Werke dessen, der ihn
gesandt hat (9, 4), und der erste Johannesbrief präzisiert da-

3 Siehe A. Fridriehsen, Le problème du miracle dans le christianisme
primitif, Paris 1925, S. 36 f.



168 Ph. H. Menoud, Wunder und Sakrament im Neuen Testament

hin: «Dazu erschien der Sohn Gottes, daß er die Werke des

Teufels zerstöre» (3, 8).
Des Teufels Werke zerstören und Gottes Werke tun, sind

die negative und die positive Seite eines gleichen Amtes: des
messianischen Amtes, Gottes Herrschaft in der Schöpfung
wiederherzustellen. Wohl wird diese Gottesherrschaft in ihrer
"Vollkommenheit erst dann wiederhergestellt sein, wenn Gottes
Reich angetreten sein wird, d. h. am Ende des jetzigen Aeons:
dann, wenn diese Welt durch die neue Schöpfung ersetzt sein
wird. Aber diese endzeitliche Hoffnung ist für die ersten Christen

begründet in der Gewißheit, daß Christus als Erlöser
schon gekommen ist und daß dieses sein Erlösungswerk sich
in der Welt durch die Kirche fortsetzt: und zwar nicht nur
durch das Wort der christlichen Verkündigung und Ermahnung,

sondern auch durch Handlungen, d. h. durch Wunder.
Wie das Wort bezeugen diese Wunder, daß sich Gottes Reich
genähert hat; mehr als das Wort zeigen sie konkret, wie
Menschheit und Natur aussehen werden, wenn sie vom Uebel
gereinigt und dem einzigen Gotteswillen Untertan sein werden.4

Auf was für Wundertypen stoßen wir im NT? Wir haben
gesehen, daß Gottes Reich als eine Befreiungsmacht überall da

zu seinem Recht kommen will, wo der Herrschaftsanspruch des

Usurpators, des Feindes, zur Geltung gelangt. Die Erlösung
muß all das erneuern, was der Sünde verfiel: die menschliche
Person und ihre kosmische Umgebung. Zuweilen unterscheidet

man anthropologische Wunder — zum Beispiel Heilungen,
welche die Wiederherstellung der menschlichen Natur verkünden

— und kosmische oder physische Wunder, welche auf die
Erneuerung der Welt, des Weltalls, der Natur, hinweisen. Diese
Unterscheidung ist nicht von großem Belang; denn die
sogenannten kosmischen Wunder haben den Sinn, darauf
hinzuweisen, daß im Reiche Gottes die Natur nicht mehr wie in der
gefallenen Schöpfung eine dem Menschen oft feindliche Macht
sein wird: sie wird im Gegenteil die harmonische Umgebung
des mit Gott befriedeten Menschen sein. Denn der Mensch ist
nach Gottes Ebenbild geschaffen, um über die Schöpfung zu

4 Siehe A. Fridriehsen, op. cit., S. 47 f.; K.L.Schmidt, «Le problème du
christianisme primitif» in: Revue d'Histoire et de Philosophie religieuses
1938, S. 46 f.



Ph. H. Mcnoud, Wunder und Sakrament im Neuen Testament 169

herrschen. Ein Wunder wie zum Beispiel Jesu Wandeln auf
dem See hat also den Sinn, die Wiederherstellung der menschlichen

Herrschaft über die Natur zeichenartig vorwegzunehmen.

Deshalb kann man eigentlich alle Wunder letzten Endes
als anthropologische Wunder bezeichnen.

In den Synoptikern sind die Wunderberichte am häufigsten:
Dämonenaustreibungen, Heilungen, Totenauferweckungen. Alle
diese Wundertaten sind aber vom gleichen Typus. Nach
jüdischem und also auch nach urchristlichem Empfinden besteht
zwischen Sünde und Krankheit ein enger Zusammenhang: die
Sünde ist Ursache der Krankheit wie auch der Besessenheit.
Und der Tod, der alle Menschen trifft, weil alle Sünder sind,
ist die letzte Konsequenz sowohl der Krankheit wie auch der
Sünde.

In den synoptischen Wunderberichten liegt der Erlösungscharakter

auf der Hand. Er erscheint zunächst in der Art, wie
Jesus vor Kranken, Besessenen und Toten bis ins Innerste
erbebt (cmXcrfxvtéopai Mark. 6, 34 par.) oder über ihren Zustand
ergrimmt (epßpigciopcu). Es handelt sieh dabei nicht nur um menschliches,

brüderliches Mitgefühl. Es handelt sich vielmehr dabei
um Jesu Entrüstung über die Schäden, die die Macht des Bösen
denen angetan hat, die dazu ausersehen waren, das Ebenbild
des lebendigen Gottes zu tragen. Hinter dem Kranken, dem
Besessenen oder dem eben Gestorbenen erblickt Jesus
gewissermaßen radioskopisch den Feind, der «das getan» hat (Matth.
13, 28). Diesen Feind verscheucht er und wirft er zurück, wenn
er Kranke heilt, Besessene entfesselt, Tote auferweckt. Gewiß
sind diese Siege beschränkt: Jesus ist nicht bei allen Fällen
teuflischer Machtentfaltung eingeschritten, auch ist seine
Intervention noch nicht endgültig, haben ja die von ihm auferweckten

Toten nur eine verlängerte Lebensfrist, nicht aber die
Unverweslichkeit erhalten. Trotz dieser Beschränkung sind aber
diese messianischen Siege nichtsdestoweniger Zeichen und
Vorboten eines endgültigen Sieges des Lebens über den Tod.

Der Erlösungscharakter der Wunder erweist sich auch
durch die Bekenntnisse, die den vertriebenen Dämonen entfahren.

Indem sie bekennen, Jesus sei Gottes Sohn, gekommen, um
sie zu verderben, protestieren die bösen Geister, wenn auch
ohnmächtig, gegen ein vorzeitiges, machtvolles Kommen des



170 Ph. H. Menoud, Wander und Sakrament im Neuen Testament

Reiches Gottes in der Person Jesu. Wenn auch dieser Protest
unwirksam ist, da er ja die göttliche Machtentfaltung durch
Jesus nicht verhindert, so ist er doch nicht unnütz — sonst hätten
ihn die Evangelisten nicht erwähnt —, da er in seiner Art
Zeugnis ablegt vom hereinbrechenden Reiche.

Die durch die Apostel vollbrachten Wunder, von denen die
Apostelgeschichte etliche aufzählt und auf die auch die Briefe
hinweisen, haben den gleichen Sinn wie Jesu Wunder, deren
Echo sie gewissermaßen sind: ausgeführt «im Namen Jesu
Christi» (Act. 3, 16; 16, 18; siehe 4, 30), bezeugen diese Wunder,

daß der Heilige Geist das von den Aposteln erbrachte Zeugnis

vom Erlösungswerke Christi bestätigt. Dazu fahren sie fort,
den Anbruch des kommenden Aeons zu verkündigen, und
versiegeln so die Verheißung, die im Evangelium, wie es die
Apostel predigen, enthalten ist.

Wenn wir jetzt unsere Beobachtungen hinsichtlich der von
Jesus und den Aposteln vollbrachten Wunder zusammenfassen,
so ergibt sich für diese Wunder folgender Sinn: sie verkünden
das Reich Gottes, das durch den anbricht, den Gott mit
Allmacht bekleidet hat und der nach seiner Erhöhung durch
seinen Geist weiterhandelt. Anders ausgedrückt: die Wunder
verkünden die Wiederherstellung der Herrschaft Gottes über den
Kosmos; sie sind Zeichen, die den Anbruch des Gottesreiches
bezeugen und die blitzartig offenbaren, was dieses Reich
bedeutet.

Die vom vierten Evangelium berichteten Wundertaten
verlangen, für sich behandelt zu werden. Sie sind Werke, von Gott
durch Jesum bewirkt, die Jesus offenbaren als den
Gottgesandten, der beauftragt ist, eine Erlösung zu verkünden, die
«am Jüngsten Tage» vollendet sein wird. Die johanneischen
oïipeîa zeigen an, daß Jesus gekommen ist, der Welt das wahre,
das göttliche Leben zu spenden. Diese 2uuf| aiduvioç unterscheidet
sich vom Leben dieser Welt hinsichtlich Dauer und Qualität:
das hiesige Leben ist zeitlich begrenzt, wogegen das von Christus

gebrachte Leben ewig währt. Deshalb wird er die, denen
er das Leben schenkt, am Jüngsten Tage auferwecken. Damit
ist das Leben dieser Welt eine minderwertige Existenz, des

göttlichen Lichtes nicht teilhaftig. Das von Christus gebrachte
Leben hingegen ist das wirkliche Leben, das den Gläubigen



Ph. H. Menoud, Wunder und Sakrament im Neuen Testament 171

erlaubt, durch den Sohn den Vater zu erkennen und mit dem
Vater und dem Sohne in Gemeinschaft zu sein; so daß der
Glaubende schon jetzt «vom Tode zum Leben hindurchgedrungen

ist» (Joh. 5, 24).5
Mit andern Worten: wenn die übrigen nt.lichen Wunder

verkünden, daß «die Stunde kommt», wo Gott sein Reich
aufrichten wird, so sagen die johanneischen Zeichen auch, daß
«die Stunde kommt» — am Jüngsten Tag —; aber sie präzisieren

diese Angabe dahin, daß die Stunde «schon gekommen ist»
durch die Ankunft des Offenbarers auf Erden.

Während der Zeit der Inkarnation ist der Offenbarer
persönlich in der Welt gegenwärtig. Aber, in anderer Weise, bleibt
er in der Welt gegenwärtig, und das ist der letzte Sinn des

johanneischen crripeîov. Das erfährt man ganz besonders im
6. Kapitel des Evangeliums, das, wie man weiß, drei Elemente
enthält: das Zeichen der ausgeteilten Brote, die Rede über das
Lebensbrot und die Erklärung, daß dieses lebendige Brot das
Fleisch und das Blut des Menschensohnes ist. Mit andern Worten:

das Brot, das Jesus den Galiläern austeilt, ist Zeichen des
himmlischen Brotes, der Nahrung göttlichen Lebens, die
damals seine unter ihnen weilende Person ist; es ist aber auch
das Zeichen seines Fleisches, d. h. des eucharistischen Brotes,
das später nach der Auffahrt ausgeteilt werden wird. Insofern
stellt das johanneische Zeichen eine Verbindung her zwischen
Wunder und Sakrament. Aber bevor wir dieses Verhältnis
untersuchen, gilt es noch, den Sinn des Sakramentes nach nt.licher
Lehre darzulegen.

III.
Wir haben gesehen, daß das NT gewisse termini besitzt, um

das Wunder zu bezeichnen. Das kann man aber nicht
vom Sakrament behaupten, wo ein einheitliches Wort fehlt.

5 Dieser Sinn des johanneischen ormeîov erscheint besonders vorbildlich
im Bericht der Auferweckung des Lazarus. Siehe Ph. H. Menoud, «La foi
dans l'Evangile de Jean» in: Cahiers bibliques de Foi et Vie No. 2, Paris
1937, S. 39 f., und ganz besonders 0. Cullmann, Les sacrements dans l'évangile

joliannique, S. 23 f.



172 Ph. H. Menoud, Wunder und Sakrament im Neuen Testament

Demnach ist es schwieriger, den urchristlichen Sinn dessen zu
ermitteln, was wir Sakrament nennen.6

Seit ihrem Ursprung hat, wie wir sahen, die Kirche die
Taufe geübt. Diese christliche Taufe unterscheidet sich von
jeder andern Taufe insofern, daß sie erstens «im Namen des
Herrn Jesus» erteilt wird, und zweitens, daß die Anrufung des
Namens des Herrn dem Täufling den Geist vermittelt. Wenn
man auch diese Charakteristika der nt.lichen Taufe chronologisch

in umgekehrter Reihenfolge vorfindet, bleibt doch der
Sinn der Taufe derselbe. Diese zwei Wesenselemente der christlichen

Taufe zeigen auf den ersten Blick, daß die Taufe einer
beschränkten Periode der Heilsgeschichte angehört, nämlich
der Zeit der Kirche, die auch die Zeit des Geistes ist. Als Christus

gegenwärtig war in seiner Menschwerdung, war die Taufe
noch nicht nötig, da die Gläubigen damals mit dem unter ihnen
weilenden Christus direkt in ein persönliches Verhältnis treten
konnten. Dann ist auch offenbar, daß im kommenden Aeon, in
dem nur pneumatische Geschöpfe leben werden, die Geistvermittlung

an fleischliche Geschöpfe nicht mehr nötig sein wird.
Die Taufe fällt somit mit der Zeit der Kirche zusammen.

Ermöglicht ist sie durch die entscheidende Tat der
Heilsgeschichte: Christi Tod und Auferstehung. Durch die Anrufung
des Namens Jesu, der gelebt hat, gestorben und auferstanden
ist, der erhöht wurde und der jetzt durch den Geist bei den
Seinen gegenwärtig ist, kommt der Täufling mit Jesus in
persönliche Beziehung: er ist mit ihm so vereint, daß das durch
Jesus vollbrachte Versöhnungswerk jetzt auch für ihn gilt.
Anders ausgedrückt: vermittelst der «in seinem Namen»
gespendeten Taufe handelt Christus an dem Täufling mit der
gleichen Macht, der gleichen Kraft und dem gleichen Erfolg
wie während der Zeit der Inkarnation, als er Sünden vergab
und denen, die glaubten, den Zugang zum Reiche frei machte.

Nichts ist in dieser Hinsicht bezeichnender als die Pfingst-
rede des Petrus. Zuerst erinnert der Apostel seine Zuhörer daran

— und dieser Hinweis ist von Belang —, daß Jesus gekommen

ist als einer, den Gott durch Machttaten, Wunder und Zei-

8 Siehe Ph. H. Menoud, «La définition du sacrement selon le Nouveau
Testament» in: Revue de Théologie et de Philosophie 1950. S. 138—147.



Ph. H. Menoud, Wunder und Sakrament im Neuen Testament 173

chen beglaubigt hat (Act. 2, 22), daß er getötet (2, 23), aber von
Gott auferweckt worden ist (2, 31 und 36). Erst dann lädt der
Apostel seine Zuhörer ein, sich im Namen Jesu taufen zu lassen

und durch diese Taufe die Vergebung ihrer Sünden und die
Gabe des Heiligen Geistes zu empfangen (2, 38). Dann erst
werden die Getauften in die Gemeinde aufgenommen (2, 47).

Dies ist der Zusammenhang zwischen christlicher Taufe
und historischem Werk Jesu. Es bleibt den Theologen des
ersten Jahrhunderts, dem Paulus und dem vierten Evangelisten,

vorbehalten, zu erklären, wie der Gläubige durch die
Taufe Anteil bekommt am Tode und an der Auferstehung Christi

und wie diese Heilstaten Christi ihm zugute kommen.
Das tut zuerst Paulus mit einer Klarheit, die nichts zu

wünschen übrigläßt. Im 6. Kapitel des Römerbriefes erklärt er,
daß der Täufling in der Taufe mit Christus stirbt, mit ih n
begraben wird und mit ihm aufersteht. Dieses Teilhaben des

Gläubigen an Christi Geschick ist in den Augen des Apostels
real und nicht symbolisch, da ja die Folge real ist: von der
Stunde seiner Taufe an ist der Getaufte ein neuer Mensch, der
ein neues Leben führt, d. h. ein Leben nicht mehr im Fleische,
sondern im Geiste oder in Christus. Vom Geiste lebend ist der
Getaufte in die Kirche hineinversetzt, wie es der Apostel den
Korinthern ausdrücklich sagt: «Wir sind durch einen Geist
alle zu einem Leibe getauft» (1. Kor. 12, 13). Und dieser Leib
ist Christi Leib, die Gemeinde.

Im vierten Evangelium finden sich die gleichen Gedankengänge,

wenn auch anders ausgedrückt, vor. Dem Nikodemus,
der die via salutis kennenlernen will, antwortet Jesus, daß er
sich einer neuen Geburt unterziehen muß, einer Geburt von
oben, d.h. «aus Wasser und Geist» (3, 5). Wenn man diese
Präzisierung nicht als Interpolation eliminiert, kann man nicht
anders, als in ihr eine Anspielung auf die Taufe sehen.
Nikodemus antwortet durch eine Frage: «Wie ist das möglich?»
(3, 9), d. h. wie kann die Taufe eine neue Geburt bedeuten? Das
folgende (3, 13 f.) gibt die Erklärung: diese neue Geburt ist
ermöglicht, weil der Menschensohn vom Himmel gekommen
und in den Himmel wieder aufgefahren ist. Der in die Welt
gekommene Menschensohn muß «erhöht» werden, d. h. — weil
ja das Verbum ùvjjoûv zweierlei bedeutet — er muß erhöht wer-



174 Ph. H. Menoud, Wunder und Sakrament im Neuen Testament

den auf das Kreuz durch seinen Sühnetod, und er muß erhöht
werden dahin, wo er vorher war, d. h. in die Herrlichkeit des
Vaters. Wenn also die Taufe das Zeichen der Geburt von oben
sein kann, so deshalb, weil sie in Tod und Erhöhung Christi
begründet ist und weil die Kraft dieses Todes und dieser
Erhöhung dem zuteil wird, der die Taufe empfängt. Der johannei-
sche Christus sagt dasselbe noch einmal, wenn er anzeigt:
«Und ich, wenn ich erhöht werde von der Erde, so will ich alle
zu mir ziehen» (12, 32), um die eine Herde zu bilden, deren
einer Hirte er ist (siehe 10, 16) : d. h. um die Kirche zu
sammeln, die eine ecclesia una et unica ist.

Wir finden also im vierten Evangelium wie bei Paulus die
Idee, daß die Taufe es dem Täufling ermöglicht, teilzuhaben an
dem Tode und an der Auferstehung Christi und die Heilsgaben,
die aus Kreuz und Auferstehung fließen, zu empfangen: die
Vergebung der Sünden, das neue Leben, die Einverleibung in
die Kirche.

Tod und Auferstehung Christi haben ein für allemal
stattgefunden. Diese Heilstaten brauchen nicht wiederholt zu werden

jedesmal, wenn eine neue Menschengeneration zum Leben
kommt, weil ja eben ihre Wirkungen durch die Taufe allen
Menschen bis zur Parusie zugänglich bleiben. Deshalb sind sie
alle «im Namen des Herrn Jesus» getauft.

Es gibt aber eine Ausnahme, die wir schon angedeutet
haben: die Zwölf. Man trifft oft die Erklärung, die Zwölf hätten
ja gar nicht dieser Taufe bedurft, da sie gewiß durch Johannes
getauft worden sind. Hatte Jesus nach dem vierten Evangelium
seine ersten Anhänger nicht unter den Johannesjüngern
gefunden? Aber wenn auch alle Zwölf vom Vorläufer getauft
worden sein sollten, was geschichtlich sehr unwahrscheinlich
ist, so würde das nicht bedeuten, daß sie deshalb von der
Geistestaufe dispensiert waren. Wir wissen ja aus Apostelgeschichte

19, daß diese rätselhaften Jünger zu Ephesus, die nur
die Johannestaufe kannten, durch Paulus «im Namen des Herrn
Jesus» noch einmal getauft wurden. Man könnte auch denken,
daß Jesus selber seine Jünger getauft hat in der Zeit, in der,
nach der von Joh. 3 bewahrten Tradition, Jesus eine derjenigen
des Johannes wohl parallele Taufe übte. Aber diese Tradition
sieht in den Jüngern die Taufgehilfen und nicht die Getauften



Ph. H. Menoud, Wunder und Sakrament im Neuen Testament 175

Jesu. Auch sagt dieser Text nicht, daß Jesus seine Jünger
getauft hat. Vielmehr postuliert er im Gegenteil, daß die Jünger
die Taufe nicht benötigen.

So bleibt, daß die Zwölf als einzige unter den Gläubigen
nicht «im Namen Jesu» getauft worden sind. Da diese
Ausnahme nur für sie zutrifft, ist sie verbunden mit der spezifischen
Situation und dem spezifischen Charakter der Zwölf innerhalb
der Urgemeinde: ist also verbunden mit der Tatsache, daß sie
Jesu Erdenleben geteilt haben, daß sie seine Zeugen gewesen
sind von der Zeit Johannes des Täufers an bis zur Auffahrt
(s. Act. 1, 21), kurz, daß sie die Zeugen der Inkarnation sind.
Durch diese direkte Berührung mit der Person Jesu von
Nazareth sind sie dessen teilhaftig geworden, wessen alle andern
Gläubigen durch die Taufe teilhaftig werden. Ihnen wurde die
Heilsgnade durch ihren täglichen, gläubigen Kontakt mit der
Person Jesu zuteil. So sagte ihnen Jesus: «Ihr seid rein um
des Wortes willen, das ich zu euch geredet habe» (Joh. 15, 3).
Die Zwölf haben durch Jesus direkt das empfangen, was die
andern Christen durch die Taufe erlangen: nämlich die
Vergebung und das neue Leben. Mit andern Worten: während seines

Erdenlehens hat Jesus die Seinen direkt in die Heilsökonomie

eingeführt; nach Jesu Auffahrt, weil die Inkarnation un-
wiederholbar ist, wird man in dieselbe Heilsökonomie eingeführt

durch die Taufe «im Namen Jesu». Die Taufe hat also
zum Zweck, den Heilswert der ein für allemal geschehenen
Fleischwerdung allen zu vergegenwärtigen, die zwischen
Auffahrt und Parusie zum Glauben kommen.

Auch die Eucharistie kann man nur von der Heilsgeschichte
her verstehen. Bei der Einsetzung des Abendmahls verkündet
Jesus zweierlei: erstens daß er sterben wird und daß sein Tod
für die Seinen den Weg zur Versöhnung mit Gott frei macht;
dann daß er nach seinem Tode herrschen wird und daß seine
Jünger mit ihm teilhaben werden am kommenden Reiche. Diese
beiden Tatsachen, Christi Tod und das eschatologische Reich,
können nicht voneinander getrennt werden. Sie sind die zwei
Endpunkte einer gleichen Linie; und wenn es diese Linie nicht
gäbe, so wäre daraus zu folgern, daß Jesus nur für zwölf
Menschen Fleisch geworden, gestorben und auferstanden wäre.
Aber diese Zwölf dürfen nicht allein bleiben; sie haben andern



176 Pli. H. Menoud, Wunder und Sakrament im Neuen Testament

die Botschaft weiterzugeben, die sie selber empfangen haben.
So werden sie Christus predigen: sie werden seine Worte
wiederholen; sie werden wie er Wunder tun; sie werden den Sinn
des Todes und der Auferstehung Christi erläutern, und sie
werden die Hoffnung auf sein eschatologisches Kommen lebendig

erhalten, indem sie mit denen, die durch ihr Zeugnis das

Evangelium angenommen haben, die Eucharistie feiern, die
Jesus für alle, d. h. für die Zwölf und für die durch ihr Zeugnis
gläubig Gewordenen, eingesetzt hat. Wenn Jesus auch nicht
ausdrücklich den Befehl erteilt hätte, sein letztes Mahl
regelmäßig zu wiederholen, würde die Kirche Jesu Lehre nicht
überschreiten durch die Wiederholung des eucharistischen Mahles
während der persönlichen Abwesenheit des Herrn.

Es ist nämlich zu beachten, daß das Abendmahl genau wie
die Taufe der Periode der Heilsgeschichte angehört, die durch
die Ausschüttung des Geistes und also durch die Existenz der
Kirche charakterisiert ist. Solange Jesus persönlich unter den
Seinen weilte, war das Abendmahl nicht nötig; deshalb setzt er
es ganz am Schluß seines irdischen Wirkens ein, «in der Nacht,
da er verraten ward» (1. Kor. 11, 23). Und im kommenden Reich
wird die Eucharistie nicht mehr nötig sein, denn dann wird ein
«neues Mahl» den Herrn und seine Jünger vereinen. Dieses
Mahl wird insofern ein «neues» sein im Vergleich zu der
kirchlichen Eucharistie, als dann der Herr persönlich und für immer
unter den Erlösten sein wird. Begrenzt also durch die Zeit der
Inkarnation und durch die Parusie, ist während dieser
Zeitspanne das Abendmahl das Zeichen der Gegenwart und des

Wirkens Christi. Paulus und Johannes haben das, jeder in
seiner Art, erklärt.

Nachdem er den Korinthern die Einsetzung des Abendmahls
in Erinnerung gerufen hat, fährt Paulus fort: «Sooft ihr von
diesem Brote esset und von diesem Kelche trinket, so verkündigt
ihr den Tod des Herrn, bis daß er kommt» (1. Kor. 11, 26). Wie
jedesmal, wenn Paulus vom Tode Christi spricht, meint er
seinen Tod und seine Auferstehung. Denn ohne Auferstehung
wäre Christi Tod jeden theologischen Sinnes bar. Christi Tod,
der jedesmal verkündet ist, wenn das Abendmahl gefeiert wird,
ist also der Tod jemandes, der jetzt lebt und dessen Rückkehr
erwartet wird. Das eucharistische Fest, das seinen Tod und



Ph. H. Menoud, Wunder und Sakrament im Neuen Testament 177

also auch seine Auferstehung feiert, nimmt somit auch sein
Kommen vorweg. Die Eucharistie ist das Mittel, durch das der,
der tot war und der jetzt lebt, seine Gegenwart und seine
Heilsmacht unter den Seinen erweisen kann in der Zwischenzeit, die
seine persönliche Gegenwart vor seinem Tode und seine persönliche

Gegenwart nach seiner Parusie trennt.
Durch die Eucharistie entsteht zwischen den Gläubigen und

Christus eine Gemeinschaft, die so eng und so wirksam ist wie
die, die Jesus und seine Jünger während seiner Erdenzeit
verband. Ja sie ist noch enger und noch wirksamer, da jetzt die
Erlösungstat, Christi Tod und Auferstehung, vollbracht ist.
Diejenigen, die sich versammeln, um das Abendmahl zu feiern,
sind getauft worden. Diese Taufe haben sie erhalten, auf daß sie

«zu einem Leibe» (1. Kor. 12, 13) geformt würden. Dieses Ziel
ist erreicht, wenn die Getauften unter sich vereinigt sind mit
dem, in dessen Namen sie die Taufe empfingen. «Wir sind alle
ein Leib, dieweil wir alle eines Brotes teilhaftig sind» (1. Kor.
10,17). Dieser Leib ist Christi Leib, die Kirche; und zwar nicht
in einem symbolischen, sondern in einem realen Sinn. Das
sieht man zum Beispiel an der Tatsache, daß Jesus in der Kirche
so sehr gegenwärtig und wirksam ist, daß die Kirche verfolgen
den Herrn verfolgen heißt, der in ihr lebt (siehe Act. 9, 4 f.).

Der vierte Evangelist unterstreicht so stark wie Paulus die
Aequivalenz zwischen Christi eucharistischer Gegenwart in
der Kirche und Christi persönlicher Gegenwart während seines
Wandels in Palästina. Nach der johanneischen Theologie ist der
Logos crdpg geworden und hat durch seine menschliche Person
der Welt das Leben geschenkt. Dann ist der Sohn wieder zum
Vater erhöht worden. Das Leben, das er den ersten Gläubigen
in der Zeit seiner Inkarnation gespendet hat, das spendet er den
Gläubigen aller Generationen weiter durch die Eucharistie,
die auch seine crdp£ ist, d. h. die seine Gegenwart und sein Wirken

ebenso real und wirksam darstellen, als seine menschliche
Person in der Zeit der Inkarnation sie dargestellt hat.
Damals kam das göttliche Leben des Logos durch «den Sohn
Josephs, des Zimmermanns», zu den Menschen. Jetzt kommt
dasselbe göttliche Leben durch das eucharistische Brot zu ihnen.

Die eben beschriebene Aequivalenz stützt sich exegetisch
auf folgende zwei Tatsachen. Erstens benützt Johannes das

12



178 Ph. H. Menoud, Wunder und Sakrament im Neuen Testament

Wort (Tdp2, um den gegenwärtigen Offenbarer sowohl in der
Inkarnation (1, 14) als auch in der Eucharistie (6, 51) zu
bezeichnen. Dann darauf, daß er in seinem Bericht des letzten
Mahles Jesu mit seinen Jüngern die Einsetzung des Abendmahles

nicht erwähnt, obwohl dieses 13. Kapitel seines
Evangeliums wie auch die darauf folgenden Abschiedsreden von
eucharistischer Theologie durchdrungen sind. Johannes
bezeugt damit, daß, wie der Geist-Paraklet Jesus folgt, so auch
die Eucharistie der Inkarnation folgt.

In der Zeit zwischen Auffahrt und Parusie sichert also die
Eucharistie den Gläubigen dieselbe Teilnahme an Christi
Leben und dieselbe Gemeinschaft mit seiner Person zu, mit der
die Jünger, die ihn auf den Wegen Palästinas begleiteten, in der
Zeit der Inkarnation begünstigt wurden.

Zusammenfassend kann man also sagen, daß die Gläubigen
leben von der Erinnerung an die zeitlich beschränkte Gegenwart

während der Inkarnation und von dem Harren auf die
ewig dauernde Gegenwart Christi nach der Parusie. Aber die
Gläubigen leben nicht nur von dieser Erinnerung und von dieser

Hoffnung. Christus ist für sie durch den Heiligen Geist,
der in der Kirche Wohnung genommen hat, ein gegenwärtiger
Abwesender. Die geistige Gegenwart Christi erweist sich als
real durch die Zeichen, die da sind: Taufe und Abendmahl.
Durch die Taufe im Namen Jesu kommen die Gläubigen mit
Christus zu einer persönlichen Gemeinschaft; durch das Abendmahl

werden sie von ihm ernährt mit göttlichem Leben und also
bestätigt und bewahrt in dieser Gemeinschaft, die bei der Taufe
angefangen hat. Diese sakramentale Gemeinschaft ist ebenso
real, das will sagen ebenso heilvoll wie die Gemeinschaft, die
zwischen Christus und seinen ersten Jüngern bestand, als er
persönlich unter ihnen weilte. Für die Gläubigen sind also die
Sakramente in der Zeit der Kirche die Zeichen, durch die Christus

unter und in ihnen seine Gegenwart und seine Macht
erweist.

IV.
Wie verhalten sich jetzt Wunder und Sakrament zueinander?

Das ist die letzte Frage, die wir zu beantworten haben.
Unterstreicht man die Tatsache, die wir früher notiert haben,

daß während der Zeit der Kirche die Wunder relativ seltener



Ph. H. Menoud, Wunder und Sakrament im Neuen Testament 179

sind als während des Wirkens Jesu von Nazareth und daß
andererseits die Sakramente zu den spezifischen Merkmalen des
kirchlichen Lebens gehören, so könnte man geneigt sein,
folgende Lösung vorzuschlagen: daß nämlich in der Zeit der
Kirche die Sakramente Jesu Wunder ersetzen, daß sie also
gewissermaßen als Nachfolger der Wunder zu betrachten sind.

Diese einfache Lösung kann indessen nicht angenommen
werden, und zwar aus folgenden Gründen, von denen wir etliche
schon kennen: Wir haben gesehen, daß die Apostel, die schon
die Sakramente verwalten, daneben auch Wunder tun. Es steht
auch nirgends im NT geschrieben, daß in der Kirchengeschichte
eine Zeit kommen muß, in der es keine Wunder mehr geben
wird. Im Gegenteil existieren in der Kirchengeschichte, wie sie
vom NT bezeugt ist, Wunder und Sakrament parallel. Und das
führt uns zum Hauptargument, weshalb es nicht angeht, die
kirchlichen Sakramente als Ersatz für die Jesus-Wunder zu
betrachten: beide haben nämlich, wenn unsere vorige Analyse
richtig war, nicht dieselbe theologische Bedeutung.

Die Wunder sind Vorboten des Reiches Gottes. Sie verkünden

eine Erlösung, die in ihrer integralen Erfüllung eschato-
logischer Natur ist. Deshalb geschehen während der ganzen
Dauer der Heilsgeschichte Wunder. Es gab schon solche im
Alten Bund. Die Wunder, zum Beispiel, die den Auszug aus
Aegypten begleiten, und dieser Auszug des Volkes Gottes als
solcher sind Vorzeichen des kommenden messianischen Heils.
Jesu Leben, Tod und Auferstehung sind zusammen das größte
Wunder, denn die Fleischwerdung ist das Zeichen kcit è£oxnv,

daß Gottes Reich sich genähert hat, ja daß dieses Reich in
gewisser Hinsicht schon angebrochen ist. Durch die Gegenwart
des Heiligen Geistes verbleibt der Heilswert der Fleischwerdung

in der Geschichte, weil durch den Geist die Kraft des
kommenden Aeons in diesem Aeon wirksam bleibt. Die
Ausgießung des Geistes, sein Wirken in der Kirche und deren
Gliedern, die Wiedergeburt der menschlichen Person, das alles
ist also ein dauerndes, permanentes Wunder. Dieser wundervolle

Auftakt zur Erlösung ist somit das Unterpfand und die
Verheißung, daß die Erlösung zu ihrem Ziele kommen wird.
Aber, obschon vom Geiste unterstützt, lebt die Kirche noch in
der Schwachheit. Sie ist noch nicht teilhaftig der bOvapi?, die

12*



180 Ph. H. Menoud, Wander und Sakrament im Neuen Testament

nur Gott und seinem Reiche gehört. Sie wird noch von den
feindlichen Mächten bestürmt, und ihre Glieder unterliegen noch
den Schlägen des «letzten Feindes», des hàvaxoç. Dieser wird
erst am Ende vertilgt werden. Kurzum, die Kirche ist noch nicht
das Reich. Das darf sie nicht vergessen; darauf verweisen sie
die Wunder, die so lange stattfinden werden, als das Reich noch
ein kommendes bleiben wird. Gewiß sind, theologisch betrachtet,
die Wunder jetzt weniger nötig als vor Pfingsten, ist ja die
Kirche jetzt das Hauptzeichen, daß das Reich sich genähert hat.
D. h., daß eine Kirche, in der keine Wunder geschehen, trotzdem
die Kirche sein kann, weil sie ja selbst in ihrer Realität als
Wunder bezeichnet werden muß. Deshalb sehen wir im NT, daß
die Wunder nie außerhalb der Kirche stattfinden, sondern auf
sie bezogen sind: die apostolischen Wunder erlauben ja, wie wir
sahen, den Aposteln, ihr Zeugnis- und Lehramt weiterzuführen,
d. h. an der Ausbreitung und Erbauung der Kirche zu wirken.
Aber Wunder werden weiterhin vollbracht, um anzuzeigen, daß
die Heilsgeschichte, wenn sie auch ihre letzte Phase erreicht
hat, noch nicht zu ihrem Ziele gekommen ist. Zusammenfassend

kann man also behaupten, daß, solange das laxarov noch
nicht eine allen sichtbare, gegenwärtige Realität ist, Wunder
geschehen werden, die auf dieses Igxo.tov weisen und dessen
machtvolles Kommen verkünden.

Andrerseits sind die Sakramente die Zeichen, daß der Herr
der Kirche in der Kirche gegenwärtig ist. Wenn also die Wunder

zu allen Perioden der Heilsgeschichte gehören, so kann man
das von den Sakramenten (der Taufe und dem Abendmahl) nicht
sagen: sie gehören nur der letzten, jetzigen Periode dieser
Geschichte an; sie weisen auf die Vergangenheit der Inkarnation
und auf die Zukunft der Parusie. Im Alten Bunde gibt es keine
Sakramente, da es damals noch keinen gegenwärtigen messia-
nischen König gibt, auf den hin sieh die Sakramente ordnen
könnten. Sakramente, d. h. Zeichen der Gegenwart Christi während

seiner körperlichen Abwesenheit kann es nur geben in der
Zeitspanne, die begrenzt ist von den zwei persönlichen
Gegenwartszeiten Christi, von seiner temporären Gegenwart als In-
karnierter und von seiner endgültigen und dauernden Gegenwart

nach der Parusie. Sie haben den Sinn, die Kirche daran
zu erinnern, daß «alles vollbracht» ist und daß sie infolgedessen



Ph. H. Menoud, Wunder und Sakrament im Neuen Testament 181

real, wenn auch nur partiell, der Anfang der neuen Schöpfung
ist. Die Sakramente sind somit die Mittel, durch die Christus in
der Kirche und durch die Kirche der Welt seine Lehensmacht
erteilt. Der Gläubige, der die Sakramente empfängt, tritt mit
Christus in eine Gemeinschaft von Person zu Person, die so
heilvoll ist wie die persönliche Gemeinschaft der ersten Jünger
mit Jesus von Nazareth auf den Wegen Palästinas. Durch die
Sakramente ist die Person Jesu gegenwärtig unter der zwischen
Auffahrt und Parusie einzig möglichen Form, aber sie ist der
Kirche so real gegenwärtig, wie es Jesus war, als er unter den
Seinen weilte.

Während der Zeit der Inkarnation hat Jesus Wunder
vollbracht. Der messianische König war also gegenwärtig, und
diese Gegenwart war begleitet durch Vorzeichen des eschato-
logischen Anbruches des Reiches. Eine ähnliche Situation findet
man in der Kirche vor auf Grund der Koexistenz von Sakrament

und Wunder, die parallel verlaufen, aber deren Parallelität

man nicht aufheben darf.
Als Beweis dessen kann man auf die Tatsache hinweisen,

daß während der Zeit der Kirche das Wunder eben dann
geschehen kann, wenn das Sakrament gefeiert wird. Diese
Tatsache kommt mindestens einmal positiv und einmal negativ im
NT vor.

Das positive Beispiel finden wir in dem kurzen Bericht in
der Apostelgeschichte 20, 7—12. Während der Apostel Paulus
nachts in Troas einem Gottesdienst mit Abendmahl vorsteht,
stürzt ein Jüngling vom Fenster des Obergemaehs, in dem sich
die Gemeinde versammelt. Man eilt ihm zu Hilfe, und der
Apostel stellt fest, daß ihn das Lehen nicht verlassen hat. Der
Text ist nicht sehr klar; entweder ist der Jüngling zu Tode
gestürzt, und Paulus ruft ihn zum Leben zurück; oder der
Jüngling hat sich, obwohl er vom dritten Stockwerk fiel, nichts
zuleide getan. Von unserm Standpunkt aus ist es nicht von
Belang, ob man die eine oder die andere Interpretation vorzieht,
denn so oder so ist diesem Eutychos ein göttliches Wunder
widerfahren.7 D. h. daß in dem Augenblick, in dem der Herr

7 Siehe H. W. Beyer, Apostelgeschichte (Das Neue Testament
Deutsch), S. 121; 0. Bauernfeind, Die Apostelgeschichte (Theol. Handkommentar),

S. 236.



182 Ph. H. Menoud, Wunder und Sakrament im Neuen Testament

ganz besonders in seiner Kirche gegenwärtig ist, weil die
Eucharistie gefeiert wird, die Macht der Krankheit und des Todes
wunderbar in Schach gehalten ist, genau wie während der
Inkarnation das Reich des Satans jedesmal an Macht verlor, wenn
Jesus von Nazareth einschreiten konnte.

Das negative Beispiel findet sich im ersten Korintherbrief.
Wir wissen aus den Evangelien, daß Jesus dort keine Wunder
vollbringen konnte, wo er keinen oder nur einen unzulänglichen
Glauben vorfand. Genau so sucht Paulus in der «Unwürdig-
keit», d. h. in der Glaubenslosigkeit, mit der die Korinther das
Abendmahl feiern, den Grund, warum sich die Eucharistie in
der Kirche zu Korinth nicht als eine Lebensmacht erweist, die
stark genug ist, um Krankheit und sogar Tod zu verdrängen.
Wenn es nämlich in der Korinthergemeinde viele Kranke und
Schwache gibt, ja wenn etliche unter den Gliedern gestorben
sind (1. Kor. 11, 30), so deshalb, weil — wie Paulus sagt — die
Korinther zum Abendmahl kommen, «ohne den Leib zu
unterscheiden» (Vers 29). Diesen Christen fehlt also der Glaube, um
den Unterschied zu verstehen zwischen des Herrn Mahl und
dem gewöhnlichen Sättigungsmahl, das man bei sich zu Hause
einnimmt. Dieser paulinische Gedankengang ist somit die Kehrseite

des Berichtes der Apostelgeschichte, den wir eben erwähnten.

Denn positiv würde der Gedanke des Apostels so
ausgedrückt werden: empfängt man das Abendmahl mit ernstem Glauben,

so würde es die Macht der Krankheit, ja sogar des Todes
einschränken 8, wie es in Troas geschah.

Es ist aber bemerkenswert, daß Paulus nicht diesen
positiven Gedanken ausdrückt: nämlich, daß das Abendmahl die
Macht der Krankheit, ja sogar des Todes einschränken muß,
wenn es mit ernstem Glauben empfangen wurde. Denn der
Glaubende ist nicht berechtigt, das Wunder als notwendige
Konsequenz seines Glaubens zu erwarten. Das Wunder ist
immer der Ausdruck des freien Willens und der Gnade Gottes,
der die Freiheit hat, es geschehen oder nicht geschehen zu
lassen, so wie er auch der einzige ist, der den Tag und die Stunde
des Anbruches des Reiches bestimmt.

8. Siehe O. Cullmann, La délivrance anticipée du corps humain selon le
Nouveau Testament, S. 37 f.



St. Neill, Die anglikanischen Kirchen 183

Wunder und Sakrament dürfen also nicht verwechselt werden.

Ihre dauernde Parallelität in der Kirche bezeugt sichtbar
die fundamentale Behauptung der christlichen Theologie, daß
das Heil zugleich geschichtlich und eschatologisch ist. Was die
Sakramente ermöglicht, ist, daß die geschichtliche Tat, auf der
das Heil begründet ist, jetzt vollbracht ist. Sie bezeugen, daß,
wie es Paulus ausdrückt, die Gläubigen «die Erlösung, die
Vergebung der Sünden haben» (Kol. 1,13) oder daß, wie es Johannes

ausdrückt, sie jetzt schon des ewigen Lebens teilhaftig sind.
Sie bezeugen also, daß der Herr schon gekommen ist und daß

er bei den Seinen bleibt, um sie in seiner Kirche an seinem Leben
teilnehmen zu lassen. Die Wunder hingegen verkünden die es-
chatologische Erfüllung, «die Erlösung unseres Leibes», wie
Paulus sagt (Rom. 8, 23), «die Auferstehung am letzten Tage»,
wie Johannes sagt. Sie verkünden also das noch erwartete Kommen

des Reiches in Macht und Herrlichkeit.
Gewiß hängen Wunder und Sakrament von demselben Heile

ab; und der vierte Evangelist bezeichnet mit Recht sowohl ein
Wunder wie die Speisung der Fünftausend als auch das eu-
charistische Sakrament mit dem Worte urnneîov. Aber Wunder
und Sakrament lassen sich ebensowenig identifizieren wie
Kirche und Reich Gottes. Denn wie die Existenz der Kirche die
Hoffnung auf das kommende Gottesreich nicht aufhebt, so nehmen

die Sakramente nicht den Platz der Wunder ein. Sakrament
und Wunder verhalten sich zueinander wie Kirche und Reich
Gottes.

Neuchâtel/Montpellier. Philippe H. Menoud.

Die anglikanischen Kirchen.
Vortrag in der Theologenschaft der Universität Basel

am 21. Februar 1952.

Es ist eine große Ehre für mich, daß Sie mich eingeladen
haben, heute zu Ihnen zu sprechen. Zwischen Ihrer berühmten
Universität und meiner eigenen, Cambridge, besteht ein uraltes
Bindeglied, und zwar in der Person des großen Erasmus, der
zu uns kam, als wir gewissermaßen noch Barbaren waren, um


	Wunder und Sakrament im Neuen Testament

