Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 8 (1952)

Heft: 3

Artikel: Wunder und Sakrament im Neuen Testament
Autor: Menoud, Philippe H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877509

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877509
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

8. Jahrgang Heft 3 Mai/Juni 1952

Wunder und Sakrament im Neuen Testament.

Vortrag in der Universitit Marburg am 31. Januar 1952.

Dem Alten Bund war eine Zeit verheillen, in der Gott seinen
Geist ausgielen werde iiber alles Fleisch. Im Neuen Bund ist
diese Verheiflung erfiillt: in der Kirche ist der Geist am Werk
und erweist sich als eine Macht der Wiedergeburt im Hinblick
auf den kommenden Aeon, der im Anbruch ist.

Vorerst wirkt der Geist durch das Wort: durch die Mis-
sionspredigt, die das Evangelium denen bringt, die es noch
nicht kennen; aber ebensosehr durch die Lehre, damit sich die
Kirche erbaue auf den ein fiir allemal gelegten Grund des apo-
stolischen Zeugnisses.

Doch der Geist wirkt auch durch Taten. Er bricht in die
materielle Welt ein, um zu zeigen, dall er den ganzen Men-
schen, Seele und Leib, ja sogar den ganzen Kosmos, in Beschlag
nehmen will, um ihn auszurichten auf das kommende Reich
Gottes. |

Diese Taten, durch welche der Geist sowohl seine (Gegen-
wart als auch seine Macht in der Kirche offenbart, kommen
auf doppelte Weise zum Ausdruck: durch Wunder und Sakra-
ment. Diese zweifache Wirkungsweise des Geistes ist insofern
ein theologisches Problem, als es zu untersuchen gilt, ob —
wie etliche Theologen geneigt wiren zu behaupten * — die von
der Kirche gespendeten Sakramente das jetzige Aequivalent der
von Jesus wihrend der Inkarnation vollbrachten Wunder sind;

1 ¢«Ne devrait-on pas se demander sérieusement, si tout I'extraordinaire
mentionné dans le Nouveau Testament n’est pas tout simplement contenu et
présenté 4 I'Eglise dans les sacrements», fragt K. Barth, La confession de
foi de I'Eglise, Neuchéatel/Paris 1943, S.73. In der gleichen Richtung siehe
J. J. vonAllmen: «Il est 1égitime, selon le Nouveau Testament, d’apparenter
les miracles évangéliques aux sacrements ecclésiastiques», denn «les deux
sont signes de l'irruption réelle, visible, du régne de Dieu dans le domaine
du prince de ce mondey («Luc 9, 37—43a et le baptéme des enfants», Foi
et Vie 1949, S. 64 f.). Diese Frage hat auch O. Cullmann 6fters angeschnit-
ten und niianciert. Vom johanneischen Evangelium schreibend, behauptet
er: «Beiden Sakramenten ist gemeinsam, dal sie in der Zeit nach der Auf-

11



162 Ph. H. Menoud, Wunder und Sakrament im Neuen Testament

oder ob dem Wunder und dem Sakrament etwas Kigenes, Spe-
zifisches, Uniibertragbares anhaftet, und — wenn diese Frage
bejaht ist — was dann das Verhiltnis dieser beiden Wirkungs-
weisen des Geistes zueinander ist. Damit ist unser Problem um-
rissen.

Zuerst wollen wir aufzeigen, welchen Platz das NT dem
Wunder und dem Sakrament einrdumt. Dann werden wir den
Sinn des Wunders und des Sakramentes untersuchen, um
schlieflich ihr gegenseitiges Verhiltnis zu behandeln.

I.

Um zu sehen, welchen Platz die Wunder bzw. die Sakra-
mente im Neuen Testament einnehmen, gehen wir von den histo-
rischen Tatsachen aus.

Es steht fest, daBl nach nt.lichem Zeugnis Jesus seines mes-
sianischen Amtes waltet, indem er predigt, lehrt und Wunder
vollbringt. Was der moderne Mensch von der Wirklichkeit und
Méglichkeit dieser Wunder denken mag, ist hier irrelevant;
denn was hier vor allem zu unterstreichen ist, ist die Tatsache,
daB die christliche Tradition einstimmig behauptet, Jesus habe
Kranke geheilt, Tote auferweckt, Besessene von ihren Démonen
befreit und sogar die Natur allméchtig beherrscht. Dadurch
unterscheidet sich Jesus von Johannes dem Taufer, der kein
‘Wundertiter war. In diesem Zusammenhang ist es auch von
Belang, zu vermerken, daf} die jiidische antichristliche Polemik
das Zeugnis der christlichen Tradition bestéitigt: nicht Jesu

erstehung an die Stelle der vom inkarnierten Christus vollbrachten Wun-
der treten» (Urchristentum und Gottesdienst, Basel 1944, S.77 = Les
sacrements dans l’évangile johannique. La vie de Jésus et le culte de
I’Eglise primitive, Paris 1951, S, 85). In einer allgemeineren Erklarung
schreibt er: «Les sacrements sont aussi des miracles du Saint-Esprit. Certes
les miracles proprement dits continuent aussi aprés la résurrection du
Christ. Mais dans... I'Eglise, les miracles de I'Esprit se confondent de plus
en plus avec ’action du baptéme et de la sainte Céne» («La délivrance anti-
cipée du corps humain dans le Nouveau Testament» in: Hommage et Re-
connaissance, Recueil de travaux publiés & l'occasion du soixantiéme
anniversaire de Karl Barth, Neuchatel/Paris 1946, S.37). Siehe zuletzt G.
Fitzer, «Sakrament und Wunder im NT> (In memoriam Ernst Lohmeyer,
Stuttgart 1951, S.169—188) : «Das Wunder findet in dem Sakrament seine
Ablésung und zugleich seine legitime Fortsetzung» (S.172).



Ph. H. Menoud, Wunder und Sakrament im Neuen Testament 163

Wunder haben die Juden in Abrede gestellt, sondern ihre gott-
liche Herkunft und somit ihren Offenbarungscharakter.

. Doch das Wundergeschehen bleibt nicht auf die Wirkungs-
zeit Jesu beschrinkt. Die Apostelgeschichte enthilt ja den Be-
richt von Wundern, die entweder durch die Apostel Petrus und
Paulus selbst oder doch zu deren Gunsten stattgefunden haben.
Die Apostelgeschichte anerkennt, daf auch die Apostel zu Jeru-
salem (2, 43; 4, 30; 5, 12), Stephanus (6, 8), Philippus (8, 6.13)
und zusammen mit Paulus auch Barnabas (14, 3; 15, 12) die
Macht hatten, Wunder zu vollbringen. Fiir Paulus ist es sogar
normal, dafl Wundertaten die Predigt des Evangeliums beglei-
ten und versiegeln (Gal. 3, 5; siehe 1. Thess. 1, 5 und vielleicht
1. Kor. 2, 4). Die Macht zum Wunder ist fiir ihn ein Wahrzei-
chen des rechtmilligen Apostelamtes (2. Kor.12, 12; Rom. 15,
19); sie ist also eines der xapiouato, die den Apostel auszeich-
nen. Aber sie kann auch einem widerfahren, der nicht Apostel
ist, da ja die Gabe, gesund zu machen oder Wunder zu tun, zu
den Geistesgaben der korinthischen Gemeinde gehort (1. Kor.
12, 9—10). Es ist auch darauf hinzuweisen, dafl diese Gaben
sicher sehr hoch einzuschétzen sind, sind sie doch — etwas
weiter im selben ersten Korintherbrief — in unmittelbarem
Anschlufl an die drei Dienste in der Kirche, Apostel, Prophet
und Lehrer, aufgezahlt (12, 281.).

Auch im Hebrierbrief (2, 4) wird die Wundertitigkeit
der Apostel erwiahnt, und der johanneische Christus verheifit:
«Wer an mich glaubt, wird die ¢pya auch tun, die ich tue, und
er wird groflere denn diese tuny (14,12). Und da die Wunder
zu den &pya des johanneischen Offenbarers gehdren, ergibt sich
also, dall nach dem vierten Evangelisten es nicht nur Jesus
beschieden ist, Wunder zu vollbringen.

Somit sehen wir, dal das NT einhellig der Meinung ist, dal}
die Kraft, Wunder zu vollbringen, nicht auf die Zeit der irdi-
schen Titigkeit Jesu beschrinkt ist, sondern dall diese Gabe
auch in der Kirche weiter wirksam bleibt. Man mull immerhin
feststellen, daBl es nicht einem jeden Gldubigen gegeben ist,
Wundertéiiter zu sein. Diese Gabe ist jenen Gldubigen beschie-
den, die in ganz besonderer Weise vom Geiste erfiillt sind, d. h.
den Aposteln, den Evangelisten und solchen, die sich der Geist
selber erwihlt hat, um ihnen diese Gabe zu verleihen.

11*



164 Ph. H. Menoud, Wunder und Sakrament im Neuen Testament

Wenn wir uns jetzt zum Problem der Sakramente wenden,
um zu erfahren, welchen Platz sie im NT einnehmen, so ist es
ebenso klar, daB die beiden Sakramente der Taufe und des
Abendmahls seit Anfang und in der ganzen Kirche bekannt
und geiibt sind.

Die Juden, die nach der Pfingstpredigt des Petrus zum
Glauben kommen, werden im Namen Jesu Christi getauft. Diese
Regel steht hiernach fiir alle Glaubigen fest. Paulus zum Bei-
spiel, der unmittelbar zum Glauben und zum Apostelamt be-
rufen ist, ist dadurch nicht von der Taufe dispensiert: zu dieser
kommt er in Damaskus durch den Dienst des Ananias (Act. 9,
18). Auch sind alle Glieder der paulinischen Gemeinden ge-
tauft, schreibt er doch den Galatern: «Ihr seid alle Gottes Kin-
der durch den Glauben an Christus Jesus. Denn wie viele euer
getauft sind, die haben Christum angezogeny (3,27). Und den
Romern schreibt er: «Wir alle, die wir getauft sind...» (6, 3).
Dies ist sowohl auffallend als auch entscheidend, da hier der
Apostel einer Kirche schreibt, die nicht aus seinem eigenen
Missionswerk entstanden ist, die nicht «seiny Evangelium ge-
hort hat und iiber deren Eigenart er schlecht informiert zu
sein scheint. Aber eines steht fiir ihn auller Zweifel: weil die
Empfinger seines Romerbriefes an Christus glauben, so sind
sie auch getauft. Denn man kann nicht Glied sein am Leibe
Christi, ohne durch die Taufe in Christi Namen ihm einver-
leibt worden zu sein. Der erste Petrus- (3,21) wie auch der
Hebraerbrief (6, 4) bezeugen ebenfalls, dall die Taufe den
Christen als solchen kennzeichnet. Schliefilich behauptet das
Johannesevangelium kategorisch, dall die Geburt von oben
eine Geburt aus Wasser und Geist ist und daBl ohne diese Neu-
geburt das Heil nicht erlangt werden kann (3, 3—5).

Gleich klar und einwandfrei ist das nt.liche Zeugnis hin-
sichtlich der Eucharistie. Auch sie gehort wesenhaft und von
Anfang an zum Leben der Kirche. Die Apostelgeschichte be-
richtet, wie die ersten Christen «bestindig im Brotbrechen»
blieben (Act. 2, 42), und die Korinther, die das Abendmahl so
unwiirdig zelebrierten, daf es dabei kompromittiert war, wer-
den durch Paulus ausdriicklich an die urspriingliche Einset-
zung erinnert. s steht aber fest, dall der Apostel allen Gemein-
den, die er griindete, hinsichtlich der Kucharistie die urchrist-



Ph. H. Menoud, Wunder und Sakrament im Neuen Testament 165

liche Tradition und Praxis weitergab. Und wenn es auch eine
Tatsache ist, dall die Einsetzungsberichte des Abendmahls in
den Wiedergaben des Markus, des Matthius, des sogenannten
ostlichen und des sogenannten westlichen Textes des Lukas,
des Paulus und Justins des Mértyrers unter sich verschieden
sind und wahrscheinlich auch liturgische Niiancen widerspie-
geln, so beweisen sie doch, daB die Eucharistie in der ganzen
Kirche bekannt und gefeiert war. Auch hier bestitigt das vierte
Evangelium die andern nt.lichen Zeugnisse: der johanneische
Christus erklirt: «Wenn ihr nicht esset das Fleisch des Men-
schensohnes und trinket sein Blut, so habt ihr kein Leben in
euch. Wer mein Fleisch isset und trinket mein Blut, der hat das
ewige Leben, und ich werde ihn auferwecken am Jiingsten Tag»
(6,53 1.). Man konnte den obligatorischen Charakter des Abend-
mahles in der Kirche nicht stirker unterstreichen.

Wir sehen also, daBl Taufe und Abendmahl iiberall in der
Kirche des ersten Jahrhunderts existieren und dafl sie Wesens-
bestandteile des christlichen Glaubens und Lebens sind. Man
hat auch nicht den geringsten Anhaltspunkt im ersten Jahr-
hundert, ein sakramentloses Christentum zu postulieren. Man
mull im Gegenteil behaupten, dall es damals unmdéglich war,
Christ zu sein, ohne getauft zu werden und ohne am Abend-
mahl teilzunehmen. Die einzigen Christen, von denen gesagt
wird, daf sie den Geist ohne die Taufe im Namen Jesu erhal-
ten haben, sind die Apostel. Wir werden spiter auf diese ein-
malige Ausnahme noch zuriickkommen und werden dann
sehen, dafl sie sich theologisch erkliren lassen kann.

Schon dulerlich also, durch seine Allgemeinheit, unterschei-
det sich das Sakrament vom Wunder. Denn wenn alle Gliu-
bigen am sakramentalen Leben der Kirche teilhaben, wenn es
kein sakramentloses Christentum gibt, so kann man, wie wir
gesehen haben, vom Wunder nicht dasselbe behaupten. Denn
wenn zweifelsohne Wunder in der Kirche geschahen, so hat-
ten nicht alle Christen ein Wunder am eigenen Leibe erfahren,
geschweige denn die Kraft, Wunder zu vollbringen. Anders
ausgedriickt: die Wunder sind aullerordentliche und gewisser-
maflen fakultative Zeichen der Gegenwart und des Wirkens
des Heiligen Geistes in der Kirche; dagegen sind die Sakra-
mente obligatorische und normative Zeichen echten Christen-



166 Ph. H. Menoud, Wunder und Sakrament im Neuen Testament

tums. Wir haben hiermit ein Anzeichen dafiir, dal dem Wun-
der und dem Sakrament je ein spezifischer Charakter und Sinn
anhaften. Dies haben wir jetzt niher zu untersuchen.

II.

Im NT gibt es drei Termini, um die Wunder zu bezeichnen?®:
duvdapeg, tépata und onuela. Das Wort tépag, das eigentlich eine
Handlung oder Erscheinung bezeichnet, welche den reguliren
Verlauf der Dinge durchbricht, steht nie fiir sich allein, sondern
immer in Begleitung von dUvaumg oder onueiov oder sogar von bei-
den. Das heiBt, daf in der Dreiheit duvdueg, tépata, onueia der
Akzent eigentlich nicht auf téparta, sondern auf den zwei andern
Ausdriicken liegt. Wenn also die Wunder auflerordentliche
Handlungen sind, so deshalb, weil sie durch die Kraft Gottes
bewirkt sind und weil diese gottlichen Kingriffe Zeichen seines
Heilsplanes, seines Heilswillens, sind. Das Charakteristische
am christlichen Wunder, das, wodurch es sich trotz mancher
Aehnlichkeiten von allen andern Wundern unterscheidet, ist,
dafl im Wunder Gott in seiner Schopfung in Erscheinung oder,
besser gesagt, wieder in Erscheinung tritt, sich als deren
rechtmidfliger und alleiniger Herrscher erweist, und das im
Hinblick auf eine Wiedergutmachung und Verséhnung.

Die Welt nimlich ist de facto nicht, was sie de iure ist: nach
unserer rein empirischen Erfahrung ist die gottliche Herr-
schergewalt begrenzt durch einen Usurpator, den Fiirsten die-
ser Welt, welcher die gottliche Schopfung verheert und also
gefélscht hat. Die teuflische Unordnung hat iiberall die gott-
liche Ordnung ersetzt. Diese Unordnung erscheint zuerst in
der physischen Welt. In diesen Acker, in den Gott Korn gesat
hatte, hat der Feind Unkraut gesit. Paulinisch ausgedriickt:
die Schopfung ist der Eitelkeit unterworfen worden.

Diese Unordnung erscheint dann auch im menschlichen
Geschopf. Das Bose haust in des Menschen Gewissen und
Herz: der Mensch ist ein Siinder, unfihig, nach Gottes Gesetz
zu leben und sein Heil zu erwirken. Das Bose beansprucht aber

? Siehe Ph. H. Menoud, «La signification du miracle selon le Nouveau
Testament» in: Revue d’Histoire et de Philosophie religieuses 1948/49, S.
173—192. .



Ph. H. Menoud, Wunder und Sakrament im Neuen Testament 167

auch den menschlichen Korper und bekundet diesen Anspruch
durch Krankheiten, seien sie organischer, nervoser oder funk-
tioneller Natur, d.h. durch Zustinde, welche vom NT Be-
sessenheit genannt werden. Die Krankheit als physische, die
Siinde als moralische Verkommenheit verbinden sich, um aus
dem nach Gottes Ebenbild geschaffenen Menschen dieses irdene
Gefill zu machen, das verurteilt ist, friiher oder spéter wieder
zu Staub zu werden. Die lapidare Behauptung des Apostels:
«Der Siinde Sold ist der Tody mull wortlich gefalit werden.
Hatte doch — um das schéne Wort der Weisheit zu zitieren —
«Gott die Wesen geschaffen, auf dafl sie seieny, und nicht, auf
daf sie stiirben.

Gott aber iiberliflt weder sein Geschopf noch seine Schop-
fung der Verkommenheit und dem Tode. Er hat einen Heils-
plan; und dieses Heil, im alten Bund verheillen, erfiillt sich im
Leben, im Tode, in der Auferstehung und Erhéhung Jesu Chri-
sti; solange diese Welt noch besteht, wird dieses Heil der Welt
durch das Evangelium verkiindigt, um im kommenden Aeon
nach der Vertilgung aller feindlichen Méchte zur Vollendung
zu gelangen. In gewissem Sinne kann man sogar sagen, daB
die ganze Erlosung nichts anderes als ein Wunder ist, d.h.
eine gottliche Machthandlung und ein wirksames Zeichen sei-
nes Heilswillens. Demnach ist es der géttlichen Ordnung ge-
miall, wenn sich das Heil vorerst durch bduvdueic und onueia,
durch Machttaten und Zeichen, verwirklicht. ®

In den Augen der ersten Christen war Jesus von Nazareth
nicht nur ein Prophet wie Johannes der Téaufer; er war jener
Stirkere, 6 ioxupbtepog, dessen Ankunft der Vorginger verkiin-
dete. So erscheint er auch bekleidet mit Gottes Machtfiille. In
der Apostelgeschichte, in der seine Titigkeit umrissen und
zusammengefalit wird, lesen wir: «Ihr willt von Jesus aus
Nazareth, den Gott gesalbt hat mit Heiligem Geiste und Kraft,
der umhergezogen ist und Gutes getan und alle, die unter der
Herrschaft des Teufels standen, geheilt hat, weil Gott mit ihm
wary (10, 38). Ueber sich sagt der johanneische Christus aus,
er sei gekommen, um zu wirken die Werke dessen, der ihn
gesandt hat (9, 4), und der erste Johannesbrief prizisiert da-

3 Siehe A. Fridrichsen, Le probléme du miracle dans le christianisme
primitif, Paris 1925, S. 36 f.



168 Ph. H. Menoud, Wunder und Sakrament im Neuen Testament

hin: «Dazu erschien der Sohn Gottes, dal er die Werke des
Teufels zerstore» (3, 8).

Des Teufels Werke zerstoren und Gottes Werke tun, sind
die negative und die positive Seite eines gleichen Amtes: des
messianischen Amtes, Gottes Herrschaft in der Schépfung wie-
derherzustellen. Wohl wird diese Gottesherrschaft in ihrer
Vollkommenheit erst dann wiederhergestellt sein, wenn Gottes
Reich angetreten sein wird, d. h. am Ende des jetzigen Aeons:
dann, wenn diese Welt durch die neue Schépfung ersetzt sein
wird. Aber diese endzeitliche Hoffnung ist fiir die ersten Chri-
sten begriindet in der Gewiflheit, daff Christus als Erloser
schon gekommen ist und daf dieses sein Erlésungswerk sich
in der Welt durch die Kirche fortsetzi: und zwar nicht nur
durch das Wort der christlichen Verkiindigung und Ermah-
nung, sondern auch durch Handlungen, d. h. durch Wunder.
Wie das Wort bezeugen diese Wunder, dafl sich Gottes Reich
gendhert hat; mehr als das Wort zeigen sie konkret, wie
Menschheit und Natur aussehen werden, wenn sie vom Uebel
gereinigt und dem einzigen Gotteswillen untertan sein werden. *

Auf was fiir Wundertypen stollen wir im NT? Wir haben
gesehen, dall Gottes Reich als eine Befreiungsmacht iiberall da
zu seinem Recht kommen will, wo der Herrschaftsanspruch des
Usurpators, des Feindes, zur Geltung gelangt. Die Erlésung
mull all das erneuern, was der Siinde verfiel: die menschliche
Person und ihre kosmische Umgebung. Zuweilen unterschei-
det man anthropologische Wunder — zum Beispiel Heilungen,
welche die Wiederherstellung der menschlichen Natur verkiin-
den — und kosmische oder physische Wunder, welche auf die
Erneuerung der Welt, des Weltalls, der Natur, hinweisen. Diese
Unterscheidung ist nicht von groflem Belang; denn die soge-
nannten kosmischen Wunder haben den Sinn, darauf hinzu-
weisen, dall im Reiche Gottes die Natur nicht mehr wie in der
gefallenen Schopfung eine dem Menschen oft feindliche Macht
sein wird: sie wird im Gegenteil die harmonische Umgebung
des mit Gott befriedeten Menschen sein. Denn der Mensch ist
nach Gottes Ebenbild geschaffen, um iiber die Schépfung zu

* Siehe A. Fridrichsen, op. cit., S.47 f.; K. L. Schmidt, «<Le probléme du
christianisme primitif> in: Revue d’Histoire et de Philosophie religieuses
1938, S. 46 f.



Ph. H. Menoud, Wunder und Sakrament im Neuen Testament 169

herrschen. Ein Wunder wie zum Beispiel Jesu Wandeln auf
dem See hat also den Sinn, die Wiederherstellung der mensch-
lichen Herrschaft iiber die Natur zeichenartig vorwegzuneh-
men. Deshalb kann man eigentlich alle Wunder letzten Endes
als anthropologische Wunder bezeichnen.

In den Synoptikern sind die Wunderberichte am haufigsten:
Démonenaustreibungen, Heilungen, Totenauferweckungen. Alle
diese Wundertaten sind aber vom gleichen Typus. Nach jiidi-
schem und also auch nach urchristlichem Empfinden besteht
zwischen Siinde und Krankheit ein enger Zusammenhang: die
Siinde ist Ursache der Krankheit wie auch der Besessenheit.
Und der Tod, der alle Menschen trifft, weil alle Siinder sind,
ist die letzte Konsequenz sowohl der Krankheit wie auch der
Siinde.

In den synoptischen Wunderberichten liegt der Erlésungs-
charakter auf der Hand. Er erscheint zunéchst in der Art, wie
Jesus vor Kranken, Besessenen und Toten bis ins Innerste er-
bebt (omhayyviZopar Mark. 6, 34 par.) oder iiber ihren Zustand er-
grimmt (éuBpiudounar). Es handelt sich dabei nicht nur um mensch-
liches, briiderliches Mitgefiihl. Es handelt sich vielmehr dabei
um Jesu Entriistung iiber die Schiden, die die Macht des Bosen
denen angetan hat, die dazu ausersehen waren, das Ebenbild
des lebendigen Gottes zu tragen. Hinter dem Kranken, dem
Besessenen oder dem eben Gestorbenen erblickt Jesus gewis-
sermallen radioskopisch den Feind, der «das getany hat (Matth.
13, 28). Diesen Feind verscheucht er und wirft er zuriick, wenn
er Kranke heilt, Besessene entfesselt, Tote auferweckt. Gewily
sind diese Siege beschrinkt: Jesus ist nicht bei allen Féllen
teuflischer Machtentfaltung eingeschritten, auch ist seine Inter-
vention noch nicht endgiiltig, haben ja die von ihm auferweck-
ten Toten nur eine verlingerte Lebensfrist, nicht aber die Un-
verweslichkeit erhalten. Trotz dieser Beschrinkung sind aber
diese messianischen Siege nichtsdestoweniger Zeichen und Vor-
boten eines endgiiltigen Sieges des Lebens iiber den Tod.

Der Erlésungscharakter der Wunder erweist sich auch
durch die Bekenntnisse, die den vertriebenen Ddmonen entfah-
ren. Indem sie bekennen, Jesus sei Gottes Sohn, gekommen, um
sie zu verderben, protestieren die bosen Geister, wenn auch
ohnmiéichtig, gegen ein vorzeitiges, machtvolles Kommen des



170 Ph. H. Menoud, Wunder und Sakrament im Neuen Testament

Reiches Gottes in der Person Jesu. Wenn auch dieser Protest
unwirksam ist, da er ja die gottliche Machtentfaltung durch Je-
sus nicht verhindert, so ist er doch nicht unniitz — sonst héitten
ihn die Evangelisten nicht erwiéhnt —, da er in seiner Art
Zeugnis ablegt vom hereinbrechenden Reiche.

Die durch die Apostel vollbrachten Wunder, von denen die
Apostelgeschichte etliche aufzéhlt und auf die auch die Briefe
hinweisen, haben den gleichen Sinn wie Jesu Wunder, deren
Echo sie gewissermafBlen sind: ausgefiihrt «<im Namen Jesu
Christiy (Act. 3, 16; 16, 18; siehe 4, 30), bezeugen diese Wun-
der, daf} der Heilige Geist das von den Aposteln erbrachte Zeug-
nis vom Erlésungswerke Christi bestiitigt. Dazu fahren sie fort,
den Anbruch des kommenden Aeons zu verkiindigen, und ver-
siegeln so die Verheiung, die im Evangelium, wie es die
Apostel predigen, enthalten ist.

Wenn wir jetzt unsere Beobachtungen hinsichtlich der von
Jesus und den Aposteln vollbrachten Wunder zusammenfassen,
so ergibt sich fiir diese Wunder folgender Sinn: sie verkiinden
das Reich Gottes, das durch den anbricht, den Gott mit All-
macht bekleidet hat und der nach seiner Erhohung durch sei-
nen Geist weiterhandelt. Anders ausgedriickt: die Wunder ver-
kiinden die Wiederherstellung der Herrschaft Gottes iiber den
Kosmos; sie sind Zeichen, die den Anbruch des Gottesreiches
bezeugen und die blitzartig offenbaren, was dieses Reich be-
deutet. :

Die vom vierten Evangelium berichteten Wundertaten ver-
langen, fiir sich behandelt zu werden. Sie sind Werke, von Gott
durch Jesum bewirkt, die Jesus offenbaren als den Gottge-
sandten, der beauftragt ist, eine Erlosung zu verkiinden, die
<am Jiingsten Tage» vollendet sein wird. Die johanneischen
onuela zeigen an, dafl Jesus gekommen ist, der Welt das wahre,
das gottliche Leben zu spenden. Diese Zwn aiwviog unterscheidet
gich vom Leben dieser Welt hinsichtlich Dauer und Qualitit:
das hiesige Leben ist zeitlich begrenzt, wogegen das von Chri-
stus gebrachte Lieben ewig wihrt. Deshalb wird er die, denen
er das Leben schenkt, am Jiingsten Tage auferwecken. Damit
ist das Leben dieser Welt eine minderwertige Existenz, des
gottlichen Lichtes nicht teilhaftig. Das von Christus gebrachte
Leben hingegen ist das wirkliche Leben, das den Gliubigen



Ph. H. Menoud, Wunder und Sakrament im Neuen Testament 171

erlaubt, durch den Sohn den Vater zu erkennen und mit dem
Vater und dem Sohne in Gemeinschaft zu sein; so daB der
Glaubende schon jetzt «vom Tode zum Leben hindurchgedrun-
gen isty (Joh. 5, 24).5

Mit andern Worten: wenn die iibrigen nt.lichen Wunder
verkiinden, dafl «die Stunde kommty, wo Gott sein Reich auf-
richten wird, so sagen die johanneischen Zeichen auch, dal
«die Stunde kommty — am Jiingsten Tag —; aber sie priizisie-
ren diese Angabe dahin, dafl die Stunde «schon gekommen ist»
durch die Ankunft des Offenbarers auf Erden.

Wihrend der Zeit der Inkarnation ist der Offenbarer per-
sonlich in der Welt gegenwértig. Aber, in anderer Weise, bleibt
er in der Welt gegenwiirtig, und das ist der letzte Sinn des
johanneischen onueiov. Das erfihrt man ganz besonders im
6. Kapitel des Evangeliums, das, wie man weil}, drei Elemente
enthilt: das Zeichen der ausgeteilten Brote, die Rede iiber das
Lebensbrot und die Erklarung, dafl dieses lebendige Brot das
Fleisch und das Blut des Menschensohnes ist. Mit andern Wor-
ten: das Brot, das Jesus den Galildern austeilt, ist Zeichen des
himmlischen Brotes, der Nahrung géttlichen Lebens, die da-
mals seine unter ihnen weilende Person ist; es ist aber auch
das Zeichen seines Fleisches, d. h. des eucharistischen Brotes,
das spiter nach der Auffahrt ausgeteilt werden wird. Insofern
stellt das johanneische Zeichen eine Verbindung her zwischen
Wunder und Sakrament. Aber bevor wir dieses Verhéltnis un-
tersuchen, gilt es noch, den Sinn des Sakramentes nach nt.licher
Lehre darzulegen.

III.

Wir haben gesehen, dall das NT gewisse termini besitzt, um
das Wunder zu bezeichnen. Das kann man aber nicht
vom Sakrament behaupten, wo ein einheitliches Wort fehlt.

5 Dieser Sinn des johanneischen onuelov erscheint besonders vorbildlich
im Bericht der Auferweckung des Lazarus. Siehe Ph.H. Menoud, ¢«La foi
dans I'Evangile de Jean» in: Cahiers bibliques de Foi et Vie No. 2, Paris
1937, 8.39 f,, und ganz besonders O. Cullmann, Les sacrements dans 1'évan-
gile johannique, S. 23 {.



172 Ph. H. Menoud, Wunder und Sakrament im Neuen Testament

Demnach ist es schwieriger, den urchristlichen Sinn dessen zu
ermitteln, was wir Sakrament nennen. ¢

Seit ihrem Ursprung hat, wie wir sahen, die Kirche die
Taufe geiibt. Diese christliche Taufe unterscheidet sich von
jeder andern Taufe insofern, dafl sie erstens «im Namen des
Herrn Jesusy erteilt wird, und zweitens, dall die Anrufung des
Namens des Herrn dem Téufling den Geist vermittelt. Wenn
man auch diese Charakteristika der nt.lichen Taufe chrono-
logisch in umgekehrter Reihenfolge vorfindet, bleibt doch der
Sinn der Taufe derselbe. Diese zwei Wesenselemente der christ-
lichen Taufe zeigen auf den ersten Blick, dafl die Taufe einer
beschriankten Periode der Heilsgeschichte angehort, nidmlich
der Zeit der Kirche, die auch die Zeit des Geistes ist. Als Chri-
stus gegenwirtig war in seiner Menschwerdung, war die Taufe
noch nicht nétig, da die Gldubigen damals mit dem unter ihnen
weilenden Christus direkt in ein personliches Verhiltnis treten
konnten. Dann ist auch offenbar, dafl im kommenden Aeon, in
dem nur pneumatische Geschépfe leben werden, die Geistver-
mittlung an fleischliche Geschopfe nicht mehr notig sein wird.

Die Taufe fallt somit mit der Zeit der Kirche zusammen.
Erméglicht ist sie durch die entscheidende Tat der Heilsge-
schichte: Christi Tod und Auferstehung. Durch die Anrufung
des Namens Jesu, der gelebt hat, gestorben und auferstanden
ist, der erhoht wurde und der jetzt durch den Geist bei den
Seinen gegenwirtig ist, kommt der Tdufling mit Jesus in per-
sonliche Beziehung: er ist mit ihm so vereint, dafl das durch
Jesus vollbrachte Versohnungswerk jetzt auch fiir ihn gilt.
Anders ausgedriickt: vermittelst der «in seinem Nameny ge-
spendeten Taufe handelt Christus an dem Téaufling mit der
gleichen Macht, der gleichen Kraft und dem gleichen Erfolg
wie widhrend der Zeit der Inkarnation, als er Siinden vergab
und denen, die glaubten, den Zugang zum Reiche frei machte.

Nichts ist in dieser Hinsicht bezeichnender als die Pfingst-
rede des Petrus. Zuerst erinnert der Apostel seine Zuhorer dar-
an — und dieser Hinweis ist von Belang —, dafl Jesus gekom-
men ist als einer, den Gott durch Machttaten, Wunder und Zei-

8 Siehe Ph. H. Menoud, «La définition du sacrement selon le Nouveau
Testament» in: Revue de Théologie et de Philosophie 1950. S. 138—147.



Ph. H. Menoud, Wunder und Sakrament im Neuen Testament 173

chen beglaubigt hat (Act. 2, 22), daB er getdtet (2, 23), aber von
Gott auferweckt worden ist (2, 31 und 36). Erst dann ladt der
Apostel seine Zuhorer ein, sich im Namen Jesu taufen zu las-
sen und durch diese Taufe die Vergebung ihrer Siinden und die
Gabe des Heiligen Geistes zu empfangen (2, 38). Dann erst
werden die Getauften in die Gemeinde aufgenommen (2, 47).

Dies ist der Zusammenhang zwischen christlicher Taufe
und historischem Werk Jesu. Es bleibt den Theologen des
ersten Jahrhunderts, dem Paulus und dem vierten Evangeli-
sten, vorbehalten, zu erklédren, wie der Glaubige durch die
Taufe Anteil bekommt am T'ode und an der Auferstehung Chri-
sti und wie diese Heilstaten Christi ihm zugute kommen.

Das tut zuerst Paulus mit einer Klarheit, die nichts zu
wiinschen iibrigldft. Im 6. Kapitel des Romerbriefes erklirt er,
daBl der Tdufling in der Taufe mit Christus stirbt, mit ihm be-
graben wird und mit ihm aufersteht. Dieses Teilhabea des
Glédubigen an Christi Geschick ist in den Augen des Apostels
real und nicht symbolisch, da ja die Folge real ist: von der
Stunde seiner Taufe an ist der GGetaufte ein neuer Mensch, der
ein neues Leben fiihrt, d. h. ein Leben nicht mehr im Fleische,
sondern im Geiste oder in Christus. Vom Geiste lebend ist der
Getaufte in die Kirche hineinversetzt, wie es der Apostel den
Korinthern ausdriicklich sagt: «Wir sind durch einen Geist
alle zu einem Leibe getaufts (1. Kor. 12, 13). Und dieser Leib
ist Christi Leib, die Gemeinde.

Im vierten Evangelium finden sich die gleichen Gedanken-
ginge, wenn auch anders ausgedriickt, vor. Dem Nikodemus,
der die via salutis kennenlernen will, antwortet Jesus, daf} er
sich einer neuen Geburt unterziehen muf, einer Geburt von
oben, d.h. «aus Wasser und Geisty (3, 5). Wenn man diese
Prézisierung nicht als Interpolation eliminiert, kann man nicht
anders, als in ihr eine Anspielung auf die Taufe sehen. Niko-
demus antwortet durch eine Frage: «Wie ist das moglich?s
(3, 9), d. h. wie kann die Taufe eine neue Geburt bedeuten? Das
folgende (3, 13f.) gibt die Erklirung: diese neue Geburt ist
ermoglicht, weil der Menschensohn vom Himmel gekommen
und in den Himmel wieder aufgefahren ist. Der in die Welt
gekommene Menschensohn mull «<erhéhty werden, d. h. — weil
ja das Verbum byolv zweierlei bedeutet — er mufl erhéht wer-



174 Ph. H. Menoud, Wunder und Sakrament im Neuen Testament

den auf das Kreuz durch seinen Siihnetod, und er muf} erhéht
werden dahin, wo er vorher war, d.h. in die Herrlichkeit des
Vaters. Wenn also die Taufe das Zeichen der Geburt von oben
sein kann, so deshalb, weil sie in Tod und Erhéhung Christi
begriindet ist und weil die Kraft dieses Todes und dieser Er-
héhung dem zuteil wird, der die Taufe empfiingt. Der johannei-
sche Christus sagt dasselbe noch einmal, wenn er anzeigt:
«Und ich, wenn ich erh6ht werde von der Erde, so will ich alle
zu mir zieheny (12, 32), um die eine Herde zu bilden, deren
einer Hirte er ist (siehe 10, 16): d. h. um die Kirche zu sam-
meln, die eine ecclesia una et unica ist.

Wir finden also im vierten Evangelium wie bei Paulus die
Idee, dafl die Taufe es dem Téaufling erméglicht, teilzuhaben an
dem Tode und an der Auferstehung Christi und die Heilsgaben,
die aus Kreuz und Auferstehung flieen, zu empfangen: die
Vergebung der Siinden, das neue Leben, die Einverleibung in
die Kirche. '

Tod und Auferstehung Christi haben ein fiir allemal statt-
gefunden. Diese Heilstaten brauchen nicht wiederholt zu wer-
den jedesmal, wenn eine neue Menschengeneration zum Leben
kommt, weil ja eben ihre Wirkungen durch die Taufe allen
Menschen bis zur Parusie zuginglich bleiben. Deshalb sind sie
alle «im Namen des Herrn Jesusy getauft.

Es gibt aber eine Ausnahme, die wir schon angedeutet
haben: die Zwolf. Man trifft oft die Erklarung, die Zwolf hitten
ia gar nicht dieser Taufe bedurft, da sie gewill durch Johannes
getauft worden sind. Hatte Jesus nach dem vierten Evangelium
seine ersten Anhinger nicht unter den Johannesjiingern ge-
funden? Aber wenn auch alle Zwolf vom Vorldufer getauft
worden sein sollten, was geschichtlich sehr unwahrscheinlich
ist, so wiirde das nicht bedeuten, dal} sie deshalb von der Gei-
stestaufe dispensiert waren. Wir wissen ja aus Apostelge-
schichte 19, daf} diese ritselhaften Jiinger zu Ephesus, die nur
die Johannestaufe kannten, durch Paulus «<im Namen des Herrn
Jesusy noch einmal getauft wurden. Man kénnte auch denken,
daBl Jesus selber seine Jiinger getauft hat in der Zeit, in der,
nach der von Joh. 3 bewahrten Tradition, Jesus eine derjenigen
des Johannes wohl parallele Taufe iibte. Aber diese Tradition
sieht in den Jiingern die Taufgehilfen und nicht die Getauften



Ph. H. Menoud, Wunder und Sakrament im Neuen Testament 175

Jesu. Auch sagt dieser Text nicht, dafl Jesus seine Jiinger
getauft hat. Vielmehr postuliert er im Gegenteil, dafl die Jiinger
die Taufe nicht benttigen.

So bleibt, da die Zwolf als einzige unter den Glaubigen
nicht «<im Namen Jesu» getauft worden sind. Da diese Aus-
nahme nur fiir sie zutrifft, ist sie verbunden mit der spezifischen
Situation und dem spezifischen Charakter der Zwolf innerhalb
der Urgemeinde: ist also verbunden mit der Tatsache, dal} sie
Jesu Erdenleben geteilt haben, daBl sie seine Zeugen gewesen
sind von der Zeit Johannes des Téufers an bis zur Auffahrt
(s. Act. 1, 21), kurz, daB sie die Zeugen der Inkarnation sind.
Durch diese direkte Beriihrung mit der Person Jesu von Na-
zareth sind sie dessen teilhaftig geworden, wessen alle andern
Gléaubigen durch die Taufe teilhaftig werden. Ihnen wurde die
Heilsgnade durch ihren tiglichen, gliubigen Kontakt mit der
Person Jesu zuteil. So sagte ihnen Jesus: «Ihr sgeid rein um
des Wortes willen, das ich zu euch geredet habes (Joh. 15, 3).
Die Zwolf haben durch Jesus direkt das empfangen, was die
andern Christen durch die Taufe erlangen: ndmlich die Ver-
gebung und das neue Leben. Mit andern Worten: wihrend sei-
nes Erdenlebens hat Jesus die Seinen direkt in die Heils6kono-
mie eingefiihrt; nach Jesu Auffahrt, weil die Inkarnation un-
wiederholbar ist, wird man in dieselbe Heils6konomie einge-
fithrt durch die Taufe «im Namen Jesuy. Die Taufe hat also
zum Zweck, den Heilswert der ein fiir allemal geschehenen
Fleischwerdung allen zu vergegenwirtigen, die zwischen Auf-
fahrt und Parusie zum Glauben kommen.

Auch die Eucharistie kann man nur von der Heilsgeschichte
her verstehen. Bei der Einsetzung des Abendmahls verkiindet
Jesus zweierlei: erstens dafB er sterben wird und daBl sein Tod
fiir die Seinen den Weg zur Versohnung mit Gott frei macht;
dann dafll er nach seinem Tode herrschen wird und dafB seine
Jiinger mit ihm teilhaben werden am kommenden Reiche. Diese
beiden Tatsachen, Christi Tod und das eschatologische Reich,
konnen nicht voneinander getrennt werden. Sie sind die zwei
Endpunkte einer gleichen Linie; und wenn es diese Linie nicht
gibe, so wire daraus zu folgern, dall Jesus nur fiir zwolf Men-
schen Fleisch geworden, gestorben und auferstanden wire.
Aber diese Zwolf diirfen nicht allein bleiben; sie haben andern



176 Ph. H. Menoud, Wunder und Sakrament im Neuen Testament

die Botschaft weiterzugeben, die sie selber empfangen haben.
So werden sie Christus predigen: sie werden seine Worte wie-
derholen; sie werden wie er Wunder tun; sie werden den Sinn
des Todes und der Auferstehung Christi erldutern, und sie
werden die Hoffnung auf sein eschatologisches Kommen leben-
dig erhalten, indem sie mit denen, die durch ihr Zeugnis das
Evangelium angenommen haben, die Eucharistie feiern, die
Jesus fiir alle, d. h. fiir die Zwolf und fiir die durch ihr Zeugnis
gliubig Gewordenen, eingesetzt hat. Wenn Jesus auch nicht
ausdriicklich den Befehl erteilt hiitte, sein letztes Mahl regel-
mélig zu wiederholen, wiirde die Kirche Jesu Lehre nicht iiber-
schreiten durch die Wiederholung des eucharistischen Mahles
wahrend der persdnlichen Abwesenheit des Herrn.

Es ist ndmlich zu beachten, dafl das Abendmahl genau wie
die Taufe der Periode der Heilsgeschichte angehort, die durch
die Ausschiittung des Geistes und also durch die Existenz der
Kirche charakterisiert ist. Solange Jesus personlich unter den
Seinen weilte, war das Abendmahl nicht notig; deshalb setzt er
es ganz am Schlul} seines irdischen Wirkens ein, ¢in der Nacht,
da er verraten ward» (1. Kor. 11, 23). Und im kommenden Reich
wird die Eucharistie nicht mehr noétig sein, denn dann wird ein
«neues Mahly den Herrn und seine Jiinger vereinen. Dieses
Mahl wird insofern ein «neuesy sein im Vergleich zu der kirch-
lichen Eucharistie, als dann der Herr personlich und fiir immer
unter den Erlosten sein wird. Begrenzt also durch die Zeit der
Inkarnation und durch die Parusie, ist wihrend dieser Zeit-
spanne das Abendmahl das Zeichen der Gegenwart und des
Wirkens Christi. Paulus und Johannes haben das, jeder in
seiner Art, erkléart.

Nachdem er den Korinthern die Einsetzung des Abendmahls
in Erinnerung gerufen hat, fahrt Paulus fort: «Sooft ihr von
diesem Brote esset und von diesem Kelche trinket, so verkiindigt
ihr den Tod des Herrn, bis dafl er kommt» (1. Kor. 11, 26). Wie
jedesmal, wenn Paulus vom Tode Christi spricht, meint er sei-
nen Tod und seine Auferstehung. Denn ohne Auferstehung
ware Christi Tod jeden theologischen Sinnes bar. Christi Tod,
der jedesmal verkiindet ist, wenn das Abendmahl gefeiert wird,
ist also der Tod jemandes, der jetzt lebt und dessen Riickkehr
erwartet wird. Das eucharistische Fest, das seinen Tod und



Ph. H. Menoud, Wunder und Sakrament im Neuen Testament 177

also auch seine Auferstehung feiert, nimmt somit auch sein
Kommen vorweg. Die Eucharistie ist das Mittel, durch das der,
der tot war und der jetzt lebt, seine Gegenwart und seine Heils-
macht unter den Seinen erweisen kann in der Zwischenzeit, die
seine persdnliche Gegenwart vor seinem Tode und seine persén-
liche Gegenwart nach seiner Parusie trennt.

Durch die Eucharistie entsteht zwischen den Gldubigen und
Christus eine Gemeinschaft, die so eng und so wirksam ist wie
die, die Jesus und seine Jiinger wiahrend seiner Erdenzeit ver-
band. Ja sie ist noch enger und noch wirksamer, da jetzt die
Erlosungstat, Christi Tod und Auferstehung, vollbracht ist.
Diejenigen, die sich versammeln, um das Abendmahl zu feiern,
sind getauft worden. Diese Taufe haben sie erhalten, auf daf sie
«zu einem Leibey (1. Kor. 12, 13) geformt wiirden. Dieses Ziel
ist erreicht, wenn die Getauften unter sich vereinigt sind mit
dem, in dessen Namen sie die Taufe empfingen. « Wir sind alle
ein Leib, dieweil wir alle eines Brotes teilhaftig sind» (1. Kor.
10, 17). Dieser Leib ist Christi Leib, die Kirche; und zwar nicht
in einem symbolischen, sondern in einem realen Sinn. Das
sieht man zum Beispiel an der Tatsache, dafl Jesus in der Kirche
so sehr gegenwiirtig und wirksam ist, dafl die Kirche verfolgen
den Herrn verfolgen heifit, der in ihr lebt (siehe Act.9, 4 1.).

Der vierte Evangelist unterstreicht so stark wie Paulus die
Aequivalenz zwischen Christi eucharistischer Gegenwart in
der Kirche und Christi personlicher Gegenwart wihrend seines
Wandels in Paléstina. Nach der johanneischen Theologie ist der
Logos cdpz geworden und hat durch seine menschliche Person
der Welt das Leben geschenkt. Dann ist der Sohn wieder zum
Vater erh6ht worden. Das Leben, das er den ersten Gldubigen
in der Zeit seiner Inkarnation gespendet hat, das spendet er den
Gldubigen aller Generationen weiter durch die Eucharistie,
die auch seine gdpz ist, d. h. die seine Gegenwart und sein Wir-
ken ebenso real und wirksam darstellen, als seine menschliche
Person in der Zeit der Inkarnation sie dargestellt hat. Da-
mals kam das géttliche Leben des Logos durch «den Sohn
Josephs, des Zimmermannsy», zu den Menschen. Jetzt kommt
dasselbe gottliche Leben durch das eucharistische Brot zu ihnen.

Die eben beschriebene Aequivalenz stiitzt sich exegetisch
auf folgende zwei Tatsachen. Erstens beniitzt Johannes das

12



178 Ph. H. Menoud, Wunder und Sakrament im Neuen Testament

Wort odps, um den gegenwirtigen Offenbarer sowohl in der
Inkarnation (1, 14) als auch in der Eucharistie (6, 51) zu be-
zeichnen. Dann darauf, daB er in seinem Bericht des letzten
Mahles Jesu mit seinen Jiingern die Einsetzung des Abend-
mahles nicht erwédhnt, obwohl dieses 13. Kapitel seines Evan-
geliums wie auch die darauf folgenden Abschiedsreden von
eucharistischer Theologie durchdrungen sind. Johannes be-
zeugt damit, dall, wie der Geist-Paraklet Jesus folgt, so auch
die Eucharistie der Inkarnation folgt.

In der Zeit zwischen Auffahrt und Parusie sichert also die
Eucharistie den Gldubigen dieselbe Teilnahme an Christi Le-
ben und dieselbe Gemeinschaft mit seiner Person zu, mit der
die Jiinger, die ihn auf den Wegen Paléstinas begleiteten, in der
Zeit der Inkarnation begiinstigt wurden.

Zusammenfassend kann man also sagen, dafl die Glaubigen
leben von der Erinnerung an die zeitlich beschrinkte Gegen-
wart wihrend der Inkarnation und von dem Harren auf die
ewig dauernde Gegenwart Christi nach der Parusie. Aber die
Glaubigen leben nicht nur von dieser Erinnerung und von die-
ser Hoffnung. Christus ist fiir sie durch den Heiligen Geist,
der in der Kirche Wohnung genommen hat, ein gegenwdriiger
Abwesender. Die geistige Gegenwart Christi erweist sich als
real durch die Zeichen, die da sind: Taufe und Abendmahl.
Durch die Taufe im Namen Jesu kommen die Glaubigen mit
Christus zu einer personlichen Gemeinschaft; durch das Abend-
mahl werden sie von ihm ernéhrt mit géttlichem Leben und also
bestéitigt und bewahrt in dieser Gemeinschaft, die bei der Taufe
angefangen hat. Diese sakramentale Gemeinschaft ist ebenso
real, das will sagen ebenso heilvoll wie die Gemeinschaft, die
zwischen Christus und seinen ersten Jiingern bestand, als er
persénlich unter ihnen weilte. Fiir die Gldaubigen sind also die
Sakramente in der Zeit der Kirche die Zeichen, durch die Chri-
stus unter und in ihnen seine Gegenwart und seine Macht er-
weist.

IV.

Wie verhalten sich jetzt Wunder und Sakrament zueinan-
der? Das ist die letzte Frage, die wir zu beantworten haben.

Unterstreicht man die Tatsache, die wir frither notiert haben,
dafl wihrend der Zeit der Kirche die Wunder relativ seltener



Ph. H. Menoud, Wunder und Sakrament im Neuen Testament 179

sind als wihrend des Wirkens Jesu von Nazareth und daf} ande-
rergeits die Sakramente zu den spezifischen Merkmalen des
kirchlichen Lebens gehéren, so kénnte man geneigt sein, fol-
gende Losung vorzuschlagen: daf nimlich in der Zeit der
Kirche die Sakramente Jesu Wunder ersetzen, dall sie also
gewissermallen als Nachfolger der Wunder zu betrachten sind.

Diese einfache Liésung kann indessen nicht angenommen
werden, und zwar aus folgenden Griinden, von denen wir etliche
schon kennen: Wir haben gesehen, dall die Apostel, die schon
die Sakramente verwalten, daneben auch Wunder tun. Es steht
auch nirgends im N'T geschrieben, daf} in der Kirchengeschichte
eine Zeit kommen mub, in der es keine Wunder mehr geben
wird. Im Gegenteil existieren in der Kirchengeschichte, wie sie
vom NT bezeugt ist, Wunder und Sakrament parallel. Und das
fiihrt uns zum Hauptargument, weshalb es nicht angeht, die
kirchlichen Sakramente als Ersatz fiir die Jesus-Wunder zu
betrachten: beide haben nédmlich, wenn unsere vorige Analyse
richtig war, nicht dieselbe theologische Bedeutung.

Die Wunder sind Vorboten des Reiches Gottes. Sie verkiin-
den eine Erlésung, die in ihrer integralen Erfiillung eschato-
logischer Natur ist. Deshalb geschehen wéhrend der ganzen
Dauer der Heilsgeschichte Wunder. Es gab schon solche im
Alten Bund. Die Wunder, zum Beispiel, die den Auszug aus
Aegypten begleiten, und dieser Auszug des Volkes Gottes als
solcher sind Vorzeichen des kommenden messianischen Heils.
Jesu Leben, Tod und Auferstehung sind zusammen das gréfite
Wunder, denn die Fleischwerdung ist das Zeichen kat’ éEoxnyv,
dafl Gottes Reich sich genéhert hat, ja dafl dieses Reich in ge-
wisser Hinsicht schon angebrochen ist. Durch die Gegenwart
des Heiligen Geistes verbleibt der Heilswert der Fleischwer-
dung in der Geschichte, weil durch den Geist die Kraft des
kommenden Aeons in diesem Aeon wirksam bleibt. Die Aus-
giefung des Geistes, sein Wirken in der Kirche und deren
Gliedern, die Wiedergeburt der menschlichen Person, das alles
ist also ein dauerndes, permanentes Wunder. Dieser wunder-
volle Auftakt zur Erlosung ist somit das Unterpfand und die
Verheiflung, dafl die Erlésung zu ihrem Ziele kommen wird.
Aber, obschon vom Geiste unterstiitzt, lebt die Kirche noch in
der Schwachheit. Sie ist noch nicht teilhaftig der bdovawg, die

12*



180 Ph. H. Menoud, Wunder und Sakrament im Neuen Testament

nur Gott und seinem Reiche gehort. Sie wird noch von den
feindlichen Michten bestiirmt, und ihre Glieder unterliegen noch
den Schligen des «letzten Feindesy, des #d4vatog. Dieser wird
erst am Ende vertilgt werden. Kurzum, die Kirche ist noch nicht
das Reich. Das darf sie nicht vergessen; darauf verweisen sie
die Wunder, die so lange stattfinden werden, als das Reich noch
ein kommendes bleiben wird. Gewif} sind, theologisch betrachtet,
die Wunder jetzt weniger noétig als vor Pfingsten, ist ja die
Kirche jetzt das Hauptzeichen, dafl das Reich sich gendhert hat.
D. h., daB eine Kirche, in der keine Wunder geschehen, trotzdem
die Kirche sein kann, weil sie ja selbst in ihrer Realitiat als
Wunder bezeichnet werden mul}. Deshalb sehen wir im NT, dal
die Wunder nie aullerhalb der Kirche stattfinden, sondern auf
sie bezogen sind: die apostolischen Wunder erlauben ja, wie wir
sahen, den Aposteln, ihr Zeugnis- und Lehramt weiterzufiihren,
d. h. an der Ausbreitung und Erbauung der Kirche zu wirken.
Aber Wunder werden weiterhin vollbracht, um anzuzeigen, daf
die Heilsgeschichte, wenn sie auch ihre letzte Phase erreicht
hat, noch nicht zu ihrem Ziele gekommen ist. Zusammenfas-
send kann man also behaupten, daf, solange das &oxarov noch
nicht eine allen sichtbare, gegenwiirtige Realitit ist, Wunder
geschehen werden, die auf dieses ¥oyortov weisen und dessen
machtvolles Kommen verkiinden.

Andrerseits sind die Sakramente die Zeichen, dafl der Herr
der Kirche in der Kirche gegenwiirtig ist. Wenn also die Wun-
der zu allen Perioden der Heilsgeschichte geh6ren, so kann man
das von den Sakramenten (der Taufe und dem Abendmahl) nicht
sagen: sie gehoren nur der letzten, jetzigen Periode dieser Ge-
schichte an; sie weisen auf die Vergangenheit der Inkarnation
und auf die Zukunft der Parusie. Im Alten Bunde gibt es keine
Sakramente, da es damals noch keinen gegenwirtigen messia-
nischen Konig gibt, auf den hin sich die Sakramente ordnen
kénnten. Sakramente, d. h. Zeichen der Gegenwart Christi waih-
rend seiner korperlichen Abwesenheit kann es nur geben in der
Zeitspanne, die begrenzt ist von den zwei personlichen Gegen-
wartszeiten Christi, von seiner temporiren Gegenwart als In-
karnierter und von seiner endgiiltigen und dauernden Gegen-
wart nach der Parusie. Sie haben den Sinn, die Kirche daran
zu erinnern, dall <alles vollbracht» ist und daf sie infolgedessen



Ph. H. Menoud, Wunder und Sakrament im Neuen Testament 181

real, wenn auch nur partiell, der Anfang der neuen Schépfung
ist. Die Sakramente sind somit die Mittel, durch die Christus in
der Kirche und durch die Kirche der Welt seine Lebensmacht
erteilt. Der Gldubige, der die Sakramente empféngt, tritt mit
Christus in eine Gemeinschaft von Person zu Person, die so
heilvoll ist wie die personliche Gemeinschaft der ersten Jiinger
mit Jesus von Nazareth auf den Wegen Palédstinas. Durch die
Sakramente ist die Person Jesu gegenwirtig unter der zwischen
Auffahrt und Parusie einzig moéglichen Form, aber sie ist der
Kirche so real gegenwirtig, wie es Jesus war, als er unter den
Seinen weilte.

Wihrend der Zeit der Inkarnation hat Jesus Wunder voll-
bracht. Der messianische Koénig war also gegenwirtig, und
diese Gegenwart war begleitet durch Vorzeichen des eschato-
logischen Anbruches des Reiches. Eine dhnliche Situation findet
man in der Kirche vor auf Grund der Koexistenz von Sakra-
ment und Wunder, die parallel verlaufen, aber deren Paralleli-
tit man nicht aufheben darf.

Als Beweis dessen kann man auf die Tatsache hinweisen,
daBl wihrend der Zeit der Kirche das Wunder eben dann ge-
schehen kann, wenn das Sakrament gefeiert wird. Diese Tat-
sache kommt mindestens einmal positiv und einmal negativ im
NT vor.

Das positive Beispiel finden wir in dem kurzen Bericht in
der Apostelgeschichte 20, 7—12. Wihrend der Apostel Paulus
nachts in Troas einem Gottesdienst mit Abendmahl vorsteht,
stiirzt ein Jiingling vom Fenster des Obergemachs, in dem sich
die Gemeinde versammelt. Man eilt ihm zu Hilfe, und der
Apostel stellt fest, dafl ihn das Leben nicht verlassen hat. Der
Text ist nicht sehr klar; entweder ist der Jiingling zu Tode
gestiirzt, und Paulus ruft ihn zum Leben zuriick; oder der
Jiingling hat sich, obwohl er vom dritten Stockwerk fiel, nichts
zuleide getan. Von unserm Standpunkt aus ist es nicht von Be-
lang, ob man die eine oder die andere Interpretation vorzieht,
denn so oder so ist diesem Eutychos ein gottliches Wunder
widerfahren.? D. h. daBl in dem Augenblick, in dem der Herr

7 Siehe H. W. Beyer, Apostelgeschichte (Das Neue Testament

Deutsch), S. 121; O. Bauernfeind, Die Apostelgeschichte (Theol. Handkom-
mentar), S. 236.



182 Ph. H. Menoud, Wunder und Sakrament im Neuen Testament

ganz besonders in seiner Kirche gegenwirtig ist, weil die Eu-
charistie gefeiert wird, die Macht der Krankheit und des Todes
wunderbar in Schach gehalten ist, genau wie wihrend der In-
karnation das Reich des Satans jedesmal an Macht verlor, wenn
Jesus von Nazareth einschreiten konnte.

Das negative Beispiel findet sich im ersten Kormthelbrlef
Wir wissen aus den Evangelien, dafl Jesus dort keine Wunder
vollbringen konnte, wo er keinen oder nur einen unzulédnglichen
Glauben vorfand. Genau so sucht Paulus in der «Unwiirdig-
keity, d. h. in der Glaubenslosigkeit, mit der die Korinther das
Abendmahl feiern, den Grund, warum sich die Kucharistie in
der Kirche zu Korinth nicht als eine Lebensmacht erweist, die
stark genug ist, um Krankheit und sogar Tod zu verdringen.
‘Wenn es niamlich in der Korinthergemeinde viele Kranke und
Schwache gibt, ja wenn etliche unter den Gliedern gestorben
sind (1. Kor. 11, 30), so deshalb, weil — wie Paulus sagt — die
Korinther zum Abendmahl kommen, «ohne den Leib zu unter-
scheideny (Vers 29). Diesen Christen fehlt also der Glaube, um
den Unterschied zu verstehen zwischen des Herrn Mahl und
dem gewohnlichen Séttigungsmahl, das man bei sich zu Hause
einnimmt. Dieser paulinische Gedankengang ist somit die Kehr-
seite des Berichtes der Apostelgeschichte, den wir eben erwihn-
ten. Denn positiv wiirde der Gedanke des Apostels so ausge-
driickt werden: empfingt man das Abendmahl mit ernstem Glau-
ben, so wiirde es die Macht der Krankheit, ja sogar des Todes
einschrinken 8 wie es in Troas geschah.

Es ist aber bemerkenswert, da Paulus nicht diesen posi-
tiven Gedanken ausdriickt: ndmlich, dall das Abendmahl die
Macht der Krankheit, ja sogar des Todes einschrinken muf,
wenn es mit ernstem Glauben empfangen wurde. Denn der
Glaubende ist nicht berechtigt, das Wunder als notwendige
Konsequenz seines Glaubens zu erwarten. Das Wunder ist im-
mer der Ausdruck des freien Willens und der Gnade Gottes,
der die Freiheit hat, es geschehen oder nicht geschehen zu las-
sen, so wie er auch der einzige ist, der den Tag und die Stunde
des Anbruches des Reiches bestimmt.

8 Siehe O. Cullmann, La délivrance anticipée du corps humain selon le
Nouveau Testament, S. 37 {.



St. Neill, Die anglikanischen Kirchen 183

Wunder und Sakrament diirfen also nicht verwechselt wer-
den. Thre dauernde Parallelitit in der Kirche bezeugt sichtbar
die fundamentale Behauptung der christlichen Theologie, daf}
das Heil zugleich geschichtlich und eschatologisch ist. Was die
Sakramente ermoglicht, ist, dafl die geschichtliche Tat, auf der
das Heil begriindet ist, jetzt vollbracht ist. Sie bezeugen, daf,
wie es Paulus ausdriickt, die Glaubigen «die Erlésung, die Ver-
gebung der Siinden haben» (Kol. 1, 13) oder daB, wie es Johan-
nes ausdriickt, sie jetzt schon des ewigen Lebens teilhaftig sind.
Sie bezeugen also, dafl der Herr schon gekommen ist und dal
er bei den Seinen bleibt, um sie in seiner Kirche an seinem Leben
teilnehmen zu lassen. Die Wunder hingegen verkiinden die es-
chatologische Erfiillung, «die Erlésung unseres Leibesy, wie
Paulus sagt (Rom. 8, 23), «die Auferstehung am letzten Tagey,
wie Johannes sagt. Sie verkiinden also das noch erwartete Kom-
men des Reiches in Macht und Herrlichkeit.

Gewill hingen Wunder und Sakrament von demselben Heile
ab; und der vierte Evangelist bezeichnet mit Recht sowohl ein
Wunder wie die Speisung der Fiinftausend als auch das eu-
charistische Sakrament mit dem Worte onueiov. Aber Wunder
und Sakrament lassen sich ebensowenig identifizieren wie
Kirche und Reich Gottes. Denn wie die Existenz der Kirche die
Hoffnung auf das kommende Gottesreich nicht aufhebt, so neh-
men die Sakramente nicht den Platz der Wunder ein. Sakrament
und Wunder verhalten sich zueinander wie Kirche und Reich
Gottes.

Neuchdtel/ Montpellier. Philippe H. Menoud.

Die anglikanischen Kirchen.

Vortrag in der Theologenschaft der Universitit Basel
am 21. Februar 1952.

Es ist eine grofle Ehre fiir mich, dafl Sie mich eingeladen
haben, heute zu Ihnen zu sprechen. Zwischen Ihrer beriihmten
Universitit und meiner eigenen, Cambridge, besteht ein uraltes
Bindeglied, und zwar in der Person des groflen Erasmus, der
zu uns kam, als wir gewissermafien noch Barbaren waren, um



	Wunder und Sakrament im Neuen Testament

