
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 8 (1952)

Heft: 2

Rubrik: Miszellen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


152 Miszellen

Mensch im Bekenntnis zu seinem Sündersein die Wahrheit seiner

selbst finde, ruft endlich und zuletzt auf zur christlichen
Existenz in der Mitverantwortung der Christengemeinde für
den Staat, die so vom Wort Gottes her ihren Herrn in der Welt
zu vertreten und damit der Wahrheit zu dienen hat.

Glarus. Werner Bieder.

Miszellen.
1. Petrus 4, 6:

eîç toöto fùp Kai veKpoîç eiJtvpfeXÎO'ôri, iva Kpihuùot ptv kôtù àvûpûmouç

aapKt, £ûkti be Kaxà heôv uveugaTi.

Lie entscheidende Frage lautet: Sind die veKpoi a) geistlich Tote
Ungläubige) oder leiblich Tote, denen b) zu ihren Lebzeiten oder c) im
Totenreich die Christushotschaft verkündet wurde? a) wurde schon von
Clemens Alex., zuletzt von W. Bieder, Die Vorstellung von der Höllenfahrt
Jesu Christi, 1949, 125 f. vertreten. Ist das aber möglich neben der unmittelbar

vorher stehenden Formel Kpîvai &jjvt«c Kai veKpoviç, wo doch nach den
Parallelen Act. 10,42; 2 Tim. 4,1; Rom. 14, 9 f. nur leiblich Tote gemeint
sein können? Wer würde, ohne irgendeinen Hinweis darauf, in Vers 5

oder 6 an geistlich Tote denken? b) wird von Bengel, Herrn, v. Soden, Woh-
lenherg, Selwyn und anderen befürwortet. Aber wer sollte hinter dem
Ausdruck «Toten wurde verkündete die Tatsache vermuten, daß lebendigen
Menschen, die nur unterdessen gestorben sind, verkündet wurde; besonders
wenn einige Verse vorher gesagt wurde, daß Christus im Totenreich
gepredigt habe? 1 So bleibt als einzig natürliche Erklärung c), wofür die
meisten Neueren eintreten (Kühl, Beare, Windisch-Preisker, Bo Reicke,
The Disobedient Spirits and Christian Baptism 1946). Bieder fordert aber

1 Daß nur so interpretiert werden kann, sollte man nach dem Erscheinen

von Bo Reiçkes Monographie angesichts der genauen Parallelen in der
Henoehtradition und der zahlreichen Belege für die Hadesfahrt Christi in
der nachneutestamentlichen Literatur nicht mehr bestreiten. Wer die
(vorchristliche) Schilderung der Predigt Henochs an die Geister im Gefängnis
gelesen, wer gesehen hat, wie verbreitet diese Schriften waren und wie
stark sie das NT beeinflußt haben, der kann nicht mehr behaupten, ein
Leser jener Zeit hätte 1. Petr. 3,19 dahin verstehen können, daß Christus
durch den Bau der Arche zu Noahs Zeiten gepredigt habe; so Markus Barth,
Die Taufe — ein Sakrament? 1951, 490! Welcher Leser sollte auf solche
Spitzfindigkeiten gekommen sein? Hier ist deutlich, daß der allgemein
verbreitete Gedanke der Hadespredigt schon in seiner Uebertragung auf
Christus als bekannt vorausgesetzt und gar nicht neu gelehrt wird.



Miszellen 153

mit Kecht, daß dann Vers 6 b erklärt werden müsse. 2 Hier liegt in der Tat
die crux! Kann man ihr entgehen, indem man mit Bo Reicke (206 f.) an die
auferstandene ocip£ denkt? Aber von den genannten Stellen Sib. II, 221 ff.;
ep. apostolorum 22 könnte höchstens die zweite von einer gesonderten
Bestrafung des Fleisches im Jenseits sprechen, ist aber überaus fraglich (ed.
C. Schmidt, TU 43, 1919 z. St.). Eher wäre auf aeth. Hen. 67, 9 (doch vgl. 8!)
hinzuweisen; aber auch diese Stelle bleibt unklar. Wohl kennt das Judentum

den Gedanken des läuternden Fegfeuers (E. Stauffer, Theologie des

NT, § 52, S. 191 und Anm. dort) ; doch wird im Zwischenzustand der «Geist»,
nach der Auferstehung Geist und Leib zusammen bestraft (Bousset-Greßm.
295). Vor allem aber dürfte das Kaxà àvôpdnrooç diese Auslegung
verunmöglichen. Weitaus das Natürlichste wäre es, an das Strafgericht des Sterbens

(evtl. der Sintflut) zu denken, wofür Windisch die Parallelen
zusammenstellt. Aber dann muß man übersetzen, wie wenn Kpibévxeç dastünde
(Beare). Darf man das? Richtig ist, daß auch der coni. aor. die relative
Vorzeitigkeit gegenüber einem andern Ereignis ausdrücken kann (Blaß-
Debrunner §318, Kühl). So kann der Wechsel zwischen coni. aor. und ind.
fut. im i'va-satz die verschiedenen Zeitstufen einer näheren und weiteren
Zukunft unterscheiden (Bl.-D. §369,3). Aber ist es denkbar, den coni. aor.
plusquamperfektisch zu interpretieren nach einem i'va, das doch einen in
der Zukunft liegenden Zweck umschreibt?

Hier müssen wir Ernst machen mit der Erkenntnis, daß i'va auch kausal
gebraucht werden kann (Bl.-D. §369,2 Anhang; ThWbzNT III, 324 und die
Lit. dort). Nach Apollonius Dyscolus (hadrian.-antonin. Zeit: ZNW 1927,

204) ist: i'va <pi\o\oY?|auj identisch mit bum équloXopicra! So ist wohl auch Apk.
22,14 zu interpretieren (weitere Beispiele A. N. Jannaris, An Historical
Greek Grammar 1897, 1741 und ZNW 1927, 204 ff. zusammengestellt). Diese
Erkenntnis muß nun auch auf 1. Petr. 4, 6 angewandt werden. Sie besagt
nämlich, daß ïva schon so abgeschliffen ist in der Koine, daß es nicht mehr
notwendig den Hinweis auf einen in der Zukunft liegenden Zweck in sich
enthält, sondern auch eine in der Vergangenheit liegende Ursache bezeichnen

kann. Nun ist sicher an unserer Stelle der entscheidende Gedanke final.
Ist i'va aber für das damalige Sprachgefühl nicht mehr ausschließlich final,
dann kann das Kpithûoi sehr wohl subordiniert von einem vergangenen
Ereignis verstanden werden. Genau so gut kann im Deutschen Vergangenheit
und Zukunft unter dieselbe Konjunktion gestellt werden, wenn wir über-
setzen: «Darum nämlich wurde auch Toten verkündet, weil sie zwar nach
Menschenweise im Fleisch gerichtet wurden, nach Gottesweise aber im Geist
leben sollen.» Wie hier der finale futurische Sinn nur durch das Hilfsverbum
«sollen» ausgedrückt ist, so ist umgekehrt im Griechischen der (kausal-)
präteritale Sinn nur durch den Aorist neben dem Praesens ausgedrückt.
Hier wie dort sind beide Beziehungen in einen Nebensatz gefaßt; nur kann

2 «Ich möchte den, der sich an diese Arbeit macht, herzlich bitten, sich
besonders liebevoll der Texthälfte 4, 6 b zu widmen» («Der Kirchenfreund»
1951, 229).



154 Miszellen

es deutsch nicht in einem Finalsatz geschehen, weil wir keine Finalkonjunktion
kennen, die so abgeschliffen ist, daß sie auch kausalen Nebensinn haben

kann.
Liegt also diese sachlich weitaus natürlichste Erklärung im Bereich

der grammatischen Möglichkeit, dann hat das zur Folge: 1. 4, 6 meint
dasselbe Ereignis wie 3,19; 2. der Zweck der Hadespredigt 3,19 ist also die
Rettung der Hörer (nicht etwa nur die Gerichtsankündigung an sie) ; 3. die
-irvetluaxa 3,19 müssen die abgeschiedenen Menschen mindestens auch
einschließen; 4. ob an alle Toten zu denken ist (P. Althaus, ZsTh 1942, 366 f.
und die meisten), oder wegen des fehlenden Artikels etwa nur an die
Sintflutgeneration (de Wette), d. h. an die vor dem ersten Gnadenbund Lebenden

(nachher war Christi Geist ja schon da: 1,11; vgl. Ed. Schweizer zu
3, 20), ist nicht sicher zu entscheiden; 5. octpH und irveûpa bezeichnen wie in
3,18 (und 1. Tim. 3,16; Rom. 1,3 f.) die irdische und himmlische Sphäre,
in der Tod und Auferstehung, Gericht und ewiges Leben sich abspielen.

Zürich. Eduard Schweizer.

Peirasthenai?

Versuch zu einer Konjektur einer Origenes-Stelle.

Das 29. Kapitel von Origenes' Monographie über das Gebet (irepi eùxijç)
ist der sechsten Bitte des Vater-Unsers gewidmet. Trotz den von dem großen

Alexandriner gegebenen Erläuterungen ist die Uebersetzung des in
diesem Abschnitt naturgemäß häufig vorkommenden Wortes ireipaopôç in
eine moderne Sprache nicht immer leicht. Es hat wie im NT etwas
Schillerndes, was uns nötigen kann, es bald mit «Versuchung», bald mit
«Prüfung» wiederzugeben. Vielleicht dürfte der von Luther oft gebrauchte
Ausdruck «Anfechtung» dem vollen Inhalt von Tretpacrpôç am ehesten gerecht
werden. Denn eine Anfechtung kann gleichzeitig (nach Gottes Meinung)
eine Prüfung und (nach des Teufels Absicht) eine Versuchung enthalten.
Aehnliches gilt natürlich von dem Verbum ireipctZeiv.

Aber nicht von dieser allgemeinen Schwierigkeit soll hier die Rede sein,
sondern von der Unmöglichkeit, an einer ganz bestimmten Stelle des § 9

dieses Kapitels dem Infinitiv ireipaa9f|vai einen brauchbaren Sinn abzugewinnen.

Wir meinen Zeilen 25-26, p. 385 in Iioetschaus Ausgabe (Griechische
christliche Schriftsteller, Origenes II), wo es heißt: irpocrôf|cruj bè eiç xô uei-
paaüijval udvxa xaipôv ireipaapoO eîvai xoîç àvûpdmoiç xai xaOxa.

Der Zusammenhang ist folgender : Am Anfang des Paragraphen hatte unser
Autor, das Resultat der vorhergehenden Untersuchungen zusammenfassend,
noch einmal betont, daß das ganze Leben ein ireipao|uôç sei und daß man Gott
nur darum bitten solle, uns nicht darin versinken zu lassen. Diese Ansicht
bekräftigt er zunächst durch allegorische Auslegung von mehreren Stellen des

Hohenliedes, dann folgt der von uns oben zitierte Satz : irpoathjcrw bè usw.
Zuletzt erklärt er an Hand von Anspielungen auf eine Psalm- und eine Prover-
bienstelle, daß auch die Weisen nicht vom ireipaopôç befreit sind.



Miszellen 156

Was bedeutet nun der angeführte griechische Satz? Das Akkusativobjekt
zu irpocFOf]<Tuj kann nur durch Kai xaûxa angegeben sein. Der Sinn dieses
Satzkernes ist natürlich: «Ich will noch folgendes hinzufügen.» Der Satzteil von
irctvxa bis àvôpwiroiç ist ein accusativus cum infinitivo mit Trdvxa xaipöv als

Subjekt, eîvai als Kopula und ein zu ergänzendes, durch ircipaopoO näher
bestimmtes zweites Kaipöv als Prädikatsnomen : « Daß jede Zeit für die
Menschen eine Zeit der Versuchung sei.»

Dieser a.c.i. kann aber grammatisch nur von TTEipaaOijvai, genauer
gesagt von dem durch den Artikel xo substantivierten und von der Präposition

eiç abhängigen Infinitiv ireipaoôtjvai abhängen. Aber weder ist einzusehen,

wie dieses Verbum einen a.c.i. regieren noch was es hier überhaupt
bedeuten könnte.

Der in den Ausgaben von Delarue und von Migne den Text begleitende
Lateiner (Claude Fleury) gibt (Migne S. G. col. 535 B) « Addam et haec, ut
ostendam nullum esse hominibus tempus tentatione vacuum.» Aber das ist
geraten und nicht übersetzt; denn irgendeine Rechtfertigung dieses Sinnes
wird nicht gegeben, ebensowenig wie von G. Bardy (Origène « De la Prière »

in: Bibliothèque Patristique de Spiritualité, Paris, Librairie Lecoffre-Ga-
balda, 1932, p. 167), der hier einfach aus dem Lateinischen ins Französische
übersetzt1.

Wir werden also zu einer Emendation des Textes gezwungen sein.
Koetschaus Apparat läßt uns hier im Stich; irgendein sonstiger Versuch zur
Verbesserung oder zur Erklärung der Stelle ist uns auch nicht bekannt
geworden. Doch glauben wir, daß die Konjektur nicht schwierig zu
finden ist. Es genügt, in dem fraglichen Infinitiv irtipaaürivai zwei Buchstaben
zu streichen, nämlich p und a, und zu lesen: eiç xo TTeigdf|val Trdvxa Kaipöv
usw. Wir erhalten dann einen befriedigenden Sinn: «Auf daß man davon
überzeugt werde, daß jede Zeit für die Menschen eine Zeit der Prüfung ist,
will ich noch folgendes hinzufügen.»

Daß ireiffdrjvai durch ein Schreibversehen sich in impaadrjvai verwandeln
konnte, erklärt sieh hinlänglich aus dem reichlichen Vorkommen der Verbalformen

von -rreipcKu) in unserem Kapitel, ganz zu schweigen von dem
fortwährenden Gebrauch des Substantivs ueipaopâç, bzw. ireipaxfipiov.2

Straßburg. Jean Hering.

1 Eine andere Konstruktion der Periode wäre zwar grammatisch möglich,
führt aber zu keinem brauchbaren Sinn. Man könnte nämlich versuchen, den

ganzen Passus von xo ireipaoöfivai bis xoîç àvOpthiroiç als einen substantivierten

Aussagesatz mit trdvxa Kaipöv als Subjekt und Trapaaörjvai als Prädikatsnomen

zu fassen. Man müßte dann übersetzen: «Ich will noch folgendes
hinzufügen zur Bekräftigung des Satzes, daß jede Versuchungszeit eine
Versuchung ist» — eine törichte Tautologie, die niemand unserem Autor
zumuten wird.

2 treipoKeiv lOmal von § 1 bis § 9 inklusive, ireipaopôç 16mal ibid., iret-

paxqpiov 6mal ibid.



156 Miszellen

Zwingliforschung.
«Petrus in spänen».

In seinem Werk «Vber D. Martin Luters Buch, Bekentnuß genannt,
zwo antwurten Joannis Ecolampadii vnd Huldrychen Zuinglis> (1528)
schreibt Zwingli (Zwingliausgabe von Schuler und Schultheß 11,2, 1882,

S. 112), Luther gebärde sich, als wolle er den Zwinglianern «Petrum in
spänen» lehren. Rudolf Gwalther in seiner lateinischen Uebersetzung der
Werke Zwingiis (Operum H. Zuinglii torn, sec., 1544, p. 427 v) übersetzt
«Petrum in spänen» mit «Petrum Hispanum». Diesen meint also Zwingli,
aber er versteckt seinen Namen in einem witzigen Wortspiel, das mit
«spann» Uneinigkeit, Streit (Schweizerisches Idiotikon Bd. 10, 279)
gebildet ist. «Petrus in spänen» also Petrus im Streit, im Zwiespalt, im
Zweifel.

Petrus Hispanus (gest. 1277 als Papst Johann XXI.) schrieb eine
Einführung in die Logik («Summulae logicales») *, die im artistischen Unterricht

gebraucht wurde (vgl. 0. Scheel : M. Luther, Bd. I, 3. Aufl., 1921, S. 157

bis 161). Zwingli wurde im Bakkalariatsexamen auch über Petrus Hispanus
geprüft.

In «Vber D. Martin Luthers Buch, Bekentnuß genant» werden die
«Summulae logicales» eifrig von Zwingli benützt, ohne daß ihr Titel oder
ihr Verfasser erwähnt werden. Zwingli setzt offenbar voraus, daß die
Leser ohne weiteres merken, daß er sich auf Petrus Hispanus bezieht. So

entspricht die Erörterung in Schuler und Schultheß S. 104 über die aequi-
voca, univoca, denominativa dem Tractatus III der «Summulae»; Schuler
und Schultheß S. 109 über ampliatio Summulae, Tractatus IX; Schuler
und Schultheß S. 112 über die restrictiones Summulae, Tractatus XI ;

Schuler und Schultheß S. 114 über die Syllogismen Summulae, Tractatus
VII.

Diese Beispiele mögen genügen. Den Zwinglibiographen ist die große
Bedeutung, die Petrus Hispanus für Zwingiis geistige Schulung hatte, bisher

entgangen.
Zürich. Fritz Blanke.

Die russisch-slawische Bibliothek Lieb in Basel.
In diesem Winter hat der Unterzeichnete seine ganze russisch-slawische

Bibliothek an die Universitätsbibliothek Basel geschenkweise vermacht. Bei
dieser Gelegenheit möchte er der Oeffentlichkeit eine Vorstellung von

* Eine kritische Neuausgabe der Summulae logicales des Petrus Hispanus

besorgte Prof. Dr. I. M. Bochenski 0. P. (Verlag Marietti in Rom 1947).
Eine Diss, von J. P. Mullally «The Summulae Logicales of Peter of Spain»
(Notre Dame, Indiana 1945) gibt Erklärungen zu den einzelnen Traktaten
der Summulae und eine englische Uebersetzung des VII. Traktates. Ich
verdanke den Hinweis auf diese beiden Veröffentlichungen Herrn Prof. Dr. Karl
Dürr, der übrigens die Summulae logicales des Petrus Hispanus im
Wintersemester 1951/52 in seinen philosophischen Uebungen an der Universität
Zürich behandelt hat.



Miszellen 157

deren Umfang vermitteln. Die Uebergabe der Bibliothek erfolgt schon jetzt,
da er bei deren Neuordnung selber noch behilflich sein möchte. Deren
Anschaffung und Organisierung, die er etwa 1920 begonnen hat, ist ein gut
Teil seiner Lebensarbeit. Diese durfte nicht nur private Bedeutung haben
und vor allem nicht behalten. Darum wurde sie nun endgültig der Oeffent-
lichkeit zugänglich gemacht, und ihr früherer Besitzer hat sich auch
verpflichtet, soweit dies in seinen Kräften steht, aus eigenen Mitteln auch
weiterhin für deren Fortführung zu sorgen. Ein vollständiger alphabetischer
und ein Sachkatalog sind vorhanden.

Die Bibliothek umfaßt gegen 10 000 Bände und Broschüren und dürfte
für manche Gebiete des russischen Geisteslebens unter allen Bibliotheken
außerhalb der Sowjetunion die größte Vollständigkeit besitzen. Hier einige
Angaben über deren Umfang und Inhalt, wobei man sich klarmache, daß
die Aufzählung einiger fetter Hälmchen noch keinen Heustock ausmacht.
Ich folge dabei der einigermaßen sachgemäß durchgeführten Aufstellung
bzw. Einteilung der Bibliothek.

A Bibliographien (darunter die wichtigsten allgemeinen; im besonderen

dann über Theologie, Philosophie, Literatur und Literaturgeschichte,
Inhaltsverzeichnisse besonders wichtiger Zeitschriften; Enzyklopaedien).

B Bibelwissenschaften (alt- und neutestamentliche Theologie).
C Patristik und Byzantinistik (die theologische Literatur besonders

reichhaltig). B und C nur Literatur russischer, alles andere auch solche
nichtrussischer Verfasser.

D Russische Geschichte bis zur Oktoberrevolution von 1917 (incl.
Vorgeschichte; Scythica etc.).

E Allgemeine Werke über Rußland und Russen: Kultur und
Geistesgeschichte, russische Philosophie (inch Religions- und Geschichtsphilosophie)

seit dem 18. Jahrhundert; besonders vollständig: die Freimaurerliteratur

(Novikov, Lopuchin u. a.) unter Katharina II. und Alexander I.
(incl. Uebersetzungen und deren ausländische Originalwerke), Schellingia-
ner, Tschaadajev, die Slavophilen, Hegelianer, Panslawisten, Neukantianer,
die ganze religionsphilosophische Literatur von Leontiev, Wl. Solovjev und
Feodorov über Rozanov zu Florenskij, Bulgakov, Berdiajev, L. Schestov,
Frank, Losskij, Losev, Tschizevskij etc.; die Eurasier; das Geistesleben in
der Sowjetunion.

F Russische Belletristik und Literaturgeschichte (sehr umfangreich,
die wichtigsten Monographien und Ausgaben) ; besonders wertvoll
abgesehen von der ältesten Literatur die der Romantik, des Dekadentstvo und
der Symbolisten (u. a. Volynskij, Merezkovskij, Belyj, Blok) ; zahlreiche
Uebersetzungen der Sowjetliteratur v. a. der Revolutionszeit.

G Memoiren allgemeiner Bedeutung.
H (Größte Abteilung, das Wertvolle nahezu vollständig, abgesehen

von Originalausgaben aus der Zeit vor dem 18. Jahrhundert). Allgemeines
über die russische Kirche, russische Kirchengeschichte, Biographien,
systematische Theologie, asketische Literatur und Predigten; besonders wertvoll
abgesehen von der ältesten Literatur diejenige zur Kirchenreform um 1905



158 Notizen und Glossen

und aus den Revolutionsjahren der bolschewistischen Periode; dabei
amtliche Dokumente.

J Russische Hagiographie, Starzentum (besonders reich), Mönchswesen,

Klöster.
K Orthodoxe Konfessionskunde und Polemik; Katholizismus,

Protestantismus und Deutschtum in Rußland.
L Raskol und Sekten (sehr reichhaltig, besonders seltene Werke

enthaltend)

M Praktische Theologie.
N Liturgik.
O Russisches Recht und Rechtsgeschichte (weniges) ; orthodoxes

Kirchenrecht; Soziologie und Sozialgesetzgebung.
P Die sozialen und revolutionären Bewegungen in Rußland seit den

Dekabristen incl. «Westlertum» (umfangreich): u.a. Belinskij, Bakunin,
Herzen, Tschernyschevskij, Dobroljubov, Pisarev; die Narodniki (Tka-
tschev, Lavrov, Michailovskij etc.) und frühen Marxisten (Plechanov etc.)
und, «Machisten» (Lunatscharskij etc.) ; der Bolschewismus in allen
Schattierungen bis zur Gegenwart, dessen Hauptvertreter und dessen politische
und soziale Geschichte; Wirtschaft und Wirtschaftsgeschichte.

Q Die Ukraina und Weißrußland, Baltikum, Ugrofinnische Völker,
Kaukasien, Sibirien und Mittelasien, Iranier, TurkVölker und Mongolen
(seit Attila).

R Die Balkanvöjker: ihre Geschichte, ihr Geistesleben, ihre Literatur;
Polen, Tschechoslowaken und Ungaren.

S Zeitschriften zu allen hier genannten Gebieten. Besonders wertvoll
die Novikovs und der Freimaurer des 18. Jahrhunderts (vollständig). Dann
theologische (der wichtigsten geistlichen Akademien, die wichtigsten
Jahrgänge), philosophische, literarische Periodica etc. etc.

T Sprachwissenschaft: Wörterbücher, Grammatiken, Sprachgeschichtliches

aus dem Bereiche aller wichtigen slawischen Sprachen.
Z Byzantinische und slawische Kunst.
Handschriften: russische, u. a. illustrierte Uebersetzungen rosenkreuze-

rischer (alchemistischer und theosophischer) Literatur und von Valentin
Weigels TvuCidi oeauTÖv.

Es fehlt vor allem die russische Literatur, die während des zweiten
Weltkrieges herauskam.

Einige wertvolle Bücher sind bei «Freunden», die sie nicht zurückgeben;

vielleicht bewegt sie diese Mitteilung zu solcher Tat!
Basel. Fritz Lieb.

Notizen und Glossen.
Zeitschriftenschau. Kirchenbl. f. d. ref. Schweiz 1952/4: J.-P. Sartre u.

der moderne Mensch, überarbeiteter Vortrag vor dem Pfarrkapitel Horgen
am 22.10.1951 (H. Spörri) ; Das Mißverständnis der Kirche, zur gleichnamigen

Schrift von E. Brunner (W. Middendorp) ; Der Christ u. die Institutionen

(G. S. H.); Fatima u. der Papst (H. Hermelink) ; 5: Sternglaube er-


	Miszellen

