
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 8 (1952)

Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen 135

Rezensionen.

Pierre Bonnard, L'Epître de saint Paul aux Philippiens;
Charles Masson, UEpître de saint Paul aux Colossiens
(Commentaire du Nouveau Testament, publié sous la direction

de P. Bonnard, 0. Cullmann, J. Héring, F. J. Leenhardt,
Ch. Masson, Ph. H. Menoud, Th. Preiss f et Chr. Senft), Neu-
châtel/Paris, Delachaux et Niestlé S. A., 1950, 159 p., Fr. 9.50.

Am zweiten Band des im Verlag von Delachaux et Niestlé
herauskommenden Kommentarwerkes (vgl. ThZ 1950, S. 114

his 147) haben die beiden Lausanner Vertreter der nt.lichen
Wissenschaft unter dem Motto iva mxvTeç ht ajcrlv (Joh. 17, 21)
und im Andenken an René Guisan (bis 1934 Prof. für NT an
beiden Lausanner Fakultäten) gearbeitet.

Der Philipperbrief hat den Forschern je und je verschiedenartige

Aufgaben gestellt, sei es daß man sich den geschichtlichen

Hintergründen seines Herzstückes, des. sog. Christushymnus

in Kap. 2, zugewendet, sei es daß man der Frage des

Abfassungsortes besondere Aufmerksamkeit gewidmet oder daß

man das Verhältnis des Paulus zur Gemeinde möglichst klar
herauszuarbeiten gesucht hat. Vor und neben diesen
Einzelproblemen, deren Behandlung teilweise die Beiziehung der
übrigen paulinischen Briefliteratur erfordert, wird es immer
wieder die grundlegende Aufgabe bleiben, eine von Wort zu
Wort und von Vers zu Vers voranschreitende Exegese darzubieten.

Scheint es vielleicht manchmal dem Uneingeweihten,
daß der Kommentare doch wohl endlich genug geschrieben
worden seien, so entzündet sich doch gerade aus dem nt.lichen
Glauben heraus immer wieder die Liebe zum Gegenstand und
die aus dieser Liebe hervorbrechende Fähigkeit, mit neuen
Zungen zu sagen, was andere vielleicht anders, vielleicht besser,

vielleicht weniger gut zu sagen versucht haben. Darf
solches Gebücktbleiben über der Schrift (s. Jak. 1, 25) weder in
Studenten- noch in Pfarrer- noch in Professorenstuben je einmal

abreißen, so besteht bei denen, die sich wirklich an diese
Arbeit machen, die Gefahr, daß sie vor lauter Bäumen den Wald
nicht mehr sehen, d. h. daß sie sich ins einzelne verlieben und
verlieren. Dieser Gefahr ist Bonnard glücklich entgangen. Man
könnte eher fragen, ob bei ihm nicht vor lauter lobenswerter



136 Rezensionen

Bemühung, ja nicht dem Vorwurf der Weitschweifigkeit
anheimzufallen, manches unter den Tisch gerät, was Paulus auch
noch gesagt hat und was in einer Exegese eigentlich zur
Sprache gebracht werden müßte. Wer am NT arbeitet, hat sich
ständig hindurchzufinden zwischen der Skylla einer das
Einzelne souverän beiseite lassenden Ueberblicksexegese und der
Charybdis eines im einzelnen steckenbleibenden Zersagens.
Damit die Fahrt wirklich gelinge, ist «Handreichung des Geistes

Jesu Christi» (Phil. 1,19) nötig. Bereits Philo wußte von
seinem Standort aus, daß Schriftauslegung eine pneumatische
Kunst ist (Somn. II, 252).

Bonnards Exegese kommt aus dem Gespräch mit den
Meinungen der einzelnen Forscher heraus. In echt liberaler Weise
kommen diese oft selber zum Wort, auch wo der Verf. ihrer
Meinung nicht folgen kann. Durch vorsichtiges Abwägen
gewinnt er die eigene exegetische Auffassung, wenn er nicht bei
einem non liquet stehenbleibt. Er sucht jeweils nur bis zum
wörtlichen Textsinn vorzustoßen und sich vor jeder exégèse
dogmatique zu hüten. Der besonders von Wilh. Michaelis
verteidigten These von der Abfassung des Briefes in Ephesus, die
dann zwischen 54 und 57 erfolgt wäre, neigt er stark zu, auch
wenn bei der hypothetischen Annahme einer ephesinischen
Gefangenschaft des Apostels gerade hier letzte Sicherheit nicht
erreicht werden kann. 2, 6 ff. verwendet Paulus nach dem Verf.
einen wohl den Lesern bekannten Christushymnus. Diese
Auffassung hat besonders nach Lohmeyers wertvoller
Untersuchung1 sehr vieles für sich. Vielleicht läßt sich die Herkunft
des Christuspsalms aus dem urchristlichen Gottesdienst mit
der Variante vertreten, daß die durch die urchristlichen
Gottesdienste beeindruckten und zugleich in die Gedankenwelt
der Gottesknechtlieder2 eingetauchten Missionare (Paulus und
seine Mitarbeiter) den Hymnus gleichsam als Morgengesang
ihres missionarischen Dienstes geschaffen haben. Mit Recht
lehnt Bonnard die Hypothese Lohmeyers ab, der die Gemeinde
zu Philippi das Martyrium erdulden sieht, auch wenn man nur

1 Kyrios Jesus, Eine Untersuchung zu Phil. 2, 5—11, Sitzh. d. Heidelb.
Akad. d. Wiss. philos.-hist. Kl., 4. Abh., 1927/28.

2 Vgl. L. Cerfaux, L'Hymne au Christ-Serviteur de Dieu, dans:
Miscellanea Historica in honorem Alherti de Meyer. Louvain, 1946,1, p. 117—130.



Rezensionen 137

mit Ehrfurcht stehenbleiben wird vor dem in das NT hinein-
projizierten Ahnungsvermögen des uns allzu früh entrissenen
Forschers, der die von ihm verfochtene These mit dem eigenen
Blut untersiegelt hat. Die Irrlehrer von Kap. 3 sind auch nach
Bonnard am wahrscheinlichsten Judaisten, die die Gemeinde
von außen bedrohen.

In vielem wird man anderer Meinung sein. Eine Besprechung

ist eigentlich eine Weiterführung des im Kommentar
selbst angehobenen Gesprächs. So soll sie in ein paar Fragen
zu Einzelstellen ausmünden:

Liegt in irapainéveiv 1, 25 nicht das «Bleiben, um zu helfen», so daß nicht
eine im Interesse eines Wortspiels vorgenommene Verstärkung des uéveiv

gemeint ist, sondern das lokale «Bleiben» funktional als «Bleiben im Dienst»
vertieft wird? Ist 2, 4 wirklich bloß eine Warnung vor religiöser
Selbstgefälligkeit ausgesprochen und nicht ebenso sehr eine Warnung vor dem

Privatverhältnis des Einzelnen zu seinem Eigenen (tKaaroi im Pluralis!)?
Muß man das ihmre 2,12 nicht auf den ganzen Zusammenhang 1, 27 ff.
beziehen, so daß sowohl die erhobenen Forderungen als auch der Gehorsam
Christi mit aufgenommen werden? Steht 2,12 b nicht der Gedanke an das
Jüngste Gericht im Hintergrund? Zeigt das iffön/uxov 2, 20 nicht hin auf eine
seelische Offenheit der Gemeinde gegenüber, die den hier gemeinten
Mitarbeitern des Paulus gemangelt hat? Muß man bei xpha 2, 25 wirklich bloß
an finanzielle Notlage denken? Liegt das Heimweh des doch gewiß nicht
weinerlichen Epaphras nach Philippi nicht im Wissen darum begründet,
daß sein Dienstplatz von nun an in Philippi zu sein hat?

Die umfangreiche Besprechung von Ernst Percys Buch:
Die Probleme der Kolosser- und Epheserbriefe (sie!), 1946, hat
Michaelis mit dem Satz abgeschlossen: Percy chat unserer
Generation damit eine ebenso umfassende Untersuchung der
Probleme dieser beiden Briefe geschenkt wie Holtzmann der seinen
vor 75 Jahren. Daß das Ergebnis Percys für die Echtheitsfrage
so positiv ausgefallen ist, ist m. E. ein wissenschaftlicher
Fortschritt». 3 Nach der Lektüre von Massons Exegese des Kolos-
serbriefes wird man ebenfalls an die 1872 erschienene Arbeit
H. J. Holtzmanns erinnert, der den paulinischen Kolosserbrief
vom Verf. des Epheserbriefes bearbeitet sein läßt. Im Gegensatz

zu Percy kommt Masson nicht zur Auffassung, daß Paulus

«die beiden Briefe kurz nacheinander geschrieben habe»
(S. 422). Vielmehr kommt er zu einem auf selbständigem Wege

3 Symbolae Biblicae Upsalienses 11, 1948, S. 78.



138 Rezensionen

gewonnenen ähnlichen Ergebnis wie Holtzmann: der Verf. des

Epheserhriefes, der als Paulusschüler der zweiten Generation
verstanden werden muß, hat den paulinischen Kolosserbrief,
der aus den Versen 1, 1-—4. 7. 8; 2, 6. 8. 9. 11 a. 12 a. 16. 20. 21;
3, 3. 4. 12. 13 a. 18—22 a. 25; 4, 1—3 ah. 6—8 a. 9—12 a. 14. (15.)
17. 18 bestand, zum jetzigen kanonischen Brief erweitert, um
die Verbreitung des an die ganze Kirche sich richtenden
Epheserhriefes dadurch zu erleichtern. Fällt das Ergebnis der
Exegese Massons keineswegs «für die Echtheitsfrage so positiv»
aus, so ist gleich beizufügen, daß man beim Lesen des Kommentars

nie den Eindruck bekommt, hier werde Echtes gegen
Unechtes ausgespielt. Der Interpolator ist ja Apostelschüler. Er
will mit allem, was er tut, die Stimme seines Lehrers hören
lassen. Dieser Absicht des Apostelschülers trägt der Kommentator

Rechnung: wer nur die fortlaufende Auslegung liest ohne
die zahlreichen Bemerkungen im Kleindruck, die die Ueberset-

zung rechtfertigen, in die Gelehrtendiskussion Einblicke
gewähren und textkritische Fragen erörtern, auch ohne die die
Kompositionsprobleme des Briefes behandelnden, am Ende
einzelner Abschnitte hingesetzten Remarques, der wird den Brief
als Paulusbrief und nicht anders hören. Der Verfasser steht
aber damit in Gefahr, zum Verkünder einer doppelten Wahrheit
zu werden. So lesen wir S. 113, daß «Paulus» (gemeint ist: der
Paulus, den der Paulusschüler mit seinen eigenen Worten
hören lassen will) das «Geheimnis» definiert als «Christus unter

euch, die Hoffnung der Herrlichkeit»; S. 115 aber dekretiert
Masson: «Mais le salut des païens en Christ n'a jamais été pour
Paul (gemeint: für den historischen Paulus) un ,mystère'.»
Einerseits unterscheidet sich nach dem Verf. der historische
Paulus in seiner theologischen Konzeption von pucrrfipiov von
seinem Schüler. Andrerseits will dieser Schüler nichts anderes
tun, als mit seiner eigenen Konzeption von pucnripiov die Stimme
seines Lehrers zu Gehör bringen. An welche Instanz hat sich
nun die Kirche, die sich an den Kanon gebunden weiß, zu
halten? Wir stehen vor einem ähnlichen Problem heim 2.

Petrusbrief, der allgemein als ein pseudepigraphes Schreiben
angesehen wird. Als «Sterbender» tritt der Verf. dieses Briefes
mit, seinem «Testament» als «Petrus» (1, 12 ff.) vor die Leser,
um der Apostelautorität mit seinen eigenen Worten Platz zu



Rezensionen 139

machen. Man versucht also hier wie dort die Apostolizität
festzuhalten, ohne daß der spontanen Freiheit des Heiligen Geistes,
die sich in einer Modifikation ursprünglicher Apostelgedanken
bemerkbar macht, zu nahe getreten würde. In der nachapostolischen

Zeit wiederholt sich auf der unteren Ebene, was in der
apostolischen Zeit im Verhältnis des Apostels zu Jesus Christus

auf der höheren Ebene in Form der Vertreterschaft des

jeweils Höheren durch das Niederere geschehen ist. Dabei geht
es sowohl auf der höheren als auch auf der niedereren Ebene um
den «pneumatischen Zirkel des Verstehens und Annehmens,
des Mitteilens, Prüfens und Empfangens einer Wahrheit, die
gerade als die alte, ursprüngliche Wahrheit der Kirche von ihr
nicht im blinden, sondern nur im sehenden und verstehenden
Gehorsam des Glaubens bestätigt und bejaht werden darf».4

Aber welches sind nun die Gründe, die Masson zu diesem
doch immerhin radikalen Vorgehen veranlassen? Es werden
stilistische und logische Unebenheiten und Ueberladungen
genannt. Es wird auf Wörter und Wendungen hingewiesen, die
nur in den beiden Briefen begegnen. Es wird der ökumenische
Eindruck mancher Verse ins Feld geführt. Besonders aber fallen

bei Masson eine Reihe theologischer Sonderauffassungen
ins Gewicht, die als unpaulinisch taxiert werden: èXmç als
Heilsgut 1, 5; die Lehre von der Kirche als dem «Leib», dessen
«Haupt» im Himmel ist 1, 18. 24; 2, 17. 19; das Leiden des Paulus

für die Gesamtkirche 1, 24; die bereits geschehene Ueber-
windung der Geistermächte im Kreuz Christi 2, 15; der Sinn
von puöxripiov 1, 26 f.; 2, 2; die bereits eingetretene Tatsache der
Auferweckung der Gläubigen 2, 12; die Voranstellung des
Negativen 3, 5 ff. und die paränetischen Allgemeinheiten. Es ist
nicht zu bestreiten, daß es Masson gelingt, seine These nach
allen Seiten trefflich in der bei den welschen Theologen immer
wieder rühmenswerten Klarheit zu unterbauen. Oder sollte am
Ende Paulus der clarté française zum Opfer gefallen sein?

Wir führen folgende Gegenargumente ins Feld: 1. Wie sehr minuziöse
stilistische Untersuchungen einen modernen Forscher in der Auffassung zu
bestärken vermögen, daß sowohl der Epheserbrief als auch der Kolosser-

4 Hans Frhr. v. Campenhausen, Der urchristliche Apostelbegriff, Studia
Theologica I, Lund 1948, S. 129.



140 Rezensionen

brief echte Paulinen sind, zeigt die Arbeit Percys. — 2. 2,13 c—15 enthalten
nach Masson Ideen, die sich weder bei Paulus noch im Epheserbrief finden.
Dürfte es nicht richtiger sein, statt an einen kirchlichen Text zu denken,
den der Verf. des Eph. übernommen und in den Kol. eingeschoben hat, hier
ein Zeichen des selbständigen Paulus zu sehen? U. E. besteht zwischen
Kol. 2,15 und 1. Kor. 15, 24 darum kein Widerspruch, weil es sieh bei der
«Entwaffnung» oder «Entkleidung» der Mächte und Gewalten darum handelt,

daß die Engel als versklavende Gesetzeswächter der menschenbeherrschenden

Stellung durch die göttliche Tat am Kreuz Christi verlustig
gegangen sind und sich Gott selber zum alleinigen und direkten Herrn des
Menschen zurückgegeben hat (s. Percy, op. cit., S. 103). — 3. Was den
Wortschatz des Paulus anbetrifft, so ist einmal daran zu denken, daß Paulus
Schlagworte der Gegner polemisch oder ironisch verwendet. Massen scheint
den Aufsatz Bornkamms über die kolossische Häresie 5, der mit dem
Hinweis auf das von Paulus benützte Pentadenschema 2, 21—23 besser verstehen
läßt, übersehen zu haben.6 Sodann sind wir nur in lückenhaftem Besitz der
von Paulus geschriebenen Briefe. Schließlich ist auch die Möglichkeit einer
Begriffsgeschichte im Leben des Apostels nicht von der Hand zu weisen:
was sich ihm z. B. anfänglich als puaxripia (1. Kor. 2, 7) nahelegte, konnte
sich ihm später angesichts bestimmter Erfahrungen in das pucrxripiov
konzentriert haben. Auch läßt sich gerade eine solche Konzentration der
Geheimnisse in das Geheimnis gut verbinden mit der Masson nicht recht
verständlichen Identifikation von «Geheimnis», «Wort Gottes» und «Christus»
(1,25 f.; 2,2), die alle drei auf ihn, den Apostel, konkret bezogen sind, der
seine Berufung als Heidenapostel nach Rom. 11, 25 im Zusammenhang mit
dem «Geheimnis» sieht. Man wird allerdings den Zusammenhang 1, 24—29

nur dann verstehen, wenn man àuô tûiv aiibvwv auf die Engel, dirö xdiv yevetfiv
auf die Menschengeschlechter bezieht, 1, 27 ein an 1. Petr. 3,19 gemahnendes

kerygmatisches Ereignis an die Engel dyioi) erwähnt findet, wobei
darin auch èv xoîç ëhvecnv verständlich wird. — 4. Wir sind der Meinung,
daß Paulus als berufener Heidenapostel von Anfang an und immer
deutlicher ökumenisch ausgerichtet war. Schon im 1. Thessalonicherbrief denkt
er in Provinzen und redet 1, 8 von «jedem Ort», an dem der Glaube der
Thessalonicher bekannt geworden ist. So ist die Selbstbezeichnung des

Apostels als «Diener der Kirche» (1, 25) möglich, gerade wenn man diese
Selbstbezeichnung in dialektischem Verhältnis zu den beiden andern
Bezeichnungen «Diener des Evangeliums» (1, 23) und «Diener Christi» (1, 8 7)

sieht. Und was im besonderen den schwer verständlichen Vers 1, 24 anbe-

5 G. Bornkamm, Die Häresie des Kolosserbriefs, ThLitZ 73, 1948, Sp.
11—19.

6 Vgl. W. Bieder, Die kolossische Irrlehre und die Kirche von heute,
Theologische Studien H. 33, Zollikon-Zürich, 1952.

7 Ich lese rprüCiv; damit ist indirekt Paulus als «Diener Christi» bezeichnet,

den Epaphras in Kolossä vertritt. Was Masson p. 92, n. 4, dagegen sagt,
scheint mir nicht stichhaltig zu sein.



Rezensionen 141

trifft, so dürfte hier gerade der Aufsatz 0. Cullmanns8 erhellend sein:
bezeichnet sich Paulus selber 2. Thess. 2, 7 als ô koitéxwv, dann kann beim
Ausdruck Iwç éic péoou Y^vqxax an das durch den Tod beendigte Leidensleben

des Apostels, an das Aufhören der daxepruaaxoi xiîiv ôXupemv xoO XpiaxoO

gedacht werden. — 5. Was die Lehre von der Kirche betrifft, deren Haupt
Christus im Himmel ist, so kann hier Paulus als der in antignostischer
Abwehr Begriffene verstanden werden ", wenn nicht trotz Ch. Maurers
summarischer Abfertigung10 die Gesichtspunkte E. Percys (op. cit.), St. Hansons

", D. J. Duponts 12 und W. D. Davies'13 mehr in Betracht zu ziehen
sind, wonach Paulus vom Judentum her verstanden werden muß und die

fraglichen Begriffe geradeso gut aus dem Yulgärstoizismus zu verstehen
sind.14 Jedenfalls läßt die Kraft paulinischen Denkens wie dem Begriff
puaxqpiov so auch dem Begriff owua in neuer antihäretischer Situation
einen Bedeutungswandel angedeihen, den man mit der Klärung der
Abhängigkeitsverhältnisse (Gnosis? Judentum? Stoa?) wohl historisch
begreiflieh, aber nicht personal verständlich machen kann.15 Die Beziehung
des auuuaxiKÛjç 2, 9 und des adipa 2,17 auf die Kirche scheint mir richtig
zu sein, dagegen die Auffassung von xd pöui als Yocativ 3,5 verfehlt: bei
der «Tötung» der «Glieder» geht es nicht um asketische Angriffe gegen
den Schöpfer, sondern um die Zerstörung nicht des alten Adam (s. 2,12;
3, 9), sondern seiner «disiecta membra», die auf Erden ihr «pabulum» finden
(Bengel) und darum noch zu erledigen sind. — 6. Es dürfte schwerlich richtig

sein, das ouvrixdpôpxe dem Paulus abzusprechen, wenn man ibaä èK venpibv
Zûvxaç Rom. 6,13 daneben hält. Wie werden denn die Gläubigen anders «im
neuen Leben wandeln» (Rom. 6,4), als daß sie in bestimmter Weise an der
Auferstehung Christi jetzt schon Anteil haben? Die «Kraft seiner
Auferstehung erkennen» (Phil. 3,10) ist sachlich nicht weit entfernt von dem
«durch den Glauben» zustande kommenden Mitauferwecktsein mit Christus.
Paulus unterscheidet sich damit grundsätzlich von dem Vorwurf, den sich

8 0. Cullmann, Le caractère eschatologique du devoir missionnaire et de

la conscience apostolique de S.Paul, dans: Recherches Théologiques à la
mémoire de G. Baldensperger (1856—1936), Paris, 1936, p. 26—61.

9 K. L. Schmidt, Art. éuxlricria ThWBzNT, III, S. 512—516.
10 Ch. Maurer, Der Hymnus von Epheser 1 als Schlüssel zum ganzen

Briefe, in: Evangelische Theologie 4, 1951/52, S. 151-—172.
11 St. Hanson, The Unity of the Church in the N.T. Colossians and Ephe-

sians, Diss. Uppsala, 1946.
12 D. J. Dupont, 0. S. B., Gnosis, La connaissance religieuse dans les

épîtres de Saint Paul, Louvain et Paris, 1949, bes. S. 419—528.
13 W. D. Davies, Paul and Rabbinic Judaism, London, 1948.
14 Ist wohl Paulus die starke gnostische Komponente, die sich nach

Maurer (op. cit. S. 152) im Spätjudentum und im Hellenismus ausgewirkt
hat, bewußt gewesen?

16 Das paulinische «alles ist euer, ihr aber seid Christi» (1. Kor. 3, 23)
ist auch im Blick auf die von Paulus geformten und verwendeten Begriffe
zu verwerten.



142 Rezensionen

die Häretiker 2. Tim. 2,18 gelallen lassen müssen. Sie, die behaupten, die

Auferstehung «sei schon geschehen», setzen an die Stelle des Glaubens eine

aus der gnostischen Abwertung des Leiblichen heraus verständliche Spiri-
tualisierung des Auferstehungswunders, mit der sich eine magische
Taufauffassung verbunden haben mag, nach der die Erteilung des Taufsakramentes

vor dem Sterben sichert. — 7. Was die Voranstellung der negativen
Verbote vor den positiven Geboten 3, 5 ff. anbetrifft, so ist dem entgegenzuhalten,

daß diese negativen Verbote eingebettet sind in positive Mahnungen

(3,1.12 ff.). Sodann läßt sich für jeden einzelnen Punkt zeigen, wie die
Kraft zur Durchführung des Nein nur vom befolgten Ja herkommt: die
Ablegung der sündigen Sexualität (7. Gebot) wird getätigt durch die
Anziehung der Liebe (3, 5.14) ; die Beseitigung der Habgier (8. Gebot) ist
möglich durch das Begehren nach den Sehätzen des Christus (3, 5; 2, 3; 3,1) ;

Tötung von Zorn und Groll (6. Gebot) geschieht in der getätigten
Vergebung (3, 8.13) ; Schmährede, Schimpfrede und Lügenrede (9. Gebot) werden

die Kolosser dann nicht mehr aus dem Munde kommen lassen, wenn sie
das rechte Wort hören, singen und beten und in der gemeindlichen
Ermahnungsaufgabe beharren (3, 8.16.17). Findet es Paulus für nötig, in scharfem
Neueinsatz 3, 5 zum Nein aufzurufen, so hört der Apostel damit nicht auf,
der Paulus des 1. Thess. zu sein, der nicht «von den Götzen weg zu Gott»,
sondern «zu Gott von den Götzen weg» ruft.16 Aber die Reihenfolge
Evangelium-Gesetz ist ihm — kein Gesetz! Er tut die evangelische Freiheit darin
kund, auch einmal mit einem Nein zu beginnen. — 8. Der Hymnus 1,15—20,
dem der Verf. eine eigene Studie gewidmet hat17, besteht für Masson in
einem in semitisierendem Parallelismus geformten Lied von 5 Strophen
mit je 4 Zeilen (18 a, überfällig, geht auf Konto des Verf. des Eph.), das
formal und inhaltlich nicht in den Zusammenhang hineinpaßt. Nun zeigen
aber E. Käsemann, der im Hymnus ein zu einem Taufbekenntnis umgewandeltes

gnostisches Lied erkennt, das zum Kernstück des ganzen Briefes
wird18, und N. A. Dahl, der die Verse im Interesse eucharistischer
Danksagung entstanden sein läßt18, wie unauflöslich die Verse mit dem übrigen
Brief verbunden gesehen werden können. Während uns im Gegensatz zu
Masson der von Dahl unterstrichene Zusammenhang mit der Eucharistie
keinen Eindruck macht, möchten wir die von Dahl so genannte fonction
épistolaire der Hymnen hervorheben und in dem von Masson betonten Wechsel

von der 2. P. Plur. (1,12) zur 1. P. Plur. (1,13) nicht ein Indiz für einen
Einschub erblicken, sondern Paulus in hymnischen Schwung geraten sehen.

16 «Er zieht die Hörer zu Gott hin, und damit ergibt sich von selbst die
Abkehr von den Götzen», E. v. Dobschütz, Die Thessalonicherbriefe, 1909,
S. 77.

17 L'hymne christologique de l'épître aux Colossiens 1,15—20, dans:
Revue de Théologie et de Philosophie, Lausanne, 1948, p. 138—141.

18 E. Käsemann, Eine urchristliche Taufliturgie, Festschrift für Rud.
Bultmann, 1949, S. 133—148.

19 N. A. Dahl, Anamnesis, Mémoire et Commémoration dans le christianisme

primitif, dans: Studia Theologica I, Lund, 1948, p. 69—95.



Rezensionen 143

Masson fragt, ob man dem Paulus im Gefängnis solche Verse zutrauen dürfe.
Was sagt er dann aber zu Act. 16,25? Auch ist trotz der Silbenzählungsmethode

Massons zu fragen, ob wirklich gearbeiteter Hymnus vorliegt.
Hymnische Sprache «gibt sich» vielfach, wird nicht fabriziert. Die Methode
Massons, die Silben zu zählen, erinnert mich an eine zur Mode werdende
neue Seite in der Bach-Forschung, in der man nachzuweisen versteht, wie
der Meister beim Bau seiner Fugen oder Choralvariationen in vielsagender
Zahlensymbolik gearbeitet habe. Auch hier wäre die Frage zu überlegen,
wo das bewußte Arbeiten aufhört und das unbewußte Sich-Ergehen in den
Gesetzen des goldenen Schnittes anhebt.

Die aufgeführten Gegenargumente können aber die
Dankbarkeit nicht schmälern, daß wir mit Massons Kolosserbrief-
exegese eine im einzelnen ganz hervorragende Hilfe in die
Hand bekommen haben, die als Ansporn zum eigenen Verständnis

dieses unerschöpflichen Paulusbriefes dienen will.
Glarus. Werner Bieder.

Heinrich Sense Denifle 0. P., Die deutschen Mystiker des
14. Jahrhunderts, Beitrag zur Deutung ihrer Lehre, aus dem
literarischen Nachlaß herausgegeben von P. Otwin Spieß
0. P. (Studia Friburgensia, Neue Folge, Heft 4), Freiburg
1. d. Schweiz, Paulusverlag, 1951, XXXII + 246 S., Fr. 13.—.

Aus dem literarischen Nachlaß des bekannten, 1905 verstorbenen

Dominikanerpaters Heinrich Denifle ist nunmehr eine
größere Materialsammlung, Studien über die deutsche Mystik
enthaltend, veröffentlicht worden. Denifle selber hatte dies
Material, soweit es als Teil einer Abhandlung ausgearbeitet
war, unter dem Titel zusammengefaßt: «Die deutschen Mystiker

des 14. Jahrhunderts gegenüber den neueren Darstellungen

derselben.» Es handelt sich demnach in erster Linie um
eine Stellungnahme des Verfassers zur zeitgenössischen
Literatur über die deutsche Mystik.

Für jeden, der sich mit der Geschichte der deutschen
Mystik, und das heißt auch mit der Geschichte des Urteils über
diese Mystik beschäftigt, wird die Auseinandersetzung Denifles
mit der ihm bekannten Fachliteratur von großem Werte sein.
Denn der temperamentvolle Dominikaner trat nicht von außen
her an seinen Gegenstand heran, sondern «fühlte sich als
Freund verpflichtet, für sie, die ,sich selber nicht mehr
verteidigen können', einzutreten und ihre Ehre gegenüber den



144 Rezensionen

schweren Vorwürfen und Verdächtigungen zu retten» (XII).
Denifle setzt sich mit Leidenschaft dafür ein, daß die deutschen
Mystiker nicht mit einem strengeren Maßstab gemessen würden

als etwa die griechischen und lateinischen. «,Während für
Origenes gute Worte gesprochen, während Skotus Eriugena
ganz gereinigt wird, während Bossuet in betreff einer Stelle
der hl. Theresia sagt, solche Stellen seien nicht zu urgieren,
während Massoulié sagt, man solle bei Heiligen die Termini
nicht immer in ihrem strengen Rigor nehmen, hat man für
die deutschen Mystiker des 14. Jahrhunderts kein Nachsehen',
klagt er» (XII). So weist er den gegen Eckhart, Tauler und
Seuse allzu schnell erhobenen Vorwurf des Pantheismus auf
Grund sorgfältiger Analysen der einschlägigen Stellen
zurück —: freilich mit einigen Vorbehalten gegenüber gewissen
Sätzen Eckharts.

Den vor seinen eigenen Forschungen veröffentlichten
Darstellungen der deutschen Mystik, die sowohl von katholischer
wie von protestantischer Seite her stammen, weist Denifle
weitgehend ein Mißverstehen der Texte und vor allem mangelhafte
Kenntnis der Scholastik und der außerdeutschen Mystik nach.
Hierin liegt sicher das größte Verdienst Denifles: einen Eckhart

zum Beispiel erstmals im Zusammenhang mit der
Scholastik erfaßt zu haben, wie er ja auch zum ersten Male einen
Teil von Eckharts lateinischen Werken herausgegeben hat.
Hingegen scheint uns in bezug auf die Deutung Eckharts durch
Denifle eine gewisse Tragik sich zu äußern, indem Denifle
durch die Polemik, die er nach allen Seiten hin zu führen
hatte, sich das eigene Eckhart-Bild verunklärt hat. Wurde von
gewisser Seite her Eckhart als «deutsch» im Sinne von
«ursprünglich», «unabhängig» usw. verherrlicht, so mußte
demgegenüber das Scholastische und Bildungsmäßige bei Eckhart
betont werden, auf die Gefahr hin (welcher Denifle bisweilen
erlegen ist), daß das Nicht-Scholastische oder Neue hei Eckhart

dann nur noch als «mißverstandene Scholastik» und
«Ungeschicklichkeit im Ausdruck» bewertet wurde. Wenn andrerseits

Eckhart von katholischen wie protestantischen Autoren
des Pantheismus bezichtigt worden war, galt es, «das Mystische»
überhaupt, die Aussagen etwa der griechischen und lateinischen

Mystiker auf ihren tieferen Gehalt hin zu prüfen, wobei



Rezensionen 145

dann das eigentlich Eckhartische wiederum verlorenzugehen
drohte, diesmal im Urwald der allgemein mystischen Terminologie.

Die starke Seite bei Denifle ist die Polemik, nicht das klare
Bild. Insofern wirkt seine Darstellung im äußersten Maße
anregend, niemals befriedigend. Bei diesem nachgelassenen
Werke erscheint zudem manches als eine nur vorläufige Sichtung

des Stoffes, nicht als ein abgeschlossenes Urteil. Sicher
hätte der Verfasser selber jene Aufzeichnungen, welche den
Charakter von bloßen Notizen haben, für den Druck umgeformt.

— Dennoch schulden wir dem gewissenhaften Herausgeber

des Werkes, Pater Otwin Spieß, Dank für seine große
und sorgfältige Editorenarbeit wie für seine sachlichen
Erklärungen und Stellennachweise. Ein wichtiger Abschnitt aus
der Mystikforschung ist durch das Buch bekannt geworden.

Basel. Maria Bindschedler.

Joachim Wach, Religionssoziologie, nach der 4. Aufl. übersetzt

von Dr. Helmut Schoeck, Tübingen, J. C. B. Mohr (Paul
Siebeck), 1951, X, 461 Seiten, DM 29.50, in Leinen geb. DM
32.50.

Das vorliegende Werk, dessen amerikanische Originalausgahe

in der ThZ bereits gewürdigt worden ist *, bezweckt eine
systematische Gliederung und Zusammenfassung des fast
unübersehbaren Materials, das der Religionssoziologie heute zur
Verfügung steht. Diese ist hier verstanden als ein Teilgebiet
der allgemeinen Religionswissenschaft; sie soll dem Verständnis

des Wesens aller Religionen dienen und hat im Unterschied
zur Theologie nicht normativen, sondern deskriptiven Charakter.

Ihr Gegenstand ist ein begrenzter Aspekt der religiösen
Manifestation: die religiöse Gruppierung, religiöse Gemeinschaft

und religiöse Vereinigung. Dieser Begrenzung
entspricht auch die Zurückhaltung des Verf.s in anderer
Hinsicht: «Wir würden fehlgehen, wenn wir uns einbilden, daß

unsere Arbeit das Wesen der Religion selbst enthüllen werde
Unser Ziel wird bescheidener sein. Wir hoffen, durch eine

Prüfung der vielfältigen Wechselbeziehungen zwischen Reli-
* Vgl. Klara Cook-Vontobel, Richtlinien und Methoden in der amerikanischen

Religionssoziologie, ThZ 1949, Heft 5, S. 372 ff.

10



146 Rezensionen

gion und sozialen Phänomenen zu einem besseren Verständnis
einer Funktion der Religion beizutragen. Vielleicht ist es nicht
ihre vornehmste Funktion, aber sicherlich eine wesentliche.»

Die Kenntnis der geschichtlichen Entwicklung der verschiedenen

Religionen und Kulte wird vorausgesetzt. Für den Verf.
handelt es sich hauptsächlich darum, das vorhandene Material
typologisch und vergleichend zu sichten. Es gibt verschiedene
phänomenologische und psychologische Typen religiöser
Gestaltung, die vielfach variiert in mehreren Religionen
wiederkehren. Nach diesen Typen erfolgt hier die Gliederung und
Vergleichung der religiösen Manifestationen, so daß also die
Typologie als die Basis der gesamten Darstellung anzusehen

ist.
Ein erster Teil erörtert methodische Fragen. Der Verf.

(einst Prof. in Leipzig, heute in Amerika) zeigt, daß er besonders

an die deutsche Religionssoziologie anknüpft (Max Weber,
Ernst Troeltsch). Immerhin sind auch beachtliche
Unterschiede: die Ausweitung des Forschungsgebietes auch auf die

sog. primitiven Religionen und die Verschiebung von der mehr
historischen zur rein typologischen Betrachtungsweise. Der
umfangreichere zweite Teil gilt der Darstellung der verschiedenen

Typen religiöser Gruppenbildung. Ein besonderes
Kapitel (IV) behandelt jene Bildungen, die auf Grundlage natürlicher

Bindungen entstehen und oft sogar zur Identität von
natürlicher und religiöser Gruppierung führen (Familienkulte,
Verwandtschaftskulte, Nationalkulte u. a.) ; ein weiteres
Kapitel (V) handelt von den spezifisch religiösen Organisationen
der Gesellschaft (Mysteriengesellschaft, Kirche, Hierarchie,
sowie Protestbildungen, z.B. Sekten). Weiter wird gezeigt,
welche typischen Bildungen die soziale Differenzierung innerhalb

der Gesellschaft bedingt: Kriegerreligionen, Bauernreligionen

(VI), und wie das Verhältnis der Religionen zum Staat
ist (VII). Ein letztes Kapitel behandelt endlich die verschiedenen

Typen religiöser Autorität (Religionsstifter, Reformator,
Prophet, Seher, Priester u. a.). — In diesen Rahmen versteht
der Verf. eine erstaunliche Fülle von Tatsachen und Vergleichen

einzugliedern, so daß sein Werk ohne Zweifel für längere
Zeit als unentbehrliches Handbuch für jeden Religionssoziologen

gelten wird. Die sehr reiche Bibliographie, die sowohl



Rezensionen 147

die angelsächsische wie die deutsche Literatur umfaßt, trägt
zum Wert des Buches bei.

Immerhin sind auch einige kritische Bemerkungen zu
machen, die hauptsächlich der vom Verf. bevorzugten typologi-
schen Methode gelten. Er macht gleichsam Querschnitte durch
die Beligionsgeschichte, wobei er die dem jeweiligen Typus
entsprechenden Phänomene aus ihrem geschichtlichen
Zusammenhang herausgreift und in den Zusammenhang einer
systematischen Gliederung einordnet. Daß auf diese Weise nicht
nur zeitliche Abstände vielfach verwischt werden, sondern
oft auch undeutlich wird, welche Bedeutung die einzelnen
Bildungen in ihrem ursprünglichen religiösen Zusammenhang
haben, ist fast unvermeidlich. Jede Beligion hat ihre Geschichte,
durch die ihre Manifestationen vielfach gewandelt werden;
hier aber können solche Entwicklungen nicht sichtbar gemacht
werden. Auch kann eine bloß typologische Darstellung nicht
leicht unterscheiden, was ursprünglich und was Entartung ist
oder Wirkung fremder Einflüsse, da sie nur das Tatsächliche
registriert. Wenn Joachim Wach beispielsweise das Wesen der
Kirche darin sieht, daß sie eine religiöse Körperschaft
(Institution) ist, so ist eine solche Auffassung vom soziologischen
Standpunkt aus zwar verständlich, und sie ermöglicht auch,
Buddhismus und Islam ebenfalls als «kirchliche Körper» zu
begreifen, aber eben dieser soziologische Kirchenbegriff (es
ließen sich auch noch andere Beispiele anführen) muß dem

Theologen eine solche Betrachtungsweise als problematisch
erscheinen lassen. Jedenfalls wird hier die eingangs erwähnte
und vom Verf. selber erkannte Grenze der soziologischen
Erforschung der Beligion sehr deutlich sichtbar.

Diese Bemerkungen wollen aber den großen Wert des
Buches, das in konzentrierter und übersichtlicher Darstellung
ein immenses Wissen vermittelt, in keiner Weise bestreiten.

Guttannen/Kt. Bern. Felix Flächiger.

In memoriam Ernst Lohmeyer, herausgegeben von Werner
Schmauch, Stuttgart, Evangelisches Verlagswerk, 1951,
376 S., engl, broschiert DM 18.50, in Ganzl. geb. DM 22.—.

Die Gedenkschrift für den im Herbst 1946 hinter dem eisernen

Vorhang ums Leben gekommenen Professor für NT in
10*



148 Rezensionen

Greifswald war ursprünglich als Festschrift zu dessen 60.

Geburtstag gedacht, deren Herausgabe Lohmeyers Schüler Werner

Schmauch unter persönlicher Anteilnahme von Frau
Professor Lohmeyer in die Wege geleitet hatte. Mit dieser ihrer
ursprünglichen Anlage mag es zusammenhängen, daß sie nicht
den Charakter einer ausgesprochenen Gedenkschrift an sich
trägt. Ein Bild des Abberufenen, kurze Notizen über Leben
und Werk und am Ende des Bandes eine Bibliographie: das ist
alles, was wir über den Menschen Ernst Lohmeyer gesagt
bekommen. Aber das Zurücktreten des Persönlichen war
gegeben: die als Vorarbeit zum unvollendeten Kommentar zum
Matthäusevangelium gedachte und vom Herausgeber hergerichtete

Lohmeyersche Exegese von Matth. 28, 16—20, die die Reihe
der 26 Beiträge eröffnet, weist von aller menschlichen Größe
und Ehrung zur Offenbarung des Königtums Gottes in der
Inthronisation des Menschensohnes hin, da dem Menschen
nichts mehr anderes übrigbleibt als «der Glaube an den escha-

tologischen Herrn und der Gehorsam gegen seine Gebote»
(S. 49).

Die Aufgabe des Rezensenten hat sich auf eine kurze
Inhaltsangabe der einzelnen Beiträge zu beschränken. M. Buber
(Jerusalem) weist nach, wie im altisraelitischen Volksbegehren

nach einem König der Wunsch nach einer kriegerisch
bewährten Zentralgewalt sich Ausdruck verschaffte, wie dieser
Wunsch mit der gläubigen Selbstgewißheit des betenden
Samuel in Spannung geraten mußte und wie Jahwe im zu
wählenden König seinen eigenen Nachfolger wollte, der durch das
über ihn gesetzte «Rechtsgeheiß» gebunden wurde. L. Rost
(Berlin) zeigt, wie der altisraelitische Fromme, solange der
Bestand der Sippe gesichert ist, die Auslöschung seiner
Individualität mit dem Tode ohne weiteres ertragen konnte, wie
aber nach der Ende des 8. Jh. sich anbahnenden Auflösung der
Sippenverbände die entstehende Kluft zwischen der Heilshoffnung

des Individuums und der endzeitlichen Heilserwartung
den Auferstehungsglauben hochkommen ließ.

E. Johnson (California) führt uns in das Galiläa des 1. Jh.
n. Chr. und sucht für Jesusworte den «Sitz im Leben» zu
bestimmen. A. Nygren (Lund) verteidigt die Uebersetzung
«Gnadenstuhl» für IXacrifipiov Rom. 3, 25. 0. Michel (Tübingen) sieht



Rezensionen 149

Rom. 9, 1—3 in der Opferbereitschaft für Israel für Paulus die
letzte Möglichkeit seiner Mission am auserwählten Yolk. K. L.
Schmidt (Basel) sucht im Rahmen einer Festpredigt die pauli-
nische Echtheit der Worte «Nicht hinaus über das, was
geschrieben steht!» (1. Kor. 4, 6) zu erweisen, die die
schwärmerischen Gegner des Paulus in Korinth treffen sollten. R. H.
Lightfoot (Oxford) vergleicht Mark. 1, 35—39; 6, 42—52 und
14, 26—42 miteinander und läßt erkennen, wie der in seinem
irdischen Dienst letzten Endes einsame Jesus die zur
unverständigen Menge gehörenden Jünger wieder und wieder auf-
und annimmt, um endlich in Galiläa als der Auferstandene
nicht mehr hei ihnen vorbei- (Mark. 6, 48!), sondern ihnen, den
ihn endlich Verstehenden, voranzugehen. G. Bornkamm
(Heidelberg) sieht Mark. 9,1 und Matth. 25, 1—13 als nachösterliche

Gemeindehildungen an, die deutlich machten, wie die
Urgemeinde das Nichteintreffen der Naherwartung im Glauben
an das Wort des Erhöhten ohne wesentlichen Bruch überstanden

habe. 0. Cullmann (Basel/Paris) entdeckt in Joh. 5, 17

einen Hinweis auf den neuen eschatologischen Feiertag der
urchristlichen Kirche, der anzeigt, daß durch Jesu Offenbarungswerk

der jüdische Sabbat zu seinem Ende gekommen ist. Joh.
Schneider (Berlin) zeigt, wie der Text Joh. 6, 27—58 (59) in
der vorliegenden Ordnung sinnvoll sei und wie die drei
Gesprächsgänge als drei Formen der Meditation aus der
kirchlich-homiletischen Praxis zu verstehen seien: die in der
Speisungsgeschichte liegenden Gedanken sollen für den
Gemeindegottesdienst fruchtbar gestaltet werden. H. Gollwitzer (Bonn)
vergleicht die Auslegungen von Joh. 6 bei Zwingli und bei
Luther, wirft Zwingli eine seine Exegese bestimmende
Geistmetaphysik vor, deckt die naturalistischen Konsequenzen der
lutherischen Auffassung auf und macht so die Bahn frei, nach
einem neuen Verständnis von Joh. 6 zu fragen («heute mehr
als je gilt es, das rechte Verständnis dessen, was der Kirche im
Abendmahl gegeben ist, als eine immer wieder vor uns stehende
und gemeinsame Aufgabe zu erkennen», S. 168). G. Fitzer
(Wien) will im Anschluß an Lohmeyers Deutung des Brotwunders

mit Hilfe nt.licher Wundergeschichten den fragwürdigen
Satz begründen, daß das nt.liche Wunder im Sakrament seine
Ablösung und seine legitime Fortsetzung finde. R. Bultmann



150 Rezensionen

(Marburg) entdeckt im 1. Johannesbrief den Abschnitt 5,

14—21, Eschatologisches in 2, 28; 3, 2 und 4, 17, Soteriologi-
sches in 1, 7; 2, 2 und 4, 10, Stellen, die alle einer kirchlichen
Redaktion zugeschrieben werden müßten. W. Schmauch (Berlin)

geht der Verwendung des Wortes «Wüste» im NT nach
und erkennt dabei, wie «die direkte Beziehung des ,in der
Wüste' auf die christliche Gemeinde als unsachgemäß empfunden

worden ist» (S. 222) : das at.liche «in der Wüste» ist durch
das «in Christus» abgelöst worden, d. h. das Heil ist nicht mehr
an einen geographischen Ort gebunden, nachdem der Menschensohn

(Versuchungsgeschichte!) der Wüste ihre Eigenbedeutung

als Ort der Offenbarung entzogen hat.
E. Esking (Schweden) stellt sich die Frage nach dem

Martyrium alfe theologisch-exegetisches Problem und resümiert
Lohmeyers Märtyrerkonzeption, die von Schleiermacher und
Hegel aus zu erklären sei.

G. Saß (Godesberg) zeigt im Anschluß an H. v. Campenhausens

Aufsatz über den urchristlichen Apostelbegriff, wie die
Didache neben den 12 Aposteln die vielleicht aus Galiläa
stammenden pneumatischen Wanderapostel kennt, die allein durch
ihre Botschaft und ihren Wandel, aber nicht durch die
Augenzeugenschaft des Auferstandenen legitimiert seien. H. v.
Campenhausen (Heidelberg) weist nach, wie der Gedanke der
Ueberlieferung, der auf antik philosophisches Schulwesen und
vielleicht auch auf die Geheimniskrämerei der Mysterien
zurückgeht, zuerst in der Gnosis auftauchte, wie nach anfänglicher

ablehnender Einstellung der Großkirche schließlich He-
gesipp die erste Bischofsliste herstellte, damit Wesentliches zur
Vorstellung einer namentlichen Garantie der korrekten
Lehrüberlieferung in antignostischem Dienst beitrug und so die
Grundlage zu deren klassischer Entfaltung bei Irenaus
schuf.

E. Rosenstock-Huessy (Norwich/Vermont USA.) nennt das
vivat Dominus Ps.18, 47 in der von Papst Pius XII. gutgeheißenen

lateinischen Psalmenübersetzung von 1945 eine falsche
Uebertragung und glaubt, daß sich in dieser Hochlebeformel
eine Heil-Hitler-Religiosität in den Psalter eingeschlichen habe:
den einzigen Schutz vor solchen schon im Prolog der Lex Sa-

lica ausposaunten «Toaste» sieht er im Aussprechen von drei-



Rezensionen 151

gliedrigen Formeln wie z. B. Christus vivit, Christus vincit,
Christus régnât. J. Konrad (Nordrhein/Westfalen) zeigt, wie
in der Erschütterung und Zerstörung des europäischen
Wertekosmos, der im seherischen Wort Nietzsches («man glaubt mit
einem Moralismus ohne religiösen Hintergrund auszukommen:
aber damit ist der Weg zum Nihilismus notwendig») vorausgeahnt

wird, eine Rückkehr zur Kantschen Moralphilosophie
unmöglich ist, vielmehr in der Situation des verlorenen Sohnes

nur die Frage nach dem im Gebot sich konkretisierenden Willen

Gottes heilsam aus dem absoluten Ernst der Aporie
weiterzuführen vermag. K. Peters (Münster i. W.) fordert für die
Jugendfürsorge in Familie, Kirche und Staat ein Ausströmen und
Hinüberströmen göttlicher Liebe im Rahmen menschlicher
Gesetze. Der Sohn des Verstorbenen, H. Lohmeyer (Dipl.-Ing. und
Prof. in Alexandria), sieht in der Dezentralisation eine Forderung

im Städtebau der Zukunft. C. Schaefer (Köln) glaubt, daß
durch die moderne Physik nicht die Grundlage der Physik,
wohl aber die Mentalität der Physiker in eine Krisis hineingeraten

ist. E. Fues (Stuttgart) macht als Physiker den Theologen

darauf aufmerksam, daß auch in der modernen Physik
«keine Möglichkeit (auch kein Organ) für Widernatürliches im
natürlich wissenschaftliehen, feststellbaren Bereich» (S. 334)
bleibe, was ihm wohl nicht jeder Theologe so ohne weiteres
abnehmen wird.

H. Vogel (Berlin) sieht die Menschenrechte weder
individualistisch noch kollektivistisch im Naturrecht, sondern einzig
da begründet, wo der entrechtete Mensch in der Kreuzigung
Jesu Christi an den Tag tritt und Gott in und mit der Erwek-
kung des gekreuzigten Christus dem Menschen, der einer
permanenten Revolution gegen das Recht Gottes schuldig gesprochen

war, sein Gnadenrecht zuspricht: das Daseins- und
Lebensrecht jedes Menschen muß von der freien schenkenden
Güte Gottes her verstanden werden. E. Wolf (Göttingen) endlich

warnt vor der Flucht in innerliche Werte, da in der
vermeintlichen Freiheit einer falschen Innerlichkeit der Mensch
auf der Flucht vor der ihm gestellten Frage nach seiner
Bestimmung begriffen ist, nimmt den reformatorischen Protest
gegen jeden christlich sein wollenden idealistischen Humanismus

auf und unterstreicht die Erkenntnis Luthers, daß der



152 Miszellen

Mensch im Bekenntnis zu seinem Sündersein die Wahrheit seiner

selbst finde, ruft endlich und zuletzt auf zur christlichen
Existenz in der Mitverantwortung der Christengemeinde für
den Staat, die so vom Wort Gottes her ihren Herrn in der Welt
zu vertreten und damit der Wahrheit zu dienen hat.

Glarus. Werner Bieder.

Miszellen.
1. Petrus 4, 6:

eîç toöto fùp Kai veKpoîç eiJtvpfeXÎO'ôri, iva Kpihuùot ptv kôtù àvûpûmouç

aapKt, £ûkti be Kaxà heôv uveugaTi.

Lie entscheidende Frage lautet: Sind die veKpoi a) geistlich Tote
Ungläubige) oder leiblich Tote, denen b) zu ihren Lebzeiten oder c) im
Totenreich die Christushotschaft verkündet wurde? a) wurde schon von
Clemens Alex., zuletzt von W. Bieder, Die Vorstellung von der Höllenfahrt
Jesu Christi, 1949, 125 f. vertreten. Ist das aber möglich neben der unmittelbar

vorher stehenden Formel Kpîvai &jjvt«c Kai veKpoviç, wo doch nach den
Parallelen Act. 10,42; 2 Tim. 4,1; Rom. 14, 9 f. nur leiblich Tote gemeint
sein können? Wer würde, ohne irgendeinen Hinweis darauf, in Vers 5

oder 6 an geistlich Tote denken? b) wird von Bengel, Herrn, v. Soden, Woh-
lenherg, Selwyn und anderen befürwortet. Aber wer sollte hinter dem
Ausdruck «Toten wurde verkündete die Tatsache vermuten, daß lebendigen
Menschen, die nur unterdessen gestorben sind, verkündet wurde; besonders
wenn einige Verse vorher gesagt wurde, daß Christus im Totenreich
gepredigt habe? 1 So bleibt als einzig natürliche Erklärung c), wofür die
meisten Neueren eintreten (Kühl, Beare, Windisch-Preisker, Bo Reicke,
The Disobedient Spirits and Christian Baptism 1946). Bieder fordert aber

1 Daß nur so interpretiert werden kann, sollte man nach dem Erscheinen

von Bo Reiçkes Monographie angesichts der genauen Parallelen in der
Henoehtradition und der zahlreichen Belege für die Hadesfahrt Christi in
der nachneutestamentlichen Literatur nicht mehr bestreiten. Wer die
(vorchristliche) Schilderung der Predigt Henochs an die Geister im Gefängnis
gelesen, wer gesehen hat, wie verbreitet diese Schriften waren und wie
stark sie das NT beeinflußt haben, der kann nicht mehr behaupten, ein
Leser jener Zeit hätte 1. Petr. 3,19 dahin verstehen können, daß Christus
durch den Bau der Arche zu Noahs Zeiten gepredigt habe; so Markus Barth,
Die Taufe — ein Sakrament? 1951, 490! Welcher Leser sollte auf solche
Spitzfindigkeiten gekommen sein? Hier ist deutlich, daß der allgemein
verbreitete Gedanke der Hadespredigt schon in seiner Uebertragung auf
Christus als bekannt vorausgesetzt und gar nicht neu gelehrt wird.


	Rezensionen

