Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 8 (1952)

Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen 135

Rezensionen.

Pierre Bonnard, L’Epitre de saint Paul aux Philippiens;
Charles Masson, L’Epitre de saint Paul aux Colossiens
(Commentaire du Nouveau Testament, publié¢ sous la direc-
tion de P. Bonnard, O. Cullmann, J. Héring, F. J. Leenhardt,
Ch. Masson, Ph. H. Menoud, Th. Preiss § et Chr. Senft), Neu-
chatel/Parig, Delachaux et Niestlé S. A., 1950, 159 p., Fr. 9.50.

Am zweiten Band des im Verlag von Delachaux et Niestlé
herauskommenden Kommentarwerkes (vgl. ThZ 1950, S.114
bis 147) haben die beiden Lausanner Vertreter der nt.lichen
Wissenschaft unter dem Motto fva mdvreg &v doyy (Joh. 17, 21)
und im Andenken an René Guisan (bis 1934 Prof. fiir NT an
beiden Lausanner Fakultiten) gearbeitet.

Der Philipperbrief hat den Forschern je und je verschieden-
artige Aufgaben gestellt, sei es dall man sich den geschicht-
lichen Hintergriinden seines Herzstiickes, des. sog. Christus-
hymnus in Kap. 2, zugewendet, sei es dal man der Frage des
Abfassungsortes besondere Aufmerksamkeit gewidmet oder dal
man das Verhiltnis des Paulus zur Gemeinde moglichst klar
herauszuarbeiten gesucht hat. Vor und neben diesen Einzel-
problemen, deren Behandlung teilweise die Beiziehung der
iibrigen paulinischen Briefliteratur erfordert, wird es immer
wieder die grundlegende Aufgabe bleiben, eine von Wort zu
Wort und von Vers zu Vers voranschreitende Kxegese darzu-
bieten. Scheint es vielleicht manchmal dem Uneingeweihten,
dafl der Kommentare doch wohl endlich genug geschrieben
worden seien, so entziindet sich doch gerade aus dem nt.lichen
Glauben heraus immer wieder die Liebe zum Gegenstand und
die aus dieser Liebe hervorbrechende F#dhigkeit, mit neuen
Zungen zu sagen, was andere vielleicht anders, vielleicht bes-
ser, vielleicht weniger gut zu sagen versucht haben. Darf sol-
ches Gebiicktbleiben iiber der Schrift (s. Jak.1,25) weder in
Studenten- noch in Pfarrer- noch in Professorenstuben je ein-
mal abreiflen, so besteht bei denen, die sich wirklich an diese
Arbeit machen, die Gefahr, daB sie vor lauter Biumen den Wald
nicht mehr sehen, d. h. daf sie sich ins einzelne verlieben und
verlieren. Dieser Gefahr ist Bonnard gliicklich entgangen. Man
konnte eher fragen, ob bei ihm nicht vor lauter lobenswerter



136 Rezensionen

Bemiihung, ja nicht dem Vorwurf der Weitschweifigkeit an-
heimzufallen, manches unter den Tisch gerit, was Paulus auch
noch gesagt hat und was in einer Exegese eigentlich zur
Sprache gebracht werden miiite. Wer am NT arbeitet, hat sich
stindig hindurchzufinden zwischen der Skylla einer das Ein-
zelne souveridn beiseite lassenden Ueberblicksexegese und der
Charybdis eines im einzelnen steckenbleibenden Zersagens.
Damit die Fahrt wirklich gelinge, ist «<Handreichung des Gei-
stes Jesu Christi» (Phil. 1, 19) nétig. Bereits Philo wulfite von
seinem Standort aus, dall Schriftauslegung eine pneumatische
Kunst ist (Somn. II, 252).

Bonnards Exegese kommt aus dem Gespriach mit den Mei-
nungen der einzelnen Forscher heraus. In echt liberaler Weise
kommen diese oft selber zum Wort, auch wo der Verf. ihrer
Meinung nicht folgen kann. Durch vorsichtiges Abwigen ge-
winnt er die eigene exegetische Auffassung, wenn er nicht bei
einem non liquet stehenbleibt. Er sucht jeweils nur bis zum
wortlichen Textsinn vorzustoflen und sich vor jeder exégese
dogmatique zu hiiten. Der besonders von Wilh. Michaelis ver-
teidigten These von der Abfassung des Briefes in Ephesus, die
dann zwischen 54 und 57 erfolgt wire, neigt er stark zu, auch
wenn bei der hypothetischen Annahme einer ephesinischen Ge-
fangenschaft des Apostels gerade hier letzte Sicherheit nicht
erreicht werden kann. 2, 6 ff. verwendet Paulus nach dem Verf.
einen wohl den Lesern bekannten Christushymnus. Diese Auf-
fassung hat besonders nach Lohmeyers wertvoller Unter-
suchung * sehr vieles fiir sich. Vielleicht 146t sich die Herkunft
des Christuspsalms aus dem urchristlichen Gottesdienst mit
der Variante vertreten, dafl die durch die urchristlichen Got-
tesdienste beeindruckten und zugleich in die Gedankenwelt
der Gottesknechtlieder ? eingetauchten Missionare (Paulus und
seine Mitarbeiter) den Hymnus gleichsam als Morgengesang
ihres missionarischen Dienstes geschaffen haben. Mit Recht
lehnt Bonnard die Hypothese Lohmeyers ab, der die Gemeinde
-zu Philippi das Martyrium erdulden sieht, auch wenn man nur

1 Kyrios Jesus, Eine Untersuchung zu Phil. 2, 5—11, Sitzb. d. Heidelb.
Akad. d, Wiss. philos.-hist. K1., 4. Abh., 1927/28.

2 Vgl. L. Cerfaux, L’'Hymne au Christ-Serviteur de Dieu, dans: Mis-
cellanea Historica in honorem Alberti de Meyer. Louvain, 1946, 1, p. 117—130.



Rezensionen 137

~mit Ehrfurcht stehenbleiben wird vor dem in das NT hinein-
projizierten Ahnungsvermdgen des uns allzu friih entrissenen
Forschers, der die von ihm verfochtene These mit dem eigenen
Blut untersiegelt hat. Die Irrlehrer von Kap. 3 sind auch nach
Bonnard am wahrscheinlichsten Judaisten, die die Gemeinde
von aullen bedrohen.

In vielem wird man anderer Meinung sein. Eine Bespre-
chung ist eigentlich eine Weiterfiihrung des im Kommentar
selbst angehobenen Gesprichs. So soll sie in ein paar Fragen
zu Kinzelstellen ausmiinden:

Liegt in mapapéverv 1, 25 nicht das «Bleiben, um zu helfen», so dall nicht
eine im Interesse eines Wortspiels vorgenommene Verstirkung des uéverv
gemeint ist, sondern das lokale «Bleiben» funktional als «Bleiben im Dienst»
vertieft wird? Ist 2,4 wirklich blo eine Warnung vor religidser Selbst-
gefilligkeit ausgesprochen und nicht ebenso sehr eine Warnung vor dem
Privatverhiltnis des Einzelnen zu seinem Eigenen (Exactor im Pluralis!)?
Mufl man das dote 2,12 nicht auf den ganzen Zusammenhang 1,27 ff. be-
ziehen, so dafl sowohl die erhobenen Forderungen als auch der Gehorsam
Christi mit aufgenommen werden? Steht 2,12 b nicht der Gedanke an das
Jiingste Gericht im Hintergrund? Zeigt das {céyuyov 2, 20 nicht hin auf eine
seelische Offenheit der Gemeinde gegeniiber, die den hier gemeinten Mit-
arbeitern des Paulus gemangelt hat? Mull man bei ypela 2,25 wirklich bloR
an finanzielle Notlage denken? Liegt das Heimweh des doch gewifl nicht
weinerlichen Epaphras nach Philippi nicht im Wissen darum begriindet,
daB sein Dienstplatz von nun an in Philippi zu sein hat?

Die umfangreiche Besprechung von Ernst Percys Buch:
Die Probleme der Kolosser- und Epheserbriefe (sic!), 1946, hat
Michaelis mit dem Satz abgeschlossen: Percy <hat unserer Ge-
neration damit eine ebenso umfassende Untersuchung der Pro-
bleme dieser beiden Briefe geschenkt wie Holtzmann der seinen
vor 75 Jahren. Dal} das Ergebnis Percys fiir die Echtheitsfrage
so positiv ausgefallen ist, ist m. K. ein wissenschaftlicher Fort-
schritty. * Nach der Lektiire von Massons Exegese des Kolos-
serbriefes wird man ebenfalls an die 1872 erschienene Arbeit
H. J. Holtzmanns erinnert, der den paulinischen Kolosserbrief
vom Verf. des Epheserbriefes bearbeitet sein lafit. Im Gegen-
satz zu Percy kommt Masson nicht zur Auffassung, dafl Pau-
lus «die beiden Briefe kurz nacheinander geschrieben habe»
(S.422). Vielmehr kommt er zu einem auf selbstindigem Wege

3 Symbolae Biblicae Upsalienses 11, 1948, S. 78.



138 Rezensionen

gewonnenen dhnlichen Krgebnis wie Holtzmann: der Verf. des
Kpheserbriefes, der als Paulusschiiler der zweiten Generation
verstanden werden mull, hat den paulinischen Kolosserbrief,
der aus den Versen 1,1—4. 7. 8; 2, 6. 8. 9. 11 a. 12 a. 16. 20. 21;
3,3.4.12. 13 a. 18—22 a. 25; 4, 1—3 ab. 6—8 a. 9—12 a. 14. (15.)
17. 18 bestand, zum jetzigen kanonischen Brief erweitert, um
die Verbreitung des an die ganze Kirche sich richtenden Ephe-
serbriefes dadurch zu erleichtern. Féllt das Ergebnis der Ex-
egese Massons keineswegs «fiir die Echtheitsfrage so positiv»
aus, so ist gleich beizufiigen, dafl man beim Lesen des Kommen-
tars nie den Eindruck bekommt, hier werde Echtes gegen Un-
echtes ausgespielt. Der Interpolator ist ja Apostelschiiler. Er
will mit allem, was er tut, die Stimme seines Lehrers héren
lassen. Dieser Absicht des Apostelschiilers trigt der Kommen-
tator Rechnung: wer nur die fortlaufende Auslegung liest ohne
die zahlreichen Bemerkungen im Kleindruck, die die Ueberset-
zung rechtfertigen, in die Gelehrtendiskussion KEinblicke ge-
wihren und textkritische Fragen erdrtern, auch ohne die die
Kompositionsprobleme des Briefes behandelnden, am Ende ein-
zelner Abschnitte hingesetzten Remarques, der wird den Brief
als Paulusbrief und nicht anders héren. Der Verfasser steht
aber damit in Gefahr, zum Verkiinder einer doppelten Wahrheit
zu werden. So lesen wir S. 113, daBl «Paulusy (gemeint ist: der
Paulus, den der Paulusschiiler mit seinen eigenen Worten hé-
ren lassen will) das «Geheimnisy definiert als «Christus un-
ter euch, die Hoffnung der Herrlichkeity; S. 115 aber dekretiert
Masson: «Mais le salut des paiens en Christ n’a jamais été pour
Paul (gemeint: fiir den historischen Paulus) un ,mystére’.»
Einerseits unterscheidet sich nach dem Verf. der historische
Paulus in seiner theologischen Konzeption von pvotipiov von
seinem Schiiler. Andrerseits will dieser Schiiler nichts anderes
tun, als mit seiner eigenen Konzeption von puotfipiov die Stimme
seines Lehrers zu Gehor bringen. An welche Instanz hat sich
nun die Kirche, die sich an den Kanon gebunden weil}, zu
halten? Wir stehen vor einem #éhnlichen Problem beim 2. Pe-
trusbrief, der allgemein als ein pseudepigraphes Schreiben an-
gesehen wird. Als «Sterbendery tritt der Verf. dieses Briefes
mit seinem «Testamenty als «Petrus» (1, 12 ff.) vor die Leser,
um der Apostelautoritit mit seinen eigenen Worten Platz zu



Rezensionen 139

machen. Man versucht also hier wie dort die Apostolizitiit fest-
zuhalten, ohne dal} der spontanen Freiheit des Heiligen Geistes,
die sich in einer Modifikation urspriinglicher Apostelgedanken
bemerkbar macht, zu nahe getreten wiirde. In der nachaposto-
lischen Zeit wiederholt sich auf der unteren Ebene, was in der
apostolischen Zeit im Verhiltnis des Apostels zu Jesus Chri-
stus auf der hoheren Ebene in Form der Vertreterschaft des
jeweils Hoheren durch das Niederere geschehen ist. Dabei geht
es sowohl auf der hoheren als auch auf der niedereren Ebene um
den «pneumatischen Zirkel des Verstehens und Annehmens,
des Mitteilens, Priifens und Empfangens einer Wahrheit, die
gerade als die alte, urspriingliche Wahrheit der Kirche von ihr
nicht im blinden, sondern nur im sehenden und verstehenden
Gehorsam des Glaubens bestitigt und bejaht werden darfy.*
Aber welches sind nun die Grinde, die Masson zu diesem
doch immerhin radikalen Vorgehen veranlassen? ks werden
stilistische und logische Unebenheiten und Ueberladungen ge-
nannt. Es wird auf Worter und Wendungen hingewiesen, die
nur in den beiden Briefen begegnen. Es wird der 6kumenische
Eindruck mancher Verse ins Feld gefiihrt. Besonders aber fal-
len bei Masson eine Reihe theologischer Sonderauffassungen
ins Gewicht, die als unpaulinisch taxiert werden: é\mic als
Heilsgut 1, 5; die Lehre von der Kirche als dem «Leib», dessen
«Haupty im Himmel ist 1, 18. 24; 2, 17. 19; das Leiden des Pau-
lus fiir die Gesamtkirche 1, 24; die bereits geschehene Ueber-
windung der Geisterméichte im Kreuz Christi 2, 15; der Sinn
von pvothpov 1, 26 f.; 2, 2; die bereits eingetretene Tatsache der
Auferweckung der Glaubigen 2, 12; die Voranstellung des Ne-
gativen 3, 5 ff. und die pariéinetischen Allgemeinheiten. Es ist
nicht zu bestreiten, dafl es Masson gelingt, seine These nach
allen Seiten trefflich in der bei den welschen Theologen immer
wieder rithmenswerten Klarheit zu unterbauen. Oder sollte am
Ende Paulus der clarté francaise zum Opfer gefallen sein?

Wir fithren folgende Gegenargumente ins Feld: 1. Wie sehr minuziose
stilistische Untersuchungen einen modernen Forscher in der Auffassung zu
bestirken vermégen, dafll sowohl der Epheserbrief als auch der Kolosser-

% Hans Frhr. v, Campenhausen, Der urchristliche Apostelbegriff, Studia
Theologica I, Lund 1948, S. 129.



140 Rezensionen

brief echte Paulinen sind, zeigt die Arbeit Percys. — 2. 2, 13 ¢—15 enthalten
nach Masson Ideen, die sich weder bei Paulus noch im Epheserbrief finden.
Diirfte es nicht richtiger sein, statt an einen kirchlichen Text zu denken,
den der Verf. des Eph. iibernommen und in den Kol. eingeschoben hat, hier
ein Zeichen des selbstindigen Paulus zu sehen? U.E. besteht zwischen
Kol. 2,15 und 1. Kor. 15,24 darum kein Widerspruch, weil es sich bei der
«Entwaffnung> oder «Entkleidung» der Méchte und Gewalten darum han-
delt, daBl die Engel als versklavende Gesetzeswichter der menschenbeherr-
schenden Stellung durch die gottliche Tat am Kreuz Christi verlustig ge-
gangen sind und sich Gott selber zum alleinigen und direkten Herrn des
Menschen zuriickgegeben hat (s. Percy, op. cit., S.103). — 3. Was den Wort-
schatz des Paulus anbetrifft, so ist einmal daran zu denken, daf Paulus
Schlagworte der Gegner polemisch oder ironisch verwendet. Massen scheint
den Aufsatz Bornkamms iiber die kolossische Hiresie 5, der mit dem Hin-
weis auf das von Paulus beniitzte Pentadenschema 2, 21—23 besser verstehen
140t, iibersehen zu haben. ¢ Sodann sind wir nur in liickenhaftem Besitz der
von Paulus geschriebenen Briefe. Schlieflich ist auch die Moglichkeit einer
Begriffsgeschichte im Leben des Apostels nicht von der Hand zu weisen:
was sich ihm z.B. anfinglich als wvotipe (1. Kor. 2,7) nahelegte, konnte
sich ihm spiiter angesichts bestimmter Erfahrungen in das uvotrpiov kon-
zentriert haben. Auch 140t sich gerade eine solche Konzentration der Ge-
heimnisse in das Geheimnis gut verbinden mit der Masson nicht recht ver-
stindlichen Identifikation von «Geheimnisy, «Wort Gottes» und «Christus»
(1,251.; 2,2), die alle drei auf ihn, den Apostel, konkret bezogen sind, der
seine Berufung als Heidenapostel nach Rém. 11,25 im Zusammenhang mit
dem «Geheimnisy sieht. Man wird allerdings den Zusammenhang 1, 24—29
nur dann verstehen, wenn man drd Tdv aibvwy auf die Engel, and 1Qv yevedv
auf die Menschengeschlechter bezieht, 1,27 ein an 1. Petr. 3,19 gemahnen-
des kerygmatisches Ereignis an die Engel (= dyio1) erwihnt findet, wobei
dann auch év toic E3veov verstédndlich wird. — 4. Wir sind der Meinung,
dafl Paulus als berufener Heidenapostel von Anfang an und immer deut-
licher ékumenisch ausgerichtet war. Schon im 1. Thessalonicherbrief denkt
er in Provinzen und redet 1,8 von ¢jedem Ort», an dem der Glaube der
Thessalonicher bekannt geworden ist. So ist die Selbstbezeichnung des
Apostels als «Diener der Kirche» (1,25) moglich, gerade wenn man diese
Selbstbezeichnung in dialektischem Verhiltnis zu den beiden andern Be-
zeichnungen «Diener des Evangeliums» (1, 23) und «Diener Christi» (1,87)
sieht. Und was im besonderen den schwer verstindlichen Vers 1,24 anbe-

5 G. Bornkamm, Die Hiresie des Kolosserbriefs, ThLitZ 73, 1948, Sp.
11—19.

¢ Vgl. W. Bieder, Die kolossische Irrlehre und die Kirche von heute,
Theologische Studien H. 33, Zollikon-Ziirich, 1952,

7 Ich lese fjuwv; damit ist indirekt Paulus als «Diener Christi» bezeich-
net, den Epaphras in Kolossd vertritt. Was Masson p. 92, n. 4, dagegen sagt,
scheint mir nicht stichhaltig zu sein.



Rezensionen 141

trifft, so diirfte hier gerade der Aufsatz O. Cullmanns® erhellend sein:
bezeichnet sich Paulus selber 2. Thess. 2,7 als 6 xaréywv, dann kann beim
Ausdruck &wg ék péoov yévntar an das durch den Tod heendigte Leidens-
leben des Apostels, an das Aufhéren der votepriuata Tv FNiywewv tod XproTod
gedacht werden. — 5. Was die Lehre von der Kirche betrifft, deren Haupt
Christus im Himmel ist, so kann hier Paulus als der in antignostischer Ab-
wehr Begriffene verstanden werden®, wenn nicht trotz Ch. Maurers sum-
marischer Abfertigung ® die Gesichtspunkte E. Percys (op.cit.), St. Han-
sons !, D. J. Duponts** und W. D. Davies’*® mehr in Betracht zu ziehen
sind, wonach Paulus vom Judentum her verstanden werden mufl und die
fraglichen Begriffe geradeso gut aus dem Vulgirstoizismus zu verstehen
sind. * Jedenfalls 148t die Kraft paulinischen Denkens wie dem Begriff
puothpov so auch dem Begriff o®ue in neuer antihiiretischer Situation
einen Bedeutungswandel angedeihen, den man mit der Kldrung der Ab-
hingigkeitsverhéltnisse (Gnosis? Judentum? Stoa?) wohl historisch be-
greiflich, aber nicht personal verstindlich machen kann.!® Die Beziehung
des owpatik®s 2,9 und des owpa 2,17 auf die Kirche scheint mir richtig
zu sein, dagegen die Auffassung von td pué\n als Vocativ 3,5 verfehlt: bei
der «T6tung» der «Glieder» geht es nicht um asketische Angriffe gegen
den Schopfer, sondern um die Zerstorung nicht des alten Adam (s. 2,12;
3,9), sondern seiner «disiecta membra», die auf Erden ihr ¢pabulum» finden
(Bengel) und darum noch zu erledigen sind. — 6. Es diirfte schwerlich rich-
tig sein, das ouvnyépinrte dem Paulus abzusprechen, wenn man woel éx vexpiv
Z&vtog Rom. 6,13 daneben hélt. Wie werden denn die Gliaubigen anders «im
neuen Leben wandeln» (Rom. 6,4), als daB sie in bestimmter Weise an der
Auferstehung Christi jetzt schon Anteil haben? Die ¢Kraft seiner Aufer-
stehung erkennen» (Phil. 3,10) ist sachlich nicht weit entfernt von dem
¢«durch den Glauben» zustande kommenden Mitauferwecktsein mit Christus.
Paulus unterscheidet sich damit grundsitzlich von dem Vorwurf, den sich

8 0. Cullmann, Le caractére eschatologique du devoir missionnaire et de
la conscience apostolique de S.Paul, dans: Recherches Théologiques & la
mémoire de G. Baldensperger (1856—1936), Paris, 1936, p. 26—61.

9 K. L, Schmidt, Art. éxxinoic ThWBzNT, III, S. 512—516.

10 Ch. Maurer, Der Hymnus von Epheser 1 als Schliissel zum ganzen
Briefe, in: Evangelische Theologie 4, 1951/52, S. 151—172.

11 St. Hanson, The Unity of the Church in the N.T, Colossians and Ephe-
sians, Diss. Uppsala, 1946.

12 D, J. Dupont, O.S. B., Gnosis, La connaissance religieuse dans les
épitres de Saint Paul, Louvain et Paris, 1949, bes. S. 419—528.

13 W. D. Davies, Paul and Rabbinic Judaism, London, 1948.

1 Ist wohl Paulus die starke gnostische Komponente, die sich nach
Maurer (op. cit. S.152) im Spitjudentum und im Hellenismus ausgewirkt
hat, bewullt gewesen?

15 Das paulinische <alles ist euer, ihr aber seid Christiy (1. Kor. 3, 23)
ist auch im Blick auf die von Paulus geformten und verwendeten Begriffe
zu verwerten. ‘



142 Rezensionen

die Hiretiker 2. Tim. 2,18 gefallen lassen miissen. Sie, die behaupten, die
Auferstehung «sei schon gescheheny, setzen an die Stelle des Glaubens eine
aus der gnostischen Abwertung des Leiblichen heraus verstindliche Spiri-
tualisierung des Auferstehungswunders, mit der sich eine magische Tauf-
auffassung verbunden haben mag, nach der die Erteilung des Taufsakra-
mentes vor dem Sterben sichert. — 7. Was die Voranstellung der negativen
Verbote vor den positiven Geboten 3,5 ff. anbetrifft, so ist dem entgegen-
zuhalten, dafBl diese negativen Verbote eingebettet sind in positive Mahnun-
gen (8,1.12 ff.). Sodann 10t sich fiir jeden einzelnen Punkt zeigen, wie die
Kraft zur Durchfiihrung des Nein nur vom befolgten Ja herkommt: die Ab-
legung der siindigen Sexualitit (7.Gebot) wird getidtigt durch die An-
ziehung der Liebe (3,5.14); die Beseitigung der Habgier (8. Gebot) ist
moglich durch das Begehren nach den Schiitzen des Christus (3,5; 2,3; 3,1);
Tétung von Zorn und Groll (6. Gebot) geschieht in der getitigten Ver-
gebung (3, 8.13); Schmihrede, Schimpfrede und Liigenrede (9. Gebot) wer-
den die Kolosser dann nicht mehr aus dem Munde kommen lassen, wenn sie
das rechte Wort horen, singen und beten und in der gemeindlichen Ermah-
nungsaufgabe beharren (3, 8.16. 17). Findet es Paulus fiir n6tig, in scharfem
Neueinsatz 3,5 zum Nein aufzurufen, so hort der Apostel damit nicht auf,
der Paulus des 1. Thess. zu sein, der nicht «von den Gitzen weg zu Gotts,
sondern «zu Gott von den Gotzen wegy ruft.® Aber die Reihenfolge Evan-
gelium-Gesetz ist ihm — kein Gesetz! Er tut die evangelische Freiheit darin
kund, auch einmal mit einem Nein zu beginnen. — 8. Der Hymnus 1, 15—20,
dem der Verf. eine eigene Studie gewidmet hat??, besteht fiir Masson in
einem in semitisierendem Parallelismus geformten Lied von 5 Strophen
mit je 4 Zeilen (18 a, iiberfillig, geht auf Konto des Verf. des Eph.), das
formal und inhaltlich nicht in den Zusammenhang hineinpaft. Nun zeigen
aber K. Kisemann, der im Hymnus ein zu einem Taufbekenntnis umgewan-
deltes gnostisches Lied erkennt, das zum Kernstiick des ganzen Briefes
wird *8, und N, A. Dahl, der die Verse im Interesse eucharistischer Dank-
sagung entstanden sein 148t 1% wie unaufléslich die Verse mit dem iibrigen
Brief verbunden gesehen werden konnen. Wihrend uns im Gegensatz zu
Masson der von Dahl unterstrichene Zusammenhang mit der Eucharistie
keinen Eindruck macht, mochten wir die von Dahl so genannte fonction
épistolaire der Hymnen hervorheben und in dem von Masson betonten Wech-
sel von der 2. P. Plur. (1,12) zur 1. P. Plur. (1, 13) nicht ein Indiz fiir einen
Einschub erblicken, sondern Paulus in hymnischen Schwung geraten sehen.

1% «Er zieht die Hérer zu Gott hin, und damit ergibt sich von selbst die
Abkehr von den Gotzen», E. v. Dobschiitz, Die Thessalonicherbriefe, 1909,
S.77.

17 L’hymne christologique de 1'épitre aux Colossiens 1,15—20, dans:
Revue de Théologie et de Philosophie, Lausanne, 1948, p. 138—141.

18 E. Kdsemann, Eine urchristliche Taufliturgie, Festschrift fiir Rud.
Bultmann, 1949, S.133—148,.

1% N. A. Dahl, Anamnesis, Mémoire et Commémoration dans le christia-
nisme primitif, dans: Studia Theologica I, Lund, 1948, p. 69—95.



Rezensionen 143

Masson fragt, ob man dem Paulus im Gefingnis solche Verse zutrauen diirfe.
Was sagt er dann aber zu Act, 16,25? Auch ist trotz der Silbenzihlungs-
methode Massons zu fragen, ob wirklich gearbeiteter Hymnus vorliegt.
Hymnische Sprache «gibt sich» vielfach, wird nicht fabriziert. Die Methode
Massons, die Silben zu zdhlen, erinnert mich an eine zur Mode werdende
neue Seite in der Bach-Forschung, in der man nachzuweisen versteht, wie
der Meister beim Bau seiner Fugen oder Choralvariationen in vielsagender
Zahlensymbolik gearbeitet habe. Auch hier wiire die Frage zu iiberlegen,
wo das bewulite Arbeiten aufhért und das unbewulBite Sich-Ergehen in den
Gesetzen des goldenen Schnittes anhebt.

Die aufgefiihrten Gegenargumente kénnen aber die Dank-
barkeit nicht schmélern, dal wir mit Massons Kolosserbrief-
exegese eine im einzelnen ganz hervorragende Hilfe in die
Hand bekommen haben, die als Ansporn zum eigenen Verstind-
nis dieses unerschopflichen Paulusbriefes dienen will.

Glarus. Werner Bieder.

Heinrich Seuse Denifle O. P., Die deutschen Mystiker des
14. Jahrhunderts, Beitrag zur Deutung ihrer Lehre, aus dem
literarischen Nachlafl herausgegeben von P. Otwin Spieff
0. P. (Studia Friburgensia, Neue Folge, Heft 4), Freiburg
i. d. Schweiz, Paulusverlag, 1951, XXXII + 246 S., Fr. 13.—.

Aus dem literarischen Nachlall des bekannten, 1905 verstor-
benen Dominikanerpaters Heinrich Denifle ist nunmehr eine
grioflere Materialsammlung, Studien iiber die deutsche Mystik
enthaltend, verdiffentlicht worden. Denifle selber hatte dies
Material, soweit es als Teil einer Abhandlung ausgearbeitet
war, unter dem Titel zusammengefalit: «Die deutschen Mysti-
ker des 14. Jahrhunderts gegeniiber den neueren Darstellun-
gen derselben.» Es handelt sich demnach in erster Linie um
eine Stellungnahme des Verfassers zur zeitgendssischen Lite-
ratur iiber die deutsche Mystik.

Fiir jeden, der sich mit der Geschichte der deutschen My-
stik, und das heifit auch mit der Geschichte des Urteils iiber
diese Mystik beschéftigt, wird die Auseinandersetzung Denifles
mit der ihm bekannten Fachliteratur von grolem Werte sein.
Denn der temperamentvolle Dominikaner trat nicht von auflen
her an seinen Gegenstand heran, sondern «fiihlte sich als
Freund verpflichtet, fiir sie, die ,sich selber nicht mehr ver-
teidigen konnen’, einzutreten und ihre Ehre gegeniiber den



144 Rezensionen

schweren Vorwiirfen und Verdiachtigungen zu retten» (XII).
Denifle setzt sich mit Leidenschaft dafiir ein, daf} die deutschen
Mystiker nicht mit einem strengeren Mallstab gemessen wiir-
den als etwa die griechischen und lateinischen. «,Wahrend fiir
Origenes gute Worte gesprochen, wihrend Skotus Eriugena
ganz gereinigt wird, withrend Bossuet in betreff einer Stelle
der hl. Theresia sagt, solche Stellen seien nicht zu urgieren,
wihrend Massoulié sagt, man solle bei Heiligen die Termini
nicht immer in ihrem strengen Rigor nehmen, hat man fiir
die deutschen Mystiker des 14. Jahrhunderts kein Nachsehen’,
klagt er> (XII). So weist er den gegen Eckhart, Tauler und
Seuse allzu schnell erhobenen Vorwurf des Pantheismus auf
Grund sorgfiltiger Analysen der einschldgigen Stellen zu-
riick —: freilich mit einigen Vorbehalten gegeniiber gewissen
Sitzen Eckharts. ‘

Den vor seinen eigenen Forschungen veroffentlichten Dar-
stellungen der deutschen Mystik, die sowohl von katholischer
wie von protestantischer Seite her stammen, weist Denifle weit-
gehend ein Miflverstehen der Texte und vor allem mangelhafte
Kenntnis der Scholastik und der aullerdeutschen Mystik nach.
Hierin liegt sicher das griofite Verdienst Denifles: einen Eck-
hart zum Beispiel erstmals im Zusammenhang mit der Scho-
lastik erfalit zu haben, wie er ja auch zum ersten Male einen
Teil von Eckharts lateinischen Werken herausgegeben hat.
Hingegen scheint uns in bezug auf die Deutung Eckharts durch
Denifle eine gewisse Tragik sich zu dulern, indem Denifle
durch die Polemik, die er nach allen Seiten hin zu fiihren
hatte, sich das eigene Eckhart-Bild verunkliart hat. Wurde von
gewisser Seite her Eckhart als «deutschy im Sinne von <ur-
spriinglich», «unabhingigs usw. verherrlicht, so mulite dem-
gegeniiber das Scholastische und Bildungsmifige bei Eckhart
betont werden, auf die Gefahr hin (welcher Denifle bisweilen
erlegen ist), dal das Nicht-Scholastische oder Neue bei Eck-
hart dann nur noch als «miflverstandene Scholastiky und «Un-
geschicklichkeit im Ausdrucks bewertet wurde. Wenn andrer-
seits Kckhart von katholischen wie protestantischen Autoren
des Pantheismus bezichtigt worden war, galt es, «das Mystische»
iiberhaupt, die Aussagen etwa der griechischen und lateini-
schen Mystiker auf ihren tieferen Gehalt hin zu priifen, wobei



Rezensionen 145

dann das eigentlich Eckhartische wiederum verlorenzugehen
drohte, diesmal im Urwald der allgemein mystischen Termino-
logie.

Die starke Seite bei Denifle ist die Polemik, nicht das klare
Bild. Insofern wirkt seine Darstellung im #duflersten Male
anregend, niemals befriedigend. Bei diesem nachgelassenen
Werke erscheint zudem manches als eine nur vorlédufige Sich-
tung des Stoffes, nicht als ein abgeschlossenes Urteil. Sicher
hiitte der Verfasser selber jene Aufzeichnungen, welche den
Charakter von bloflen Notizen haben, fiir den Druck umge-
formt. — Dennoch schulden wir dem gewissenhaften Heraus-
geber des Werkes, Pater Otwin Spiefl, Dank fiir seine grolle
und sorgfiltige Editorenarbeit wie fiir seine sachlichen Erkli-
rungen und Stellennachweise. Kin wichtiger Abschnitt aus
der Mystikforschung ist durch das Buch bekannt geworden.

Basel. : : Maria Bindschedler.

Joachim Wach, Religionssoziologie, nach der 4. Aufl. iiber-
setzt von Dr. Helmut Schoeck, Tiibingen, J. C. B. Mohr (Paul
Siebeck), 1951, X, 461 Seiten, DM 29.50, in Leinen geb. DM
32.50.

Das vorliegende Werk, dessen amerikanische Originalaus-
gabe in der ThZ bereits gewiirdigt worden ist *, bezweckt eine
systematische Gliederung und Zusammenfassung des fast un-
iibersehbaren Materials, das der Religionssoziologie heute zur
Verfiigung steht. Diese ist hier verstanden als ein Teilgebiet
der allgemeinen Religionswissenschaft; sie soll dem Verstidnd-
nis des Wesens aller Religionen dienen und hat im Unterschied
zur Theologie nicht normativen, sondern deskriptiven Charak-
ter. Ihr Gegenstand ist ein begrenzter Aspekt der religitsen
Manifestation: die religiose Gruppierung, religiose Gemein-
schaft und religiose Vereinigung. Dieser Begrenzung ent-
spricht auch die Zuriickhaltung des Verf.s in anderer Hin-
sicht: « Wir wiirden fehlgehen, wenn wir uns einbilden, daf
unsere Arbeit das Wesen der Religion selbst enthiillen werde
... Unser Ziel wird bescheidener sein. Wir hoffen, durch eine
Priifung der vielfiltigen Wechselbeziehungen zwischen Reli-

* Vgl. Klara Cook-Vontobel, Richtlinien und Methoden in der amerikani-
schen Religionssoziologie, ThZ 1949, Heft 5, S. 372 {f.

10



146 Rezensionen

gion und sozialen Phidnomenen zu einem besseren Verstindnis
einer Funktion der Religion beizutragen. Vielleicht ist es nicht
ihre vornehmste Funktion, aber sicherlich eine wesentliche.»

Die Kenntnis der geschichtlichen Entwicklung der verschie-
denen Religionen und Kulte wird vorausgesetzt. Fiir den Verf.
handelt es sich hauptséchlich darum, das vorhandene Material
typologisch und vergleichend zu sichten. Es gibt verschiedene
phédnomenologische und psychologische Typen religioser Ge-
staltung, die vielfach variiert in mehreren Religionen wieder-
kehren. Nach diesen Typen erfolgt hier die Gliederung und
Vergleichung der religiosen Manifestationen, so dal also die
Typologie als die Basis der gesamten Darstellung anzuse-
hen ist.

Ein erster Teil erdrtert methodische Fragen. Der Verf.
(einst Prof. in Leipzig, heute in Amerika) zeigt, dall er beson-
ders an die deutsche Religionssoziologie ankniipft (Max Weber,
Ernst Troeltsch). Immerhin sind auch beachtliche Unter-
schiede: die Ausweitung des Forschungsgebietes auch auf die
sog. primitiven Religionen und die Verschiebung von der mehr
historischen zur rein typologischen Betrachtungsweise. Der
umfangreichere zweite Teil gilt der Darstellung der verschie-
denen Typen religioser Gruppenbildung. Ein besonderes Ka-
pitel (IV) behandelt jene Bildungen, die auf Grundlage natiir-
licher Bindungen entstehen und oft sogar zur Identitit von
natiirlicher und religioser Gruppierung fithren (Familienkulte,
Verwandtschaftskulte, Nationalkulte u.a.); ein weiteres Ka-
pitel (V) handelt von den spezifisch religiosen Organisationen
der Gesellschaft (Mysteriengesellschaft, Kirche, Hierarchie,
sowie Protestbildungen, z.B. Sekten). Weiter wird gezeigt,
welche typischen Bildungen die soziale Differenzierung inner-
halb der Gesellschaft bedingt: Kriegerreligionen, Bauernreli-
gionen (VI), und wie das Verhiiltnis der Religionen zum Staat
ist (VII). Ein letztes Kapitel behandelt endlich die verschie-
denen Typen religioser Autoritit (Religionsstifter, Reformator,
Prophet, Seher, Priester u.a.). — In diesen Rahmen versteht
der Verl. eine erstaunliche Fiille von Tatsachen und Verglei-
chen einzugliedern, so dall sein Werk ohne Zweifel fiir lingere
Zeit als unentbehrliches Handbuch fiir jeden Religionssozio-
logen gelten wird. Die sehr reiche Bibliographie, die sowohl



Rezensionen 147

die angelsichsische wie die deutsche Literatur umfalit, trigt
zum Wert des Buches bei.

Immerhin sind auch einige kritische Bemerkungen zu ma-
chen, die hauptsichlich der vom Verf. bevorzugten typologi-
schen Methode gelten. Er macht gleichsam Querschnitte durch
die Religionsgeschichte, wobei er die dem jeweiligen Typus
entsprechenden Phénomene aus ihrem geschichtlichen Zusam-
menhang herausgreift und in den Zusammenhang einer syste-
matischen Gliederung einordnet. Dall auf diese Weise nicht
nur zeitliche Abstinde vielfach verwischt werden, sondern
oft auch undeutlich wird, welche Bedeutung die einzelnen Bil-
dungen in ihrem wurspriinglichen religiésen Zusammenhang
haben, ist fast unvermeidlich. Jede Religion hat ihre Geschichte,
durch die ihre Manifestationen vielfach gewandelt werden;
hier aber konnen solche Entwicklungen nicht sichtbar gemacht
werden. Auch kann eine blofi typologische Darstellung nicht
leicht unterscheiden, was urspriinglich und was Entartung ist
oder Wirkung fremder Einfliisse, da sie nur das Tatsédchliche
registriert. Wenn Joachim Wach beispielsweise das Wesen der
Kirche darin sieht, dal} sie eine religiose Korperschaft (Insti-
tution) ist, so ist eine solche Auffassung vom soziologischen
Standpunkt aus zwar verstindlich, und sie erméglicht auch,
Buddhismus und Islam ebenfalls als «kirchliche Korpery zu
begreifen, aber eben dieser soziologische Kirchenbegriff (es
liefen sich auch noch andere Beispiele anfiihren) mull dem
Theologen eine solche Betrachtungsweise als problematisch er-
scheinen lassen. Jedenfalls wird hier die eingangs erwihnte
und vom Verf. selber erkannte Grenze der soziologischen Er-
forschung der Religion sehr deutlich sichtbar.

Diese Bemerkungen wollen aber den groflen Wert des
Buches, das in konzentrierter und iibersichtlicher Darstellung
ein immenses Wissen vermittelt, in keiner Weise bestreiten.

Guttannen/Kt. Bern. Felixz Flickiger.

In memoriam Ernst Lohmeyer, herausgegeben von Werner
Schmauch, Stuttgart, Evangelisches Verlagswerk, 1951,
376 S., engl. broschiert DM 18.50, in Ganzl. geb. DM 22.—.

Die Gedenkschrift fiir den im Herbst 1946 hinter dem eiser-
nen Vorhang ums Leben gekommenen Professor fiir NT in

10*



148 Rezensionen

Greifswald war urspriinglich als Festschrift zu dessen 60. Ge-
burtstag gedacht, deren Herausgabe Lohmeyers Schiiler Wer-
ner Schmauch unter persénlicher Anteilnahme von ¥rau Pro-
fessor Lohmeyer in die Wege geleitet hatte. Mit dieser ihrer
urspriinglichen Anlage mag es zusammenhéingen, daf sie nicht
den Charakter einer ausgesprochenen Gedenkschrift an sich
trigt. Kin Bild des Abberufenen, kurze Notizen iiber Leben
und Werk und am Ende des Bandes eine Bibliographie: das ist
alles, was wir iiber den Menschen KErnst Lohmeyer gesagt be-
kommen. Aber das Zuriicktreten des Personlichen war ge-
geben: die als Vorarbeit zum unvollendeten Kommentar zum
Matthiusevangelium gedachte und vom Herausgeber hergerich-
tete Lohmeyersche Exegese von Matth. 28, 16—20, die die Reihe
der 26 Beitriage erdffnet, weist von aller menschlichen Grofle
und Ehrung zur Offenbarung des Konigtums Gottes in der
Inthronisation des Menschensohnes hin, da dem Menschen
nichts mehr anderes iibrigbleibt als «der Glaube an den escha-
tologischen Herrn und der Gehorsam gegen seine Gebotey
(S.49).

Die Aufgabe des Rezensenten hat sich auf eine kurze In-
haltsangabe der einzelnen Beitrige zu beschrianken. M. Buber
(Jerusalem) weist nach, wie im altisraelitischen Volksbhegeh-
ren nach einem Konig der Wunsch nach einer kriegerisch be-
wéhrten Zentralgewalt sich Ausdruck verschaffte, wie dieser
Wunsch mit der gliubigen Selbstgewifheit des betenden Sa-
muel in Spannung geraten mufite und wie Jahwe im zu wiah-
lenden Konig seinen eigenen Nachfolger wollte, der durch das
tiber ihn gesetzte «Rechtsgeheilly gebunden wurde. L. Rost
(Berlin) zeigt, wie der altisraelitische IFromme, solange der
Bestand der Sippe gesichert ist, die Ausloschung seiner Indi-
vidualitit mit dem Tode ohne weiteres ertragen konnte, wie
aber nach der Ende des 8. Jh. sich anbahnenden Auflésung der
Sippenverbidnde die entstehende Kluft zwischen der Heilshoff-
nung des Individuums und der endzeitlichen Heilserwartung
den Auferstehungsglauben hochkommen lief3.

E. Johnson (California) fithrt uns in das Galilda des 1. Jh.
n. Chr. und sucht fiir Jesusworte den «Sitz im Lebeny zu be-
stimmen. A. Nygren (Lund) verteidigt die Uebersetzung <Gna-
denstuhly fiir aotapiov Rom. 3, 25. O. Michel (Tiibingen) sieht



Rezensionen 149

R6m. 9, 1—3 in der Opferbereitschaft fiir Israel fiir Paulus die
letzte Méglichkeit seiner Mission am auserwéhlten Volk. K. L.
Schmidt (Basel) sucht im Rahmen einer Festpredigt die pauli-
nische Echtheit der Worte «Nicht hinaus iiber das, was ge-
schrieben steht!y (1.Kor.4, 6) zu erweisen, die die schwir-
merischen Gegner des Paulus in Korinth treffen sollten. R. H.
Lightfoot (Oxford) vergleicht Mark. 1, 35—39; 6, 42—52 und
14, 26—42 miteinander und lift erkennen, wie der in seinem
irdischen Dienst letzten Endes einsame Jesus die zur unver-
stindigen Menge gehorenden Jiinger wieder und wieder auf-
und annimmt, um endlich in Galilda als der Auferstandene
nicht mehr bei ihnen vorbei- (Mark. 6, 48!), sondern ihnen, den
ihn endlich Verstehenden, voranzugehen. G. Bornkamm (Hei-
delberg) sieht Mark.9,1 und Matth. 25, 1—13 als nachoster-
liche Gemeindebildungen an, die deutlich machten, wie die
Urgemeinde das Nichteintreffen der Naherwartung im Glauben
an das Wort des Erhohten ohne wesentlichen Bruch iiberstan-
den habe. O. Cullmann (Basel/Paris) entdeckt in Joh. 5, 17
einen Hinweis auf den neuen eschatologischen Feiertag der ur-
christlichen Kirche, der anzeigt, dafl durch Jesu Offenbarungs-
werk der jiidische Sabbat zu seinem Ende gekommen ist. Joh.
Schneider (Berlin) zeigt, wie der Text Joh. 6, 27—58 (59) in
der vorliegenden Ordnung sinnvoll sei und wie die drei Ge-
sprichsgéinge als drei Formen der Meditation aus der kirch-
lich-homiletischen Praxis zu verstehen seien: die in der Spei-
sungsgeschichte liegenden (Gedanken sollen fiir den Gemeinde-
gottesdienst fruchtbar gestaltet werden. H. Gollwitzer (Bonn)
vergleicht die Auslegungen von Joh. 6 bei Zwingli und bei
Luther, wirft Zwingli eine seine Exegese bestimmende Geist-
metaphysik vor, deckt die naturalistischen Konsequenzen der
lutherischen Auffassung auf und macht so die Bahn frei, nach
einem neuen Verstdndnis von Joh. 6 zu fragen (<heute mehr
als je gilt es, das rechte Verstindnis dessen, was der Kirche im
Abendmahl gegeben ist, als eine immer wieder vor uns stehende
und gemeinsame Aufgabe zu erkennen», S.168). G. Fitzer
(Wien) will im Anschlufl an Lohmeyers Deutung des Brotwun-
ders mit Hilfe nt.licher Wundergeschichten den fragwiirdigen
Satz begriinden, dafl das nt.liche Wunder im Sakrament seine
Ablosung und seine legitime Fortsetzung finde. R. Bultmann



150 Rezensionen

(Marburg) entdeckt im 1. Johannesbrief den Abschnitt 5,
14—21, Eschatologisches in 2, 28; 3, 2 und 4, 17, Soteriologi-
sches in 1, 7; 2, 2 und 4, 10, Stellen, die alle einer kirchlichen
Redaktion zugeschrieben werden miillten. W. Schmauch (Ber-
lin) geht der Verwendung des Wortes ¢Wiiste» im NT nach
und erkennt dabei, wie «die direkte Beziehung des ,in der
Wiiste” auf die christliche Gemeinde als unsachgeméf empfun-
den worden isty (S. 222): das at.liche «in der Wiistey ist durch
das «in Christus» abgelost worden, d. h. das Heil ist nicht mehr
an einen geographischen Ort gebunden, nachdem der Menschen-
sohn (Versuchungsgeschichte!) der Wiiste ihre Eigenbedeu-
tung als Ort der Offenbarung entzogen hat.

E. Esking (Schweden) stellt sich die Frage nach dem Mar-
tyrium alg theologisch-exegetisches Problem und resumiert
Lohmeyers Mértyrerkonzeption, die von Schleiermacher und
Hegel aus zu erkliren sei.

G. Safi (Godesberg) zeigt im Anschlufl an H. v. Campenhau-
sens Aufsatz iiber den urchristlichen Apostelbegriff, wie die
Didache neben den 12 Aposteln die vielleicht aus Galilda stam-
menden pneumatischen Wanderapostel kennt, die allein durch
ihre Botschaft und ihren Wandel, aber nicht durch die Augen-
zeugenschaft des Auferstandenen legitimiert seien. H. v. Cam-
penhausen (Heidelberg) weist nach, wie der Gedanke der
Ueberlieferung, der auf antik philosophisches Schulwesen und
vielleicht auch auf die Geheimniskrédmerei der Mysterien zu-
riickgeht, zuerst in der Gnosis auftauchte, wie nach anfing-
licher ablehnender Einstellung der Grofikirche schlieBlich He-
gesipp die erste Bischofsliste herstellte, damit Wesentliches zur
Vorstellung einer namentlichen Garantie der korrekten Lehr-
iiberlieferung in antignostischem Dienst beitrug und so die
Grundlage zu deren Kklassischer Entfaltung bei Irendus
schuf.

E. Rosenstock-Huessy (Norwich/Vermont USA.) nennt das
vivat Dominus Ps.18,47 in der von Papst Pius XII. gutgehei-
Benen lateinischen Psalmeniibersetzung von 1945 eine falsche
Uebertragung und glaubt, daBl sich in dieser Hochlebeformel
eine Heil-Hitler-Religiositiit in den Psalter eingeschlichen habe:
den einzigen Schutz vor solchen schon im Prolog der Lex Sa-
lica ausposaunten «Toastey sieht er im Aussprechen von drei-



Rezensionen i51

gliedrigen Formeln wie z. B. Christus vivit, Christus vincit,
Christus regnat. J. Konrad (Nordrhein/Westfalen) zeigt, wie
in der Erschiitterung und Zerstérung des européischen Werte-
kosmos, der im seherischen Wort Nietzsches («¢man glaubt mit
einem Moralismus ohne religiésen Hintergrund auszukommen:
aber damit ist der Weg zum Nihilismus notwendigy) vorausge-
ahnt wird, eine Riickkehr zur Kantschen Moralphilosophie un-
moglich ist, vielmehr in der Situation des verlorenen Sohnes
nur die Frage nach dem im Gebot sich konkretisierenden Wil-
len Gottes heilsam aus dem absoluten Ernst der Aporie weiter-
zufiihren vermag. K. Peters (Miinster i. W.) fordert fiir die Ju-
gendfiirsorge in Familie, Kirche und Staat ein Ausstrémen und
Hiniiberstromen gottlicher Liebe im Rahmen menschlicher Ge-
setze. Der Sohn des Verstorbenen, H. Lohmeyer (Dipl.-Ing. und
Prof. in Alexandria), sieht in der Dezentralisation eine Forde-
rung im Stidtebau der Zukunft. C. Schaefer (Koln) glaubt, daB
durch die moderne Physik nicht die Grundlage der Physik,
wohl aber die Mentalitit der Physiker in eine Krisis hineinge-
raten ist. E. Fues (Stuttgart) macht als Physiker den Theolo-
gen darauf aufmerksam, dafl auch in der modernen Physik
<keine Moglichkeit (auch kein Organ) fiir Widernatiirliches im
natiirlich wissenschaftlichen, feststellbaren Bereichy (S. 334)
bleibe, was ihm wohl nicht jeder Theologe so ohne weiteres
abnehmen wird.

H. Vogel (Berlin) sieht die Menschenrechte weder indivi-
dualistisch noch kollektivistisch im Naturrecht, sondern einzig
da begriindet, wo der entrechtete Mensch in der Kreuzigung
Jesu Christi an den Tag tritt und Gott in und mit der Erwek-
kung des gekreuzigten Christus dem Menschen, der einer per-
manenten Revolution gegen das Recht Gottes schuldig gespro-
chen war, sein Gnadenrecht zuspricht: das Daseins- und Le-
bensrecht jedes Menschen mull von der freien schenkenden
Giite Gottes her verstanden werden. E. Wolf (Goéttingen) end-
lich warnt vor der Flucht in innerliche Werte, da in der ver-
meintlichen Freiheit einer falschen Innerlichkeit der Mensch
auf der Flucht vor der ihm gestellten Frage nach seiner Be-
stimmung begriffen ist, nimmt den reformatorischen Protest
gegen jeden christlich sein wollenden idealistischen Humanis-
mus auf und unterstreicht die Erkenntnis Luthers, dall der



152 Miszellen

Mensch im Bekenntnis zu seinem Siindersein die Wahrheit sei-
ner selbst finde, ruft endlich und zuletzt auf zur christlichen
Existenz in der Mitverantwortung der Christengemeinde fiir
den Staat, die so vom Wort Gottes her ihren Herrn in der Welt
zu vertreten und damit der Wahrheit zu dienen hat.

Glarus. Werner Bieder.

Miszellen.
1. Petrus 4, 6:

eic ToOTO Yap Kai vekpoig eunyyehiodn, tva kp1dWoL pév katd Avdpwmoug
oapki, ZHo1 8¢ kotd dedv mVedpaTL.

Lie entscheidende Frage lautet: Sind die vexpoi a) geistlich Tote (=
Ungldubige) oder leiblich Tote, denen b) zu ihren Lebzeiten oder c) im
Totenreich die Christusbotschaft verkiindet wurde? a) wurde schon von
Clemens Alex., zuletzt von W. Bieder, Die Vorstellung von der Hollenfahrt
Jesu Christi, 1949, 125 {. vertreten. Ist das aber méglich neben der unmittel-
bar vorher stehenden Formel kpivan ZWvtoc kal vexpolc, wo doch nach den
Parallelen Act. 10,42; 2 Tim. 4,1; Rém. 14,9 f. nur leiblich Tote gemeint
sein konnen? Wer wiirde, ohne irgendeinen Hinweis darauf, in Vers 5
oder 6 an geistlich Tote denken? b) wird von Bengel, Herm. v. Soden, Woh-
lenberg, Selwyn und anderen befiirwortet. Aber wer sollte hinter dem Aus-
druck «Toten wurde verkiindet> die Tatsache vermuten, daf lebendigen
Menschen, die nur unterdessen gestorben sind, verkiindet wurde; besonders
wenn einige Verse vorher gesagt wurde, dafl Christus im Totenreich ge-
predigt habe? ! So bleibt als einzig natiirliche Erklirung c¢), wofiir die
meisten Neueren eintreten (Kiihl, Beare, Windisch-Preisker, Bo Reicke,
The Disobedient Spirits and Christian Baptism 1946). Bieder fordert aber

1 DaR nur so interpretiert werden kann, sollte man nach dem Erschei-
nen von Bo Reickes Monographie angesichts der genauen Parallelen in der
Henochtradition und der zahlreichen Belege fiir die Hadesfahrt Christi in
der nachneutestamentlichen Literatur nicht mehr bestreiten. Wer die (vor-
christliche) Schilderung der Predigt Henochs an die Geister im Gefiingnis
gelesen, wer gesehen hat, wie verbreitet diese Schriften waren und wie
stark sie das NT beeinflufit haben, der kann nicht mehr behaupten, ein
Leser jener Zeit hitte 1. Petr. 3,19 dahin verstehen kénnen, daff Christus
durch den Bau der Arche zu Noahs Zeiten gepredigt habe; so Markus Barth,
Die Taufe — ein Sakrament? 1951, 490! Welcher Leser sollte auf solche
Spitzfindigkeiten gekommen sein? Hier ist deutlich, daf der allgemein
verbreitete Gedanke der Hadespredigt schon in seiner Uebertragung auf
Christus als bekannt vorausgesetzt und gar nicht neu gelehrt wird.



	Rezensionen

