Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 8 (1952)

Heft: 2

Artikel: Das antike Weltbild in der Bibel als theologisches Problem
Autor: Buess, Eduard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877507

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877507
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

E. Buess, Das antike Weltbild in der Bibel als theologisches Problem 101

dung. Die Natur der Welt, mit der er es zu tun hat, kann ihm
eine ebensolche Ermutigung geben wie die Stimme dessen, der
sagt: «Siehe, ich bin bei euch alle Tage bis an das Ende der
Welt.»

Ist nicht der Missionar zu beneiden, dem sein Awuftrag
gleich von zwei Seiten lieb gemacht wird? Es wird aber sicher
auch der, welcher die Welt im Lichte des Thomas sieht, zu-
geben, dafl, wenn es doch anders stehen sollte mit der Welt
und dem Menschen, der Missionsbefehl deswegen nicht dahin-
fallt.

Kilchberg/Baselland. Martin Anton Schmidt.

Das antike Weltbild in der Bibel
als theologisches Problem.

Antrittsvorlesung an der Universitit Basel am 31. Januar 1952.

Bibel und antikes Weltbild! Es sind zwei sehr verschieden-
artige Groflen, die hier aufeinander bezogen werden. Auf der
einen Seite die Bibel. Sie ist, theologisch verstanden, eine
GroBe besonderer Ordnung, eine Kategorie fiir sich. Auf ihr
‘Wesen und Geheimnis gesehen ist sie ndmlich das eine authen-
tische Zeugnis der einen Offenbarung Gottes. Den biblischen
Zeugen ist unmittelbar widerfahren, was der Kirche nur durch
ihre Vermittlung zuteil wird: Gott hat mit ihnen geredet, Gott
hat sich ihnen zunédchst durch sein blofles Wort, endlich durch
seinen eigenen Sohn zum Vertrauten gemacht. Sie sind urbild-
lich, was wir in der Kirche abbildlich, nur im Blick auf sie und
von ihnen her sein kénnen: Menschen, die dessen gewdiirdigt
wurden, den verborgenen Gott zu erkennen und von ihm Zeug-
nis zu geben. So stehen sie, auf das Wesen und Geheimnis
ihres Berufes gesehen, einsam da. Ihr Ort ist der unvergleich-
liche derer, die die Offenbarung unmittelbar empfangen und
urbildlich-giiltig von ihr Zeugnis gegeben haben. Soviel zu-
nichst zur Grofle «Bibels.

Und nun ihr gegeniiber die Grofle «antikes Weltbildy, mit
der wir eine vollig andere Ebene betreten. Was hat es mit ihr
fiir eine Bewandtnis? Zunéchst, was ist unter dem Begriff



102 E. Buess, Das antike Weltbild in der Bibel als theologisches Problem

«Welthild» i.a. zu verstehen? Der Begriff meint in unserm
Zusammenhang das Ergebnis des dem Menschen als solchem
zustehenden Denkens ingesamt. Im Weltbild oder, mehr sub-
jektiv gewendet, in der Weltanschauung einer bestimmten Zeit
ist zusammengefallt, was diese Zeit iiber die verschiedenen
Aspekte der Wirklichkeit, die die ihre ist, auszusagen weibl.
Der Begriff Weltbild umschlieBt, in diesem umfassenden Sinn
genommen, einen komplexen Tatbhestand. Er meint zunichst
das Abbild und Gegenbild, in dem der Mensch sich die « Welt»
im elementarsten Sinn des Wortes, die auBermenschliche
«Welty, den «Kosmosy gegenwiirtig hilt und zu eigen macht.
Nach diesem Aspekt ist das Weltbild das Produkt einer KEr-
kenntnisarbeit, in der das erkennende Subjekt darauf ausgeht,
sich die von ihm relativ unabhéngige Wirklichkeit als das ein-
sichtige Objekt zu entdecken, das es anscheinend ist. Das Sub-
jekt greift auf eine von ihm unabhéngige Wirklichkeit, um sie
als sein Objekt, als seine Welt zu sehen. So schlieft jedes Welt-
bild als integrierendes Moment ein bestimmtes, dem erken-
nenden Subjekt gemidfBles, in bestimmten Anschauungen, Be-
griffen und Sitzen sich konstruierendes Bild der auller-
menschlichen Welt, des Kosmos, ein. — Aber darin erschopft
sich Inhalt und Funktion des Weltbildes keineswegs. Jedes
Welthild enthilt, sofern darunter das ganze Krgebnis mensch-
lichen Denkens verstanden wird, auch ein Bild des Mensch-
seins als solchen. Der Mensch vergegenwirtigt sich das, was
er im Zusammensein mit andern Menschen erfihrt und erstrebt,
in bestimmten, bald mehr anschaulich-konkret, bald mehr be-
orifflich-abstrakt sich gestaltenden «Bilderny und «Leitbil-
derny. Er schafit sich fiir sein personlich-gesellschaftliches
Sein und Leben ein Gehduse von Entwiirfen und Programmen,
von Grundworten und Parolen, das sein Ausdruck ist, zugleich
aber ihn normierend, bindend, schiitzend, wohl auch hemmend
und ziigelnd gegeniibertritt: in ihm, im Gehiuse dieser seiner
«geistigen Kultury, durch seine Vermittlung ist er nun Ich
im Verhéltnis zu anderm Ich. Wenn das Weltbild nach seinem
kosmologischen Aspekt zwischen Kosmos und Mensch vermit-
telt, so nach seinem anthropologischen zwischen Mensch und
Mensch. Wenn es dort ein Faktor der menschlichen Zivilisa-
tion ist, so hier ein Faktor der menschlichen Kultur. Unter



E. Buess, Das antike Weltbild in der Bibel als theologisches Problem 103

Weltbild verstehen wir immer auch ein Ganzes von Entwiirfen,
in denen der Mensch sich selber zum expressiv, aber auch nor-
mativ gemeinten Bilde wird. — Unter dem Begriff Weltbild aber
verstehen wir noch ein Drittes, in dem sich weltbildliches Er-
kennen erst erfiillt. Es erfiillt sich ndmlich so, daB es sich
durchbricht und transzendiert. Schon nach seinem kosmologi-
schen Aspekt ist ja ein Weltbild immer eine bewegte, unvoll-
endete, dialektisch fragwiirdige Grofle. Erst recht bleibt es nach
seinem anthropologischen Aspekt immer offen, unfertig: der
Mensch kennt sein Geheimnis keineswegs so, daf} er es sich zum
giiltigen Bild und Leitbild setzen konnte. So weist und greift
alles weltbildliche Denken, sei es von Anfang an, sei es erst
nach Erschopfung aller seiner Moéglichkeiten, sei es freudig
und kriftig, sei es widerwillig und matt, iiber sich und seine
Gestaltungen hinaus in ein ihm Unzugéingliches und Ueber-
legenes, in dem doch das Eine und Ganze seines Gegenstandes
beschlossen sein mufl. Es miindet, sei es sehr rasch und also
ohne seine Maoglichkeiten zu erschopfen, sei es zégernd und
also erst, nachdem es seine Krifte aufs dullerste angespannt,
seine Grenzen so weit wie moglich hinausgeschoben hat, in
Religion und also, sofern es auch jenseits seiner Grenzen noch
Erkenntnis bleibt, in Mythos aus. Es geht, sei es entschlossen
und selbstgewil, sei es so, dafl es sich nur zégernd auf sich zu
stellen wagt, aus der es aufhebenden und umschliefenden Re-
ligion und Mythologie je neu hervor. So ist jedes Weltbild von
gliihenden oder auch lingst verglithten mythischen Bildern
und Bildversuchen umgeben, die seine religiose Begrenzung
und Transzendierung zum Ausdruck bringen. So spiegelt jedes
Weltbild nicht nur kosmisches und menschliches Geschehen,
es spiegelt auch «Transzendenzy. Es gestaltet sich nicht nur
von der Erfahrung des Kosmos, von der Selbsterfahrung des
Menschen her, es formt und fiillt sich auch von der Erfahrung
iiberkosmischer, menschlich-iibermenschlicher Michte und Ge-
heimnisse her, die sich doch nur uneigentlich, in diesem Sinne
«bildhatty, erfassen lassen.

Weltbild ist faktisch immer Weltbild einer bestimmten hi-
storischen Zeit und Epoche. Wir haben es hier mit dem Welt-
bild jener Zeit zu tun, die wir die Antike nennen. Genauer mit
der Antike, sofern sie die Zeit ist, der die biblischen Zeugen,



104 E. Buess, Das antike Weltbild in der Bibel als theologisches Problem

historisch gesehen, angehéren. Konkret also mit dem sog. Al-
ten Orient und mit dessen Ausweitung zum hellenistischen
Synkretismus. Diese beiden antiken Epochen stellen sich der
Moderne gegeniiber insofern als Kinheit dar, als ihr Denken
sehr viel stirker religids gerichtet ist und mythischen Charak-
ter trigt. Die Weltbilder der Antike, in denen die biblischen
Zeugen mit zu Hause sind, weisen alle iiber sich selber als feste,
iiberschaubare Bilder einer in ihnen iiberschauten Wirklich-
keit hinaus. Die Wirklichkeit, die sich in ihnen abbildet, ist
offen auf Transzendenz und schlieft Ueberweltliches und
Uebermenschliches ein. Und man hat es hier so eilig, zum
Ueberweltlichen zu kommen, dall man gar nicht Zeit findet,
das Weltliche streng und umfassend als solches herauszuar-
beiten und sicherzustellen. Das Denken wendet sich so rasch
in Furcht und Staunen, dafl es den ihm zustehenden Bereich
gar nicht voll durchmilit. Die mythischen Bilder zeigen hier
eine Glut und Sattheit, in der sie das Bild des Kosmos und des
Menschen als rational einsichtiger Grofen gar nicht wirklich
aufkommen lassen. Der altorientalische Mensch ist noch in der
Lage, das Gottlich-Méchtige in und mit der Welt zu fassen, die
also als blole, als rein weltliche Welt noch gar nicht sichtbar
wird. Dem hellenistischen Menschen droht das Gottliche in
eine ferne Transzendenz zu entschwinden, die den religisen
Eros aufs dulerste anspannt. So oder so gilt das Zeugnis, das
Paulus den Athenern ausstelit, dem antiken Menschen {iber-
haupt: «Nach allem, was ich sehe, seid ihr in besonders hohem
Mal Verehrer der Gottheiteny (Act. 17, 22).

Soviel als erste Umgrenzung des Begriffs «antikes Welt-
bild». Und nun die Frage, die mit unserm Thema gestellt ist:
das antike Weltbild in der Bibel. Es sind in der Tat zwei sehr dis-
parate Groflen, deren Beziehung hier zur KFrage wird. In der
Bibel spricht der Mensch, der im besondern, unvergleichlichen,
einmaligen Licht des unmittelbar an ihn ergangenen Wortes
Gottes steht. Im jeweiligen Weltbild als solchem kommt der
Mensch zur Darstellung, der kein anderes Licht kennt als das
allgemeine, diffuse, wechselnde, das iiber unser Sein in der
Welt als solches ausgegossen ist. In der Bibel wird der verbor-
gene Gott selber erkannt, im jeweiligen Weltbild als solchem
werden Kosmos, Mensch und Transzendenz erkannt. Dort ist



E. Buess, Das antike Weltbild in der Bibel als theologisches Problem 105

man Zeuge des neu anhebenden Geschehens, dessen Inhalt,
Sinn und Kraft der verborgene Gott in seiner Offenbarung un-
mittelbar selber ist. Hier wohnt man dem Geschehen bei, das un-
mittelbar keinen andern Inhalt hat als die Existenz geschaffener
Wirklichkeit als solche. Welche Beziehung besteht zwischen
dem Geschehen hier und dem Geschehen dort, zwischen der
Zeugenschaft hier und der Zeugenschaft dort? Wo liegt die
Stelle, an der man von der einen Sphiire aus die andere mit ein-
sehen, von der aus also die Beziehung der beiden Sphiren ein-
sichtig werden kann?

Eins ist zum vorneherein klar: vom weltbildlichen Denken
als solchem aus ist der umfassende Blick auf beide Sphiren
nicht zu gewinnen. Die biblische Sphére ist ja per definitionem
dadurch gekennzeichnet, dafl ihr Inhalt ein Besonderes, Neues,
Unvergleichliches ist, eine Wirklichkeit, deren man von aullen
her nicht ansichtig werden kann, die, die Wirklichkeit des ver-
borgenen Gottes selber, nur in dem unvergleichlichen, einmali-
gen Augenblick erkannt wird, in dem sie sich unbegreiflicher-
weise zu erkennen gibt. Nein, das Geheimnis der Bibel ist in
dem strengen Sinn Geheimnis, dafl es von aullen her nicht nur
faktisch nicht eingesehen wird, sondern iiberhaupt nicht ein-
gesehen werden kann. Anders verhilt es sich mit dem Geheim-
nis und Inhalt des jeweiligen Welthildes. Es ist per definitio-
nem das Allgemeine, wenigstens der Méglichkeit nach jederzeit
und {iiberall Zugingliche; sehen wir ein Welthild nicht ohne
weiteres ein, so besteht doch die M&glichkeit, dafl wir, die notige
Aufmerksamkeit vorausgesetzt, in es eindringen. Es ist dem
Menschen als Menschen zugéinglich. Es ist auch dem biblischen
Menschen, so gewill er Mensch ist, zugdnglich. Und nun ist es
ja faktisch so, daBl die biblischen Zeugen im Weltbild ihrer Zeit
jeweils recht gut zu Hause sind. Damit daf} sie Zeugen des ver-
borgenen Gottes geworden sind, haben sie nicht aufgehort,
Menschen zu sein, die erkennend und handelnd auf den Kos-
mos, auf sich selber, auf Transzendenz bezogen sind. Sie sind
es in neuer Weise. Sie stehen dem Kosmos, sich selber, der
Transzendenz in einer Freiheit gegeniiber, die die Gabe Gottes
in seiner Offenbarung selber ist. Sie sehen Kosmos, Mensch
und Transzendenz unter einem Horizont und Licht, unter dem
alles Geschaffene ein Gepridge und Leben gewinnt, nachdem es



106 E. Buess, Das antike Weltbild in der Bibel als theologisches Problem

bisher verborgen war. Aber es ist schon der allgemein bekannte
Kosmos, das allgemein bekannte Menschsein, dessen so oder so
iiberall verehrtes Geheimnis, dem sie auf neue Weise gegen-
iiberstehen, an dem dieser neue Charakter sichtbar wird. Es
ist die wahre Wirklichkeit der nach ihrer Erscheinungswirk-
lichkeit allgemein zugéinglichen Welt und Ueberwelt, deren
die biblischen Zeugen von ihrem iiberlegenen Ort aus ansich-
tig werden. Der verborgene Gott, dessen verborgenes Licht sie
getroffen hat, ist ja der Herr, der Schopfer, der verheifiene Ko-
nig und Erléser des Menschen in und mit seiner Welt und
Ueberwelt iiberhaupt. Indem sie an jenem einsamen Ort vor
ihrem Gott stehen, sind sie doch in neuer Weise auf all die Orte,
an denen Menschen zu stehen pflegen, hinbezogen. In der Kin-
samkeit vor Gott sind sie der Solidaritdt mit dem Menschen,
mit der Kreatur iiberhaupt nicht nur nicht entnommen, sie sind
neu, mit neuem Sinn in ihr begriindet. So gibt es zwar keinen
Zugang vom antiken Weltbild zum Geheimnis der Bibel, wohl
aber gibt es einen Zugang von der Bibel zum Verstindnis
des antiken Wellbildes. EEs wire theologisch sinnlos, vom Ge-
heimnis der Bibel im Zusammenhang des antiken Denkens zu
sprechen, wohl aber ist es theologisch sinnvoll, vom antiken
Denken im Zusammenhang und unter dem Gesetz der bibli-
schen Botschaft zu sprechen.

Damit sind wir soweit, die Frage, die uns hier beschiftigt,
priazis zu formulieren. Sie lautet so: Was geschieht mit dem
Welthild der Antike, wenn es ins Licht der Offenbarung des
verborgenen Gottes riickt? Oder im Blick auf den Menschen,
um den es hier und dort geht: Was wird aus dem antiken Men-
schen, wenn er nun nicht mehr nur antiker Mensch, sondern
eigentlich und zentral Zeuge der Offenbarung ist?

Wir geben dem summarischen Charakter der Frage ent-
sprechend zunichst eine summarische Antwort: Als biblischer
Zeuge ist der antike Mensch frei von sich selber, um frei fiir
sich selber zu sein: er ist befreit von seiner Verschlossenheit
in sich selber und seiner Welt und Ueberwelt; eben so ist er
befreit fiir seine wahre Wirklichkeit als Bild Gottes. Das welt-
bildliche Denken der Antike ist in der Bibel befreit von sich
selber — fiir sich selber: es ist befreit von seiner Verschlossen-
heit in sich und seinem Gegenstand; eben so ist es befreit fiir



E. Buess, Das antike Weltbild in der Bibel als theologisches Problem 107

sein wahres Werk, fiir das Werk der Bestitigung und Ver-
herrlichung der Wahrheit Gottes.

Frei von sich selber. In der Bibel wird das weltbildliche
Denken aus aller Verschlossenheit in sich selber, aus aller
selbstgeschaffenen Festigkeit, Gewichtigkeit, Souverdnitiat her-
ausgeholt. Der antike Mensch ist hier befreit von der Illusion,
sich, eingeschlossen im Raum seines weltbildlich-religiosen Er-
kennens, selber geniigen zu kénnen; er ist befreit von der Liige,
die ihn dazu verfiihrt, eine, sei es in Einheit mit der Welt,
sei es im Gegensatz zur Welt gesehene Welttiefe und -tran-
szendenz als solche absolut zu setzen: zu vergotzen. Er
braucht nicht mehr bei irgendeinem Geschaffenen und seiner
immanenten Tiefe und Transzendenz stehenzubleiben, als sei
er hier am Ziel, in der Erfiillung seines I'ragens angelangt, als
habe er hier den Pol, die Mitte gefunden, um die sein Denken
kreisen kann. Er ist frei, sich in den verschiedenen Dimen-
sionen der geschaffenen Wirklichkeit zu bewegen, ohne sich
irgendwo niederlassen zu miissen, wo er letztlich doch kein
Bleibens hat, frei, dem in allem Geschaffenen gegebenen Hin-
weis auf Gott zu folgen, ohne doch den leeren Hinweis mit
seinem verborgenen Gegenstand und Ziel zu verwechseln. « We-
der Gegenwirtiges noch Zukiinftiges, weder Hohes noch Tiefes,
noch irgendeine andere Kreatury kann ihn hindern, sich auf-
zumachen, seinem Gott zu begegnen. — Das wirkt sich prak-
tisch-methodisch darin aus, daf er frei ist vom Zwang, ein ge-
schlossenes System, eine vollendete Synthese zu gewinnen. So
erscheint das weltbildliche Denken in der Bibel eigentiimlich
bewegt, fliissig, leicht, unverbindlich. Es ist hier erlést von
allem eigenen Ernst und Krampf, herausgerufen aus all der
Angst und dem Trotz, aus all der uferlosen Betriebsamkeit, in
die der Mensch da gerit, wo er seine eigene Gerechtigkeit auf-
zurichten trachtet. Kennt es einen Nachdruck und Ernst, eine
gewaltig bewegende und fordernde Mitte, so liegt sie jenseits
seiner. Sie liegt im Worte Gottes, dem es sich selber in aller
Anspruchslosigkeit nur offenhalten kann. Der Mensch dart
gich auch hinsichtlich seines Denkens an die Weisung halten:
«Sorget nicht!y (Matth. 6, 25). Gerade da, wo er als denkendes,
redendes Wesen gefordert ist, gilt dieses: «Sorget euch nicht
darumy (Matth. 10, 19). Er darf im Blick auf das Eine frei



108 E. Buess, Das antike Weltbild in der Bibel als theologisches Problem

werden von der Sorge um das Viele. Das Christentum ist, reli-
gionsgeschichtlich gesehen, wie schon Hermann Gunkel be-
merkte !, eine synkretistische Religion; allerdings, in seiner
weltbildlich-religitsen Gestalt, die religionsgeschichtlich allein
in Erscheinung tritt, ist es eine freie Kombination von welt-
bildlich-religiosen Elementen verschiedenster Herkunft und
Art: griechisch und jiidisch, primitiv und entwickelt, religits
und profan, fortschrittlich und konservativ zugleich. Vom welt-
bildlich-religiosen Denken als solchem gilt, was das Neue Te-
stament vom Menschenwerk als bloflem Menschenwerk iiber-
haupt sagt: «In Jesus Christus kommt es weder auf Beschnei-
dung noch auf Unbeschnittenheit mehr an, sondern allein auf
den Glauben, der in der Liebe wirksam isty (Gal. 5, 6).

So bedeutet die dem antiken Denken unter Gottes Offenba-
rung verliehene Kreiheit zunéchst negativ die Befreiung von
sich selber in seiner Verschlossenheit in sich selbst. Sie be-
deutet eben damit das Positive: die Befreiung zu sich selber.
Eben in der Freiheit von sich selber ist es frei fiir Gott und
Gottes Wort, das seine ihm sich mitteilende Wahrheit ist: frei
fiir sich selber in seinem wahren Werk, das kein anderes ist
als das der Bestitigung und Verherrlichung der Wahrheit Got-
tes. Gottes Wort holt es ja nicht aus sich selber heraus, um es
auszuldschen, um es, wie der Abgrund mystischer Unendlich-
keit, in sich zu verschlingen. Nein, es holt es aus sich heraus,
um es vor sich und bei sich zu haben: um es in die Wahrheit
zu versetzen, deren es allein vor ihm teilhaftig wird. Paulus
sagt: «Wenn sich jemand unter euch weise zu sein diinkt, so
werde er toricht, damit er weise werde» (1. Kor. 3, 18). Eben
indem es vor dem Worte Gottes zur Torheit wird, gewinnt es
seine wahre Weisheit. Es gewinnt sich in dem demiitigen und
stolzen Werk der Bestitigung und Verherrlichung der Wahr-
heit, die die offenbarte Gottes selber ist. — Das wirkt sich
praktisch-methodisch darin aus, dall das antike Denken frei
wird, seinen verschiedenen Dimensionen, Sphidren, Gegen-
stinden je in ihrer Verschiedenheit gerecht zu werden. KEs ist
ia nun nicht mehr gendétigt, eine seiner Dimensionen und
Sphéiren systematisch in die Mitte zu stellen und also die an-

1 Zum religionsgeschichtlichen Verstindnis des Neuen Testaments, 2.
Aufl., Géttingen 1910.



E. Buess, Das antike Weltbild in der Bibel als theologisches Problem 109

dern Sphiren ihr gegeniiber zu vernachlissigen. Eben in der
Bewegtheit und Beweglichkeit, die es unter dem Wort gewinnt,
ist es frei, jedem das zu geben, was ihm vor seinem Schépfer
zukommt. Die biblischen Zeugen sind im Blick auf das Ganze
der Schopfung frei, Welt als Welt und Weltjenseits als Welt-
jenseits, mythisch gesprochen: Erde als Erde und Himmel als
Himmel zu sehen; so, in der wechselseitigen Bezogenheit von
Himmel und Erde, ist ja die Schopfung, was sie vor Gott ist;
so ist sie das Bild und Gleichnis des Wortes, der Geschichte
Gottes; wo sie in dieser Dualitdt gesehen wird, wird im Akt
weltbildlichen Erkennens Gottes Wahrheit verherrlicht. Die
biblischen Zeugen sind, im Blick auf den Menschen, frei, ihn
als religivses und als profanes, als soziales und als individuel-
les, als weltgebundenes und als weltfreies Wesen zu sehen; so,
in der Dualitit und Bewegtheit, in der der Mensch dieses und
jenes ist, entspricht er der Absicht Gottes; so, in dieser Bewegt-
heit, ist er Gottes Bild; wo er sich so sieht, da wird im Akt
menschlicher Selbsterkenntnis Gottes Wahrheit gepriesen. ?
Soviel zu der dem antiken Denken widerfahrenden Befrei-
ung im allgemeinen. Wir miillten nun, was wir prinzipiell fest-
zustellen hatten, an den verschiedenen Bereichen und Proble-
men weltbildlichen Denkens im einzelnen durchfiihren. Dazu
fehlt hier die Zeit. Wir miissen uns mit dem Hinweis auf zwei

2 Die Befreiung wird sich konkret zun#ichst auf das Verhiltnis der
Dimensionen untereinander auswirken. In der Bibel wird die anthropolo-
gische Frage, die in der Antike gegeniiber der mythisch akzentuierten
kosmologischen zuriicktritt, nach ihrer wahren Bedeutung erkannt. Was
nicht heifen kann, dafl sie die Frage schlechthin sei! Auch sie steht unter
jenem: «Sorget nicht!» Auch sie eignet sich nicht zur (systematischen)
Mitte allen Fragens. Auch sie ist der Frage nach Gott selber gegeniiber,
so eng sie mit ihr zusammenhiingt, ein Anderes, Zweites. Die Menschwerdung
Gottes in Jesus Christus selber ist von Gott her und nicht ebensogut vom
Menschen her zu verstehen! — Die Befreiung wird sich weiter auf die in-
terne Problematik der einzelnen Dimensionen als solcher auswirken. Frei-
lich in sehr verschiedenem Maf. Die internen Probleme der Kosmologie
werden nur sehr indirekt betroffen. Die internen Fragen der Anthropologie
indessen werden einer Neuorientierung und -fiillung unterworfen, die sehr
weit gehen wird. Die aus unserm ganzen Denken emporsteigende religisse
Frage endlich wird von der Botschaft der Bibel so getroffen, wie eben der
(als solcher verkannte) Hinweis auf das Geheimnis Gottes vom offenbarten
Geheimnis selber getroffen wird.



110 E. Buess, Das antike Weltbild in der Bibel als theologisches Problem

Probleme begniigen. Ich nenne das Problem der Bezogenheit
des Menschen auf Transzendenz und der Bezogenheit des Men-
schen auf den Kosmos: zwei anthropologische Fragen also,
wie es denn die Bibel kennzeichnet, dafl ihre Wahrheit die ge-
schaffene Wirklichkeit nicht gleichmifig, sondern mit spezifi-
scher Hervorhebung des Menschen beleuchtet.

Der antike Mensch versteht sich, wie wir sahen, entschei-
dend aus seiner Beziehung zu Transzendenz. Die andern Be-
ziehungen, in denen der Mensch erkennend, handelnd Mensch
ist, stehen im Schatten dieser einen. Im Alten Orient so, dal} sie
in gie eingehen, in sie eingeschlossen sind, im hellenistischen
Synkretismus sehr oft so, dafl sie vor der konsequent durch-
praktizierten einen der Entwertung verfallen. Ob aber die
Transzendenz die Welt einschliefie oder ausschlielle, so oder so
versteht sich der antike Mensch aus der Beziehung zu ihr.

Die Bibel nimmt dieses Selbstverstindnis auf, um es auf
ihre Weise zu interpretieren. Es ist kein Zweifel, dall auch die
Bibel den Menschen auf «Unsichtbaresy, Michtiges, auf welt-
haft oder weltiiberlegen Transzendentes hin gedffnet sieht.
So hat der biblische Mensch, wie der antike Mensch iiberhaupt,
Visionen, bedeutsame Tridume. Er erlebt seltsame psychische
und organische Verdnderungen und Erregungen, in denen er
sich selber fremd und neu wird. Er weill sich von Wesen ge-
heimer, héherer Ordnung umgeben, die sich ihm auf mannig-
fache, halb sinnliche, halb unsinnliche Weise kundtun: immer
so, dal} er unter solcher Kundgabe aufs tiefste erschrickt und
sich so bedroht und erhéht weill, wie man von Michtigen be-
droht und erhoht wird. Er ist, positiv ausgedriickt, bereit, sich
vom Wunderbaren begrenzen und erhdhen, aufheben und iiber
sich hinausfithren zu lassen. Negativ gesagt: er ist in seiner
Welt und Weltlichkeit nie so gesichert und eingeschlossen, dal
er nicht fiir das Ueberweltliche zugéinglich und empfinglich
wire. Er ist religioser Mensch, wie nur immer der antike
Mensch religioser Mensch ist. Er sieht sich selber in allen
seinen Beziehungen immer auch im Lichte mythischer Er-
fahrungen und Erkenntnisse.

Die Bibel nimmt den Menschen als homo divinans und
venerans ernst. Wo Gott sich offenbart, da ist er immer auch
als der Herr dem Menschen iiberlegener Macht und Lebendig-



E. Buess, Das antike Weltbild in dér Bibel als theologisches Problem 111

keit auf dem Plane; da bedient er sich immer auch jenes Welt-
jenseitigen, das sich von ihm her gesehen doch gar sehr als
Welt (freilich in betontem Sinne als seine «Welty) darstellt;
da ist der Mensch immer auch als religios Betroffener und
mythisch Erkennender in Anspruch genommen; da wird auch
sein Divinieren geheiligt; da ist auch sein sensus numinis
geschichtlich gepréigt und neugeprigt. Gibt es einen «Ratio-
nalismusy der Propheten, so ist er sicher ein Rationalismus
besonderer Art, mit Hugo Grelflmann zu reden: «ekstatischer
Rationalismus» ®; sind die Propheten, im Unterschied zu den
homines religiosi, wie sie sich in den Kongregationen der
von ihnen so genannten «Liigenprophetensy finden mdégen, eher
weltliche Ménner, so werden sie doch in ihrer Weltlichkeit vom
Wunder heimgesucht. Nicht anders sind die neutestament-
lichen Zeugen dran, nicht anders Jesus selber. Das Wunder-
bare kann in der Bibel legitimerweise keinen Augenblick selb-
stindige Bedeutung gewinnen; es ist — das ist seine Auszeich-
nung dem Natiirlichen gegeniiber — von Haus aus und unmit-
telbar Instrument in der Hand Gottes, Zeichen des Wunders,
das er selber ist, méchtiger Erweis der Macht, die die seine, die
die seines Wortes ist, herrliche Manifestation der Herrlichkeit,
die Er ist und ausstrahlt. Wo sie sich verselbstindigt, wird die
Macht ddmonisch und ist zur Nichtigkeit, zu der in Christus
vollzogenen «Vernichtigungy verurteilt. Wenn Macht echte,
wahrhaft <himmlischey, iiberlegene Macht ist, so darin, dal sie
vollig an der Macht Gottes selber hiangt, daf} sie transparent ist
auf diese, daf sie vor ihm zuriicktritt, daBl sie, mythisch ge-
sprochen, sein «Throny, sein «Gefidhrty, sein «Geleity, seine
«Heerschary, sein frei angezogenes Herrlichkeitskleid, Licht
von seinem Lichte ist. So haben die Erfahrungen, in denen der
Mensch sich auf das Miachtige und Wunderbare bezogen sieht,
Sinn und Wahrheit als Bestitigungen des Glaubens, indem er
sich auf Gott, Gott sich auf ihn «beziehty. So, in diesem Sinn
nimmt die Bibel den religitsen Menschen ernst.

Sie nimmt ihn als solchen also nur bedingt ernst: nur so
weit, als Gott in seiner Offenbarung selber ihn als solchen

? Die Schriften des Alten Testaments, 2. Abt. 1. Bd., Gottingen 1921,
S. 329.



112 E. Buess, Das antike Weltbild in der Bibel als theologisches Problem

ernst nimmt. Gott aber nimmt den Menschen als rationales
Wesen nicht weniger ernst denn als religitses. Gott begegnet
dem Menschen wie von der Seite des Wunderbaren, so von der
Seite des Natiirlichen. Gott selber steht jenseits der Gegensitze
von wunderbar und profan und ist darum frei, den Menschen so
und so zu fordern. Das Gewicht des spezifisch Religitsen ist in
der Bibel schwankend. Es tritt bald mehr, bald weniger hervor.
Die Bibel enthiilt neben religiés hochgespannten ganze breite
Partien, in denen das Wunder wie unsichtbar bleibt. Auf die
Bibel als Ganzes gesehen, wird man sagen miissen, daB sie sich
inmitten einer religios erregten Umwelt weithin merkwiirdig
profan ausnimmt, wihrend sie freilich von einem total profani-
sierten Denken wie dem unsrigen her gesehen des Wunderbaren
und «Wunderlicheny genug und iibergenug enthilt. Die alt-
testamentliche Forschung hat bei den Propheten bald mehr die
«rationaley, bald mehr die «ekstatische» Seite betont; das Re-
sultat der bald heftig nach der einen, bald ebenso heftig nach
der andern Seite ausschlagenden Deutung diirfte dies sein: dal
die Propheten beides sind: Menschen der verniinftigen und der
ekstatischen Rede, der weltlich-rational verstindlichen und der
weltlich-rational unverstindlichen Tat; jenes doch wohl noch
mehr als dieses; eines wie das andere aber im Vollzug des
Glaubens und des Zeugendienstes. Entsprechend verhélt es
sich bei den neutestamentlichen Zeugen. Einer blind, wild und
souverin gewordenen Religiositit, einer bestimmten Ueber-
geistlichkeit gegeniiber weisen sie auf den ins Fleisch gekom-
menen Christus, auf die tradierte ¢gesunde Lehrey, auf die
schlichten menschlichen Forderungen des Alltags. Paulus
spricht fiir sie alle, wenn er eine sich verselbstindigende glosso-
lalische Erregtheit zur Ordnung weist mit den Worten: «Ich
will mit dem Geiste (sc. in ekstatischer Entriicktheit), ich will
aber auch mit dem Verstande beteny (1.Kor. 14, 15): «Geist
und Verstandy sind beide Werkzeuge des Glaubens und Betens.
So ist auch daran kein Zweifel, dal der biblische Mensch sich
nicht nur als religios sich transzendierenden, sondern auch
als bei seiner Welt und Weltlichkeit behafteten Menschen ver-
steht. Er ist nicht, so wie Goethe es verstand, «zweier Welten
Biirgery, sondern irdische Kreatur, Mensch dieser Erde, auf
ihr vom {iiberirdisch Himmlischen iiberschattet und iiberstrahlt.



E. Buess, Das antike Weltbild in der Bibel als theologisches Problem 113

Die neue Erde, deren er allerdings harrt, ist nicht weniger
Erde als die, die er kennt und besitzt. So, als «Biirger dieser
Erdey ist er offen fiir das Ueberirdische als fiir den ihm {iiber-
legenen, gottunmittelbaren Bereich gottlichen Schaffens und
Herrschens.

So ist in der Bibel wohl dafiir gesorgt, dal} sich der Mensch
aus seiner Weltlichkeit als solcher keine Sorge, keine Miihe,
kein Ethos und kein Pathos bereite. Es ist aber auch wohl da-
fiir gesorgt, dall er sich aus seiner Offenheit fiir das Ueber-
weltliche keine Sorge, Leidenschaft und Glorie schaffe. Der
Mensch ist in der Bibel als religioses Wesen in der Bewegtheit
gesehen, in der er verfiigbar ist fiir Gott, Gottes Bild. Er sieht
sich auch in dieser Hinsicht so, dafl er im Akt der Selbster-
kenntnis Gott die Ehre gibt. —

Soviel zum biblischen Verstéindnis des Menschen in seiner
Bezogenheit auf Transzendentes. Als zweites Beispiel wihlen
wir das biblische Verstindnis des Menschen in seiner Bezogen-
heit auf den Kosmos. Das ist ja das zweite, was das antike
Menschenverstiandnis kennzeichnet: in ihm ist der Mensch in
erster Linie aus seinem Verhiltnis zur Transzendenz, aber
dann gleich in zweiter Linie aus seinem Verhéaltnis zum Kos-
mos verstanden, wihrend die Bibel den Menschen, indem sie
ihn von Gott her sieht, wesentlich aus seinem Verhéltnis zum
Mitmenschen begreift.

Der alte Orient, der die Umwelt des AT bildet, sieht das
Verhiltnis von Mensch und Kosmos im Zeichen naiv-mythi-
scher Einheit. Er ist auflerstande, eine klare Grenze zu ziehen,
darum auch aullerstande, das Verhiltnis als ein solches echter
und d. h. freier Bezogenheit zu verstehen. Mensch und Kosmos
liegen hier, nur ansatzweise geschieden, ineinander. Der
Mensch findet sich nach Wirklichkeit und «Idealy im Kosmos
wieder, der Kosmos hilt, gottliches Wunder und alltigliche
Gegebenheit zugleich, den Menschen in sich beschlossen. Der
Kosmos wird als Staat, der Staat als kosmische Grofle verstan-
den. Es ist alles korperlich und wiederum alles seelisch. Wo
das Michtige als welthaft Michtiges wie eine niederhingende
Wolke auf allem Dasein liegt, da ist dieses aullerstande, von
der in ihm angelegten Freiheit den natiirlichen Gebrauch zu
machen; der Mensch ist verhindert, zu sich selber durchzu-

8



114 E. Buess, Das antike Weltbild in der Bibel als theologisches Problem

dringen, und dementsprechend ist das Auflermenschliche ver-
hindert, sich als solches herauszugestalten.

Wenn es geschieht, dal} die schwere Wolke des «Méchtigen»
sich im Licht der Offenbarung des verborgenen Gottes auflist,
so geschieht unmittelbar auch dies andere, dafl die Kreatur frei
zu atmen beginnt, dafl der Mensch in dem ihm gemdflen Rhyth-
mus sich bewegen und ausschreiten, dafl er in der Spannung
zwischen Weltgebundenheit und -freiheit «schwingeny und
leben kann. Das Alte Testament gibt Zeugnis davon, daBl jene
Offenbarung tatsichlich Ereignis geworden ist, dafl eben damit
auch der Mensch sich tatsédchlich hat finden diirfen. Die alt-
testamentlichen Zeugen legen Wert darauf, die Besonderheit
des Menschen aller aullermenschlichen Kreatur, besonders der
ihm am néchsten stehenden Tierwelt gegeniiber sicherzustel-
len (vgl. Gen. 1, 26; 2, 20). Wiederum lilit uns das Alte Testa-
ment keinen Augenblick im Zweifel, dall diese Besonderheit
sich nicht von selbst versteht. Sie ist eine dem Menschen von
Gott verliehene Auszeichnung: «Du hast ihn zum Herrn ge-
macht iiber Deiner Hidnde Werky» (Ps.8,5). Die Weltfreiheit,
die der weltgebundene Mensch genielit, ist eine Gabe der Vater-
giite Gottes: Anzeige und Verheillung, moégliches und, wenn
Gott es gibt, wirkliches Bild der gréfleren Gabe der geschicht-
lichen Freiheit fiir Gott selber. Den alttestamentlichen Zeugen
steht die Tatsache unserer Leiblichkeit und also unserer Ge-
bundenheit an den Kosmos viel zu deutlich vor Augen, als daf
sie die Freiheit als selbstversténdlichen Besitz verstehen kénn-
ten. Sie sehen sich und ihre Weltfreiheit vor Gott, vor Gott
aber miissen sie diese Freiheit als geschichtsihnlichen Akt,
als freie, neue Bewegung sehen, sie miissen also die Gebunden-
heit als deren Voraussetzung mitsehen. Der Mensch gehort
«zunidchsty durchaus auch in die Reihe der andern irdischen
Geschopfe hinein. Er bleibt, wie entschieden er auch aus ihr
heraustritt, an diese Reihe gebunden. Das sog. «antike Natur-
gefiihly (das sehr wenig zu tun hat mit dem, was wir seit Auf-
klairung und Romantik «Gefithly nennen!) gehért durchaus
auch zur Haltung und zum Dransein des alttestamentlichen
Menschen. Auch er lebt und webt in eben dem Kosmos drin,
aus dem er sich — ein Wagnis, das er allein im Blick auf
Gott den Schopfer verstehen und verantworten kann — frei her-



E. Buess, Das antike Weltbild in der Bibel als theologisches Problem 115

auslost. Er ist zu sehr an die «Natury gebunden, als dal} er sich
in der Freiheit von ihr befestigen und niederlassen koénnte.
Anderseits weil} er zu genau um seine Erschaffung in der Frei-
heit und fiir die Freiheit, als daf} er sich in einer naiven Natur-
gebundenheit vergessen konnte. Er bleibt in der Bewegung
von der Gebundenheit auf die Freiheit hin: im Unterwegs zu
dem Gott, in dessen Erkenntnis und Liebe seine Freiheit zu
ihrer Wahrheit und Erfiillung kommt.

Das Neue Testament sieht sich einer wesentlich andersarti-
gen weltbhildlichen Konstellation gegeniiber. Die naive Einheit
mit dem Kosmos ist im spitantiken Synkretismus zwar nicht
verschwunden, fiir gewisse, sagen wir: gnostisch bestimmte
Kreise aber doch weitgehend gebrochen. Der Mensch ist sich
seiner Besonderheit gegeniiber dem Kosmos bewufit geworden.
Aber doch nur, um iiber seine Sonderstellung, seine Einsam-
keit aufs tiefste zu erschrecken; doch nur, um die freie Be-
zogenheit auf den ihn bindenden Kosmos zu hassen und abzu-
lehnen; doch nur, um aus der Spannung, die das wirkliche
Menschsein kennzeichnet, mit aller Kraft hinauszustreben. Er
findet die Hilfe in der auf sakramentalem, asketischem und
meditativem Weg zu erreichenden Loslésung von der Sinnen-
welt und dem ihr zugeordneten Ich.

Diesem Fluchtversuch gegeniiber bleibt das Neue Testament
dabei, die eigentiimlich gebundene Freiheit und freie Gebunden-
heit, in der der Mensch auf die Welt der tellurischen und sideri-
schen Kreatur bezogen ist, als solche zu bejahen. Dem neu-
testamentlichen Zeugen ist das Pathos unbekannt, mit dem sich
der Gnostiker iiber die Gebundenheit an den Leib beschwert.
Er bescheidet sich nicht anders als der alttestamentliche Israe-
lit bei der Einsicht, dafl unser Teil, unser gutes Teil nur eine
relative Freiheit sein kann. Weill er um die in der Aufer-
stehung Jesu Christi offenbar gewordene neue Gestalt der
Weltfreiheit und Leiblichkeit, dann nie so, daf er sie als die
Digkreditierung und Auflésung unserer irdischen Kreatiirlich-
keit und Mitkreatiirlichkeit, unserer Erdgebundenheit iiberhaupt
verstiinde. Die gnostischen Farben und Motive, in denen er das
Bild des neuen Menschen zeichnet, geben die &ullere Form eines
wesenhaft ungnostischen Menschenverstindnisses. Er 148t, im
Unterschied zu der mehr oder weniger unverhiillt platonisieren-

8*



116 F. Buri, Theologie und Philosophie

den und gnostisierenden Liehre der alten und mittelalterlichen
Kirche, die Spannung bestehen. Der Mensch bleibt im eigen-
tiimlichen Unterwegs zwischen irdisch-animalischer und himm-
lisch-angelischer Natur. Wie konnte ihm die Lage und Bewegt-
heit leid sein, in der Gott uns geliebt, die der Sohn Gottes selber
mit uns geteilt hat, um uns eben in ihr der goéttlichen Herrlich-
kei teilhaftig zu machen?

So sieht die Bibel Alten und Neuen Testaments den Menschen
auch in seinem natiirlichen Freiheitsakt vor Gott: von Ihm ab-
hingig, verfiighar und bereit fiir seine Gnade. Sofern die
anthropologische Erkenntnis dieses «vor Gott seiny nachvoll-
zieht, ist sie selber ein Akt des Lobpreises der Gnade.

Wir miissen hier abbrechen. Das Werk der Befreiung frei-
lich, von dem wir sprechen, bricht nicht ab. Es geschieht, wo
immer die Botschaft der Bibel ergeht, weiter. s wird weiter-
gehen bis zur Stunde der endgiiltigen Offenbarung der «F'rei-
heit der Kinder Gottes». Wie geschieht es heute? Unser Denken
ist in einem MalBe weltlich geworden, von dem sich die Antike
nicht tréumen lieB. Welche Gestalt hat die Befreiung heute,
wo sie sich an einem konsequent weltlich gerichteten Denken
bewidhrt? Die Antwort auf diese Frage ist allein da zu finden,
von wo uns auch die Frage gestellt ist: vor dem Worte Gottes,
wie es uns die Bibel bezeugt. Denn das Wort Gottes ist, wie
Luther sagt, «der Schatz, der alle Dinge heilig macht».

Strengelbach/ Aargau. Eduard Buess.

Theologie und Philosophie.
Antrittsvorlesung an der Universitit Basel am 8. Februar 1952.

Gegen einen der bedeutendsten Theologen der Gegenwart,
den Marburger Neutestamentler Rudolf Bultmann, wird heute
der Vorwurf erhoben, dall er sich zu sehr auf das Denken
unserer Zeit einlasse und deshalb in Gefahr stehe, die Theo-
logie in Philosophie aufzulésen. Bultmann selber weist diesen
Vorwurf aufs entschiedenste zuriick. Bei seinem Eintreten auf
das moderne Denken gehe es ihm nicht um die Auflésung der
Theologie in Philosophie, sondern vielmehr darum, einen Weg



	Das antike Weltbild in der Bibel als theologisches Problem

