
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 8 (1952)

Heft: 2

Artikel: Das antike Weltbild in der Bibel als theologisches Problem

Autor: Buess, Eduard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877507

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877507
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


E. Buess, Das antike "Weltbild in der Bibel als theologisches Problem 101

dung. Die Natur der Welt, mit der er es zu tun hat, kann ihm
eine ebensolche Ermutigung gehen wie die Stimme dessen, der
sagt: «Siehe, ich bin bei euch alle Tage bis an das Ende der
Welt.»

Ist nicht der Missionar zu beneiden, dem sein Auftrag
gleich von zwei Seiten lieb gemacht wird? Es wird aber sicher
auch der, welcher die Welt im Lichte des Thomas sieht,
zugeben, daß, wenn es doch anders stehen sollte mit der Welt
und dem Menschen, der Missionsbefehl deswegen nicht dahin-
fällt.

Kilchberg/Baselland. Martin Anton Schmidt.

Das antike Weltbild in der Bibel
als theologisches Problem.

Antrittsvorlesung an der Universität Basel am 31. Januar 1952.

Bibel und antikes Weltbild! Es sind zwei sehr verschiedenartige

Größen, die hier aufeinander bezogen werden. Auf der
einen Seite die Bibel. Sie ist, theologisch verstanden, eine
Größe besonderer Ordnung, eine Kategorie für sich. Auf ihr
Wesen und Geheimnis gesehen ist sie nämlich das eine authentische

Zeugnis der einen Offenbarung Gottes. Den biblischen
Zeugen ist unmittelbar widerfahren, was der Kirche nur durch
ihre Vermittlung zuteil wird: Gott hat mit ihnen geredet, Gott
hat sich ihnen zunächst durch sein bloßes Wort, endlich durch
seinen eigenen Sohn zum Vertrauten gemacht. Sie sind urbildlich,

was wir in der Kirche abbildlich, nur im Blick auf sie und
von ihnen her sein können: Menschen, die dessen gewürdigt
wurden, den verborgenen Gott zu erkennen und von ihm Zeugnis

zu geben. So stehen sie, auf das Wesen und Geheimnis
ihres Berufes gesehen, einsam da. Ihr Ort ist der unvergleichliche

derer, die die Offenbarung unmittelbar empfangen und
urbildlich-gültig von ihr Zeugnis gegeben haben. Soviel
zunächst zur Größe «Bibel».

Und nun ihr gegenüber die Größe «antikes Weltbild», mit
der wir eine völlig andere Ebene betreten. Was hat es mit ihr
für eine Bewandtnis? Zunächst, was ist unter dem Begriff



102 E. Buess, Das antike Weltbild in der Bibel als theologisches Problem

«Weltbild» i. a. zu verstehen? Der Begriff meint in unserm
Zusammenhang das Ergebnis des dem Menschen als solchem
zustehenden Denkens ingesamt. Im Weltbild oder, mehr
subjektiv gewendet, in der Weltanschauung einer bestimmten Zeit
ist zusammengefaßt, was diese Zeit über die verschiedenen
Aspekte der Wirklichkeit, die die ihre ist, auszusagen weiß.
Der Begriff Weltbild umschließt, in diesem umfassenden Sinn
genommen, einen komplexen Tatbestand. Er meint zunächst
das Abbild und Gegenbild, in dem der Mensch sich die «Welt»
im elementarsten Sinn des Wortes, die außermenschliche
«Welt», den «Kosmos» gegenwärtig hält und zu eigen macht.
Nach diesem Aspekt ist das Weltbild das Produkt einer
Erkenntnisarbeit, in der das erkennende Subjekt darauf ausgeht,
sich die von ihm relativ unabhängige Wirklichkeit als das
einsichtige Objekt zu entdecken, das es anscheinend ist. Das Subjekt

greift auf eine von ihm unabhängige Wirklichkeit, um sie
als sein Objekt, als seine Welt zu sehen. So schließt jedes Weltbild

als integrierendes Moment ein bestimmtes, dem
erkennenden Subjekt gemäßes, in bestimmten Anschauungen,
Begriffen und Sätzen sich konstruierendes Bild der äußer-
menschlichen Welt, des Kosmos, ein. — Aber darin erschöpft
sich Inhalt und Funktion des Weltbildes keineswegs. Jedes
Weltbild enthält, sofern darunter das ganze Ergebnis menschlichen

Denkens verstanden wird, auch ein Bild des Menschseins

als solchen. Der Mensch vergegenwärtigt sich das, was
er im Zusammensein mit andern Menschen erfährt und erstrebt,
in bestimmten, bald mehr anschaulich-konkret, bald mehr
begrifflich-abstrakt sich gestaltenden «Bildern» und «Leitbildern».

Er schafft sich für sein persönlich-gesellschaftliches
Sein und Leben ein Gehäuse von Entwürfen und Programmen,
von Grundworten und Parolen, das sein Ausdruck ist, zugleich
aber ihn normierend, bindend, schützend, wohl auch hemmend
und zügelnd gegenübertritt: in ihm, im Gehäuse dieser seiner
«geistigen Kultur», durch seine Vermittlung ist er nun Ich
im Verhältnis zu anderm Ich. Wenn das Weltbild nach seinem
kosmologischen Aspekt zwischen Kosmos und Mensch vermittelt,

so nach seinem anthropologischen zwischen Mensch und
Mensch. Wenn es dort ein Faktor der menschlichen Zivilisation

ist, so hier ein Faktor der menschlichen Kultur. Unter



E. Buess, Das antike Weltbild in der Bibel als theologisches Problem 103

Weltbild verstehen wir immer auch ein Ganzes von Entwürfen,
in denen der Mensch sich selber zum expressiv, aber auch
normativ gemeinten Bilde wird. — Unter dem Begriff Weltbild aber
verstehen wir noch ein Drittes, in dem sich weltbildliches
Erkennen erst erfüllt. Es erfüllt sich nämlich so, daß es sich
durchbricht und transzendiert. Schon nach seinem kosmologi-
schen Aspekt ist ja ein Weltbild immer eine bewegte, unvollendete,

dialektisch fragwürdige Größe. Erst recht bleibt es nach
seinem anthropologischen Aspekt immer offen, unfertig: der
Mensch kennt sein Geheimnis keineswegs so, daß er es sich zum
gültigen Bild und Leitbild setzen könnte. So weist und greift
alles weltbildliche Denken, sei es von Anfang an, sei es erst
nach Erschöpfung aller seiner Möglichkeiten, sei es freudig
und kräftig, sei es widerwillig und matt, über sich und seine
Gestaltungen hinaus in ein ihm Unzugängliches und Ueber-
legenes, in dem doch das Eine und Ganze seines Gegenstandes
beschlossen sein muß. Es mündet, sei es sehr rasch und also
ohne seine Möglichkeiten zu erschöpfen, sei es zögernd und
also erst, nachdem es seine Kräfte aufs äußerste angespannt,
seine Grenzen so weit wie möglich hinausgeschoben hat, in
Religion und also, sofern es auch jenseits seiner Grenzen noch
Erkenntnis bleibt, in Mythos aus. Es geht, sei es entschlossen
und selbstgewiß, sei es so, daß es sich nur zögernd auf sich zu
stellen wagt, aus der es aufhebenden und umschließenden
Religion und Mythologie je neu hervor. So ist jedes Weltbild von
glühenden oder auch längst verglühten mythischen Bildern
und Bildversuchen umgeben, die seine religiöse Begrenzung
und Transzendierung zum Ausdruck bringen. So spiegelt jedes
Weltbild nicht nur kosmisches und menschliches Geschehen,
es spiegelt auch «Transzendenz». Es gestaltet sich nicht nur
von der Erfahrung des Kosmos, von der Selbsterfahrung des
Menschen her, es formt und füllt sich auch von der Erfahrung
überkosmischer, menschlich-übermenschlicher Mächte und
Geheimnisse her, die sich doch nur uneigentlich, in diesem Sinne
«bildhaft», erfassen lassen.

Weltbild ist faktisch immer Weltbild einer bestimmten
historischen Zeit und Epoche. Wir haben es hier mit dem Weltbild

jener Zeit zu tun, die wir die Antike nennen. Genauer mit
der Antike, sofern sie die Zeit ist, der die biblischen Zeugen,



104 E. Buess, Das antike Weltbild in der Bibel als theologisches Problem

historisch gesehen, angehören. Konkret also mit dem sog. Alten

Orient und mit dessen Ausweitung zum hellenistischen
Synkretismus. Diese beiden antiken Epochen stellen sich der
Moderne gegenüber insofern als Einheit dar, als ihr Denken
sehr viel stärker religiös gerichtet ist und mythischen Charakter

trägt. Die Weltbilder der Antike, in denen die biblischen
Zeugen mit zu Hause sind, weisen alle über sich selber als feste,
überschaubare Bilder einer in ihnen überschauten Wirklichkeit

hinaus. Die Wirklichkeit, die sich in ihnen abbildet, ist
offen auf Transzendenz und schließt Ueberweltliches und
Uebermenschliches ein. Und man hat es hier so eilig, zum
Ueberweltlichen zu kommen, daß man gar nicht Zeit findet,
das Weltliche streng und umfassend als solches herauszuarbeiten

und sicherzustellen. Das Denken wendet sich so rasch
in Furcht und Staunen, daß es den ihm zustehenden Bereich
gar nicht voll durchmißt. Die mythischen Bilder zeigen hier
eine Glut und Sattheit, in der sie das Bild des Kosmos und des
Menschen als rational einsichtiger Größen gar nicht wirklich
aufkommen lassen. Der altorientalische Mensch ist noch in der
Lage, das Göttlich-Mächtige in und mit der Welt zu fassen, die
also als bloße, als rein weltliche Welt noch gar nicht sichtbar
wird. Dem hellenistischen Menschen droht das Göttliche in
eine ferne Transzendenz zu entschwinden, die den religiösen
Eros aufs äußerste anspannt. So oder so gilt das Zeugnis, das
Paulus den Athenern ausstellt, dem antiken Menschen
überhaupt: «Nach allem, was ich sehe, seid ihr in besonders hohem
Maß Verehrer der Gottheiten» (Act. 17, 22).

Soviel als erste Umgrenzung des Begriffs «antikes
Weltbild». Und nun die Frage, die mit unserm Thema gestellt ist:
das antike Weltbild in der Bibel. Es sind in der Tat zwei sehr
disparate Größen, deren Beziehung hier zur Frage wird. In der
Bibel spricht der Mensch, der im besondern, unvergleichlichen,
einmaligen Licht des unmittelbar an ihn ergangenen Wortes
Gottes steht. Im jeweiligen Weltbild als solchem kommt der
Mensch zur Darstellung, der kein anderes Licht kennt als das
allgemeine, diffuse, wechselnde, das über unser Sein in der
Welt als solches ausgegossen ist. In der Bibel wird der verborgene

Gott selber erkannt, im jeweiligen Weltbild als solchem
werden Kosmos, Mensch und Transzendenz erkannt. Dort ist



E. Buess, Das antike Weltbild in der Bibel als theologisches Problem 105

man Zeuge des neu anhebenden Geschehens, dessen Inhalt,
Sinn und Kraft der verborgene Gott in seiner Offenbarung
unmittelbar selber ist. Hier wohnt man dem Geschehen bei, das
unmittelbar keinen andern Inhalt hat als die Existenz geschaffener
Wirklichkeit als solche. Welche Beziehung besteht zwischen
dem Geschehen hier und dem Geschehen dort, zwischen der
Zeugenschaft hier und der Zeugenschaft dort? Wo liegt die
Stelle, an der man von der einen Sphäre aus die andere mit
einsehen, von der aus also die Beziehung der beiden Sphären
einsichtig werden kann?

Eins ist zum vorneherein klar: vom weltbildlichen Denken
als solchem aus ist der umfassende Blick auf beide Sphären
nicht zu gewinnen. Die biblische Sphäre ist ja per definitionem
dadurch gekennzeichnet, daß ihr Inhalt ein Besonderes, Neues,
Unvergleichliches ist, eine Wirklichkeit, deren man von außen
her nicht ansichtig werden kann, die, die Wirklichkeit des
verborgenen Gottes selber, nur in dem unvergleichlichen, einmaligen

Augenblick erkannt wird, in dem sie sich unbegreiflicherweise

zu erkennen gibt. Nein, das Geheimnis der Bibel ist in
dem strengen Sinn Geheimnis, daß es von außen her nicht nur
faktisch nicht eingesehen wird, sondern überhaupt nicht
eingesehen werden kann. Anders verhält es sich mit dem Geheimnis

und Inhalt des jeweiligen Weltbildes. Es ist per definitionem

das Allgemeine, wenigstens der Möglichkeit nach jederzeit
und überall Zugängliche; sehen wir ein Weltbild nicht ohne
weiteres ein, so besteht doch die Möglichkeit, daß wir, die nötige
Aufmerksamkeit vorausgesetzt, in es eindringen. Es ist dem
Menschen als Menschen zugänglich. Es ist auch dem biblischen
Menschen, so gewiß er Mensch ist, zugänglich. Und nun ist es

ja faktisch so, daß die biblischen Zeugen im Weltbild ihrer Zeit
jeweils recht gut zu Hause sind. Damit daß sie Zeugen des
verborgenen Gottes geworden sind, haben sie nicht aufgehört,
Menschen zu sein, die erkennend und handelnd auf den Kosmos,

auf sich selber, auf Transzendenz bezogen sind. Sie sind
es in neuer Weise. Sie stehen dem Kosmos, sich selber, der
Transzendenz in einer Freiheit gegenüber, die die Gabe Gottes
in seiner Offenbarung selber ist. Sie sehen Kosmos, Mensch
und Transzendenz unter einem Horizont und Licht, unter dem
alles Geschaffene ein Gepräge und Leben gewinnt, nachdem es



106 E. Buess, Das antike Wettbild in der Bibel als theologisches Problem

bisher verborgen war. Aber es ist schon der allgemein bekannte
Kosmos, das allgemein bekannte Menschsein, dessen so oder so
überall verehrtes Geheimnis, dem sie auf neue Weise
gegenüberstehen, an dem dieser neue Charakter sichtbar wird. Es
ist die wahre Wirklichkeit der nach ihrer Erscheinungswirklichkeit

allgemein zugänglichen Welt und Ueberwelt, deren
die biblischen Zeugen von ihrem überlegenen Ort aus ansichtig

werden. Der verborgene Gott, dessen verborgenes Licht sie
getroffen hat, ist ja der Herr, der Schöpfer, der verheißene König

und Erlöser des Menschen in und mit seiner Welt und
Ueberwelt überhaupt. Indem sie an jenem einsamen Ort vor
ihrem Gott stehen, sind sie doch in neuer Weise auf all die Orte,
an denen Menschen zu stehen pflegen, hinbezogen. In der
Einsamkeit vor Gott sind sie der Solidarität mit dem Menschen,
mit der Kreatur überhaupt nicht nur nicht entnommen, sie sind
neu, mit neuem Sinn in ihr begründet. So gibt es zwar keinen
Zugang vom antiken Weltbild zum Geheimnis der Bibel, wohl
aber gibt es einen Zugang von der Bibel zum Verständnis
des antiken Weltbildes. Es wäre theologisch sinnlos, vom
Geheimnis der Bibel im Zusammenhang des antiken Denkens zu
sprechen, wohl aber ist es theologisch sinnvoll, vom antiken
Denken im Zusammenhang und unter dem Gesetz der
biblischen Botschaft zu sprechen.

Damit sind wir soweit, die Frage, die uns hier beschäftigt,
präzis zu formulieren. Sie lautet so: Was geschieht mit dem
Weltbild der Antike, wenn es ins Licht der Offenbarung des

verborgenen Gottes rückt? Oder im Blick auf den Menschen,
um den es hier und dort geht: Was wird aus dem antiken
Menschen, wenn er nun nicht mehr nur antiker Mensch, sondern
eigentlich und zentral Zeuge der Offenbarung ist?

Wir geben dem summarischen Charakter der Frage
entsprechend zunächst eine summarische Antwort: Als biblischer
Zeuge ist der antike Mensch frei von sich selber, um frei für
sich selber zu sein: er ist befreit von seiner Verschlossenheit
in sich selber und seiner Welt und Ueberwelt; eben so ist er
befreit für seine wahre Wirklichkeit als Bild Gottes. Das
weltbildliche Denken der Antike ist in der Bibel befreit von sich
selber — für sich selber: es ist befreit von seiner Verschlossenheit

in sich und seinem Gegenstand; eben so ist es befreit für



E. Buess, Das antike Weltbild in der Bibel als theologisches Problem 107

sein wahres Werk, für das Werk der Bestätigung und
Verherrlichung der Wahrheit Gottes.

Frei von sich selber. In der Bibel wird das weltbildliche
Denken aus aller Verschlossenheit in sich selber, aus aller
selbstgeschaffenen Festigkeit, Gewichtigkeit, Souveränität
herausgeholt. Der antike Mensch ist hier befreit von der Illusion,
sich, eingeschlossen im Raum seines weltbildlich-religiösen
Erkennens, selber genügen zu können; er ist befreit von der Lüge,
die ihn dazu verführt, eine, sei es in Einheit mit der Welt,
sei es im Gegensatz zur Welt gesehene Welttiefe und -tran-
szendenz als solche absolut zu setzen: zu vergötzen. Er
braucht nicht mehr bei irgendeinem Geschaffenen und seiner
immanenten Tiefe und Transzendenz stehenzubleiben, als sei

er hier am Ziel, in der Erfüllung seines Fragens angelangt, als
habe er hier den Pol, die Mitte gefunden, um die sein Denken
kreisen kann. Er ist frei, sich in den verschiedenen Dimensionen

der geschaffenen Wirklichkeit zu bewegen, ohne sich
irgendwo niederlassen zu müssen, wo er letztlich doch kein
Bleibens hat, frei, dem in allem Geschaffenen gegebenen
Hinweis auf Gott zu folgen, ohne doch den leeren Hinweis mit
seinem verborgenen Gegenstand und Ziel zu verwechseln. «Weder

Gegenwärtiges noch Zukünftiges, weder Hohes noch Tiefes,
noch irgendeine andere Kreatur» kann ihn hindern, sich
aufzumachen, seinem Gott zu begegnen. — Das wirkt sich
praktisch-methodisch darin aus, daß er frei ist vom Zwang, ein
geschlossenes System, eine vollendete Synthese zu gewinnen. So

erscheint das weltbildliche Denken in der Bibel eigentümlich
bewegt, flüssig, leicht, unverbindlich. Es ist hier erlöst von
allem eigenen Ernst und Krampf, herausgerufen aus all der
Angst und dem Trotz, aus all der uferlosen Betriebsamkeit, in
die der Mensch da gerät, wo er seine eigene Gerechtigkeit
aufzurichten trachtet. Kennt es einen Nachdruck und Ernst, eine
gewaltig bewegende und fordernde Mitte, so liegt sie jenseits
seiner. Sie liegt im Worte Gottes, dem es sich selber in aller
Anspruchslosigkeit nur offenhalten kann. Der Mensch darf
sich auch hinsichtlich seines Denkens an die Weisung halten:
«Sorget nicht!» (Matth. 6, 25). Gerade da, wo er als denkendes,
redendes Wesen gefordert ist, gilt dieses: «Sorget euch nicht
darum» (Matth. 10, 19). Er darf im Blick auf das Eine frei



108 E. Baess, Das antike Weltbild in der Bibel als theologisches Problem

werden von der Sorge um das Viele. Das Christentum ist,
religionsgeschichtlich gesehen, wie schon Hermann Gunkel
bemerkte \ eine synkretistische Religion; allerdings, in seiner
weltbildlich-religiösen Gestalt, die religionsgeschichtlich allein
in Erscheinung tritt, ist es eine freie Kombination von
weltbildlich-religiösen Elementen verschiedenster Herkunft und
Art: griechisch und jüdisch, primitiv und entwickelt, religiös
und profan, fortschrittlich und konservativ zugleich. Vom
weltbildlich-religiösen Denken als solchem gilt, was das Neue
Testament vom Menschenwerk als bloßem Menschenwerk
überhaupt sagt: «In Jesus Christus kommt es weder auf Beschneidung

noch auf Unbeschnittenheit mehr an, sondern allein auf
den Glauben, der in der Liebe wirksam ist» (Gal. 5, 6).

So bedeutet die dem antiken Denken unter Gottes Offenbarung

verliehene Freiheit zunächst negativ die Befreiung von
sich selber in seiner Verschlossenheit in sich selbst. Sie
bedeutet eben damit das Positive: die Befreiung zu sich selber.
Eben in der Freiheit von sich selber ist es frei für Gott und
Gottes Wort, das seine ihm sich mitteilende Wahrheit ist: frei
für sich selber in seinem wahren Werk, das kein anderes ist
als das der Bestätigung und Verherrlichung der Wahrheit Gottes.

Gottes Wort holt es ja nicht aus sich selber heraus, um es

auszulöschen, um es, wie der Abgrund mystischer Unendlichkeit,

in sich zu verschlingen. Nein, es holt es aus sich heraus,
um es vor sich und bei sich zu haben: run es in die Wahrheit
zu versetzen, deren es allein vor ihm teilhaftig wird. Paulus
sagt: «Wenn sich jemand unter euch weise zu sein dünkt, so
werde er töricht, damit er weise werde» (1. Kor. 3, 18). Eben
indem es vor dem Worte Gottes zur Torheit wird, gewinnt es
seine wahre Weisheit. Es gewinnt sich in dem demütigen und
stolzen Werk der Bestätigung und Verherrlichung der Wahrheit,

die die offenbarte Gottes selber ist. — Das wirkt sich
praktisch-methodisch darin aus, daß das antike Denken frei
wird, seinen verschiedenen Dimensionen, Sphären,
Gegenständen je in ihrer Verschiedenheit gerecht zu werden. Es ist
ja nun nicht mehr genötigt, eine seiner Dimensionen und
Sphären systematisch in die Mitte zu stellen und also die an-

1 Zum religionsgeschichtlichen Verständnis des Neuen Testaments, 2.

Aufl., Göttingen 1910.



E. Buess, Das antike Weltbild in der Bibel als theologisches Problem 109

dern Sphären ihr gegenüber zu vernachlässigen. Eben in der
Bewegtheit und Beweglichkeit, die es unter dem Wort gewinnt,
ist es frei, jedem das zu geben, was ihm vor seinem Schöpfer
zukommt. Die biblischen Zeugen sind im Blick auf das Ganze
der Schöpfung frei, Welt als Welt und Weltjenseits als
Weltjenseits, mythisch gesprochen: Erde als Erde und Himmel als
Himmel zu sehen; so, in der wechselseitigen Bezogenheit von
Himmel und Erde, ist ja die Schöpfung, was sie vor Gott ist;
so ist sie das Bild und Gleichnis des Wortes, der Geschichte
Gottes; wo sie in dieser Dualität gesehen wird, wird im Akt
weltbildlichen Erkennens Gottes Wahrheit verherrlicht. Die
biblischen Zeugen sind, im Blick auf den Menschen, frei, ihn
als religiöses und als profanes, als soziales und als individuelles,

als weltgebundenes und als weltfreies Wesen zu sehen; so,
in der Dualität und Bewegtheit, in der der Mensch dieses und
jenes ist, entspricht er der Absicht Gottes; so, in dieser Bewegtheit,

ist er Gottes Bild; wo er sich so sieht, da wird im Akt
menschlicher Selbsterkenntnis Gottes Wahrheit gepriesen.2

Soviel zu der dem antiken Denken widerfahrenden Befreiung

im allgemeinen. Wir müßten nun, was wir prinzipiell
festzustellen hatten, an den verschiedenen Bereichen und Problemen

weltbildlichen Denkens im einzelnen durchführen. Dazu
fehlt hier die Zeit. Wir müssen uns mit dem Hinweis auf zwei

2 Die Befreiung wird sich konkret zunächst auf das Verhältnis der
Dimensionen untereinander auswirken. In der Bibel wird die anthropologische

Frage, die in der Antike gegenüber der mythisch akzentuierten
kosmologischen zurücktritt, nach ihrer wahren Bedeutung erkannt. Was
nicht heißen kann, daß sie die Frage schlechthin sei! Auch sie steht unter
jenem: «Sorget nicht!» Auch sie eignet sich nicht zur (systematischen)
Mitte allen Fragens. Auch sie ist der Frage nach Gott selber gegenüber,
so eng sie mit ihr zusammenhängt, ein Anderes, Zweites. Die Menschwerdung
Gottes in Jesus Christus selber ist von Gott her und nicht ebensogut vom
Menschen her zu verstehen! — Die Befreiung wird sich weiter auf die
interne Problematik der einzelnen Dimensionen als solcher auswirken. Freilich

in sehr verschiedenem Maß. Die internen Probleme der Kosmologie
werden nur sehr indirekt betroffen. Die internen Fragen der Anthropologie
indessen werden einer Neuorientierung und -füllung unterworfen, die sehr
weit gehen wird. Die aus unserm ganzen Denken emporsteigende religiöse
Frage endlich wird von der Botschaft der Bibel so getroffen, wie eben der
(als solcher verkannte) Hinweis auf das Geheimnis Gottes vom offenbarten
Geheimnis selber getroffen wird.



110 E. BueSs, Das antike Weltbild in der Bibel als theologisches Problem

Probleme begnügen. Ich nenne das Problem der Bezogenheit
des Menschen auf Transzendenz nnd der Bezogenheit des
Menschen auf den Kosmos: zwei anthropologische Fragen also,
wie es denn die Bibel kennzeichnet, daß ihre Wahrheit die
geschaffene Wirklichkeit nicht gleichmäßig, sondern mit spezifischer

Hervorhebung des Menschen beleuchtet.
Der antike Mensch versteht sich, wie wir sahen, entscheidend

aus seiner Beziehung zu Transzendenz. Die andern
Beziehungen, in denen der Mensch erkennend, handelnd Mensch
ist, stehen im Schatten dieser einen. Im Alten Orient so, daß sie
in sie eingehen, in sie eingeschlossen sind, im hellenistischen
Synkretismus sehr oft so, daß sie vor der konsequent
durchpraktizierten einen der Entwertung verfallen. Ob aber die
Transzendenz die Welt einschließe oder ausschließe, so oder so
versteht sich der antike Mensch aus der Beziehung zu ihr.

Die Bibel nimmt dieses Selbstverständnis auf, um es auf
ihre Weise zu interpretieren. Es ist kein Zweifel, daß auch die
Bibel den Menschen auf «Unsichtbares», Mächtiges, auf welthaft

oder weltüberlegen Transzendentes hin geöffnet sieht.
So hat der biblische Mensch, wie der antike Mensch überhaupt,
Visionen, bedeutsame Träume. Er erlebt seltsame psychische
und organische Veränderungen und Erregungen, in denen er
sich selber fremd und neu wird. Er weiß sich von Wesen
geheimer, höherer Ordnung umgeben, die sich ihm auf mannigfache,

halb sinnliche, halb unsinnliche Weise kundtun: immer
so, daß er unter solcher Kundgabe aufs tiefste erschrickt und
sich so bedroht und erhöht weiß, wie man von Mächtigen
bedroht und erhöht wird. Er ist, positiv ausgedrückt, bereit, sich
vom Wunderbaren begrenzen und erhöhen, aufheben und über
sich hinausführen zu lassen. Negativ gesagt: er ist in seiner
Welt und Weltlichkeit nie so gesichert und eingeschlossen, daß
er nicht für das Ueberweltliche zugänglich und empfänglich
wäre. Er ist religiöser Mensch, wie nur immer der antike
Mensch religiöser Mensch ist. Er sieht sich selber in allen
seinen Beziehungen immer auch im Lichte mythischer
Erfahrungen und Erkenntnisse.

Die Bibel nimmt den Menschen als homo divinans und
venerans ernst. Wo Gott sich offenbart, da ist er immer auch
als der Herr dem Menschen überlegener Macht und Lebendig-



E. Buess, Das antike Weltbild in der Bibel als theologisches Problem 111

keit auf dem Plane; da bedient er sieh immer auch jenes
Weltjenseitigen, das sich von ihm her gesehen doch gar sehr als
Welt (freilich in betontem Sinne als seine «Welt») darstellt;
da ist der Mensch immer auch als religiös Betroffener und
mythisch Erkennender in Anspruch genommen; da wird auch
sein Divinieren geheiligt; da ist auch sein sensus numinis
geschichtlich geprägt und neugeprägt. Gibt es einen
«Rationalismus» der Propheten, so ist er sicher ein Rationalismus
besonderer Art, mit Hugo Greßmann zu reden: «ekstatischer
Rationalismus» 3; sind die Propheten, im Unterschied zu den
homines religiösi, wie sie sich in den Kongregationen der
von ihnen so genannten «Lügenpropheten» finden mögen, eher
weltliche Männer, so werden sie doch in ihrer Weltlichkeit vom
Wunder heimgesucht. Nicht anders sind die neutestament-
lichen Zeugen dran, nicht anders Jesus selber. Das Wunderbare

kann in der Bibel legitimerweise keinen Augenblick
selbständige Bedeutung gewinnen; es ist — das ist seine Auszeichnung

dem Natürlichen gegenüber — von Haus aus und unmittelbar

Instrument in der Hand Gottes, Zeichen des Wunders,
das er selber ist, mächtiger Erweis der Macht, die die seine, die
die seines Wortes ist, herrliche Manifestation der Herrlichkeit,
die Er ist und ausstrahlt. Wo sie sich verselbständigt, wird die
Macht dämonisch und ist zur Nichtigkeit, zu der in Christus
vollzogenen «Vernichtigung» verurteilt. Wenn Macht echte,
wahrhaft «himmlische», überlegene Macht ist, so darin, daß sie
völlig an der Macht Gottes selber hängt, daß sie transparent ist
auf diese, daß sie vor ihm zurücktritt, daß sie, mythisch
gesprochen, sein «Thron», sein «Gefährt», sein «Geleit», seine
«Heerschar», sein frei angezogenes Herrlichkeitskleid, Licht
von seinem Lichte ist. So haben die Erfahrungen, in denen der
Mensch sich auf das Mächtige und Wunderbare bezogen sieht,
Sinn und Wahrheit als Bestätigungen des Glaubens, indem er
sich auf Gott, Gott sich auf ihn «bezieht». So, in diesem Sinn
nimmt die Bibel den religiösen Menschen ernst.

Sie nimmt ihn als solchen also nur bedingt ernst: nur so
weit, als Gott in seiner Offenbarung selber ihn als solchen

3 Die Schriften des Alten Testaments, 2. Abt. 1. Bd., Güttingen 1921,
S. 329.



112 E. Buess, Das antike Weltbild in der Bibel als theologisches Problem

ernst nimmt. Gott aber nimmt den Menschen als rationales
Wesen nicht weniger ernst denn als religiöses. Gott begegnet
dem Menschen wie von der Seite des Wunderbaren, so von der
Seite des Natürlichen. Gott selber steht jenseits der Gegensätze
von wunderbar und profan und ist darum frei, den Menschen so
und so zu fordern. Das Gewicht des spezifisch Religiösen ist in
der Bibel schwankend. Es tritt bald mehr, bald weniger hervor.
Die Bibel enthält neben religiös hochgespannten ganze breite
Partien, in denen das Wunder wie unsichtbar bleibt. Auf die
Bibel als Ganzes gesehen, wird man sagen müssen, daß sie sich
inmitten einer religiös erregten Umwelt weithin merkwürdig
profan ausnimmt, während sie freilich von einem total profani-
sierten Denken wie dem unsrigen her gesehen des Wunderbaren
und «Wunderlichen» genug und übergenug enthält. Die alt-
testamentliche Forschung hat bei den Propheten bald mehr die
«rationale», hald mehr die «ekstatische» Seite betont; das
Resultat der bald heftig nach der einen, bald ebenso heftig nach
der andern Seite ausschlagenden Deutung dürfte dies sein: daß
die Propheten beides sind: Menschen der vernünftigen und der
ekstatischen Rede, der weltlich-rational verständlichen und der
weltlich-rational unverständlichen Tat; jenes doch wohl noch
mehr als dieses; eines wie das andere aber im Vollzug des
Glaubens und des Zeugendienstes. Entsprechend verhält es
sich bei den neutestamentlichen Zeugen. Einer blind, wild und
souverän gewordenen Religiosität, einer bestimmten Ueber-
geistlichkeit gegenüber weisen sie auf den ins Fleisch gekommenen

Christus, auf die tradierte «gesunde Lehre», auf die
schlichten menschlichen Forderungen des Alltags. Paulus
spricht für sie alle, wenn er eine sich verselbständigende glosso-
lalische Erregtheit zur Ordnung weist mit den Worten: «Ich
will mit dem Geiste (sc. in ekstatischer Entrücktheit), ich will
aber auch mit dem Verstände beten» (1. Kor. 14,15) : «Geist
und Verstand» sind beide Werkzeuge des Glaubens und Betens.
So ist auch daran kein Zweifel, daß der biblische Mensch sich
nicht nur als religiös sich transzendierenden, sondern auch
als bei seiner Welt und Weltlichkeit behafteten Menschen
versteht. Er ist nicht, so wie Goethe es verstand, «zweier Welten
Bürger», sondern irdische Kreatur, Mensch dieser Erde, auf
ihr vom überirdisch Himmlischen überschattet und überstrahlt.



E. Buess, Das antikè Weltbild in der Bibel als theologisches Problem 113

Die neue Erde, deren er allerdings harrt, ist nicht weniger
Erde als die, die er kennt und besitzt. So, als «Bürger dieser
Erde» ist er offen für das Ueberirdische als für den ihm
überlegenen, gottunmittelbaren Bereich göttlichen Schaffens und
Herrschens.

So ist in der Bibel wohl dafür gesorgt, daß sich der Mensch
aus seiner Weltlichkeit als solcher keine Sorge, keine Mühe,
kein Ethos und kein Pathos bereite. Es ist aber auch wohl
dafür gesorgt, daß er sich aus seiner Offenheit für das Ueber-
weltliche keine Sorge, Leidenschaft und Glorie schaffe. Der
Mensch ist in der Bibel als religiöses Wesen in der Bewegtheit
gesehen, in der er verfügbar ist für Gott, Gottes Bild. Er sieht
sich auch in dieser Hinsicht so, daß er im Akt der
Selbsterkenntnis Gott die Ehre gibt. —

Soviel zum biblischen Verständnis des Menschen in seiner
Bezogenheit auf Transzendentes. Als zweites Beispiel wählen
wir das biblische Verständnis des Menschen in seiner Bezogenheit

auf den Kosmos. Das ist ja das zweite, was das antike
Menschenverständnis kennzeichnet: in ihm ist der Mensch in
erster Linie aus seinem Verhältnis zur Transzendenz, aber
dann gleich in zweiter Linie aus seinem Verhältnis zum Kosmos

verstanden, während die Bibel den Menschen, indem sie
ihn von Gott her sieht, wesentlich aus seinem Verhältnis zum
Mitmenschen begreift.

Der alte Orient, der die Umwelt des AT bildet, sieht das
Verhältnis von Mensch und Kosmos im Zeichen naiv-mythischer

Einheit. Er ist außerstande, eine klare Grenze zu ziehen,
darum auch außerstande, das Verhältnis als ein solches echter
und d. h. freier Bezogenheit zu verstehen. Mensch und Kosmos
liegen hier, nur ansatzweise geschieden, ineinander. Der
Mensch findet sich nach Wirklichkeit und «Ideal» im Kosmos
wieder, der Kosmos hält, göttliches Wunder und alltägliche
Gegebenheit zugleich, den Menschen in sich beschlossen. Der
Kosmos wird als Staat, der Staat als kosmische Größe verstanden.

Es ist alles körperlich und wiederum alles seelisch. Wo
das Mächtige als welthaft Mächtiges wie eine niederhängende
Wolke auf allem Dasein liegt, da ist dieses außerstande, von
der in ihm angelegten Freiheit den natürlichen Gebrauch zu
machen; der Mensch ist verhindert, zu sich selber durchzu-

8



114 E. Buess, Das antike Weltbild in der Bibel als theologisches Problem

dringen, und dementsprechend ist das Außermenschliche
verhindert, sich als solches herauszugestalten.

Wenn es geschieht, daß die schwere Wolke des «Mächtigen»
sich im Licht der Offenbarung des verborgenen Gottes auflöst,
so geschieht unmittelbar auch dies andere, daß die Kreatur frei
zu atmen beginnt, daß der Mensch in dem ihm gemäßen Rhythmus

sich bewegen und ausschreiten, daß er in der Spannung
zwischen Weltgebundenheit und -freiheit «schwingen» und
leben kann. Das Alte Testament gibt Zeugnis davon, daß jene
Offenbarung tatsächlich Ereignis geworden ist, daß eben damit
auch der Mensch sich tatsächlich hat finden dürfen. Die alt-
testamentlichen Zeugen legen Wert darauf, die Besonderheit
des Menschen aller außermenschlichen Kreatur, besonders der
ihm am nächsten stehenden Tierwelt gegenüber sicherzustellen

(vgl. Gen. 1, 26; 2, 20). Wiederum läßt uns das Alte Testament

keinen Augenblick im Zweifel, daß diese Besonderheit
sich nicht von seihst versteht. Sie ist eine dem Menschen von
Gott verliehene Auszeichnung: «Du hast ihn zum Herrn
gemacht über Deiner Hände Werk» (Ps. 8, 5). Die Weltfreiheit,
die der weltgebundene Mensch genießt, ist eine Gabe der Vatergüte

Gottes: Anzeige und Verheißung, mögliches und, wenn
Gott es gibt, wirkliches Bild der größeren Gabe der geschichtlichen

Freiheit für Gott selber. Den alttestamentlichen Zeugen
steht die Tatsache unserer Leiblichkeit und also unserer
Gebundenheit an den Kosmos viel zu deutlich vor Augen, als daß
sie die Freiheit als selbstverständlichen Besitz verstehen könnten.

Sie sehen sich und ihre Weltfreiheit vor Gott, vor Gott
aber müssen sie diese Freiheit als geschichtsähnlichen Akt,
als freie, neue Bewegung sehen, sie müssen also die Gebundenheit

als deren Voraussetzung mitsehen. Der Mensch gehört
«zunächst» durchaus auch in die Reihe der andern irdischen
Geschöpfe hinein. Er bleibt, wie entschieden er auch aus ihr
heraustritt, an diese Reihe gebunden. Das sog. «antike
Naturgefühl» (das sehr wenig zu tun hat mit dem, was wir seit
Aufklärung und Romantik «Gefühl» nennen!) gehört durchaus
auch zur Haltung und zum Dransein des alttestamentlichen
Menschen. Auch er lebt und webt in eben dem Kosmos drin,
aus dem er sich — ein Wagnis, das er allein im Blick auf
Gott den Schöpfer verstehen und verantworten kann — frei her-



E. Buess, Das antike Weltbild in der Bibel als theologisches Problem 115

auslöst. Er ist zu sehr an die «Natur» gebunden, als daß er sich
in der Freiheit von ihr befestigen und niederlassen könnte.
Anderseits weiß er zu genau um seine Erschaffung in der Freiheit

und für die Freiheit, als daß er sich in einer naiven
Naturgebundenheit vergessen könnte. Er bleibt in der Bewegung
von der Gebundenheit auf die Freiheit hin: im Unterwegs zu
dem Gott, in dessen Erkenntnis und Liehe seine Freiheit zu
ihrer Wahrheit und Erfüllung kommt.

Das Neue Testament sieht sich einer wesentlich andersartigen

weltbildlichen Konstellation gegenüber. Die naive Einheit
mit dem Kosmos ist im spätantiken Synkretismus zwar nicht
verschwunden, für gewisse, sagen wir: gnostisch bestimmte
Kreise aber doch weitgehend gebrochen. Der Mensch ist sich
seiner Besonderheit gegenüber dem Kosmos bewußt geworden.
Aber doch nur, um über seine Sonderstellung, seine Einsamkeit

aufs tiefste zu erschrecken; doch nur, um die freie Be-
zogenheit auf den ihn bindenden Kosmos zu hassen und
abzulehnen; doch nur, um aus der Spannung, die das wirkliche
Menschsein kennzeichnet, mit aller Kraft hinauszustreben. Er
findet die Hilfe in der auf sakramentalem, asketischem und
meditativem Weg zu erreichenden Loslösung von der Sinnenwelt

und dem ihr zugeordneten Ich.
Diesem Fluchtversuch gegenüber bleibt das Neue Testament

dabei, die eigentümlich gebundene Freiheit und freie Gebundenheit,

in der der Mensch auf die Welt der tellurischen und sideri-
schen Kreatur bezogen ist, als solche zu bejahen. Dem neu-
testamentlichen Zeugen ist das Pathos unbekannt, mit dem sich
der Gnostiker über die Gebundenheit an den Leib beschwert.
Er bescheidet sich nicht anders als der alttestamentliche Israelit

bei der Einsicht, daß unser Teil, unser gutes Teil nur eine
relative Freiheit sein kann. Weiß er um die in der
Auferstehung Jesu Christi offenbar gewordene neue Gestalt der
Weltfreiheit und Leiblichkeit, dann nie so, daß er sie als die
Diskreditierung und Auflösung unserer irdischen Kreatürlich-
keit und Mitkreatürlichkeit, unserer Erdgebundenheit überhaupt
verstünde. Die gnostischen Farben und Motive, in denen er das
Bild des neuen Menschen zeichnet, geben die äußere Form eines
wesenhaft ungnostischen Menschenverständnisses. Er läßt, im
Unterschied zu der mehr oder weniger unverhüllt platonisieren-

8*



116 F. Buri, Theologie und Philosophie

den und gnostisierenden Lehre der alten und mittelalterlichen
Kirche, die Spannung bestehen. Der Mensch bleibt im
eigentümlichen Unterwegs zwischen irdisch-animalischer und
himmlisch-angelischer Natur. Wie könnte ihm die Lage und Bewegtheit

leid sein, in der Gott uns geliebt, die der Sohn Gottes selber
mit uns geteilt hat, um uns eben in ihr der göttlichen Herrlich-
kei teilhaftig zu machen?

So sieht die Bibel Alten und Neuen Testaments den Menschen
auch in seinem natürlichen Preiheitsakt vor Gott: von Ihm
abhängig, verfügbar und bereit für seine Gnade. Sofern die
anthropologische Erkenntnis dieses «vor Gott sein» nachvollzieht,

ist sie selber ein Akt des Lobpreises der Gnade.
Wir müssen hier abbrechen. Das Werk der Befreiung

freilich, von dem wir sprechen, bricht nicht ab. Es geschieht, wo
immer die Botschaft der Bibel ergeht, weiter. Es wird weitergehen

bis zur Stunde der endgültigen Offenbarung der «Freiheit

der Kinder Gottes». Wie geschieht es heute? Unser Denken
ist in einem Maße weltlich geworden, von dem sich die Antike
nicht träumen ließ. Welche Gestalt hat die Befreiung heute,
wo sie sich an einem konsequent weltlich gerichteten Denken
bewährt? Die Antwort auf diese Frage ist allein da zu finden,
von wo uns auch die Frage gestellt ist: vor dem Worte Gottes,
wie es uns die Bibel bezeugt. Denn das Wort Gottes ist, wie
Luther sagt, «der Schatz, der alle Dinge heilig macht».

Strengelbach/Aargau. Eduard Buess.

Theologie und Philosophie.
Antrittsvorlesung an der Universität Basel am 8. Februar 1952.

Gegen einen der bedeutendsten Theologen der Gegenwart,
den Marburger Neutestamentier Rudolf Bultmann, wird heute
der Vorwurf erhoben, daß er sich zu sehr auf das Denken
unserer Zeit einlasse und deshalb in Gefahr stehe, die Theologie

in Philosophie aufzulösen. Bultmann selber weist diesen
Vorwurf aufs entschiedenste zurück. Bei seinem Eintreten auf
das moderne Denken gehe es ihm nicht um die Auflösung der
Theologie in Philosophie, sondern vielmehr darum, einen Weg


	Das antike Weltbild in der Bibel als theologisches Problem

