Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 8 (1952)

Heft: 2

Artikel: Der mittelalterliche Gottesbeweis und der Missionsbefehl
Autor: Schmidt, Martin Anton

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877506

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877506
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

8. Jahrgang Heft 2 Miirz/ April 1952

Der mittelalterliche Gottesbeweis
und der Missionsbefehl.

Antrittsvorlesung an der Universitdt Basel am 22. Januar 1952.

«Und Jesus trat hinzu, redete mit ihnen und sprach: Mir
ist gegeben alle Gewalt im Himmel und auf Erden. Darum gehet
hin und machet alle Vélker zu Jiingern und taufet sie auf den
Namen des Vaters und des Sohnes und des Heiligen Geistes
und lehret sie halten alles, was ich euch befohlen habe!»
(Matth. 28, 18—20 a). Wenn dies die Begriindung der Mission
ist, so lassen sich keine Zeiten in der Kirche unterscheiden, in
denen man mit mehr oder weniger Grund Mission trieb als in
anderen. Dieser Befehl begleitet alle Zeitalter unserer Welt
seit Christus, nach dem anschliefenden Wort (v.20b): «Und
siehe, ich bin bei euch alle Tage bis an das Ende der Welt.»

Aber was ist das fiir eine Welt, die zum «Schauplatzy sol-
cher Missionsbemiihungen gemacht werden soll? Ist sie ein
blofles «Materialy, das erst noch auf die «Formy wartete, um
zur «christlich gestalteten Welty zu werden? Ist sie nicht von
sich aus reich gestaltet und mannigfach anschaulich?

L

Man ist im Mittelalter in zunehmendem Mafe dazu gekom-
men, die Frage, ob Welt und Mensch als blofle Materie der
christlichen Form erscheinen, im verneinenden Sinne zu be-
antworten. Eis war besonders die zunehmende Bekanntschaft
mit der islamischen Welt, die der christlichen das Bild einer
geistig hochstehenden, geformten und selbstbewulBten auler-
christlichen Menschheit vermittelte. Und es war das problema-
tische Ende der Kreuzziige, das sie vor allzu einfachen und
gewaltsamen Lésungen der F'rage des ungliubigen Menschen
warnen mulfite. Und sollte es nicht auch der Missionsbefehl
selber in seinem biblischen Zusammenhang sein, der uns in die
gleiche Richtung weist? Die Macht Christi, von der hier die
Rede ist, hat sich ja die Welt nicht zum blofien Schauplatz,

6



82 M. A. Schmidt, Der mittelalterliche Gottesbeweis und der Missionsbefehl

sondern zur Rettung erwihlt, so dafl die Heiden und schliel’-
lich alle Kreatur die Ehre Gottes verkiindigen miissen, kein
totes Material eines Machterweises, sondern lebendige Zeugen
der Ehre Gottes.?*

Und nun hat bei Thomas von Aquino diese von Gott ge-
schaffene Natur eine solche Wiirde, daf} es heiflen kann: Die
Natur ist Substanz, die ihr widerfahrende Gnade (nur noch)
Akzidenz. ® Ist der Natur doch solche substantielle Wiirde von
ihrem Schépfer verliehen worden, und die hinzukommende
Gnade hebt diese Wiirde nicht auf, sondern vollendet sie, bringt
sie zu Ehren.?® Und so ist diese Welt dem Heilsereignis und
damit auch dem Missionsbefehl gegeniiber keine blofle Ma-
terie. Vielmehr adelt die uns von Natur aus zukommende Er-
kenntnis das menschliche Dasein zu der ihm zukommenden
formalen Vollendung: Der Seele wird es schon kraft natiir-
licher Erkenntnis klar, daB sie nicht nur dazu da ist, den Leib
als ihre Materie zu verwalten, sondern vielmehr im Erkennen
des Ziels, auf das hin die ganze Natur angelegt ist, iiber ihre
eigene Wirklichkeit hinauszublicken. Durch die hinzukom-
mende Erkenntnis der durch den Glauben vermittelten iiber-
natiirlichen Wahrheit aber wird diese eigene Form mensch-
lichen Erkennens, die teleologische Betrachtung, nicht ge-
sprengt, sondern bestitigt, erginzt und vervollkommnet. Und
schlieBlich zerstort auch die hochste, selten erreichte Stufe der
Ekstase nicht die Einheit des natiirlichen Menschen. Denn auch
hier bleibt der Menschenseele ihre formale Einheit gewahrt.*
Gott milachtet also den natiirlichen Menschen nicht, wie man
etwa ein Haus, dessen Grundril unmoglich scheint, wieder
ganz abtrigt, um ein neues Haus mit neuem Grundril zu

1 Vgl. z.B. Rom. 8, 19—21; 9, 23{.; 11, 36; Eph. 1, 10; Phil. 2, 9—11;
Kol. 1, 27; Apk. 15, 3 1.

2 Summa theol. I—IT quaest. 110 art. 2. Vgl. Th. Ohm O. S. B., Die Stel-
lung der Heiden zu Natur und Uebernatur, Miinster i. W. 1927, S. 237 ff.;
ders., Akkommodation und Assimilation in der Heidenmission nach dem hl.
Thomas v. A. (Zeitschr. f. Missionswissenschaft XVII, Miinster i. W. 1927,
S.94—113), S. 96,

3 Cum igitur gratia non tollat naturam, sed perficiat... (S. th. I q. 1
a. 8 ad 2). Vgl. Anm. 6.

* 8. th. I—II q. 28 a. 3 (Utrum extasis sit effectus amoris); II—I1 q. 174
a. 1 ad 3; q. 175 (De raptu) pss.



M. A. Schmidt, Der mitlelalterliche Gottesbeweis und der Missionsbefehl 83

bauen, sondern er liebt ihn dergestalt, dal schon der natiir-
liche Mensch auf sein iibernatiirliches Ziel hin angelegt ist
und man von diesem Grundril, der auch nach der Zerstérung
durch die Siinde erhalten blieb ®, nicht abgehen muf}, sondern
liebevoll darauf aufbauen kann. Was immer Gott geschaffen
hat, das hat er nicht gleichgiiltig als neutrales Material ver-
wendet, sondern hat es sogleich nach dem Mafle der ihm eige-
nen Zielstrebigkeit seinem Kosmos eingefiigt. Kann aber Gott
substantiell seinem Geschopf mehr geben, als dall er es mit
colcher Gestalt begabt hat? Es kénnen dann wohl noch héhere
Gaben hinzukommen, aber nur noch akzidentiell, nur noch
nach dem Mafie der Vervollkommbarkeit, die in der Menschen-
natur schon besteht. ¢

- Nachdem wir Thomas iiber die Wiirde der Welt, welcher der
Missionsbefehl gilt, haben zu Worte kommen lassen, wollen
wir uns kurz der stirker an Augustin gebundenen Richtung
der Scholastik, bis hin zu Bonaventura, zuwenden. Die gott-
liche Liebe gestaltet hier weniger, als dall sie erleuchtet. Die
menschliche Natur ist hier weniger in sich geschlossen, bediirf-
tiger der Liebe und transparenter fiir die Erleuchtung von
oben. Wenn der Mensch nach dieser Anschauung nicht nur
nach dem Mafle und den Gegebenheiten seiner eigenen Natur
erkennt, sondern dariiber hinaus kraft unmittelbarer géttlicher
Illumination, dann ist ja wohl unsere menschliche Welt viel
transparenter aufgefalit als bei Thomas, der die eigene Wiirde
und gewissermallen in sich ruhende Schwerkraft des auf Gott
hin geordneten Seins mehr betont. Und doch wird in solcher
Transparenz das Niedere nicht wesenlos durchsichtig, sondern
der Ziige des Hoheren teilhaftig. Der Mensch ist in seiner
Bediirftigkeit doch nicht beraubt; er verliert gerade so nicht
seine Seele. Gerade seine Bediirftigkeit fithrt ihn in die Tiefe
seiner Seele. In der inneren Welt, die der dulleren Bilder nicht
mehr bedarf, bedarf er des gottlichen Lichtes, darf er suchen,
was er in seiner Welt und in sich selbst nicht findet, den Ur-

5 Peccatum non est pura privatio, sed est actus debito ordine privatus
(S, th. I—IT q. 72 a. 1 ad 2). Cf. ib. q. 85 (De effectibus peccati) pss.

6 Sic enim fides praesupponit cognitionem naturalem, sicut gratia na-
turam et ut perfectio perfectibile (S. th. I q. 2 a. 2 ad 1).

6*



84 M. A. Schmidt, Der mittelalterliche Gottesbeweis und der Missionsbefehl

sprung, die urbildliche Wahrheit. Solches Bediirfen ist zugleich
ein Diirfen.’

Mit diesen wenigen Ziigen sei angedeutet, was das Mittel-
alter etwa iiber die Menschenwelt, der das Evangelium ange-
boten wird, zu sagen hat. Es scheint sehr deutlich zu werden,
dall zu dieser Welt das Heil kommen kann, insofern sie mehr
ist als eine blofle Funktion, ein gleichgiiltiger Schauplatz, ein
Betiitigungsfeld fiir irgendeinen Absolutheitsanspruch, der nun
einmal dasein muB, weil sonst alles eine graue Masse wiire,
mehr als ein ziemlich gleichgiiltiges Material, dessen man nun
einmal bedarf, wenn man schon predigen und Glaubenswerke
tun soll. Es hat auch im Mittelalter die Versuchung gegeben,
die Dinge so zu sehen, dafl man die Welt, trotz allem Missions-
eifer, verachtete, statt sich ihr zuzuwenden, dafl man etwas
von der Welt verlangte, statt ihr zu geben. ®* Und da mulite denn
wohl gesagt werden, dall diese Welt es wert ist, mehr als ein
Schau- und Exerzierplatz zu sein, dafl nicht erst der Missionar
kommen mul}, um die Welt zu prégen, sondern dall Gott sie
schon geprigt hat als seine Welt. Und nur wenn der Missionar
die Welt in dieser Form sieht, die sie von Gott hat, kann es
ihm eine Lust sein, an der Welt den gottlichen Auftrag zu voll-
ziehen, ihr das Evangelium zu bringen. Wir kénnen auch
sagen: Weil Gott «die Welty liebt und nicht erst «die christliche
Welty, hat der Missionar seinen Auftrag an den Voélkern,
kommt nicht etwa nur aus Mitleid oder einem andern mensch-
lichen Motiv.

Auf so liebenswiirdige und ehrwiirdige Art weill das Mittel-
alter zu sagen, wie die Welt beschaffen ist, die Gott in seiner
Liebe geschaffen hat und vollenden will. Es bietet diese Welt
nicht etwa blof einen drmlichen « Ankniipfungspunkty — diese

7 Noli foras ire, in te ipsum redi, in interiore homine habitat veritas; et
si tuam naturam mutabilem inveneris, transcende et te ipsum (Aug. De vera
rel. 39, 72). Veritas foris admonet, intus docet (id. De lib, arb. IT 14, 38). Zu
Bonaventura s. B. A. Luyckx O. P., Die Erkenntnislehre Bonaventuras
(Beitr. z. Gesch. d. Phil. d. Mittelalters XXIII 3—4), Miinster i. W. 1923,
bes. S. 166 ff.; B. Rosenmdller, Religiése Erkenntnis nach Bonaventura
(Beitr. XXV 3—4), Miinster i. W. 1925.

8 «Welty hier im Sinne von Joh, 3, 16 £.; 6, 33. 51; 12, 47 — und nicht von
1. Joh, 2, 15 f. usw. (vgl. Anm. 11).



M. A. Schmidt, Der mittelalterliche Gottesbeweis und der Missionsbefehl 85

Rede war damals noch nicht erfunden ® —, es ist da nicht nur
ein ¢«Briickenkopf» *°, von dem aus man in einen Urwald dringt.
Nein, das mittelalterliche Denken wagt es, die Welt und den
Menschen nicht nur in Flichen und Punkten zu sehen und erst
durch das Christentum alles zu rechter Gestalt erblithen zu
lassen. Und darum ist dieses mittelalterliche Reden von der
Gestalt des Menschen und seiner Welt so viel reicher, ehr-
wiirdiger, liebenswiirdiger und interessanter als das abstrakte
Reden von Punkten und Briickenkopfen. Der Mensch ist kein
Schema und seine Welt kein strategischer Schauplatz. Das
scheint eine Epoche sich sagen zu wollen, in der man ja auch
immer wieder Gefahr lief und der Gefahr erlegen ist, Sche-
matik und Strategie an die Stelle des Heils und der Verkiindi-
gung zu setzen.

Aber nun ist es eine Sache, dafi man die Welt so sieht und
es zum Ausdruck bringt, sie sei wirklich Gottes Welt, und
eine andere Sache ist es, wie man das sagt, mit welchen Be-
griindungen. Es darf ja auch vom Missionsbefehl und den Zu-
sammenhéngen, in denen er steht, her gesagt werden: In Goites
Wort wird dem Menschen und seiner Welt eine Ehre, Liebe
und Wiirde erwiesen, von der auch Propheten, Psalmisten
(Ps. 8!) und Apostel nur in unserer gebrochenen Sprache
reden konnen. Dafl aber das Wort des Gottes, der so die Welt
wiirdigt und den Menschen so mit Ehre und Schmuck kront,
zugleich das Wort des Zornes und Gerichtes ist iiber alles
Fleisch, das Gottes Ehre verkehrt hat, und iiber «diese Welty 1,
das kann uns ja nicht davon abhalten, sondern wird uns erst
ganz deutlich nahelegen zu fragen, wo, in welchem Wort Ehre,
Wiirde und «Liebenswiirdigkeity der Welt und des Menschen
zu finden ist und bewahrt bleibt. Und wenn es dann von dem
gekreuzigten und auferstandenen Christus heillt, er sei dieses

9 Auch wenn Th. Ohm, Akkommodation... S. 96 dieses Wort gebraucht.
Ueber «Ankniipfungspunkts und «Bild Gottess vgl. G. van der Leeuw, Der
Mensch und die Religion, Basel 1941, S. 119 ff.

10 So G. Warneck; vgl. H. Schirer, Die Begriindung der Mission in der
katholischen und evangelischen Missionswissenschaft (Theol, Studien 16),
Zollikon-Ziirich 1944, S. 24 ff.

11 So heifit im NT oft die Welt im Sinne von 1. Joh. 2, 151, (s. Anm. 8);
z. B. Joh. 8, 23; 12, 31; 1. Kor. 3, 19; 7, 31; vgl. Joh. 1, 10; 17, 25.



86 M. A. Schmidt, Der mittelalterliche Goltesbeweis und der Missionsbefehl

«Worty 2, so durfte man eigentlich nicht nétig haben, noch in
anderen Worten und Begriindungen Ehre und Wiirde der Men-
schenwelt gewahrt zu finden. Wir haben einige solcher Reden
tiber den Menschen gehort; wir konnten auch sehen, wie ver-
schiedenartig sie wieder unter sich sind. Hat man in ihnen
die eigentliche gottliche Begriindung wiederzuerkennen, oder
sind es Erginzungen, die der einzigen Begriindung noch eine
andere an die Seite stellen wollen? :

Wie schwer es zu entscheiden ist, ob mit verschiedenen
Worten das Gleiche oder mit ganz dhnlichen Worten sehr Ver-
schiedenes gemeint sei, wie schwer es zu sagen ist, wo der
eine Grund unseres Heils und damit die Begriindung des Mis-
sionsbefehls und damit auch das Reden iiber die Menschenwelt
noch auf umsichtige Art erértert wird und von wo an sich der
einen Begriindung unmerklich eine zweite beigesellt — dafiir
diene uns ein Beispiel in unserm Zusammenhang: der mittel-
alterliche Gotlesbeweis. Das Verhiltnis von Missionsbefehl
und Gottesbeweis werden wir hauptséchlich am Denken des
Thomas von Aquino anschaulich zu machen suchen, wihrend
der etwas jiingere Raymundus Lullus, bei dem sich im Zeichen
franziskanischer Mystik ein groller Missionseifer mit dem
Kifer, das gesamte Glaubensgut in Beweisen rational durch-
sichtig zu machen, verbindet, aullerhalb unserer heutigen Be-
trachtungen bleiben muf. **

II.

In die Lebenszeit des Thomas (1225—1274) fillt der Nieder-
gang der Kreuzzugsbewegung: Die zweite und endgiiltige Er-
oberung Jerusalems (1244), den ersten Zug Ludwigs 1X., des
letzten Kreuzfahrers (1248—54), den Fall Antiochiens (1268)
hat er miterlebt, wiithrend der Fall Akkons, der Schlullpunkt in
dieser Geschichte, erst 1291 erfolgte. Diese duleren Daten be-
zeichnen eine geschichtliche und geistige Krise, deren tiefere
Voraussetzungen zu erkennen, wir uns zunichst auf die An-
finge der Kreuzzugsbewegung verweisen lassen miissen.

12 Joh. 1, 1—5. 91. 14; 1. Joh. 1, 1; Apk. 19, 13. :

¥ Vgl. meinen Aufsatz: Thomas von Aquino und Raymundus Lullus,
zwei Grundtypen missionarischen Denkens im Mittelalter, der voraussicht-
lich noch dieses Jahr im «Evang, Missionsmagaziny erscheinen wird.



M. A. Schmidt, Der mittelalterliche Gottesbeweis und der Missionsbefehl 87

Alle héheren und niederen, z.T. verschlungenen und ver-
steckten Motive, die man sich fiir das Aufkommen der Be-
wegung wirksam denken mag, haben sich gleichsam kristalli-
siert und verklart, haben ihre Bestéitigung und Rechtfertigung
gefunden in einem Losungswort, einer suggestiven Erkenntnis:
«Gott will es!» («Deus lo volt!»>) So hat das Volk zum ersten
Male am 26. November 1094 auf die Kreuzzugspredigt Urbans
II. in Clermont geantwortet. Allen anderen Motiven und Be-
griindungen fiir den Kreuzzug, sei es die Sehnsucht nach der
groBen Reliquie, dem Heiligen Grabe ', sei es der Wunsch nach
Siihne, seien es auch abenteuerliche oder politische Motive, all
dem lilt sich eine Berufung auf den gottlichen Willen nicht
beiordnen. Diese hat etwas Absolutes und erinnert darin an
den Missionsbefehl. Es kann da nur noch gefragt werden, ob
irgendein menschliches, und sei es noch so hohes Motiv sich
hinter dem Reden vom Gotteswillen verstecke und mit ihm
spiele oder ob sich Kundgebung gittlichen Willens wirklich
ereignet habe.

Man hatte es in der Hand, von der Riickgewinnung des
heiligen Grabes als von einem Gott wohlgefilligen Werk zu
reden. Aber der gedachte und noch so sehr begriindete Gottes-
wille ist noch nicht der wirkliche. Ist dies nun wirklich Gottes
Wille gewesen, oder war es nur eine psychologische Selbst-
tduschung, der viele erlegen sind, dieses «Deus lo volt»? Alle
bedenklichen Nebenerscheinungen der Kreuzziige hitten den,
der hier Gottes Willen wirklich am Werk meinte, nicht so
schnell von dem Unternehmen abstehen lassen, und auch ein
menschlich sehr zweifelhafter Kreuzfahrer hitte doch im tief-
sten Herzen etwas vom Glauben behalten, auf Gottes Weg zu
sein, auch die scheullichsten Verbrechen im Heiligen Land
wiaren von Leuten begangen worden, die «frech und frommy»
zugleich waren ** — wenn nicht mit den zunehmenden dulleren
und inneren MiBerfolgen die Reflexion eingesetzt hétte: Ist
dies nun wirklich Gottes Wille gewesen? <Es gibt kein Kreuz,
es gibt keinen Glauben, der uns zu helfen vermag gegen diese

1% Vgl. F. Wiegand, Art. «<Kreuzziige»> (Realenzyklopédie f. prot. Theol,
u. Kirche XI, 3. Aufl. Leipzig 1902, S.97—106), S. 98..

15 So uberschre1ht C. F.Meyer in seiner Gedichtsammlung den 7., dem
Mittelalter zugewandten Zyklus.



88 M. A. Schmidt, Der mittelalterliche Gottesbeweis und der Missionsbefehl

verfluchten Schurken von Tiirken. Offenbar ist vielmehr, dafl
Gott dieselben beschiitzt zu unserm Unheil.> Das sagte ein
Mann aus der gleichen Provence, die den ersten Sturm des
«Deus lo volty erlebt hatte.*® Und er war nicht der einzige.
Wie sich einst alle Motive fiir den Kreuzzug an dem «Gott will
esy kristallisiert hatten, so konnen jetzt umgekehrt alle die
edleren oder unedleren Motive gegen den Kreuzzug, alle die
Fragen der Einsichtigen, ob denn Christen und Tiirken auf
dieser Ebene einander begegnen sollten, wie auch die Wiinsche
der Bequemen, sich mit niherliegenden und niitzlicheren Din-
gen zu beschiéftigen, sich in der einen Reflexion gerechtfertigt
vorkommen: Sollte das wirklich Gottes Wille sein?

Ein Zeitgenosse des genannten Urban II. war Anselm von
Canterbury (gest.1109), der in seinem Proslogion, Kap. 2—4
jenen einzigartigen Beweis fiir die Existenz Gottes aufgestellt
hat. Was aber hat dieser mit der soeben dargestellten Proble-
matik des Kreuzzugsgedankens zu tun? Gibt es zwischen zwei
derart verschiedenen Dingen iiberhaupt einen Vergleich? Wir
sehen tatsdchlich eine Beziehung nur in einem Punkt, aber
einem wichtigen: Die Frage nach dem wirklichen Gott, die ja
die Grundfrage derjenigen nach dem wirklichen Willen Gottes
ist, wie sie sich in der Kreuzzugszeit aufdréngte, diese Frage
hat Anselm in seinem Gottesbeweis in Angriff genommen als
die Frage nach der Erkenntnis der Existenz des Gottes, der in
einer ganz anderen Notwendigkeit existiert als irgendein irdi-
sches Wesen.? Im Unterschied zu seinen Gottesbeweisen im
Monologion (Kap.1—4) sucht Anselm im Proslogion nicht

16 B, Kugler, Geschichte der Kreuzziige, 2. Aufl. Berlin 1891, S. 415.

17 ¢Existenz» als vollendete Aktualisierung des Grundgehaltes alles
Seins und Erkennens (vgl. Monol. 6, Schlul}), nicht als «<Moment des Existie-
rens> neben und abgesehen von der Essenz verstanden. Prosl.5—26 ent-
faltet sich die beseligende Wesensfiille eben dieser unvergleichlichen
Existenz. — Unsere Bemerkungen zum anselmischen Beweis sehen in
Prosl. 3 (notwendige Existenz Gottes: Quod non possit cogitari non esse) im
Vergleich zu Prosl. 2 (faktische Existenz Gottes: Quod vere sit Deus) die
«entscheidende Prizisierung> (K. Barth, Fides quaerens intellectum, Miin-
chen 1931, S.153), die entscheidende Phase des Gedankenganges. — Nach-
driicklich weist auf den Zusammenhang von Anselms Proslogion mit dem
Geist des ersten Kreuzzuges hin W. von den Steinen, Vom heiligen Geist des
Mittelalters, Breslau 1926, S. 15 f.



M. A. Schmidt, Der mittelalterliche Gottesbeweis und der Missionsbefehl 89

von der Wirklichkeit aulergéttlicher, im Raum des Erfahr-
baren vorgefundener Existenz aus auf die Existenz des un-
sichtbaren Gottes zu schlielen; vielmehr geht hier der Be-
weisweg «von Gott zu Gotty: von einer allgemein zugegebenen
Gottesbezeichnung, deren Bedeutung jedem Denken erfallbar
ist, vom Denken Gottes also, zur Einsicht der wirklichen und
notwendigen Existenz des so bezeichneten und gedachten Gottes. !®

«Credo, ut intelligam.» ** Dieses Programm Anselms ist im
Beweise des Proslogion so unvergleichbar rein durchgefiihrt
worden, weil dieser Beweis, im Unterschied zu allen andern
Beweisformen, nur den geglaubten Gott zum Gegenstand des
Denkens macht, nicht aber den Umweg iiber das Denken an-
derer, geschaffener Wirklichkeit nimmt. Wie denn auch der
Missionsbefehl, wollte man das, was sich in ihm dem Glauben
kundtut, denkend zu verarbeiten suchen, nur gestatten wiirde,
von Gott und dem erhéhten Christus aus zu argumentieren,
und nicht, den Beweis fiir seine Giiltigkeit und Richtigkeit von
irgendeinem Ding oder Sachverhalt dieser Erde aus zu fiihren.

Anselms Beweis stellt uns die Frage nach Gottes Beweis-
barkeit in der besonderen Form der Frage: Kann fiir das Den-
ken Gott in ebensolcher, fremder Beihilfen unbediirftiger Weise
existieren wie fiir den Glauben, auf den sich das Denken be-
zieht? *° Bekanntlich fithrt Anselm eine Gottesbezeichnung ein,
die ebenso als Gegenstand des Glaubens wie dann auch als
Gegenstand des Denkens und Ausgangspunkt des Beweises
verstanden werden will: «Das, im Vergleich zu dem nichts
Grioferes gedacht werden kann.» ** Wenn dieses nun gehort
und bedacht wird, so ergibt sich zum ersten, dall «das, im
_midem credimus te esse aliquid, quo nihil maius cogitari possit
(Prosl. 2, Anf.). Fiir die Wertung dieser Bezeichnung als Voraussetzung
des Beweises ist weniger wichtig ihr Anklingen an verschiedene augusti-
nische Formulierungen, als ihre Einfithrung als Wort des Glaubens, also
nicht als Axiom des Denkens, sondern als Tatsache fiir das Denken, die sich
aber sogleich als Begriff im Denken konstituieren kann. (So wie auch das
<Deus lo volty nicht als Axiom des Willens, sondern als tatsidchliche Kund-
gebung an den menschlichen Willen, die gich in seinem Wollen unvergleich-
lich darstellen wollte, gemeint war.)

1 Prosl. 1, Schluf. 20 Vgl. Anm. 18

# Vgl. Anm. 18. «<Maius» wird in den Wiederholungen dieser Formel
mitunter durch «melius» ersetzt, das von Augustin (z. B. Conf{. VII4) vor-
gezogen wird. Vgl. Monol. 1 Schluf}; 2.



90 M. A. Schmidt, Der mittelalterliche Gottesbeweis und der Missionsbefehl

Vergleich zu dem nichts Grofleres gedacht werden kanny, wirk-
lich existieren mufl. Wenn es nimlich nur als Gedachtes, in-
tramental existieren wiirde, so wire es ja nicht «das, im Ver-
gleich zu dem nichts Gréferes gedacht werden kanny; es giibe
dann noch etwas Besseres, Grofleres von ihm zu denken: seine
nicht nur intramentale, sondern dazu auch extramentale Exi-
stenz. Also mull Gott, wenn anders er der ist, im Vergleich zu
dem nichts Groferes gedacht werden kann, auch extramental
existieren, nicht nur im Intellekt. Zum zweiten aber ergibt
sich, dall Gott, wenn er einmal diesen Namen fiihrt, nicht nur
als real (extramental), sondern dariiber hinaus als notwendig
existierend gedacht werden mul}, als der, von dem nicht einmal
gedacht werden kann, dafl er nicht sei. Wire er nédmlich exi-
stent, aber doch als nichtexistent denkbar, so wire sein Sein
nicht die hochste Stufe des Seienden. Diese aber mull Gott zu-
geschrieben werden, wenn er wirklich als der verstanden wer-
den soll, im Vergleich zu dem nichts Grofleres, d.h. Hoheres
und Besseres gedacht werden kann.

Wir konnen uns in die Probleme dieses Gedankenganges
nicht weiter vertiefen und weisen nur auf eine uns hier interes-
sierende Irage hin, die im Hintergrunde der Erérterungen
steht: Wie ist das Verhiltnis von intramentaler und extramen-
taler Existenz («esse in intellectu» und «esse et in intellectu
et in re») zu verstehen? Ein blofles intramentales Dasein («esse
in solo intellectuy) ist denkbar. Wire aber nicht auch etwas
denkbar, das zwar extramental existiert, aber doch nicht in
unserem Denken, etwas Unbekanntes also? Damit, dafl wir
eine «unbekannte Insely denken, haben wir lediglich den Ge-
danken einer solchen Insel in uns, haben wir also etwas Intra-
mentales und dndern nichts daran, wenn wir eine solche Insel
noch so sehr als auch in der Aullenwelt wirklich daseiend
denken. # Etwas unbekannt auflerhalb unseres Denkens Da-
seiendes (nicht nur «als unbekannt Gedachtes»), ein «esse in

22 Gaunilo, Pro insip. 6 fiihrt die «insula..., quam cognominant aliqui
perditamy» ein, um zu zeigen, daBl die reale Existenz einer solchen doch un-
abhiingig von jedem Ausdenken ihrer Vollkommenheit, also unabhéngig von
ihrer wie immer bestimmten intramentalen ¥xistenz bewiesen werden
miisse. Es scheint uns hier das <esse in sola re», dem das Denken nie bei-
kommt, visiert (res prorsus ignota, ib.5).



M. A. Schmidt, Der mittelalterliche Gottesbeweis und der Missionsbefehl 91

sola rey (welcher Ausdruck bei Anselm nicht vorkommt, den
wir aber hier zur Erlduterung gebrauchen wollen) kann ja seiner
Definition wegen niemals in unseren Intellekt als daseiendes
kommen. ¢«Als unbekannt denken» schliefit die Gewillheit eines
Daseins und «unbekannt daseiny eine Vergewisserung durch
das Denken aus. — Nun gibt es aber nach Anselms Darlegun-
gen noch ein hoéheres Sein, von dem nicht einmal gedacht
werden kann, dall es nicht sei, jenes notwendige, Gott allein
zufallende Sein, ¢<verissime et maxime esses. ** Wie verhélt sich
nun dieses zu den bereits angefiihrten Seinsarten, dem intra-
mentalen und dem gewohnlichen extramentalen Sein? Das not-
wendige Sein ist zwar mehr als ein gewdhnliches extramentales
Sein, hat aber doch auch den Charakter gewdhnlichen extra-
mentalen Seins an sich, insofern auch ein notwendig Seiendes
abgesehen von seiner Notwendigkeit faktisch existieren und so
gedacht werden kann. Wenn es nun aber heifit, das notwendig
Seiende konne als solches iiberhaupt nicht als nichtseiendes
gedacht werden, so ist der Grund dafiir nicht, da es inira-
mental notwendigerweise existiert (es wiirde dann extramental
nicht notwendigerweise existieren, kénnte als nur intramental
existierend gedacht werden), auch nicht, daBl es eziramental
notwendigerweise existiert (es wiirde dann nicht notwendiger-
weise intramental und extramental zugleich existieren, auch
wenn es faktisch «et in intellectu et in re» wiire); vielmehr mufl
seine Notwendigkeit dem Bereich des blof Intramentalen wie
auch des bloB Extramentalen 7iberlegen sein, als die Notwen-
digkeit eines Seins, das in keiner Beziehung «nicht seiny kann,
weder so, dall es «nury im Intellekt, noch so, dafl es «nur»
aullerhalb seiner existieren konnte. Wer das wahre, notwendige
Sein unter irgendeinem «Nur» denkt, der beweist damit, daf
er iiberhaupt nicht dieses ausgezeichnete Sein denkt. Und dar-
aus scheint zu folgen, dafl unser Intellekt, sofern er {iberhaupt
fahig ist, Gottes Sein zu denken, notwendig an der Wahrheit
dieses Seins Anteil hat (widhrend er, sofern er die «unbekannte
Insely denkt, keinen notwendigen Anteil am Sein dieser Insel
hat, weil diese, sofern sie ihm als daseiend bekannt wiirde, ihm
als Gegenstand tatsichlicher Erfahrung oder Anschauung ent-

2 Solus igitur verissime omnium et ideo maxime omnium habes esse,
quia, quicquid aliud est, non sic est et ideirco minus habet esse (Prosl.3).



92 M. A. Schmidt, Der mittelalterliche Gottesbeweis und der Missionsbefehl

gegentrite, nicht als Sein, an dem er notwendig Anteil hat, ihm
von jeher als Voraussetzung seines Intellektseins gegeben sein
miifite). Gott aber tritt, indem er notwendiges, wahres Sein ist,
dem Intellekt nicht als blofler Gegenstand entgegen (der sich
ihm auch entziehen konnte, ohne dall der Intellekt dadurch
aufhorte, wahres, notwendiges und also auch extramentales
Sein denken zu koénnen), sondern als Voraussetzung seines
Seins, als die Wahrheit, an der er wesensméllig Anteil hat,
ohne die es fiir ihn wahres und notwendiges Denken wahren
und notwendigen Seins iiberhaupt nicht gibe. Wenn es eine
«unbekannte Insel»y gibt, so gibt es fiir mein Denken «nury ge-
dachtes Sein (ohne Gewillheit realen Seins) dieser Insel. Wenn
es aber einen «unbekannten Gotty gibe, so gébe es iiberhaupt
kein wahres Denken. ** Solchermaflen nimmt unser Denken an
Gottes wahrem Sein teil — oder ist iiberhaupt nicht, was es
sein soll. Diese «Teilhabey ist die Wahrheit, hinter die unser
Denken nicht mehr zuriickgehen kann. Wir ndhern uns hier
den Gedankengéingen von Anselms «Dialogus de veritatey.
Indem wir auf Grund der Begriffe, mit denen der ansel-
mische Gottesbeweis arbeitet, uns ein Bild vom Verhiltnis des
hier vorausgesetzten «Intellektesy zur goéttlichen Wahrheit zu
machen suchten, sehen wir deutlich genug, daff Anselm sich
in platonischen Grundvorstellungen bewegt. Doch von wel-
chem Intellekt kann auf diese ideale Weise geredet werden?
Vom menschlichen Intellekt «an sich»? Sicher nur von dem
Intellekt, der der gottlichen Wahrheit nicht verschlossen ist
und sich somit die gottliche Wahrheit gar nicht als ihm ent-
zogen denken kann. Was aber gibt uns das Recht, unsern In-
tellekt so auszuzeichnen: als gottlicher Wahrheit nicht ver-
schlossen und damit gottlicher Wirklichkeit nicht unzuging-
lich? Plato hitte diese Frage anders beantwortet als Anselm.
Dieser ndmlich sagt: «Ich glaube, um einsehen zu konnen.» *
Weil der Glaube nach dem Intellekt fragt («fides quaerens intel-

22 Denique si quis dicit se cogitare illud non esse, dico, quia cum hoc
cogitat, aut cogitat, quo maius cogitari non possit, aut non cogitat. Si non
cogitat, non cogitat non esse, quod non cogitat. Si vero cogitat, utique
cogitat aliquid, quod nec cogitari posset non esse (Responsio Anselmi 3).

2 Mit dieser Wiedergabe soll das «ut» als final und konsekutiv zu-
gleich («innerlich konsekutiv» der griechischen Grammatik) verstanden sein.



M. A. Schmidt, Der mittelalterliche Gottesbeweis und der Missionsbefehl 93

lectumy ?°), darum ist dieser Intellekt der Wahrheit nicht un-
teilhaftig; sonst konnte er ja dem Glauben nicht dienen. Kann
man hinter diese Begriindung noch zuriickgehen? Kann man
noch fragen, wieso denn unser Intellekt sich auf Glauben be-
rufen darf? Gibt es Griinde dafiir in der Eigenart unseres In-
tellektes? Das wire genau so gefragt, wie wenn der Kreuz-
fahrer fragen wiirde: Liegt in meinem menschlichen Willen
eine Begriindung dafiir, ein Hinweis darauf, dall es wirklich
Gottes Wille ist? Dann gébe es hier wie dort zwei Begriin-
dungen der Wahrheit: darin, dafl Gott es so will, und darin,
daB mein Wille so und so beschaffen ist — darin, dal} ich
glaube, und darin, daB mein Intellekt auch abgesehen davon,
daB ich glaube, eine besondere Art hat, die ihn zur Wahrheits-
erkenntnis geeignet macht, die, wie ich abgesehen vom Glauben
feststellen konnte, in etwas dem, was der Glaube sagt, ange-
messen ist.

Man hat, wie wir sahen, angesichts der Entwicklung der
Kreuzziige immer mehr daran gezweifelt, ob der Wille zum
Kreuzzug wirklich Gottes Willen entspreche. Man hat diesen
kiihnen Schlull von den eigenen Regungen auf Gottes wirk-
lichen Willen anzweifeln miissen. Angesichts des ansel-
mischen Gottesbeweises, dieses einzigartigen Schlusses auf die
gottliche Existenz, hat sich die spitere Zeit ebenfalls gefragt,
ob man wirklich so schliefen diirfe. Es wurde die Moglichkeit
eines solchen Beweises z. B. bejaht von Bonaventura, verneint
von Thomas von Aquino. Wo wurden aber die Griinde dafiir
und dawider gesucht? In der Angemessenheit der menschlichen
Erkenntnis! Die Erkenntnis, die bei Anselm kraft ihrer Be-
griindung auf den Glauben als wahre Erkenntnis, als Teilhabe
an der Wahrheit konstituiert ist, sie wird in der Folge nach
eigenen konstituierenden Merkmalen befragt, kraft welcher
sich ein derart unmittelbares Teilhaben an der Wahrheit be-
jahen lasse oder verneint werden miisse. Derartige Begriindun-
gen aber, mégen sie fiir den Intellekt Groferes oder Geringeres
herausschlagen, sind anderer Art als eine Begriindung, die
sich mit dem anselmischen «Ich glaube, um erkennen zu kon-
neny zufrieden gibt.

2 So der zweite Titel nach Prosl. praef.



94 M. A. Schmidt, Der mittelalterliche Gottesbeweis und der Missionsbefehl

ITL

Bonaventura und sein Schiiler Matthdus von Aquasparia
haben ihre Zustimmung zum anselmischen Argument mit
Ueberlegungen iiber die Fiahigkeiten und den Weg der mensch-
lichen Seele unterbaut, auf die wir hier leider nicht eingehen
konnen *. Diese Betrachtungen der Seele sollen bei ihnen aber
keineswegs im Gegensatz zu Betrachtungen der Glaubenswahr-
heit stehen. Die Vertiefung des Glaubens und die Erhéhung
der menschlichen Erkenntnis durchdringen sich gegenseitig bei
ihnen; darin bleiben sie Schiiler Augustins.

Deutlicher wird die Frage nach der besonderen Begriindung
unserer Gotteserkenntnis bei den Denkern, die Anselms Beweis
ablehnen. Schon Richard von St. Victor erklért: «Omnis ratio-
cinationis nostrae processus initium sumit ex his, quae per ex-
perientiam novimus. *® Er scheint Anselms Proslogion gar nicht
gekannt zu haben. Aber sein Satz iiber die ausschlieBliche
Art unseres Vernunftgebrauches lehnt Anselms Argument im-
plicite ab; denn dieses geht, formal gesprochen, nicht von der
Erfahrung, sondern von einem Begriff aus. Was Richard als
Grundsatz aufstellte, hat dann spiter Thomas durchgefiihrt:
Er 148t nur solche Gottesheweise zu, die, von der Welt des Er-
fahrbaren ausgehend, auf Gott als Grund oder Ursache oder
Vollendung des Erfahrbaren schlieffen. Anselms Beweis lehnt
er ausdriicklich ab.?* Damit ist nun aufs deutlichste klarge-
stellt, was unserer menschlichen Erkenntnis angemessen ist
und was nicht. Ueber unserer Erkenntnis aber steht die Er-
kenntnis, welche die Engel haben, und iiber dieser wiederum

27 A. Daniels O.8.B., Quellenbeitrige und Untersuchungen zur Ge-
schichte der Gottesbeweise im 13. Jahrhundert (Beitr. VIII 1—2), Miinster
i. W. 1909, S. 132 ff.

?8 De Trin. I 10. Aehnliche ofters wiederholte Aeullerungen (ib. I
4.5.7.8.11) zeigen deutlich, daBl es sich hier um die tigliche Erfahrung
aus den Weltdingen (quotidiana experimenta I 7) handelt, nicht um mysti-
sche Erkenntnis im Sinne von Bonaventura, III. Sent. dist. 23 dub. 4 (Et
propterea aliter dicendum, quod cognitio, qua anima cognoscit illud, quod
habet in se, est cognitio cuiusdam experientiae. Bei Roger Bacon: «expe-
rientia per illuminationes interioress, im Gegensatz zu «experientia humana
et philosophicay).

2% Summa contra gentiles I 10 f.; Summa theol. T q. 2 a.1; De verit. q. 10
a.12; In Sent. I d.3 ¢q.1 a.2 ad 4.



M. A. Schmidt, Der mittelalterliche Gotiesbeweis und der Missionsbefehl 95

steht Gottes Erkennen. Diese héheren Erkenntnisformen kon-
nen im Unterschied zur menschlichen Gott erkennen, ohne von
der sinnlichen Erfahrung ausgehen zu miissen. Und doch ist
dem Menschen nicht nur die natiirliche Wahrheit zugénglich,
zu der also auch das aus dem Dasein der Dinge erschlieffbare
Dasein Gottes gehort. In der Wahrheit des Glaubens erfiahrt
der Mensch das, zu dessen Erkenntnis sein Verstand nicht aus-
reicht, die Geheimnisse der gottlichen Offenbarung. Indem so
die menschliche Wahrheitserkenntnis iiber die in ihr selber
liegenden Méglichkeiten hinaus erginzt und vervollkommnet
wird, zeigt sich, dafl die natiirliche Erkenntnis, so unerbittlich
sie auch auf den Erfahrungsbereich beschrinkt bleibt, doch
auf Hoheres angelegt ist und ihren Zweck nicht in sich selber
findet. Insofern sie aus sich selber wenigstens das Dasein Got-
tes erschlieflen kann, erkennt sie schon aus sich selber diese
Zielstrebigkeit, nimmt sie als beschrinkte Ordnung doch an
der Gesamtordnung der Wahrheit teil, und der Glaube besti-
tigt ihr, was sie schon aus sich selber hat wissen konnen: daf}
was von der Erfahrung aus betrachtet zuletzt kommt, als das
letzte Glied des Schlusses, in Wahrheit das Erste und der
Quell aller Ordnung und Wahrheit ist. 3 Teilhabe an der Wahr-
heit ist hier nicht, wie bei Anselm, die letzte, unbeweisbare
Grundvoraussetzung des Beweises, sondern ein Ergebnis des
Beweisens. Und dal solches Beweisen zu Recht besteht, das
wird aus der Eigenart der natiirlichen Ordnung als einer zwar
in sich geschlossenen, aber auf ein héheres Ziel gerichteten
erwiesen. Die gesamte Ordnung der Wahrheit kann aus der
Betrachtung einer bekannten Teilordnung zwar nicht in ihrer
Fiille erkannt, aber doch in ihrem Aufbau erschlossen werden.
Teilhabe an der Wahrheit, wirkliches Erkennen Gottes — wie
weit das fiir den Menschenverstand Ereignis ist und wie weit
nicht, das kann auf Grund der Analyse des menschlichen und
natiirlichen Seins genau angegeben werden. **

. %0 Nach dem aristotelischen Grundsatz, dafl das mpétepov oder yvwpiubte-
pov ploer aus dem fjulv yvwpiutepov oder mpdtepov mpdg fudg zu erkennen sei.
3 Vgl. z B. die Zusammenstellung bei B. Geyer, Die patristische und
scholastische Philosophie (Friedrich Ueberwegs Grundr. d. Gesch. d. Phil.
I1), 11. Aufl. Berlin 1928 (= 12. Aufl. Basel 1951) S. 428 ff.



96 M. A. Schmidt, Der mittelaiterliche Gottesbeweis und der Missionsbefehl

IV.

Ist nun fiir Thomas die Frage, ob die Kreuzziige Gottes
Wille seien oder nicht, eine Frage, auf die der Glaube die
Antwort gibt, oder eine Frage, die schon durch die menschliche
Vernunft gelost werden kann? Das letztere ist der Fall. Und
zwar deshalb, weil sich aus der natiirlichen Eigenart des Men-
schen und seiner Welt erschlieflen 1468t, dal ihr eine andere Art,
fiir den Glauben zu wirken, als die gewaltsame der Kreuzziige
angemessener ist. Der richtig verstandene Gottesbeweis fiihrt
nach Thomas zu einem Beweis gegen die Kreuzziige, fiir die
Mission.

An die Stelle des Kreuzritters und seines Kampfes gegen
die Unglédubigen tritt zur Zeit des Thomas immer mehr der
Missionar aus dem Bettlerorden mit seiner grundsitzlich ge-
waltlosen Art.** Ob Thomas seine «Summa contra gentiles»
direkt als Handbuch fiir die Mohammedanermissionare schrieb,
kann vielleicht bezweifelt werden, wenn es auch nicht unwahr-
scheinlich ist. ** In seiner «Summa theologicasy aber gibt er uns
ausdriicklich Rechenschaft dariiber, wie sich das Recht missio-
narischer Heidenbekehrung und das Recht zum Kreuzzug zu-
einander verhalten. Nicht daf hier der Kreuzzug etwas Ver-
botenes sei; Thomas pflegt ja oft das scheinbar Entgegenge-
setzte nicht direkt abzulehnen, sondern ihm einen bestimmten
Sinn zu geben, in dem es dem zu bejahenden Hauptgedanken
untergeordnet werden kann. So ist fiir ihn die missionarische
Haltung gegeniiber dem Unglédubigen das Allgemeingiiltige,
der Kreuzzug aber etwas, das in bestimmten Sonderfédllen er-
laubt bleibt. «Infidelium quidam sunt, qui numgquam suscepe-
runt fidem, sicut gentiles et India; et nullo modo sunt ad fidem
compellendi, ut ipsi credant, quia credere voluntatis est.» ** Wo
bleibt aber doch Gewalt den Unglédubigen gegeniiber erlaubt?
Dort, wo der Glaube durch das Verhalten der Ungldubigen

32 A. Groeteken O.F.M., Zur mittelalterlichen Missionsgeschichte der
Franziskaner (Zeitschr. f, Missionswissensch. I, Miinster i. W. 1911, S.52
bis 70); M. Grabmann, Die Missionsidee bei den Dominikanertheologen des
13. Jahrhunderts (a.a. 0. S.137—146).

33 M. Grabmann a. a. Q. S. 140 ff. Eine andere Schrift des Thomas in die-
sem Zusammenhang: De rationibus fidei contra Saracenos, Graecos et Ar-
menos ad Cantorem Antiochenum. 3% S.th. II—IT q.10 a.8 resp.



M. A. Schmidt, Der mittelalterliche Gottesbeweis und der Missionsbefehl 97

gefihrdet wird, wo die Ungldubigen dem Glauben durch
Schmihungen, schlechte Ueberredungen oder offene Verfol-
gungen Hindernisse bereiten, dann auch, wenn es gilt, den ka-
tholischen Kult zu erhalten oder das Heilige Land zu schiit-
zen. **

Man sieht, wie auf diese Weise so ziemlich die ganze Kreuz-
zugsidee beibehalten und verteidigt werden kann und wie doch
das Bekenntnis zum freiwilligen Glauben als allgemeinerem
und iibergeordnetem Grundsatz verbietet, den Kreuzzug als
die eigentliche Aufgabe der Kirche anzusehen. Von dieser Stel-
lungnahme aus hat sich Thomas offenbar viel weniger um das
bedrohte Heilige Land gekiimmert als um das Gesprich mit
den Ungldubigen. *® Hat er vielleicht das Abbréckeln der Kreuz-
fahrerstaaten verschmerzen kénnen, wenn nur der Zugang zu
den heiligen Stitten offenblieb und die Christen unter den
Ungldubigen nicht verfolgt wurden? Das wissen wir nicht.
‘Wohl aber sehen wir deutlich, wie er sich um einen Grund-
satz der Missionsmethode bemiiht, dem er auf immer neue
Weise nachspiirt: Es soll im Gesprich mit den Ungldubigen
alles Gewaltsame vermieden werden. Es soll die Predigt von
der Gmnade und den Geheimnissen der Glaubenswahrheit dem
natiirlichen Verstande des Mohammedaners nicht gewaltsam
aufoktroyiert, sondern behutsam angepalit werden. Denn die
Natur des Ungldubigen, so verschiedenartig sie sich auch dar-
stellt, ist nicht etwas zu Zerstérendes, sondern zu Vollenden-
des. «Gratia non tollit naturam, sed perficit.» Und die Gnade
ist nur Akzidenz, die Natur aber Substanz des Menschen, wie
wir sahen. *

Wir miissen es uns versagen, den vielen praktischen I'ol-
gerungen, die Thomas aus solchen alles Gewaltsame ableh-
nenden Grundsitzen zog, nachzugehen. *®* Mehr als ein Einzel-
zug dieses Bildes aber ist es, wenn er zu solcher verpénten
Gewaltsamkeit auch die Bemiihungen jener rechnet, die nicht
nur das dem natiirlichen Verstande des Heiden Zugingliche,

35 Th. Ohm, Akkommodation... S.105, Anm. 72.

36 Vgl. Th. Ohm, Akkommodation... pss.; auch M. Grabmann a.a.O.
S. 140 ff. Wie es etwa bei Anselm mit dieser Sorge steht, zeigt Resp. Ans.
1 Anf. (Zum ganzen Sachverhalt vgl. W. von den Steinen a.a.O, S.12; K.
Barth a.a. 0. 8.180 ff.) % Vgl. S. 82 mit Anm.2 und 3. 3 Vgl. Anm. 36.

7



98 M. A. Schmidt, Der mittelalterliche Gottesbeweis und der Missionsbefehl

sondern auch die Geheimnisse der Glaubensoffenbarung, wie
die Inkarnation und die Trinitéit, mit Vernunftgriinden bewei-
sen wollten. *® Wer so den Glauben vergewaltigt, der vergewal-
tigt auch die Vernunft und versteht nicht, wie fein die natiir-
liche Wahrheit und die Glaubenswahrheit gerade in ihrem
Unterschied aufeinander hingeordnet sind.

Es 1aBt sich aber diese ganze Stellungnahme des Thomas
zum ungldubigen Menschen und seiner Welt an seinen Goftes-
beweisen nicht nur aufzeigen, sondern aus ihnen begriinden.
In der Summe wider die Heiden finden wir die Begriindung
dafiir, dall gewaltsame Bekehrungsmethoden abzulehnen sind,
in einfachster Weise auf den Beweisen fiir die Existenz Gottes,
also auf dem, was dem natiirlichen Menschen zu erkennen
angemessen ist, beruhen.

Nachdem Thomas zu Beginn dieses Werkes das Dasein
Gottes auf verschiedene Arten aus seinen Wirkungen bewiesen
hat, stellt sich ihm die Frage, was wir auf Grund dieser Be-
weise fiir das Dasein (Gottes noch iiber das gottliche Wesen
mit natiirlicher Vernunft wissen kénnen. Alle die Ausfithrun-
gen von S.c.g. 14 an bis zum Schlusse des dritten Buches
wollen nicht direkt die Frage, was Gott sei. («quid sit Deus»
im Unterschied zu «an sit Deusy, der Frage seines Daseins),
beantworten. Das vermag unser natiirlicher Verstand nicht.
Direkten Zugang zur Erkenntnis des gottlichen Wesens erofi-
net nur die Glaubenswahrheit. Dem natiirlichen Verstand aber,
go sehr er in diesen Dingen auf die Hilfe der Glaubenswahrheit
angewiesen ist (die ihm ja auch in den Erkenntnissen hilft, die
er grundsitzlich aus eigener Kraft erreichen kénnte, zu denen
er aber praktisch doch nur nach langen Miihen oder nie
kommt), ist nichtsdestoweniger grundsétzlich ein Zugang zur
Erkenntnis gittlichen Wesens aus eigener Kraft gegeben, wenn
auch kein direkter: «Nam divina substantia omnem formam,
quam intellectus noster attingit, sua immensitate excedit; et
sic ipsam apprehendere non possumus, quid est, sed aliqualem

3 S c.g.19;S.th. Iq.32a.1 (resp.: Per rationem naturalem cognosci
possunt de Deo ea, quae pertinent ad unitatem essentiae, non ea, quae perti-
nent ad distinctionem personarum. Es handelt sich aber auch bei der Er-
kenntnis der «unitas essentiae» nicht um direkte Wesénserkenntnis, sondern
um solche «via remotionis»; vgl. weiter unten mit Anm. 40).



M. A. Schmidt, Der mittelalterliche Gottesbeweis und der Missionsbefehl 99

eius habemus notitiam cognoscendo, quod non est.» *® Nach-
dem sich an den Beweisen fiir das Dasein Gottes zeigte, dal
unser Verstand nur die Natur der geschaffenen Dinge direkt
zu erkennen vermag, indem er aber ihre Natur als verursachte
und zielstrebige erkennt, auch des Daseins einer letzten Ur-
sache und eines letzten Zieles gewahr wird (womit ein direk-
tes Teilhaben menschlicher Erkenntnis an goéttlicher Natur und
der anselmische Gottesbeweis abgelehnt wird **), bleibt fiir die
Wesenserkenntnis Gottes nur noch der indirekte Weg offen:
Indem wir eine wesentliche Eigenschaft der verursachten Sub-
stanz erkennen, sehen wir zugleich, inwiefern die Ursache
diese Eigenschaft nicht haben kann. Wenn wir also nach dem
Satze, dafl «alles, was bewegt und verindert wird, von einem
andern bewegt und verdndert wirdy, auf Gott als den «ersten
Bewegersy schliellen, so erlaubt uns dieser Beweis fiir Gottes
Dasein **, von Gott auszusagen, daB er unbewegt und unver-
dnderlich ist, womit indirekt, «via privationisy sein Wesen als
«ewigy bewiesen ist.*® Auf die gleiche Weise aber kann ge-
schlossen werden: Weil Gott als erster Beweger selber nicht
bewegt ist, so heilit das auch, er sei verstehend und nicht ver-
standen. ** Auf diesem Satze fullend, kann aber ohne Einfiih-
rung neuer Krkenntnisgrundlagen bewiesen werden, «dal} er
wollend isty (und nicht gewollt). ** Daraus liafit sich wieder fol-
gern, dall er notwendig nur sich selber will *; aus diesem
ergibt sich sogleich, «dafl in ihm die freie Entscheidung
isty ¥, und des weiteren folgt daraus wieder die mensch-
liche Willensfreiheit. *® Soweit der Gedankengang der philo-
sophischen Summa. Wenn nun nach der theologischen Summa,
wie wir sahen, der Glaube Sache der Freiheit ist, so steht ja
offensichtlich solche im Glauben verwirklichte menschliche
Freiheitsmoglichkeit im engsten Zusammenhang mit der Frei-
heit dessen, an den geglaubt wird, ist aber anderseits nur die

% S ¢. g. I114; dort auch «via remotionis» genannt. Erst Buch IV beginnt
mit der positiven Darlegung der iibernatiirlichen, auf Offenbarung gegriin-
deten Wahrheiten (s. IV 1). S e g 110f Vgl Anm. 29,

22 Der erste der beiden S.c.g. I 13 gegebenen, auf Grund von Arist.,
Phys. VIII 1, 241b 24 (und der erste der fiinf S.th. I q.2 a.3 resp. ge-
gebenen). 8 S g 115 “ QS g 144 % S cg 172

% S.c. g I 73—76. 7 Secg I 8. 4 S.c.g. IIT 73 (Quod
divina providentia non excludit arbitrii libertatem).

7*



100 M. A. Schmidt, Der mittelalterliche Gottesbeweis und der Missionsbefehl

Vollendung der Freiheit des natiirlichen Willens, so dall auch
hier die Gnade dem Menschen nichts substantiell Neues gibt,
sondern seine natiirliche (und aus der natiirlichen Theologie
einsichtige) Anlage erginzt und vollendet.

Was also ist unser Ergebnis? Die Entschlossenheit, mit der
Thomas den Missionsbefehl bejaht, ist nicht ohne Begriindung
von dem her, was dem menschlichen Verstand iiber Gott und
den Menschen zu erkennen gegeben ist. Das Gebiet und die Be-
grenzung fiir den natiirlichen Verstand wird in den Gottes-
beweisen des Thomas grundsitzlich abgesteckt. Eine direkte
Teilhabe des Menschengeistes an der Fiille der gottlichen Wahr-
heit wird verneint. Jedoch hat der Menschengeist seine eigene
Begriindung und die ihm geméflen Griinde fiir Gottes Dasein.
Angelm hatte seine Gewillheit eines direkt der gottlichen Wahr-
heit teilhaftigen Intellektes nicht auf Aussagen iiber diesen In-
tellekt, sondern auf das «credoy gebaut. Bonaventura hat eine
é#hnliche Anschauung schon auf Aussagen iiber Art und Weg
der menschlichen Seele gegriindet. Nach Thomas aber kann der
menschliche (Geist einer solchen Teilhabe am gottlichen Er-
kennen entraten. Er hat seine eigenen Griinde, Gott zu er-
kennen, und indem er aus solchen Griinden auch seine Freiheit
Gott gegeniiber erkennt, ist er nicht unvorbereitet fiir die Frei-
heit des Glaubens. Nicht dafl der Missionsbefehl direkt rational
zu begriinden wére. Aber die Wiirde des Menschen, die beson-
dere Gestalt der Menschenwelt, die den Missionsbefehl erst zu
einer hoffnungsvollen Sache machen, all das Liebenswiirdige
und Ehrwiirdige, das dem Missionar die Welt lieb macht, in
die er hinauszieht, das ist nach Thomas nicht nur dem zu
verdanken, dall Einer fiir die Welt gestorben ist und Siinde
und Tod besiegt hat und dann seine Jiinger aussendet zu denen,
die er geliebt hat, sondern das ist auch und schon dem natiir-
lichen Menschen zu verdanken, der sich selber beweisen kann,
dall er von Gott kommt, von einem verstehenden, liebenden,
freien Gott seinen Ursprung hat und dessen Wirkungen in
sich und seiner Welt aufspiiren kann. Dieser natiirliche Mensch
vertrite dann die Substanz und der Missionsbefehl nur das
(zur Vollendung des Heils freilich nétige) Akzidenz. Der Mis-
sionar, der die Rechtfertigung des Siinders predigt, ist kein
Wunder fiir den Ungldubigen, sondern ein Mann der Vollen-



E. Buess, Das antike Weltbild in der Bibel als theologisches Problem 101

dung. Die Natur der Welt, mit der er es zu tun hat, kann ihm
eine ebensolche Ermutigung geben wie die Stimme dessen, der
sagt: «Siehe, ich bin bei euch alle Tage bis an das Ende der
Welt.»

Ist nicht der Missionar zu beneiden, dem sein Awuftrag
gleich von zwei Seiten lieb gemacht wird? Es wird aber sicher
auch der, welcher die Welt im Lichte des Thomas sieht, zu-
geben, dafl, wenn es doch anders stehen sollte mit der Welt
und dem Menschen, der Missionsbefehl deswegen nicht dahin-
fallt.

Kilchberg/Baselland. Martin Anton Schmidt.

Das antike Weltbild in der Bibel
als theologisches Problem.

Antrittsvorlesung an der Universitit Basel am 31. Januar 1952.

Bibel und antikes Weltbild! Es sind zwei sehr verschieden-
artige Groflen, die hier aufeinander bezogen werden. Auf der
einen Seite die Bibel. Sie ist, theologisch verstanden, eine
GroBe besonderer Ordnung, eine Kategorie fiir sich. Auf ihr
‘Wesen und Geheimnis gesehen ist sie ndmlich das eine authen-
tische Zeugnis der einen Offenbarung Gottes. Den biblischen
Zeugen ist unmittelbar widerfahren, was der Kirche nur durch
ihre Vermittlung zuteil wird: Gott hat mit ihnen geredet, Gott
hat sich ihnen zunédchst durch sein blofles Wort, endlich durch
seinen eigenen Sohn zum Vertrauten gemacht. Sie sind urbild-
lich, was wir in der Kirche abbildlich, nur im Blick auf sie und
von ihnen her sein kénnen: Menschen, die dessen gewdiirdigt
wurden, den verborgenen Gott zu erkennen und von ihm Zeug-
nis zu geben. So stehen sie, auf das Wesen und Geheimnis
ihres Berufes gesehen, einsam da. Ihr Ort ist der unvergleich-
liche derer, die die Offenbarung unmittelbar empfangen und
urbildlich-giiltig von ihr Zeugnis gegeben haben. Soviel zu-
nichst zur Grofle «Bibels.

Und nun ihr gegeniiber die Grofle «antikes Weltbildy, mit
der wir eine vollig andere Ebene betreten. Was hat es mit ihr
fiir eine Bewandtnis? Zunéchst, was ist unter dem Begriff



	Der mittelalterliche Gottesbeweis und der Missionsbefehl

