
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 8 (1952)

Heft: 2

Artikel: Der mittelalterliche Gottesbeweis und der Missionsbefehl

Autor: Schmidt, Martin Anton

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877506

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877506
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift
8. Jahrgang Heft 2 März/April 1952

Der mittelalterliche Gottesbeweis
und der Missionsbefehl.

Antrittsvorlesung an der Universität Basel am 22. Januar 1952.

«Und Jesus trat hinzu, redete mit ihnen und sprach: Mir
ist gegeben alle Gewalt im Himmel und auf Erden. Darum gehet
hin und machet alle Völker zu Jüngern und taufet sie auf den
Namen des Vaters und des Sohnes und des Heiligen Geistes
und lehret sie halten alles, was ich euch befohlen habe!»
(Matth. 28, 18—20 a). Wenn dies die Begründung der Mission
ist, so lassen sich keine Zeiten in der Kirche unterscheiden, in
denen man mit mehr oder weniger Grund Mission trieb als in
anderen. Dieser Befehl begleitet alle Zeitalter unserer Welt
seit Christus, nach dem anschließenden Wort (v. 20 b): «Und
siehe, ich bin bei euch alle Tage bis an das Ende der Welt.»

Aber was ist das für eine Welt, die zum «Schauplatz»
solcher Missionsbemühungen gemacht werden soll? Ist sie ein
bloßes «Material», das erst noch auf die «Form» wartete, um
zur «christlich gestalteten Welt» zu werden? Ist sie nicht von
sich aus reich gestaltet und mannigfach anschaulich?

I.
Man ist im Mittelalter in zunehmendem Maße dazu gekommen,

die Frage, ob Welt und Mensch als bloße Materie der
christlichen Form erscheinen, im verneinenden Sinne zu
beantworten. Es war besonders die zunehmende Bekanntschaft
mit der islamischen Welt, die der christlichen das Bild einer
geistig hochstehenden, geformten und selbstbewußten
außerchristlichen Menschheit vermittelte. Und es war das problematische

Ende der Kreuzzüge, das sie vor allzu einfachen und
gewaltsamen Lösungen der Frage des ungläubigen Menschen
warnen mußte. Und sollte es nicht auch der Missionsbefehl
selber in seinem biblischen Zusammenhang sein, der uns in die
gleiche Richtung weist? Die Macht Christi, von der hier die
Rede ist, hat sich ja die Welt nicht zum bloßen Schauplatz,

6



82 M. A. Schmidt, Der mittelalterliche Gottesbeweis und der Missionsbefehl

sondern zur Rettung erwählt, so daß die Heiden und schließlich

alle Kreatur die Ehre Gottes verkündigen müssen, kein
totes Material eines Machterweises, sondern lebendige Zeugen
der Ehre Gottes.1

Und nun hat bei Thomas von Aquino diese von Gott
geschaffene Natur eine solche Würde, daß es heißen kann: Die
Natur ist Substanz, die ihr widerfahrende Gnade (nur noch)
Akzidenz.2 Ist der Natur doch solche substantielle Würde von
ihrem Schöpfer verliehen worden, und die hinzukommende
Gnade hebt diese Würde nicht auf, sondern vollendet sie, bringt
sie zu Ehren.3 Und so ist diese Welt dem Heilsereignis und
damit auch dem Missionsbefehl gegenüber keine bloße
Materie. Vielmehr adelt die uns von Natur aus zukommende
Erkenntnis das menschliche Dasein zu der ihm zukommenden
formalen Vollendung: Der Seele wird es schon kraft natürlicher

Erkenntnis klar, daß sie nicht nur dazu da ist, den Leib
als ihre Materie zu verwalten, sondern vielmehr im Erkennen
des Ziels, auf das hin die ganze Natur angelegt ist, über ihre
eigene Wirklichkeit hinauszuhlicken. Durch die hinzukommende

Erkenntnis der durch den Glauben vermittelten
übernatürlichen Wahrheit aber wird diese eigene Form menschlichen

Erkennens, die teleologische Betrachtung, nicht
gesprengt, sondern bestätigt, ergänzt und vervollkommnet. Und
schließlich zerstört auch die höchste, selten erreichte Stufe der
Ekstase nicht die Einheit des natürlichen Menschen. Denn auch
hier bleibt der Menschenseele ihre formale Einheit gewahrt.4
Gott mißachtet also den natürlichen Menschen nicht, wie man
etwa ein Haus, dessen Grundriß unmöglich scheint, wieder
ganz abträgt, um ein neues Haus mit neuem Grundriß zu

1 Vgl. z.B. Rom. 8, 19—21; 9, 23f.; 11, 36; Eph. 1, 10; Phil. 2, 9—11;
Kol. 1, 27; Apk. 15, 3 f.

2 Summa theol. I—II quaest. 110 art. 2. Vgl. Th. Ohm 0. S. B., Die Stellung

der Heiden zu Natur und Uebernatur, Münster i. W. 1927, S. 237 ff.;
ders., Akkommodation und Assimilation in der Heidenmission nach dem hl.
Thomas v. A. (Zeitschr. f. Missionswissenschaft XVII, Münster i. W. 1927,
S. 94—113), S. 96.

3 Cum igitur gratia non tollat naturam, sed perficiat... (S. th. I q. 1

a. 8 ad 2). Vgl. Anm. 6.
4 S. th. I—II q. 28 a. 3 (Utrum extasis sit effectus amoris) ; II—II q. 174

a. 1 ad 3; q. 175 (De raptu) pss.



M. A. Schmidt, Der mittelalterliche Gottesbeweis und der Missionsbefehl 83

bauen, sondern er liebt ihn dergestalt, daß schon der natürliche

Mensch auf sein übernatürliches Ziel hin angelegt ist
und man von diesem Grundriß, der auch nach der Zerstörung
durch die Sünde erhalten blieb B, nicht abgehen muß, sondern
liebevoll darauf aufbauen kann. Was immer Gott geschaffen
hat, das hat er nicht gleichgültig als neutrales Material
verwendet, sondern hat es sogleich nach dem Maße der ihm eigenen

Zielstrebigkeit seinem Kosmos eingefügt. Kann aber Gott
substantiell seinem Geschöpf mehr geben, als daß er es mit
solcher Gestalt begabt hat? Es können dann wohl noch höhere
Gaben hinzukommen, aber nur noch akzidentiell, nur noch
nach dem Maße der Vervollkommbarkeit, die in der Menschennatur

schon besteht.6
Nachdem wir Thomas über die Würde der Welt, welcher der

Missionsbefehl gilt, haben zu Worte kommen lassen, wollen
wir uns kurz der stärker an Augustin gebundenen Richtung
der Scholastik, bis hin zu Bonaventura, zuwenden. Die
göttliche Liebe gestaltet hier weniger, als daß sie erleuchtet. Die
menschliche Natur ist hier weniger in sich geschlossen, bedürftiger

der Liebe und transparenter für die Erleuchtung von
oben. Wenn der Mensch nach dieser Anschauung nicht nur
nach dem Maße und den Gegebenheiten seiner eigenen Natur
erkennt, sondern darüber hinaus kraft unmittelbarer göttlicher
Illumination, dann ist ja wohl unsere menschliche Welt viel
transparenter aufgefaßt als bei Thomas, der die eigene Würde
und gewissermaßen in sich ruhende Schwerkraft des auf Gott
hin geordneten Seins mehr betont. Und doch wird in solcher
Transparenz das Niedere nicht wesenlos durchsichtig, sondern
der Züge des Höheren teilhaftig. Der Mensch ist in seiner
Bedürftigkeit doch nicht beraubt; er verliert gerade so nicht
seine Seele. Gerade seine Bedürftigkeit führt ihn in die Tiefe
seiner Seele. In der inneren Welt, die der äußeren Bilder nicht
mehr bedarf, bedarf er des göttlichen Lichtes, darf er suchen,
was er in seiner Welt und in sich selbst nicht findet, den Ur-

5 Peccatum non est pura privatio, sed est actus debito ordine privatus
(S. th. I—II q. 72 a. 1 ad 2). Cf. ib. q. 85 (De effectibus peccati) pss.

6 Sic enim fides praesupponit cognitionem naturalem, sicut gratia na-
turam et ut perfectio perfectibile (S. th. I q. 2 a. 2 ad 1).

6*



84 M. A. Schmidt, Der mittelalterliche Gottesbeweis und der Missionsbefehl

sprung, die urbildliehe Wahrheit. Solches Bedürfen ist zugleich
ein Dürfen.7

Mit diesen wenigen Zügen sei angedeutet, was das Mittelalter

etwa über die Menschenwelt, der das Evangelium
angeboten wird, zu sagen hat. Es scheint sehr deutlich zu werden,
daß zu dieser Welt das Heil kommen kann, insofern sie mehr
ist als eine bloße Funktion, ein gleichgültiger Schauplatz, ein
Betätigungsfeld für irgendeinen Absolutheitsanspruch, der nun
einmal dasein muß, weil sonst alles eine graue Masse wäre,
mehr als ein ziemlich gleichgültiges Material, dessen man nun
einmal bedarf, wenn man schon predigen und Glaubenswerke
tun soll. Es hat auch im Mittelalter die Versuchung gegeben,
die Dinge so zu sehen, daß man die Welt, trotz allem Missionseifer,

verachtete, statt sich ihr zuzuwenden, daß man etwas
von der Welt verlangte, statt ihr zu geben.8 Und da mußte denn
wohl gesagt werden, daß diese Welt es wert ist, mehr als ein
Schau- und Exerzierplatz zu sein, daß nicht erst der Missionar
kommen muß, um die Welt zu prägen, sondern daß Gott sie
schon geprägt hat als seine Welt. Und nur wenn der Missionar
die Welt in dieser Form sieht, die sie von Gott hat, kann es

ihm eine Lust sein, an der Welt den göttlichen Auftrag zu
vollziehen, ihr das Evangelium zu bringen. Wir können auch
sagen: Weil Gott «die Welt» liebt und nicht erst «die christliche
Welt», hat der Missionar seinen Auftrag an den Völkern,
kommt nicht etwa nur aus Mitleid oder einem andern menschlichen

Motiv.
Auf so liebenswürdige und ehrwürdige Art weiß das Mittelalter

zu sagen, wie die Welt beschaffen ist, die Gott in seiner
Liebe geschaffen hat und vollenden will. Es bietet diese Welt
nicht etwa bloß einen ärmlichen «Anknüpfungspunkt» — diese

7 Noli foras ire, in te ipsum redi, in interiore homine habitat Veritas; et
si tuam naturam mutabilem inveneris, transcende et te ipsum (Aug. De vera
rel. 39, 72). Veritas foris admonet, intus docet (id. De lib. arb. II 14, 38). Zu
Bonaventura s. B. A. Luyckx 0. P., Die Erkenntnislehre Bonaventuras
(Beitr. z. Gesch. d. Phil. d. Mittelalters XXIII 3—4), Münster i. W. 1923,
bes. S. 166 ff.; B. Rosenmöller, Religiöse Erkenntnis nach Bonaventura
(Beitr. XXV 3—4), Münster i. W. 1925.

8 «Welt» hier im Sinne von Joh. 3, 16 f.; 6, 33. 51; 12, 47 — und nicht von
1. Joh. 2, 15 f. usw. (vgl. Anm. 11).



M. A. Schmidt, Der mittelalterliche Gottesbeweis und der Missionsbefehl 85

Rede war damals noch nicht erfunden 0
—, es ist da nicht nur

ein «Brückenkopf» 10, von dem aus man in einen Urwald dringt.
Nein, das mittelalterliche Denken wagt es, die Welt und den
Menschen nicht nur in Flächen und Punkten zu sehen und erst
durch das Christentum alles zu rechter Gestalt erblühen zu
lassen. Und darum ist dieses mittelalterliche Reden von der
Gestalt des Menschen und seiner Welt so viel reicher,
ehrwürdiger, liebenswürdiger und interessanter als das abstrakte
Reden von Punkten und Brückenköpfen. Der Mensch ist kein
Schema und seine Welt kein strategischer Schauplatz. Das
scheint eine Epoche sich sagen zu wollen, in der man ja auch
immer wieder Gefahr lief und der Gefahr erlegen ist, Sche-
matik und Strategie an die Stelle des Heils und der Verkündigung

zu setzen.
Aber nun ist es eine Sache, daß man die Welt so sieht und

es zum Ausdruck bringt, sie sei wirklich Gottes Welt, und
eine andere Sache ist es, wie man das sagt, mit welchen
Begründungen. Es darf ja auch vom Missionsbefehl und den
Zusammenhängen, in denen er steht, her gesagt werden: In Gottes
Wort wird dem Menschen und seiner Welt eine Ehre, Liebe
und Würde erwiesen, von der auch Propheten, Psalmisten
(Ps. 8!) und Apostel nur in unserer gebrochenen Sprache
reden können. Daß aber das Wort des Gottes, der so die Welt
würdigt und den Menschen so mit Ehre und Schmuck krönt,
zugleich das Wort des Zornes und Gerichtes ist über alles
Fleisch, das Gottes Ehre verkehrt hat, und über «diese Welt» u,
das kann uns ja nicht davon abhalten, sondern wird uns erst
ganz deutlich nahelegen zu fragen, wo, in welchem Wort Ehre,
Würde und «Liebenswürdigkeit» der Welt und des Menschen
zu finden ist und bewahrt bleibt. Und wenn es dann von dem
gekreuzigten und auferstandenen Christus heißt, er sei dieses

9 Auch wenn Th. Ohm, Akkommodation... S. 96 dieses Wort gebraucht.
Ueber «Anknüpfungspunkt» und «Bild Gottes» vgl. G. van der Leeuw, Der
Mensch und die Religion, Basel 1941, S. 119 ff.

10 So G. Warneck; vgl. H. Schärer, Die Begründung der Mission in der
katholischen und evangelischen Missionswissenschaft (Theol. Studien 16),
Zollikon-Zürich 1944, S. 24 ff.

11 So heißt im NT oft die Welt im Sinne von 1. Joh. 2, 15 f. (s. Anm. 8) ;

z.B. Joh. 8, 23; 12, 31; 1. Kor. 3, 19; 7, 31; vgl. Joh. 1, 10; 17, 25.



86 M. A. Schmidt, Der mittelalterliche Gottesbeweis und der Missionsbefehl

«Wort» 12, so durfte man eigentlich nicht nötig haben, noch in
anderen Worten und Begründungen Ehre und Würde der
Menschenwelt gewahrt zu finden. Wir haben einige solcher Reden
über den Menschen gehört; wir konnten auch sehen, wie
verschiedenartig sie wieder unter sich sind. Hat man in ihnen
die eigentliche göttliche Begründung wiederzuerkennen, oder
sind es Ergänzungen, die der einzigen Begründung noch eine
andere an die Seite stellen wollen?

Wie schwer es zu entscheiden ist, ob mit verschiedenen
Worten das Gleiche oder mit ganz ähnlichen Worten sehr
Verschiedenes gemeint sei, wie schwer es zu sagen ist, wo der
eine Grund unseres Heils und damit die Begründung des
Missionsbefehls und damit auch das Reden über die Menschenwelt
noch auf umsichtige Art erörtert wird und von wo an sich der
einen Begründung unmerklich eine zweite beigesellt — dafür
diene uns ein Beispiel in unserm Zusammenhang: der
mittelalterliche Gottesbeweis. Das Verhältnis von Missionsbefehl
und Gottesbeweis werden wir hauptsächlich am Denken des
Thomas von Aquino anschaulich zu machen suchen, während
der etwas jüngere Raymundus Lullus, bei dem sich im Zeichen
franziskanischer Mystik ein großer Missionseifer mit dem

Eifer, das gesamte Glaubensgut in Beweisen rational
durchsichtig zu machen, verbindet, außerhalb unserer heutigen
Betrachtungen bleiben muß.13

II.
In die Lebenszeit des Thomas (1225—1274) fällt der Niedergang

der Kreuzzugsbewegung: Die zweite und endgültige
Eroberung Jerusalems (1244), den ersten Zug Ludwigs IX., des
letzten Kreuzfahrers (1248—54), den Fall Antiochiens (1268)
hat er miterlebt, während der Fall Akkons, der Schlußpunkt in
dieser Geschichte, erst 1291 erfolgte. Diese äußeren Daten
bezeichnen eine geschichtliche und geistige Krise, deren tiefere
Voraussetzungen zu erkennen, wir uns zunächst auf die
Anfänge der Kreuzzugsbewegung verweisen lassen müssen.

12 Joh. 1, 1—5. 9 f. 14; 1. Joli. 1, 1; Apk. 19, 13.
13 Vgl. meinen Aufsatz: Thomas von Aquino und Raymundus Lullus,

zwei Grundtypen missionarischen Denkens im Mittelalter, der voraussichtlich
noch dieses Jahr im «Evang. Missionsmagazin» erscheinen wird.



M. A. Schmidt, Der mittelalterliche Gottesbeweis und der Missionsbefehl 87

Alle höheren und niederen, z. T. verschlungenen und
versteckten Motive, die man sich für das Aufkommen der
Bewegung wirksam denken mag, haben sich gleichsam kristallisiert

und verklärt, haben ihre Bestätigung und Rechtfertigung
gefunden in einem Losungswort, einer suggestiven Erkenntnis:
«Gott Avili es!» («Deus lo volt!») So hat das Volk zum ersten
Male am 26. November 1094 auf die Kreuzzugspredigt Urbans
II. in Clermont geantwortet. Allen anderen Motiven und
Begründungen für den Kreuzzug, sei es die Sehnsucht nach der
großen Reliquie, dem Heiligen Grabe sei es der Wunsch nach
Sühne, seien es auch abenteuerliche oder politische Motive, all
dem läßt sich eine Berufung auf den göttlichen Willen nicht
beiordnen. Diese hat etwas Absolutes und erinnert darin an
den Missionsbefehl. Es kann da nur noch gefragt werden, ob

irgendein menschliches, und sei es noch so hohes Motiv sich
hinter dem Reden vom Gotteswillen verstecke und mit ihm
spiele oder ob sich Kundgebung göttlichen Willens wirklich
ereignet habe.

Man hatte es in der Hand, von der Rückgewinnung des

heiligen Grabes als von einem Gott wohlgefälligen Werk zu
reden. Aber der gedachte und noch so sehr begründete Gotteswille

ist noch nicht der wirkliche. Ist dies nun wirklich Gottes
Wille gewesen, oder war es nur eine psychologische
Selbsttäuschung, der viele erlegen sind, dieses «Deus lo volt»? Alle
bedenklichen Nebenerscheinungen der Kreuzzüge hätten den,
der hier Gottes Willen wirklich am Werk meinte, nicht so
schnell von dem Unternehmen abstehen lassen, und auch ein
menschlich sehr zweifelhafter Kreuzfahrer hätte doch im
tiefsten Herzen etwas vom Glauben behalten, auf Gottes Weg zu
sein, auch die scheußlichsten Verbrechen im Heiligen Land
wären von Leuten begangen worden, die «frech und fromm»
zugleich waren 15 — wenn nicht mit den zunehmenden äußeren
und inneren Mißerfolgen die Reflexion eingesetzt hätte: Ist
dies nun wirklich Gottes Wille gewesen? «Es gibt kein Kreuz,
es gibt keinen Glauben, der uns zu helfen vermag gegen diese

14 Vgl. F. Wiegand, Art. «Kreuzzüge» (Kealenzyklopädie f. prot. Theol.
u. Kirche XI, 3. Aufl. Leipzig 1902, S. 97—106), S. 98.

15 So überschreibt C. F. Meyer in seiner Gedichtsammlung den 7., dem

Mittelalter zugewandten Zyklus.



88 M. A. Schmidt, Der mittelalterliche Gottesbeweis und der Missionsbefehl

verfluchten Schurken von Türken. Offenbar ist vielmehr, daß
Gott dieselben beschützt zu unserm Unheil.» Das sagte ein
Mann aus der gleichen Provence, die den ersten Sturm des
«Deus lo volt» erlebt hatte.18 Und er war nicht der einzige.
[Wie sich einst alle Motive für den Kreuzzug an dem «Gott will
es» kristallisiert hatten, so können jetzt umgekehrt alle die
edleren oder unedleren Motive gegen den Kreuzzug, alle die
Fragen der Einsichtigen, ob denn Christen und Türken auf
dieser Ebene einander begegnen sollten, wie auch die Wünsche
der Bequemen, sich mit näherliegenden und nützlicheren Dingen

zu beschäftigen, sich in der einen Reflexion gerechtfertigt
vorkommen: Sollte das wirklich Gottes Wille sein?

Ein Zeitgenosse des genannten Urban II. war Anselm von
Canterbury (gest. 1109), der in seinem Proslogion, Kap. 2—4
jenen einzigartigen Beweis für die Existenz Gottes aufgestellt
hat. Was aber hat dieser mit der soeben dargestellten Problematik

des Kreuzzugsgedankens zu tun? Gibt es zwischen zwei
derart verschiedenen Dingen überhaupt einen Vergleich? Wir
sehen tatsächlich eine Beziehung nur in einem Punkt, aber
einem wichtigen: Die Frage nach dem wirklichen Gott, die ja
die Grundfrage derjenigen nach dem wirklichen Willen Gottes
ist, wie sie sich in der Kreuzzugszeit aufdrängte, diese Frage
hat Anselm in seinem Gottesbeweis in Angriff genommen als
die Frage nach der Erkenntnis der Existenz des Gottes, der in
einer ganz anderen Notwendigkeit existiert als irgendein
irdisches Wesen.17 Im Unterschied zu seinen Gottesbeweisen im
Monologion (Kap. 1—4) sucht Anselm im Proslogion nicht

16 B. Kugler, Geschichte der Kreuzzüge, 2. Aufl. Berlin 1891, S. 415.
17 «Existenz» als vollendete Aktualisierung des Grundgehaltes alles

Seins und Erkennens (vgl. Monol. 6, Schluß), nicht als «Moment des Existierens»

neben und abgesehen von der Essenz verstanden. Prosl. 5—26
entfaltet sich die beseligende Wesensfülle eben dieser unvergleichlichen
Existenz. — Unsere Bemerkungen zum anselmischen Beweis sehen in
Prosl. 3 (notwendige Existenz Gottes: Quod non possit cogitari non esse) im
Vergleich zu Prosl. 2 (faktische Existenz Gottes: Quod vere sit Deus) die
«entscheidende Präzisierung» (K. Barth, Fides quaerens intellectum, München

1931, S. 153), die entscheidende Phase des Gedankenganges. —
Nachdrücklich weist auf den Zusammenhang von Anselms Proslogion mit dem
Geist des ersten Kreuzzuges hin W. von den Steinen, Vom heiligen Geist des

Mittelalters, Breslau 1926, S. 15 f.



M. A. Schmidt, Der mittelalterliche Gottesbeweis und der Missionsbefehl 89

von der Wirklichkeit außergöttlicher, im Raum des Erfahrbaren

vorgefundener Existenz aus auf die Existenz des
unsichtbaren Gottes zu schließen; vielmehr geht hier der
Beweisweg «von Gott zu Gott»: von einer allgemein zugegebenen
Gottesbezeichnung, deren Bedeutung jedem Denken erfaßbar
ist, vom Denken Gottes also, zur Einsicht der wirklichen und
notwendigen Existenz des so bezeichneten und gedachten Gottes.18

«Credo, ut intelligam.» 19 Dieses Programm Anselms ist im
Beweise des Proslogion so unvergleichbar rein durchgeführt
worden, weil dieser Beweis, im Unterschied zu allen andern
Beweisformen, nur den geglaubten Gott zum Gegenstand des
Denkens macht, nicht aber den Umweg über das Denken
anderer, geschaffener Wirklichkeit nimmt. Wie denn auch der
Missionsbefehl, wollte man das, was sich in ihm dem Glauben
kundtut, denkend zu verarbeiten suchen, nur gestatten würde,
von Gott und dem erhöhten Christus aus zu argumentieren,
und nicht, den Beweis für seine Gültigkeit und Richtigkeit von
irgendeinem Ding oder Sachverhalt dieser Erde aus zu führen.

Anselms Beweis stellt uns die Frage nach Gottes Beweisbarkeit

in der besonderen Form der Frage: Kann für das Denken

Gott in ebensolcher, fremder Beihilfen unbedürftiger Weise
existieren wie für den Glauben, auf den sich das Denken
bezieht? 20 Bekanntlich führt Anselm eine Gottesbezeichnung ein,
die ebenso als Gegenstand des Glaubens wie dann auch als
Gegenstand des Denkens und Ausgangspunkt des Beweises
verstanden werden will: «Das, im Vergleich zu dem nichts
Größeres gedacht Averden kann.» 21 Wenn dieses nun gehört
und bedacht wird, so ergibt sich zum ersten, daß «das, im

18 Et quidem credimus te esse aliquid, quo nihil maius cogitari possit
(Prosl. 2, Anl). Für die Wertung dieser Bezeichnung als Voraussetzung
des Beweises ist weniger wichtig ihr Anklingen an verschiedene augusti-
nische Formulierungen, als ihre Einführung als Wort des Glaubens, also
nicht als Axiom des Denkens, sondern als Tatsache für das Denken, die sich
aber sogleich als Begriff im Denken konstituieren kann. (So wie auch das
<Deus lo volt» nicht als Axiom des Willens, sondern als tatsächliche
Kundgebung an den menschlichen Willen, die sich in seinem AVollen unvergleichlich

darstellen wollte, gemeint war.)
19 Prosl. 1, Schluß. 20 Vgl. Anm. 18
21 Vgl. Ahm. 18. «Maius» wird in den Wiederholungen dieser Formel

mitunter durch «melius» ersetzt, das von Augustin (z. B. Conf. VII 4)
vorgezogen wird. Vgl. Monol. 1 Schluß; 2.



90 M. A. Schmidt, Der mittelalterliche Gottesbeweis und der Missionsbefehl

Vergleich zu dem nichts Größeres gedacht werden kann», wirklich

existieren muß. Wenn es nämlich nur als Gedachtes,
intramental existieren würde, so wäre es ja nicht «das, im
Vergleich zu dem nichts Größeres gedacht werden kann»; es gäbe
dann noch etwas Besseres, Größeres von ihm zu denken: seine
nicht nur intramentale, sondern dazu auch extramentale
Existenz. Also muß Gott, wenn anders er der ist, im Vergleich zu
dem nichts Größeres gedacht werden kann, auch extramental
existieren, nicht nur im Intellekt. Zum zweiten aber ergibt
sich, daß Gott, wenn er einmal diesen Namen führt, nicht nur
als real (extramental), sondern darüber hinaus als notwendig
existierend gedacht werden muß, als der, von dem nicht einmal
gedacht werden kann, daß er nicht sei. Wäre er nämlich
existent, aber doch als nichtexistent denkbar, so wäre sein Sein
nicht die höchste Stufe des Seienden. Diese aber muß Gott
zugeschrieben werden, wenn er wirklich als der verstanden werden

soll, im Vergleich zu dem nichts Größeres, d. h. Höheres
und Besseres gedacht werden kann.

Wir können uns in die Probleme dieses Gedankenganges
nicht weiter vertiefen und weisen nur auf eine uns hier
interessierende Frage hin, die im Hintergrunde der Erörterungen
steht: Wie ist das Verhältnis von intramentaler und extramentaler

Existenz («esse in intellectu» und «esse et in intellectu
et in re») zu verstehen? Ein bloßes intramentales Dasein («esse
in solo intellectu») ist denkbar. Wäre aber nicht auch etwas
denkbar, das zwar extramental existiert, aber doch nicht in
unserem Denken, etwas Unbekanntes also? Damit, daß wir
eine «unbekannte Insel» denken, haben wir lediglich den
Gedanken einer solchen Insel in uns, haben wir also etwas
Intramentales und ändern nichts daran, wenn wir eine solche Insel
noch so sehr als auch in der Außenwelt wirklich daseiend
denken.22 Etwas unbekannt außerhalb unseres Denkens
Daseiendes (nicht nur «als unbekannt Gedachtes»), ein «esse in

22 Gaunilo, Pro insip. 6 führt die «insula..., quam cognominant aliqui
perditam» ein, um zu zeigen, daß die reale Existenz einer solchen doch
unabhängig von jedem Ausdenken ihrer Vollkommenheit, also unabhängig von
ihrer wie immer bestimmten intramentalen Existenz bewiesen werden
müsse. Es scheint uns hier das «esse in sola re», dem das Denken nie
beikommt, visiert (res prorsus ignota, ib. 5).



M. A. Schmidt, Der mittelalterliche Gottesbeweis und der Missionsbefehl 91

sola re» (welcher Ausdruck bei Anselm nicht vorkommt, den
wir aber hier zur Erläuterung gebrauchen wollen) kann ja seiner
Definition wegen niemals in unseren Intellekt als daseiendes
kommen. «Als unbekannt denken» schließt die Gewißheit eines
Daseins und «unbekannt dasein» eine Vergewisserung durch
das Denken aus. — Nun gibt es aber nach Anselms Darlegungen

noch ein höheres Sein, von dem nicht einmal gedacht
werden kann, daß es nicht sei, jenes notwendige, Gott allein
zufallende Sein, «verissime et maxime esse».23 Wie verhält sich
nun dieses zu den bereits angeführten Seinsarten, dem
intramentalen und dem gewöhnliehen extramentalen Sein? Das
notwendige Sein ist zwar mehr als ein gewöhnliches extramentales
Sein, hat aber doch auch den Charakter gewöhnlichen
extramentalen Seins an sich, insofern auch ein notwendig Seiendes
abgesehen von seiner Notwendigkeit faktisch existieren und so
gedacht werden kann. Wenn es nun aber heißt, das notwendig
Seiende könne als solches überhaupt nicht als nichtseiendes
gedacht werden, so ist der Grund dafür nicht, daß es
intramental notwendigerweise existiert (es würde dann extramental
nicht notwendigerweise existieren, könnte als nur intramental
existierend gedacht werden), auch nicht, daß es extramental
notwendigerweise existiert (es würde dann nicht notwendigerweise

intramental und extramental zugleich existieren, auch
wenn es faktisch «et in intellectu et in re» wäre) ; vielmehr muß
seine Notwendigkeit dem Bereich des bloß Intramentalen wie
auch des bloß Extramentalen überlegen sein, als die Notwendigkeit

eines Seins, das in keiner Beziehung «nicht sein» kann,
weder so, daß es «nur» im Intellekt, noch so, daß es «nur»
außerhalb seiner existieren könnte. Wer das wahre, notwendige
Sein unter irgendeinem «Nur» denkt, der beweist damit, daß

er überhaupt nicht dieses ausgezeichnete Sein denkt. Und daraus

scheint zu folgen, daß unser Intellekt, sofern er überhaupt
fähig ist, Gottes Sein zu denken, notwendig an der Wahrheit
dieses Seins Anteil hat (während er, sofern er die «unbekannte
Insel» denkt, keinen notwendigen Anteil am Sein dieser Insel
hat, weil diese, sofern sie ihm als daseiend bekannt würde, ihm
als Gegenstand tatsächlicher Erfahrung oder Anschauung ent-

23 Solus igitur verissime omnium et ideo maxime omnium habes esse,
quia, quicquid aliud est, non sic est et ideirco minus habet esse (Prosl. 3).



92 M. A. Schmidt, Der mittelalterliche Gottesbeweis und der Missionsbefehl

gegenträte, nicht als Sein, an dem er notwendig Anteil hat, ihm
von jeher als Voraussetzung seines Intellektseins gegeben sein
müßte). Gott aber tritt, indem er notwendiges, wahres Sein ist,
dem Intellekt nicht als bloßer Gegenstand entgegen (der sich
ihm auch entziehen könnte, ohne daß der Intellekt dadurch
aufhörte, wahres, notwendiges und also auch extramentales
Sein denken zu können), sondern als Voraussetzung seines
Seins, als die Wahrheit, an der er wesensmäßig Anteil hat,
ohne die es für ihn wahres und notwendiges Denken wahren
und notwendigen Seins überhaupt nicht gäbe. Wenn es eine
«unbekannte Insel» gibt, so gibt es für mein Denken «nur»
gedachtes Sein (ohne Gewißheit realen Seins) dieser Insel. Wenn
es aber einen «unbekannten Gott» gäbe, so gäbe es überhaupt
kein wahres Denken.24 Solchermaßen nimmt unser Denken an
Gottes wahrem Sein teil — oder ist überhaupt nicht, was es
sein soll. Diese «Teilhabe» ist die Wahrheit, hinter die unser
Denken nicht mehr zurückgehen kann. Wir nähern uns hier
den Gedankengängen von Anselms «Dialogus de veritate».

Indem wir auf Grund der Begriffe, mit denen der
anselmische Gottesbeweis arbeitet, uns ein Bild vom Verhältnis des

hier vorausgesetzten «Intellektes» zur göttlichen Wahrheit zu
machen suchten, sehen wir deutlich genug, daß Anselm sich
in platonischen Grundvorstellungen bewegt. Doch von
welchem Intellekt kann auf diese ideale Weise geredet werden?
Vom menschlichen Intellekt «an sich»? Sicher nur von dem

Intellekt, der der göttlichen Wahrheit nicht verschlossen ist
und sich somit die göttliche Wahrheit gar nicht als ihm
entzogen denken kann. Was aber gibt uns das Recht, unsern
Intellekt so auszuzeichnen: als göttlicher Wahrheit nicht
verschlossen und damit göttlicher Wirklichkeit nicht unzugänglich?

Plato hätte diese Frage anders beantwortet als Anselm.
Dieser nämlich sagt: «Ich glaube, um einsehen zu können.» 25

Weil der Glaube nach dem Intellekt fragt («fides quaerens intel-

24 Denique si quis dieit se eogitare illud non esse, dico, qnia cum hoc

cogitat, aut cogitat, quo maius cogitari non possit, aut non cogitât. Si non
cogitât, non cogitat non esse, quod non cogitat. Si vero cogitat, utique
cogitat aliquid, quod nec cogitari posset non esse (Responsio Anselmi 3).

25 Mit dieser Wiedergahe soll das «ut» als final und konsekutiv
zugleich («innerlich konsekutiv» der griechischen Grammatik) verstanden sein.



M. A. Schmidt, Der mittelalterliche Gottesbeweis und der Missionsbefehl 93

lectum» 26), darum ist dieser Intellekt der Wahrheit nicht
unteilhaftig; sonst könnte er ja dem Glauben nicht dienen. Kann
man hinter diese Begründung noch zurückgehen? Kann man
noch fragen, wieso denn unser Intellekt sich auf Glauben
berufen darf? Gibt es Gründe dafür in der Eigenart unseres
Intellektes? Das wäre genau so gefragt, wie wenn der Kreuzfahrer

fragen würde: Liegt in meinem menschlichen Willen
eine Begründung dafür, ein Hinweis darauf, daß es wirklich
Gottes Wille ist? Dann gäbe es hier wie dort zwei Begründungen

der Wahrheit: darin, daß Gott es so will, und darin,
daß mein Wille so und so beschaffen ist — darin, daß ich
glaube, und darin, daß mein Intellekt auch abgesehen davon,
daß ich glaube, eine besondere Art hat, die ihn zur Wahrheitserkenntnis

geeignet macht, die, wie ich abgesehen vom Glauben
feststellen könnte, in etwas dem, was der Glaube sagt,
angemessen ist.

Man hat, wie wir sahen, angesichts der Entwicklung der
Kreuzzüge immer mehr daran gezweifelt, oh der Wille zum
Kreuzzug wirklich Gottes Willen entspreche. Man hat diesen
kühnen Schluß von den eigenen Regungen auf Gottes
wirklichen Willen anzweifeln müssen. Angesichts des
anselmischen Gottesbeweises, dieses einzigartigen Schlusses auf die
göttliche Existenz, hat sich die spätere Zeit ebenfalls gefragt,
ob man wirklich so schließen dürfe. Es wurde die Möglichkeit
eines solchen Beweises z. B. bejaht von Bonaventura, verneint
von Thomas von Aquino. Wo wurden aber die Gründe dafür
und dawider gesucht? In der Angemessenheit der menschlichen
Erkenntnis! Die Erkenntnis, die bei Anselm kraft ihrer
Begründung auf den Glauben als wahre Erkenntnis, als Teilhabe
an der Wahrheit konstituiert ist, sie wird in der Folge nach
eigenen konstituierenden Merkmalen befragt, kraft welcher
sich ein derart unmittelbares Teilhaben an der Wahrheit
bejahen lasse oder verneint werden müsse. Derartige Begründungen

aber, mögen sie für den Intellekt Größeres oder Geringeres
herausschlagen, sind anderer Art als eine Begründung, die
sich mit dem anselmischen «Ich glaube, um erkennen zu
können» zufrieden gibt.

26 So der zweite Titel nach Prosl. praef.



94 M. A. Schmidt, Der mittelalterliche Gottesbeweis und der Missionsbefehl

III.
Bonaventura und sein Schüler Matthäus von Aquasparta

haben ihre Zustimmung zum anselmischen Argument mit
Ueberlegungen über die Fähigkeiten und den Weg der menschlichen

Seele unterbaut, auf die wir hier leider nicht eingehen
können27. Diese Betrachtungen der Seele sollen bei ihnen aber
keineswegs im Gegensatz zu Betrachtungen der Glaubenswahrheit

stehen. Die Vertiefung des Glaubens und die Erhöhung
der menschlichen Erkenntnis durchdringen sich gegenseitig bei
ihnen; darin bleiben sie Schüler Augustins.

Deutlicher wird die Frage nach der besonderen Begründung
unserer Gotteserkenntnis bei den Denkern, die Anselms Beweis
ablehnen. Schon Richard von St. Victor erklärt: «Omnis ratio-
cinationis nostrae processus initium sumit ex his, quae per ex-
perientiam novimus.28 Er scheint Anselms Proslogion gar nicht
gekannt zu haben. Aber sein Satz über die ausschließliche
Art unseres Vernunftgebrauches lehnt Anselms Argument
implicite ab; denn dieses geht, formal gesprochen, nicht von der
Erfahrung, sondern von einem Begriff aus. Was Richard als
Grundsatz aufstellte, hat dann später Thomas durchgeführt:
Er läßt nur solche Gottesbeweise zu, die, von der Welt des
Erfahrbaren ausgehend, auf Gott als Grund oder Ursache oder
Vollendung des Erfahrbaren schließen. Anselms Beweis lehnt
er ausdrücklich ab.29 Damit ist nun aufs deutlichste klargestellt,

was unserer menschlichen Erkenntnis angemessen ist
und was nicht. Ueber unserer Erkenntnis aber steht die
Erkenntnis, welche die Engel haben, und über dieser wiederum

27 A. Daniels 0. S. B., Quellenbeiträge und Untersuchungen zur
Geschichte der Gottesbeweise im 13. Jahrhundert (Beitr. VIII 1—2), Münster
i. W. 1909, S. 132 ff.

28 De Trin. I 10. Aehnliche öfters wiederholte Aeußerungen (ib. I
4. 5. 7. 8.11) zeigen deutlich, daß es sich hier um die tägliche Erfahrung
aus den Weltdingen (quotidiana expérimenta I 7) handelt, nicht um mystische

Erkenntnis im Sinne von Bonaventura, III. Sent. dist. 23 dub. 4 (Et
propterea aliter dicendum, quod cognitio, qua anima cognoscit illud, quod
habet in se, est cognitio cuiusdam experientiae. Bei Roger Bacon: «expe-
rientia per illuminationes interiores», im Gegensatz zu «experientia humana
et philosophica>).

29 Summa contra gentiles I 10 f.; Summa theol. I q. 2 a. 1; De verit. q. 10

a. 12; In Sent. I d. 3 q. 1 a. 2 ad 4.



M. A. Schmidt, Der mittelalterliche Gottesbeweis und der Missionsbefehl 95

steht Gottes Erkennen. Diese höheren Erkenntnisformen können

im Unterschied zur menschlichen Gott erkennen, ohne von
der sinnlichen Erfahrung ausgehen zu müssen. Und doch ist
dem Menschen nicht nur die natürliche Wahrheit zugänglich,
zu der also auch das aus dem Dasein der Dinge erschließbare
Dasein Gottes gehört. In der Wahrheit des Glaubens erfährt
der Mensch das, zu dessen Erkenntnis sein Verstand nicht
ausreicht, die Geheimnisse der göttlichen Offenbarung. Indem so
die menschliche Wahrheitserkenntnis über die in ihr selber
liegenden Möglichkeiten hinaus ergänzt und vervollkommnet
wird, zeigt sich, daß die natürliche Erkenntnis, so unerbittlich
sie auch auf den Erfahrungsbereich beschränkt bleibt, doch
auf Höheres angelegt ist und ihren Zweck nicht in sich selber
findet. Insofern sie aus sich selber wenigstens das Dasein Gottes

erschließen kann, erkennt sie schon aus sich selber diese
Zielstrebigkeit, nimmt sie als beschränkte Ordnung doch an
der Gesamtordnung der Wahrheit teil, und der Glaube bestätigt

ihr, was sie schon aus sich selber hat wissen können: daß

was von der Erfahrung aus betrachtet zuletzt kommt, als das
letzte Glied des Schlusses, in Wahrheit das Erste und der
Quell aller Ordnung und Wahrheit ist.30 Teilhabe an der Wahrheit

ist hier nicht, wie hei Anselm, die letzte, unbeweisbare
Grundvoraussetzung des Beweises, sondern ein Ergebnis des
Beweisens. Und daß solches Beweisen zu Recht besteht, das
wird aus der Eigenart der natürlichen Ordnung als einer zwar
in sich geschlossenen, aber auf ein höheres Ziel gerichteten
erwiesen. Die gesamte Ordnung der Wahrheit kann aus der
Betrachtung einer bekannten Teilordnung zwar nicht in ihrer
Fülle erkannt, aber doch in ihrem Aufbau erschlossen werden.
Teilhabe an der Wahrheit, wirkliches Erkennen Gottes — wie
weit das für den Menschenverstand Ereignis ist und wie weit
nicht, das kann auf Grund der Analyse des menschlichen und
natürlichen Seins genau angegeben werden.31

30 Nach dem aristotelischen Grundsatz, daß das upöxepov oder rvwpipthxe-
pov qjùcrei ans dem rprîv -fvaipiptiixepov oder xrpöxepov irpôç f||ac!ç zu erkennen sei.

31 Vgl. z.B. die Zusammenstellung bei B.Geyer, Die patristische und
scholastische Philosophie (Friedrich Ueberwegs Grundr. d. Gesch. d. Phil.
II), 11. Aufl. Berlin 1928 12. Aufl. Basel 1951) S. 428 ff.



96 M. A. Schmidt, Der mittelalterliche Gottesbeweis und der Missionsbefehl

IV.
Ist nun für Thomas die Frage, ob die Kreuzzüge Gottes

Wille seien oder nicht, eine Frage, auf die der Glaube die
Antwort gibt, oder eine Frage, die schon durch die menschliche
Vernunft gelöst werden kann? Das letztere ist der Fall. Und
zwar deshalb, weil sich aus der natürlichen Eigenart des
Menschen und seiner Welt erschließen läßt, daß ihr eine andere Art,
für den Glauben zu wirken, als die gewaltsame der Kreuzzüge
angemessener ist. Der richtig verstandene Gottesbeweis führt
nach Thomas zu einem Beweis gegen die Kreuzzüge, für die
Mission.

An die Stelle des Kreuzritters und seines Kampfes gegen
die Ungläubigen tritt zur Zeit des Thomas immer mehr der
Missionar aus dem Bettlerorden mit seiner grundsätzlich
gewaltlosen Art.32 Ob Thomas seine «Summa contra gentiles»
direkt als Handbuch für die Mohammedanermissionare schrieb,
kann vielleicht bezweifelt werden, wenn es auch nicht
unwahrscheinlich ist.33 In seiner «Summa theologica» aber gibt er uns
ausdrücklich Rechenschaft darüber, wie sich das Recht
missionarischer Heidenbekehrung und das Recht zum Kreuzzug
zueinander verhalten. Nicht daß hier der Kreuzzug etwas
Verbotenes sei; Thomas pflegt ja oft das scheinbar Entgegengesetzte

nicht direkt abzulehnen, sondern ihm einen bestimmten
Sinn zu geben, in dem es dem zu bejahenden Hauptgedanken
untergeordnet werden kann. So ist für ihn die missionarische
Haltung gegenüber dem Ungläubigen das Allgemeingültige,
der Kreuzzug aber etwas, das in bestimmten Sonderfällen
erlaubt bleibt. «Infidelium quidam sunt, qui numquam suscepe-
runt fidem, sicut gentiles et India; et nullo modo sunt ad fidem
compellendi, ut ipsi credant, quia credere voluntatis est.»3* Wo
bleibt aber doch Gewalt den Ungläubigen gegenüber erlaubt?
Dort, wo der Glaube durch das Verhalten der Ungläubigen

32 A. Groeteken 0. F. M., Zur mittelalterlichen Missionsgeschichte der
Franziskaner (Zeitschr. f. Missionswissensch. I, Münster i. W. 1911, S. 52

bis 70) ; M. Grabmann, Die Missionsidee bei den Dominikanertheologen des
13. Jahrhunderts (a.a.O. S. 137—146).

33 M. Grabmann a. a. 0. S. 140 ff. Eine andere Schrift des Thomas in
diesem Zusammenhang: De rationibus fidei contra Saracenos, Graecos et Ar-
menos ad Cantorem Antiochenum. 34 S. th. II—II q. 10 a. 8 resp.



M. A. Schmidt, Der mittelalterliche Gottesbeweis und der Missionsbefehl 97

gefährdet wird, wo die Ungläubigen dem Glauben durch
Schmähungen, schlechte Ueberredungen oder offene
Verfolgungen Hindernisse bereiten, dann auch, wenn es gilt, den
katholischen Kult zu erhalten oder das Heilige Land zu schützen.

35

Man sieht, wie auf diese Weise so ziemlich die ganze
Kreuzzugsidee beibehalten und verteidigt werden kann und wie doch
das Bekenntnis zum freiwilligen Glauben als allgemeinerem
und übergeordnetem Grundsatz verbietet, den Kreuzzug als
die eigentliche Aufgabe der Kirche anzusehen. Von dieser
Stellungnahme aus hat sich Thomas offenbar viel weniger um das
bedrohte Heilige Land gekümmert als um das Gespräch mit
den Ungläubigen.36 Hat er vielleicht das Abbröckeln der
Kreuzfahrerstaaten verschmerzen können, wenn nur der Zugang zu
den heiligen Stätten offenblieb und die Christen unter den
Ungläubigen nicht verfolgt wurden? Das wissen wir nicht.
Wohl aber sehen wir deutlich, wie er sich um einen Grundsatz

der Missionsmethode bemüht, dem er auf immer neue
Weise nachspürt: Es soll im Gespräch mit den Ungläubigen
alles Gewaltsame vermieden werden. Es soll die Predigt von
der Gnade und den Geheimnissen der Glaubenswahrheit dem
natürlichen Verstände des Mohammedaners nicht gewaltsam
aufoktroyiert, sondern behutsam angepaßt werden. Denn die
Natur des Ungläubigen, so verschiedenartig sie sich auch
darstellt, ist nicht etwas zu Zerstörendes, sondern zu Vollendendes.

«Gratia non tollit naturam, sed perficit.» Und die Gnade
ist nur Akzidenz, die Natur aber Substanz des Menschen, wie
wir sahen.37

Wir müssen es uns versagen, den vielen praktischen
Folgerungen, die Thomas aus solchen alles Gewaltsame
ablehnenden Grundsätzen zog, nachzugehen.38 Mehr als ein Einzelzug

dieses Bildes aber ist es, wenn er zu solcher verpönten
Gewaltsamkeit auch die Bemühungen jener rechnet, die nicht
nur das dem natürlichen Verstände des Heiden Zugängliche,

35 Th. Ohm, Akkommodation S. 105, Anm. 72.
se ygi Th. Ohm, Akkommodation... pss.; auch M. Grabmann a.a.O.

S. 140 ff. Wie es etwa bei Anselm mit dieser Sorge steht, zeigt Eesp. Ans.
1 Anf. (Zum ganzen Sachverhalt vgl. W. von den Steinen a. a. 0. S. 12; K.
Barth a. a. 0. S. 180 ff.) 37 Vgl. S. 82 mit Anm. 2 und 3. 38 Vgl. Anm. 36.

7



98 M. A. Schmidt, Der mittelalterliche Gottesbeweis und der Missionsbefehl

sondern auch die Geheimnisse der Glauhensoffenharung, wie
die Inkarnation und die Trinität, mit Vernunftgründen beweisen

wollten.39 Wer so den Glauben vergewaltigt, der vergewaltigt
auch die Vernunft und versteht nicht, wie fein die natürliche

Wahrheit und die Glaubenswahrheit gerade in ihrem
Unterschied aufeinander hingeordnet sind.

Es läßt sich aber diese ganze Stellungnahme des Thomas
zum ungläubigen Menschen und seiner Welt an seinen
Gottesbeweisen nicht nur aufzeigen, sondern aus ihnen begründen.
In der Summe wider die Heiden finden wir die Begründung
dafür, daß gewaltsame Bekehrungsmethoden abzulehnen sind,
in einfachster Weise auf den Beweisen für die Existenz Gottes,
also auf dem, was dem natürlichen Menschen zu erkennen
angemessen ist, beruhen.

Nachdem Thomas zu Beginn dieses Werkes das Dasein
Gottes auf verschiedene Arten aus seinen Wirkungen bewiesen
hat, stellt sich ihm die Frage, was wir auf Grund dieser
Beweise für das Dasein Gottes noch über das göttliche Wesen
mit natürlicher Vernunft wissen können. Alle die Ausführungen

von S.c.g. 114 an bis zum Schlüsse des dritten Buches
wollen nicht direkt die Frage, was Gott sei («quid sit Deus»
im Unterschied zu «an sit Deus», der Frage seines Daseins),
beantworten. Das vermag unser natürlicher Verstand nicht.
Direkten Zugang zur Erkenntnis des göttlichen Wesens eröffnet

nur die Glauhenswahrheit. Dem natürlichen Verstand aber,
so sehr er in diesen Dingen auf die Hilfe der Glaubenswahrheit
angewiesen ist (die ihm ja auch in den Erkenntnissen hilft, die
er grundsätzlich aus eigener Kraft erreichen könnte, zu denen

er aber praktisch doch nur nach langen Mühen oder nie
kommt), ist nichtsdestoweniger grundsätzlich ein Zugang zur
Erkenntnis göttlichen Wesens aus eigener Kraft gegeben, wenn
auch kein direkter: «Nam divina substantia omnem formam,
quam intellectus noster attingit, sua immensitate excedit; et
sic ipsam apprehendere non possumus, quid est, sed aliqualem

39 S. c. g. I 9; S. th. I q. 32 a. 1 (resp. : Per rationem naturalem cognosci
possunt de Deo ea, quae pertinent ad unitatem essentiae, non ea, quae pertinent

ad distinetionem personarum. Es handelt sieh aber auch bei der
Erkenntnis der «unitas essentiae» nicht um direkte Wesenserkenntnis, sondern
um solche «via remotionis»; vgl. weiter unten mit Anm.40).



M. A. Schmidt, Der mittelalterliche Gottesbeweis und der Missionsbefehl 99

eius habemus notitiam cognoscendo, quod non est.» 10 Nachdem

sich an den Beweisen für das Dasein Gottes zeigte, daß

unser Verstand nur die Natur der geschaffenen Dinge direkt
zu erkennen vermag, indem er aber ihre Natur als verursachte
und zielstrebige erkennt, auch des Daseins einer letzten
Ursache und eines letzten Zieles gewahr wird (womit ein direktes

Teilhaben menschlicher Erkenntnis an göttlicher Natur und
der anselmische Gottesbeweis abgelehnt wird41), bleibt für die
Wesenserkenntnis Gottes nur noch der indirekte Weg offen:
Indem wir eine wesentliche Eigenschaft der verursachten
Substanz erkennen, sehen wir zugleich, inwiefern die Ursache
diese Eigenschaft nicht haben kann. Wenn wir also nach dem
Satze, daß «alles, was bewegt und verändert wird, von einem
andern bewegt und verändert wird», auf Gott als den «ersten
Beweger» schließen, so erlaubt uns dieser Beweis für Gottes
Dasein 42, von Gott auszusagen, daß er unbewegt und
unveränderlich ist, womit indirekt, «via privationis» sein Wesen als
«ewig» bewiesen ist.43 Auf die gleiche Weise aber kann
geschlossen werden: Weil Gott als erster Beweger selber nicht
bewegt ist, so heißt das auch, er sei verstehend und nicht
verstanden. 44 Auf diesem Satze fußend, kann aber ohne Einführung

neuer Erkenntnisgrundlagen bewiesen werden, «daß er
wollend ist» (und nicht gewollt).45 Daraus läßt sich wieder
folgern, daß er notwendig nur sich selber will48 ; aus diesem
ergibt sich sogleich, «daß in ihm die freie Entscheidung
ist»47, und des weiteren folgt daraus wieder die menschliche

Willensfreiheit.48 Soweit der Gedankengang der
philosophischen Summa. Wenn nun nach der theologischen Summa,
wie wir sahen, der Glaube Sache der Freiheit ist, so steht ja
offensichtlich solche im Glauben verwirklichte menschliche
Freiheitsmöglichkeit im engsten Zusammenhang mit der Freiheit

dessen, an den geglaubt wird, ist aber anderseits nur die
40 S. c. g. 114; dort auch «via remotionis» genannt. Erst Buch IV beginnt

mit der positiven Darlegung der übernatürlichen, auf Offenbarung gegründeten

Wahrheiten (s. IV 1). 41 S. c. g. I lOf. Vgl. Anm. 29.
42 Der erste der beiden S. c. g. I 13 gegebenen, auf Grund von Arist.,

Phys. VIII 1, 241 b 24 (und der erste der fünf S. th. I q. 2 a. 3 resp.
gegebenen). 43 S. c. g. I 15. 44 S. c. g. I 44. 45 S. c. g. I 72.

46 S. c. g. I 73—76. 47 S. c. g. I 88 48 S. c. g. III 73 (Quod
divina Providentia non excludit arbitrii libertatem).

7*



100 M. A. Schmidt, Der mittelalterliche Gottesbeweis und der Missionsbefehl

Vollendung der Freiheit des natürlichen Willens, so daß auch
hier die Gnade dem Menschen nichts substantiell Neues gibt,
sondern seine natürliche (und aus der natürlichen Theologie
einsichtige) Anlage ergänzt und vollendet.

Was also ist unser Ergebnis? Die Entschlossenheit, mit der
Thomas den Missionsbefehl bejaht, ist nicht ohne Begründung
von dem her, was dem menschlichen Verstand über Gott und
den Menschen zu erkennen gegeben ist. Das Gebiet und die
Begrenzung für den natürlichen Verstand wird in den
Gottesbeweisen des Thomas grundsätzlich abgesteckt. Eine direkte
Teilhabe des Menschengeistes an der Fülle der göttlichen Wahrheit

wird verneint. Jedoch hat der Menschengeist seine eigene
Begründung und die ihm gemäßen Gründe für Gottes Dasein.
Anselm hatte seine Gewißheit eines direkt der göttlichen Wahrheit

teilhaftigen Intellektes nicht auf Aussagen über diesen
Intellekt, sondern auf das «credo» gebaut. Bonaventura hat eine
ähnliche Anschauung schon auf Aussagen über Art und Weg
der menschlichen Seele gegründet. Nach Thomas aber kann der
menschliche Geist einer solchen Teilhabe am göttlichen
Erkennen entraten. Er hat seine eigenen Gründe, Gott zu
erkennen, und indem er aus solchen Gründen auch seine Freiheit
Gott gegenüber erkennt, ist er nicht unvorbereitet für die Freiheit

des Glaubens. Nicht daß der Missionsbefehl direkt rational
zu begründen wäre. Aber die Würde des Menschen, die besondere

Gestalt der Menschenwelt, die den Missionsbefehl erst zu
einer hoffnungsvollen Sache machen, all das Liebenswürdige
und Ehrwürdige, das dem Missionar die Welt lieb macht, in
die er hinauszieht, das ist nach Thomas nicht nur dem zu
verdanken, daß Einer für die Welt gestorben ist und Sünde
und Tod besiegt hat und dann seine Jünger aussendet zu denen,
die er geliebt hat, sondern das ist auch und schon dem natürlichen

Menschen zu verdanken, der sich seiher beweisen kann,
daß er von Gott kommt, von einem verstehenden, liebenden,
freien Gott seinen Ursprung hat und dessen Wirkungen in
sich und seiner Welt aufspüren kann. Dieser natürliche Mensch
verträte dann die Substanz und der Missionsbefehl nur das
(zur Vollendung des Heils freilich nötige) Akzidenz. Der
Missionar, der die Rechtfertigung des Sünders predigt, ist kein
Wunder für den Ungläubigen, sondern ein Mann der Vollen-



E. Buess, Das antike "Weltbild in der Bibel als theologisches Problem 101

dung. Die Natur der Welt, mit der er es zu tun hat, kann ihm
eine ebensolche Ermutigung gehen wie die Stimme dessen, der
sagt: «Siehe, ich bin bei euch alle Tage bis an das Ende der
Welt.»

Ist nicht der Missionar zu beneiden, dem sein Auftrag
gleich von zwei Seiten lieb gemacht wird? Es wird aber sicher
auch der, welcher die Welt im Lichte des Thomas sieht,
zugeben, daß, wenn es doch anders stehen sollte mit der Welt
und dem Menschen, der Missionsbefehl deswegen nicht dahin-
fällt.

Kilchberg/Baselland. Martin Anton Schmidt.

Das antike Weltbild in der Bibel
als theologisches Problem.

Antrittsvorlesung an der Universität Basel am 31. Januar 1952.

Bibel und antikes Weltbild! Es sind zwei sehr verschiedenartige

Größen, die hier aufeinander bezogen werden. Auf der
einen Seite die Bibel. Sie ist, theologisch verstanden, eine
Größe besonderer Ordnung, eine Kategorie für sich. Auf ihr
Wesen und Geheimnis gesehen ist sie nämlich das eine authentische

Zeugnis der einen Offenbarung Gottes. Den biblischen
Zeugen ist unmittelbar widerfahren, was der Kirche nur durch
ihre Vermittlung zuteil wird: Gott hat mit ihnen geredet, Gott
hat sich ihnen zunächst durch sein bloßes Wort, endlich durch
seinen eigenen Sohn zum Vertrauten gemacht. Sie sind urbildlich,

was wir in der Kirche abbildlich, nur im Blick auf sie und
von ihnen her sein können: Menschen, die dessen gewürdigt
wurden, den verborgenen Gott zu erkennen und von ihm Zeugnis

zu geben. So stehen sie, auf das Wesen und Geheimnis
ihres Berufes gesehen, einsam da. Ihr Ort ist der unvergleichliche

derer, die die Offenbarung unmittelbar empfangen und
urbildlich-gültig von ihr Zeugnis gegeben haben. Soviel
zunächst zur Größe «Bibel».

Und nun ihr gegenüber die Größe «antikes Weltbild», mit
der wir eine völlig andere Ebene betreten. Was hat es mit ihr
für eine Bewandtnis? Zunächst, was ist unter dem Begriff


	Der mittelalterliche Gottesbeweis und der Missionsbefehl

